



# أصول العرب البابليّة مبتدأ العارية وخبر المستعربة

اسم الكتاب: أصول العرب البابليّة

تأليف: محمد أل يوسف حسين

القياس: ٢٤ × ٢٤

عدد الصفحات: ٢٦٤

الطبعة الأولى: ٢٠١٣ م

©جميع الحقوق محفوظة

لا يجوز نقـل أو اقتبـاس أو تـرجمة، أي جزء من هذا الكتاب، بأية وسيلة كانت دون إذن خطى مسبق من الناشر



لبنان - بيروت ص.ب 25/309 الفبيري ثلغاكس : 961 1 541980 خليوي ، 03/445510 e-mail ، daralrafidain@yahoo.com www.daralrafidain.com

# أصول العرب البابلية مبتدأ العاربة وخبر المستعربة

دراسة تاريخية توضح الجذور البابلية للأمّة العربية

محمد آل يوسف حسين

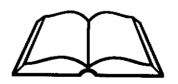


# بليم الحج المياع

((وَعَادًا وَتَمُودَ وَأَصْحَابَ الرَّسِّ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا)) (رسورة الفرقان ، الآية ٣٨)

(﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ )›

((سورة إبراهيم الآية ٩))



كالجقوق محفوظ ت

00000

## المحتويات

| V          | vilta —                                   |
|------------|-------------------------------------------|
| 10         | ــ قراءة في مصادر الكتاب                  |
| Y 1        | ـ ټټکن                                    |
| Y9         | الفصل الأول                               |
| ¥ <b>9</b> | ـــ النسب التاريخي للعنصر العربي          |
|            | ــ الجذور البابلية للغة العربية           |
| ٤٦         | ــ الساميون                               |
| ٦٥         | ــ بابل موطن الساميين                     |
| ٧١         | الفصل الثاني                              |
| <b>V1</b>  | ــ سكان بابل                              |
| γο         | أولاً : السويان                           |
| ٧٦         | ثانياً : النبط                            |
| ۸۱         | ثالثاً: الكلدان                           |
|            | ــ نزوح سكان بابل من الساميين الآراميي    |
|            | ــ مسميات الأقاليم العربية الحالية وعلاقة |
|            | ( الشام ــ اليمن ــ مصر )                 |

#### \_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

| 1.1                          | الفصل الثالثالفصل الثالث                       |
|------------------------------|------------------------------------------------|
| العربية١٠١                   | ــ القبائل النازحة عن بابل التي شكلت الأمة     |
| نبه الجزيرة العربية٩٠١       | ـــ منازل ومصير القبائل البابلية المهاجرة في ن |
| 111                          | أولاً : القحطانيون                             |
| 114                          | ثانياً: عاد                                    |
| 117                          | ثالثاً : ثمود                                  |
| ١٧٤                          | رابعاً: عمليق                                  |
| ١٢٨                          | خامساً: طسم                                    |
| 14                           | سادساً: جديس                                   |
| 171                          | سابعاً: أُمَيم                                 |
|                              | ثامناً: جاسم                                   |
| ١٣٢                          | تاسعاً: حضورا                                  |
| ُبلية في الجزيرة العربية ١٣٤ | ــ الكيانات السياسية التي أقامتها القبائل البا |
| 180                          | أولاً : الكيانات السياسية                      |
| 177                          | (١) معين                                       |
| 1 £ 1                        | (٢) مملكة سبأ                                  |
|                              | (۳) دیدان                                      |
|                              | <b>(٤) لحيان</b>                               |
| 1 £ 9                        | (٥) حضرموت                                     |
| 107                          | (٦) حكه مة قتمان                               |

# \_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

| 104                     | (۷) مملکة حمير                                         |
|-------------------------|--------------------------------------------------------|
| ٠ ٦ ١                   | ثانياً : ملوك اليمن                                    |
| 177                     | الفصل الرابع                                           |
| ١٧٣                     | _ العرب (البائدة. العاربة. المستعربة)                  |
| ١٧٨                     | أولاً : العرب البائدة والعاربة                         |
| 181                     | ثانياً : العرب المستعربة                               |
| ١٨٦                     | ـــ العرب العاربة والمستعربة وعلاقتهم بنبط العراق      |
| رين                     | ـــ بدء عودة العرب العاربة والمستعربة إلى بلاد الراف   |
| Y • V                   | أولاً : أثر الطبيعة في عودة العرب إلى بلاد الرافدين .  |
| ۲۰۹                     | ثانياً : أثر التراعات في عودة العرب إلى بلاد الرافدين  |
| لــستعربة) إلى بــــلاد | ثالثاً : أثر الملوك في عــودة العــرب (العاربـــة. الم |
| Y11                     | الرافدينا                                              |
| فدین۲۱۲                 | (١) أثر الملوك في عودة العرب المستعربة إلى بلاد الرا   |
| ین ۲۱۶                  | (٢) أثر الملوك في عودة العرب العاربة إلى بلاد الرافد   |
| بةب                     | رابعاً : العودة الطوعية للعرب العاربة والعرب المستعر   |
| بين بعد عودة العرب      | ـــ إعادة تشكيل المجتمع الآرامي الجديد في بلاد الرافد  |
| ***                     | العاربة/ المستعربة                                     |
|                         | أولاً : القبائل التنوخية                               |
|                         | ثانياً: العباد                                         |
| **V                     | ثالثاً : قبائل الأحلاف                                 |

| رامي في بلاد الرافدين۲۹               | ــ إعادة تشكيل الوجود السياسي الآ     |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| : الرافدين بعد سقوط الإمبراطوريـــــا | _ الكيانات السياسية الآرامية في بلاد  |
| Y <b>m</b> 1                          | الكلدانية                             |
|                                       | _ الخاتمة                             |
| Y £ W                                 | ــ المصادر والمراجع                   |
|                                       | أولاً : الكتب المقدسة                 |
| Y & W                                 | ثانياً : المصادر الأكاديمية والأجنبية |
|                                       | ثالثاً : مصادر الإخباريين             |
| ۲٥٠                                   | رابعاً : المصادر اللغوية              |
| Y0Y                                   | خامساً: مصادر الأنساب                 |
| Y0£                                   | سادساً: التفاسير                      |
| Y0£                                   | سابعاً وصادر عامة مختلفة              |

### المقدمة

يتفق العرب العامة منهم أو الخاصة على نظرية مفادها أن بلاد اليمن هي جذر العرب، ومن خلال دراستنا للتأريخ العربي القديم ولاسيما تأريخ اليمن وجدنا أن الجذور الأولى لسكان اليمن لم تكن في اليمن وإنما كانت في بلاد الرافدين، فهذه البلاد كانت قد حملت اللبنات الأولى للمكون العرب، ومنه انتقل العرب إلى اليمن وفي ذلك يقول المقريزي: (إن العرب كانوا في بابل ثم تحولوا إلى اليمن) (١).

لقد أجمع المؤرخون على أن العرب قد تشكلوا من قبائل معدودة وهي (عاد وتمود وجديس وعمليق وطسم وجديس ووبار، فضلاً عن يعرب وشقيقه جرهم أبني قحطان) وفي هذه القبائل قال المؤرخون بمجرقم من بابل إلى اليمن والجزيرة لينشئوا هناك مجتمعات وكيانات سياسية حملت مسميات عدة منها المعينيين، والسبئين، والقتبانين، واللحيانين، والحميرين (٢)، وهذا ما سنعمل على إيضاحه لاحقاً.

وخروج القبائل البابلية إلى الجزيرة وغيرها لا يعني أن الخروج كان شاملاً لكل أفراد القبيلة، بل بقي منها في بابل فعلى سبيل المثال قبيلة

المقريزي (تقي الدين أبي العباس أحمد بن على المقريزي ت٥٤٥ هـ)، المواعظ والاعتبار
 بذكر الخطط والآثار، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ج١، ص٣٣٠.

٢. ذكر سترابو: أن الذين كانوا يسكنون شمال الجزيرة العربية أنباط وسبنيون، للتفسصيل أنظر: محمود محمد الروسان (قسم الآثار/ كلية الآداب ـــ جامعة الملك سعود)، مطابع جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، سنة ١٤١٢هـ، ص٥.

العمالقة فهذه القبيلة ارتحل قسم منها إلى مصر وقسم آخر إلى الجزيرة العربية وبقي منها جماعة شكلوا قوم إبراهيم (الطّيّطة) في الزمن اللاحق، وكانوا جزء من مكونات دولة ((حمورابي)) كما سيتضح لنا ذلك.

وفي تلك الهجرة أي اتخاذ الناس من اليمن والجزيرة موطناً ومستقراً ذكر د. فؤاد حسين ما نشره ((وندل فيلبس)) عام ((١٩٥٥) م)، وقد تضمن تقويماً وضعه ((وندل)) عن البلاد العربية الجنوبية، و((وندل)) هذا هو مدير بعثة جيولوجية أمريكية إلى اليمن وبعد أن وصف ((وندل)) من قبل نيلسن وهومل ((بالجيولوجي العظيم)) ذكر: (هجرة القبائل السينية ((تمتاز لهجتها باستخدام السين في صيغة البينة وضمير الغائب وهي القتبانية، والمعينية، والحضرمية)) من الشمال إلى مواطنها التاريخية، قبل عام ((١٠٠٥ ق.م))، وهجرة القبائل الهائية ((تمتاز لهجتها باستخدام الهاء في صيغة السببية وضمير الغائب، وهي السبئية وضمير قبل قادمة من الشمال، إذ يقول ((هومل)) في السبئيين وهم من سكان قبل قادمة من الشمال، إذ يقول ((هومل)) في السبئيين وهم من سكان

٣. ديتلف نيلسن وفريتز هومل وآخرون، التأريخ العربي القديم، ترجمة: د. فؤاد حسنين علي و د. زكي محمد حسين، مكتبة النهضة المصرية، القساهرة، مسصر، سسنة ١٩٥٨م، ص٣٨، قام الدكتور فؤاد حسين باستكمال كتاب التأريخ العربي القديم ونشر في نهايسه موضوع تحت عنوان ((العرب قبل الإسلام))، الا ان الكتاب الرئيسي حمل عنوان ((التأريخ العربي القديم)) من تأليف نيلسن وهومل وآخرون .

اليمن: (إن الفترة السابقة لتاريخهم الحقيقي بدأت خارج اليمن، ويرجح أن هذا الوطن الخارجي كان في الأصل في شمال بلاد العرب)(1).

نعم صحيح ان لليمن دور في نشأة وتشكيل العرب ومن ثم انتشارها في الجزيرة العربية وغيرها، لكن ذلك لا يعني أن العرب يمنيون في جذورهم التأريخية إنما هم مستوطنون على تلك الأرض كان للظروف والأحداث التأريخية التي حصلت في بلاد الرافدين دور في فرض ذلك الوجود أو التواجد على أرض اليمن.

إن الحقيقة الثابتة التي توصلنا إليها نتيجة مطالعتنا لما سطره المختصون وحرره المؤرخون فيما يخص الأصل الوجودي للعرب هو أن بلاد الرافدين هي محتد رجالها ومنبع آبائها، ففي هذه البلاد أي بلاد الرافدين ولد (ريعرب بن قحطان)) أبو العرب العاربة وشعره يوم خرج من بابل مشهور، وفي هذه البلاد ولد إبراهيم والد إسماعيل الذي هو أبو العرب المستعربة.

في بلاد الرافدين أو بلاد بابل كانت قد وجدت البذرة الأولى للعرب وهي العرب البائدة/العاربة، وفي مدينة أور كانت البذرة الثانية للعرب وهي المستعربة، ومن هاتين المدينتين كانت الهجرة الأولى للآباء المؤسسين.

كان من نتائج تلك الهجرة أن استوطن المهاجرون في الجزيرة العربية وفيها أي الجزيرة العربية العربية المتعارف عليها مثلما يقول ((جرجى زيدان)).

٤. د. محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسة العربية للدراسات والنـــشر،
 لبنان، بيروت، سنة ١٩٨٥، ص٥٠.

لذلك من الخطأ تسمية خروج القبائل من اليمن في الزمن اللاحق تجاه العراق بالهجرة، وإنما الصحيح هي عودة لتلك القبائل إلى موطنها التأريخي ولهذا رفض العديد من العلماء تسمية حركة القبائل بين العراق والجزيرة بأطرافها بالهجرة وعد تلك الحركة للقبائل البابلية ولاحقاً العربية بالحركة الطبيعية على اعتبار إن هؤلاء الناس يتحركون في منطقة تضم مكون عرقي واحد وهو المكون الآرامي فالجزيرة والعراق وبلاد الشام موطن الآراميين الساميين وهذا ما ذكره المسعودي (٥)، ولهذا نرى د. جواد على يطلق على تلك الحركة بالحركة الدائمة للقبائل داخل موطنها طلباً لتغيير الحال (١) أي ألما لم تكن مثل الهجرات المعروفة التي قامت بما مجموعات عرقية أخرى مثل الهندو — أوربية أو الهندو — إيرانية، وقد كانت أوضح تلك التحركات القبلية هي حركة القبائل الصفوية (١) و آثارها ((الكتابات الصفوية)) المنتشرة

٥. المسعودي (أبي الحسن على عبد الحسين بن على المسعودي ٣٤٦٥هـ)، التنبيه والاشراف، مكتبة الثقافة الدينية، سنة ٩٠٠١م، ط١، ج١، ص٣٤٦٠.

٧. القبائل الصفوية: قبائل عربية أطلق عليها تسمية القبائل الصفوية نسبة إلى منطقة صفا وهي تسمية قديمة لهذه القبائل وقد كانت تعرف بها قبل الإسلام، وقد وردت في نص يوناني على هذه الصورة (Safathene)، وورود أسم إله عرف بـ ( زيـوس الـصفوي )، وقـد كانت حركة هذه القبائل مستمرة طلباً للماء للكلاً، ولم تعرف يوماً حكومة جامعة لها أو مدينة تجتمع فيها، ولهذا نرى هذه القبائل يوماً في بلاد الشام وآخر في مكان آخر، للتفصيل أنطر: د. جواد على، المصدر السابق ج٣، ص١٤٢.

من حماه في سورية إلى نهر الفرات في العراق في الشرق وإلى فلسطين والمملكة الأردنية الهاشمية فأعالى الحجاز (^).

وقد رافق نشأة العرب العاربة أو الأولى في اليمن والجزيرة الكثير من الأحداث عبر قرون كثيرة وخير من تحدث عن تلك الاحداث هو القرآن الكريم بقوله تعالى: ( لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنهِمْ آيَةٌ جَنَّتَانِ عَنْ يَمِين الكريم بقوله تعالى: ( لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنهِمْ آيَةٌ وَرَبٌ غَفُورٌ، فَأَعْرَضُوا وَشِمَالُ كُلُوا مِنْ رِزْق رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبٌ غَفُورٌ، فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْء مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ، ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا وَهَلْ لُحَازِي إِلَّا الْكَفُورَ) (٩)، وكان من جراء تلك الأحداث وغيرها إبادة أغلب القبائل الكَفُورَ) (٩)، وكان من جراء تلك الأحداث وغيرها إبادة أغلب القبائل العربية وما بقي منها إلا قليل ولهذا سموا بالعرب البائدة، وقد اشترك من العرب العاربة وهم (رقبيلة جرهم، وجرهم شقيق يعرب بن بقي من العرب العاربة وهم (رقبيلة جرهم، وجرهم شقيق يعرب بن قحطان)، مع النبي إسماعيل بن إبراهيم (التَلْكُونُ) في تشكيل المكون العربي مرة أخرى وليأخذوا أسمهم الجديد وهو العرب المستعربة، وآخرون عادوا إلى المرى وغيرها .

ولغرض بيان هذه الحقيقة التاريخية والموضوعية فقد حررنا هذا الموضوع ليكون بين يدي الخاصة من الباحثين ((المؤرخين والنسابين)) فضلاً عن العامة حتى يجدوا فيه ضالتهم ويغترفوا منه أرومتهم فقد رأينا أن في هذا الموضوع الذي نسطره تبسيطاً كبيراً لمسألة توضيح العلاقة بين بلاد

٨. للتفاصيل أنظر: د. جواد علي، المصدر السابق، ج٣، ص١٤٣.

٩. سورة سبأ، الآية ١٥ـ٧١.

الرافدين والأمة العربية أو الجذور التأريخية للأمة العربية، وما إذا كان العرب من المستوطنين في بلاد الرافدين أي من المهاجرين له أو ألهم من سكانه الأصليين العائدين له، وفي الحقيقة ما نسطره ليس جديداً ولكن الجديد فيه هو تخصيص كتاب خاص بهذا الأمر بعكس ما كان من موجود، فقد كانت المعلومة المتعلقة بالعلاقة بين الأمة العربية وبلاد الرافدين موزعة أشتاتاً بين بطون الكتب وهذا ما يجعل الباحث في مجال علم التأريخ أو علم الاجتماع أو علم النسب وحتى العامة في دوامة المصادر التأريخية وما أكثرها.

ومن أجل ان يكون الموضوع الذي نطرحه أكثر وضوحاً وموضوعية لابد أن نوغل بالتأريخ كثيراً باحثين عن اللبنات الأولى للإنسان لنعرف من خلالها كيفية تشكيل الأمم وبالأخص الأمة العربية وعلاقة بلاد الرافدين في ذلك، لذلك تطرقنا إلى العصور التأريخية وما قبلها أي ما قبل التأريخ، والظواهر الكونية التي حدثت في العراق، وشموليتها، وأثرها على الناس، والسلالات البشرية الأولى التي تشكلت، وأماكنها، ومعتقداها الفكرية والحضارية حتى تبلورت الأمة العربية بشكلها الحالى.

وقبل ان نتحدث عن توزيع الفصول لابد لنا من الإشارة إلى بعض التكرار الوارد في الكتاب وأقول في ذلك ان للتكرار هنا أهميته لبيان ان المعلومة التي نطرحها لها أكثر من تأكيد علمي صادر عن مؤرخ أكاديمي أو مؤرخ إخباري.

وعليه فقد ابتدأنا الدراسة في الحديث عن مصادر الكتاب وأهميتها ثم توزعت الدراسة على تمهيد وأربعة فصول والخاتمة، لقد ابتدأنا في التمهيد لبكون مدخل إلى بقية الفصول وفيه تحدثنا عن عدم الموضوعية التي تنتاب الكثير عند تحديد الجذور التأريخية للأمة العربية ولسكان العراق فضلاً عن التنكر لمرجعية العراق في الجذور التأريخية للأمة العربية، بينما حمل الفصل الأول مراجعة تأريخية لسفر التكوين العراقي وفيه تطرقنا إلى مسألة النهاية والبداية للحياة في بلاد الرافدين، فضلاً عن أثر الظواهر الكونية على أبناء بلاد الرافدين، وكيف قام أبناء الرافدين بإعادة بناء المجتمع الإنساني مرة أخرى، أما الفصل الثابي فقد بينا من خلاله الأصول التأريخية لسكان بلاد الرافدين ((السريان. النبط. الكلدان))، أما الفصل الثالث فقد تحدثنا فيه عن نزوح القبائل البابلية وانتشارها في الأقاليم المجاورة ((الجزيرة العربية، بلاد الشام، مصر)) والاسيما القبائل التي شكلت العرب بشقيهم العرب العاربة والعرب المستعربة في مستقراها الجديدة باليمن وغيرها، كما أوضحنا الكيانات السياسية التي أقامتها القبائل البابلية في مستقراها الجديدة، كما حمل بياناً عن علاقة مسميات الأقاليم العربية ((الشام. مصر. اليمن)) ببابل، في حين حمل الفصل الرابع بياناً عن العرب بتقسيماهم البائدة / العاربة / المستعربة، وتطرقنا إلى مسألة عودة جزء من أبناء القبائل البابلية من مستقراهًا في اليمن إلى بلاد الرافدين، ولغرض بيان الصلة التأريخية بين القبائل اليمنية وبلاد الرافدين فقد تحدثنا عن سكان بلاد الرافدين من النبط، وبينا طبيعة العلاقة التأريخية التي تربط العرب بالنبط، وتطرقنا أيضاً \_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

إلى الكيانات السياسية التي أقامتها القبائل العائدة إلى بلاد الرافدين، ثم الخاتمة، وأخيراً يجدر بنا أن نشير إلى الجهد الذي بذله الاستاذ فاهم كريدي دكمان من أجل مراجعة الكتاب من الناحية اللغوية ... والله ولي التوفيق.



#### قراءة في مصادر الكتاب

اعتمدنا في إنجاز هذا الكتاب على مصادر من مدارس معرفية عدة (الأكاديمية، الإخبارية، اللغوية، النص القرآيي، كتب مختلفة عامة)، وبما أن كتابنا تأريخي لذلك نقتصر حديثنا هنا عن المصادر التأريخية.

هناك مدرستان رئيسيتان في التأريخ، الأولى: المدرسة الأكاديمية، والثانية: المدرسة الإخبارية، وهاتان المدرستان تتميز أحدهما عن الأخرى في منهج البحث العلمي أي أن لكل مدرسة طريقتها في استخلاص المعلومة، مما يعني أن كتابنا تبلور وهو يضم مصادر من مدارس معرفية عدة تختلف عن بعضها، وهذا يجعل من الكتاب عرضة للنقد من قبل العامة والخاصة على اعتبار أن الكاتب جمع في كتابه مصادر من مدارس لايوجد بينها مشتركات موضوعية في البحث العلمي.

في الحقيقة نحن نعلم بالقواعد العلمية لتلك المدارس وطرقها في استخلاص المعلومة، فالمدرسة الأكاديمية تستند إلى دليل حسي في عملها لإنجاز أبحاثها العلمية، وهذا ما تفتقده المدرسة الإخبارية التي تعتمد على المرويات المتواترة بين الناس، وبما أننا قد اعتمدنا في أجزاء من كتابنا على المصادر الإخبارية فبالتأكيد أننا سمحنا لأن يكون عملنا عرضة لنقد المدرسة الأكاديمية، فهذه المدرسة كانت ولا تزال صاحبة النقد الانفعالي الموجه إلى المدرسة الإخبارية بل ذهب الكثير من أفرادها إلى إقام الإخباريين القدماء

بألهم استقوا معلوماتهم من التوراة (١٠) حصراً أي أن ما يقدمه الإخباري عبارة عن إسرائيليات، وهذا يعني أن جزءاً من كتابنا الذي اعتمد على المصادر الإخبارية سيكون مطعوناً فيه من قبل ذلك الفريق ولهم الحق في ما يعتقدون.

بينما للإخباريين رأي آخر في استسقاء المعلومة ولهم أدلتهم البينة في ذلك وهي أدلة موضوعية لا يمكن تجاهلها حتى ان د. جواد علي بالرغم من علميته المعروفة ذكر أنه لم يجرؤ على رد الإخباريين (١١)، ولهذا نلاحظ ان د. جواد علي اعتمد كثيراً على مصادر الإخباريين في كتابه الذي يتكون من ثلاثة أجزاء والموسوم (المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام )، ومن قبله كان د. أحمد سوسة في كتابه الموسوم (العرب واليهود في التأريخ)، وغيرهم الكثير من الأكاديميين.

صحيح ان هناك معلومات توراتية ((إسرائليات)) أوردها الأخباريون في نتاجهم لاسيما في مسألة النسب وهو موضوع الكتاب وغيره وقد نزلنا

<sup>•</sup> ١٠. في يوم ٢٠١٧/٧١ كنت مدعواً في جامعة الكوت / كلية التربية / قسم التاريخ خضور مناقشة أطروحة دكتوراة حول الإمبراطورية الأخمينية وقد اعتمد الطالب على عدد من المصادر الإخبارية الا أن اللجنة اعترضت على تلك المصادر وطلبت حذفها جميعا بدعوى أن المصادر الإخبارية العربية ما هي الا مرويات إسرائيلية، وهذا ما تم فعلاً .

<sup>11.</sup> ذكر ذلك أي مفردة (لا نجرؤ) في معرض حديث د. جواد علي عن تقسيمات العرب للشعوب العربية (عرب بائدة عرب عاربة عرب مستعربة)، للتفاصيل أنظر: د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص ٢٩٥٠.

وخضعنا عند نقد المدرسة الأكاديمية لتلك النتاجات في هذه الفقرة لأننا لم نجد من دون النسب العربي قبل كتبة التوراة حتى أن الآثاريين لم يجدوا شيء من ذلك حتى الآن، لكن بنفس الوقت من غير الصحيح أن تكون كل أخبار الإخبارين العرب توراتية بل أن العديد من الأكاديميين كان لهم رأي آخر مختلف تماماً في مسألة الأخبار التوراتية (( نفسها )) باعتبار أن الكــــثير من تلك الأخبار أي التوراتية هي مرويات سومرية وبابلية وآشورية وغيرها كانت شائعة بين الناس آنذاك أخذ بها كتبة التوراة وجعلوا منها نصوصاً مقدسة وهذا يعنى أن أخبار التوراة ليست توراتية خالصة وإنما إخبارية متواترة كانت شائعة بين الجتمعات الشرقية لاسيما في بـــلاد الرافــدين، وبالتالى إن كان قسم من مرويات الإخباريون موجودة في التسوراة فهـــذا لايعني ألها أخبار توراتية وحسبنا في ذلك العدد الكبير من الدراسات المقارنة التي أجريت من قبل الأكاديميين على التوراة ومنها ما أورده الأب سهيل قاشا في بحثه الذي قدمه في المؤتمر العلمي الذي أقامته جامعة الموصل في آذار/١٩٨٥ وللبيان نذكر شيئاً مما ذكر في ذلك السياق حتى نفهم أنه ليس كل ما يذكره الإخباريون العرب هو أساطير توراتية فقد ذكر الأب سهيل قاشا: (ما تضمنه أسفار ((العهد القديم)) من قصص وأساطير وشرائع، إنما يرجع أصله إلى المدونات السومرية، والبابلية، والآشورية، وإن اليهود اقتبسوا منها ما ينفعهم، وحذفوا بلا هوادة، كل ما لم يلق استحسساهم، المتبقى من التوراة الأصلية لم تكن بكاملها، وعلى هيئتها الحالية كالتي جاء

بها موسى، وهناك الكثير من التشابه والتطابق بين قوانين موسى، والقوانين البابلية التي سبقتها بأمد بعيد.

لقد أسهمت في تأليف كتاب العهد القديم مجموعة متباينة من الأحبار والمعلمين والكتبة، وظهر المشرع الأول للأسفار الخمسة في التوراة ويمثله النبي موسى وهو يتكلم بلسان ((يهوه))، ومن الغريب أن لهذه الأسفار ما يقابلها في قوانين حمورابي التي كانت قد سبقتها بأكثر من قرنين.

ولقد توصل العديد من العلماء الأركيولوجيين ((الآثاريين)) مؤخراً إلى أن ((سفر الخروج)) نفسه،الذي يعتبره الكتبة اليهود واحداً من الأسفار الخمسة التي نزلت على النبي موسى قد تضمن قصصاً تشبه تماماً تلك التي جاءت في الحوليات البابلية، ومنها على سبيل المثال، قصة موسى الذي قاد اليهود إلى فلسطين تبقى على حالها، وقضوها في مصر في القهر والعبودية، تتشابه وتتطابق لما دونه أحد الكتبة البابليين عن ولادة سرجون الأكدي الشهر وسرجون الأكدي

وهناك تشابه بين (رقصة الخليقة)) ((إيلوما \_\_ أيليش)) البابليــة، وبــين قصة خلق العالم، كما وردت في سفر التكوين في أكثر من حدث. والتشابه نفسه نلاحظه في قصة ((خلق الإنسان)) السومرية وتطابقها مع الأحــداث التي ترويها التوراة عن أصل الخليقة. وكان لفكرة البعــث والنــشوء في ملحمة ((كلكامش)) الخالدة تأثيراها الواضحة في التوراة بــالرغم مــن أن التوراة دونت بعدها بحوالي ألفي سنة.

ومن بين قصائد الغناء التي عثر عليها منقوشة على لوح من الطين، قصيدة سومرية تصف ((id) الخلود) التي لا يوجد فيها مرض أو موت أو حزن... هذه القصيدة فيها تطابق مذهل مع وصف التوراة ((+id) عدن).

لقد وردت (رقصة الطوفان) في أكثر من موقع في المدونات السومرية والمبابلية لا سيما ملحمة كلكامش، حين غط المعمورة، ولم ينج من أهلسها الا زعيم ديني وأفراد أسرته والحيوانات التي حملها معه في الفلك التي أوحى إليه ببنائها من قبل، ولقد أورد سفر التكوين هذه القصة، بعد ألفين ونيف من السنوات مما أوردته الحوليات البابلية، ولكن كتبة اليهود كعادهم نسبوا هذه القصة إلى مدوناهم الدينية ولم يذكروا مصدر الإقتباس، وهناك أسفار أخرى ذات تشابه مع المدونات السسومرية والبابليسة والأكديسة والأشورية.

من هذا نستخلص أن الشريعة الجديدة ((شريعة موسى)) فيها مسن الإقتباسات والمتشابهات من التراث والتشريع العراقي القديم السشيء الكثير)(١٢).

إذن المصادر الإخبارية ليست جميعها مرويات توراتية / إسرايلية، وقد وجدنا أننا لا يمكن لنا أن ننجز هذا الكتاب بالاعتماد على مدرسة واحدة

<sup>17.</sup> الأب سهيل قاشا. بحث بعنوان (اثر الكتابات البابليسة في المسدونات التوراتيسة)، في الأصل قدم كبحث في المؤتمر العلمي لكلية التربية (جامعسة الموصل سـ آذار/١٩٨٥)، ثم تحول البحث إلى كتاب يحمل نفس العنوان صادر عن دار بيسان للنشر والتوزيع، منسشور على الموقع labibnasif.blogspot.com ، وقد فاز هذا البحث بجائزة المؤتمر العلمية الأولى.

إذ لا توجد مدرسة تستطيع أن تقدم الأجوبة على كافة الأسئلة لذلك لابد من الأستعانة بأكثر من مدرسة حتى نستطيع أنجاز هذا العمل، وقد حررنا هذا الكتاب بالاعتماد على مصادر المدرسة الأكاديمية ومصادر المدرسة الإخبارية، وبما أن المدرستين لايوجد بينهم اتفاق كما اسلفنا لذلك حرصنا على أن نأخذ المعلومة التي تشترك فيها المدرستان، وهذا يعني أن مصادر الكتاب يشترك فيها الأكاديميون والإخباريون.



#### للهكينال

تتميز مؤلفات المؤرخين والنسابين الخاصة بالقبائل العربية العراقية بمشترك واحد، وهو مرجعية هذه القبائل جميعاً إلى الجزيرة العربية، وإلها أي القبائل العربية العراقية استوطنت العراق عند الفتح الإسلامي أو قبله بمدة من الزمن، وفي الحقيقة هذا ينم عن عدم موضوعية المؤرخ والنساب وجهلهم الفاحش بحقيقة الأصول التأريخية للعرب وللسكان في العراق وتأتي هذه السقطات نتيجة افتقار المؤرخين والنسابين في علم النسب إلى المنهجية العلمية الموصلة للحقائق التأريخية.

وكان من نتيجة هذه المؤلفات وهذه الرؤى أن جعل المؤرخون والنسابون الوطن العراقي وطناً حديث العهد بالعرب وهذا ما يتماشى مع أصحاب النظريات القائلة إن العراق بلد غير عربي وإن سيف الدولة الإسلامية هو الذي عربه عند تمصره على حساب أهله وسكانه الأصليين ليتساوى بذلك عرب العراق ببقية الشعوب ذات الاستيطان الحديث، بينما الحقيقة التأريخية أن العراق هو الموطن الحقيقي للعرب سواء العاربة منها أو المستعربة أي أنه منبع العرب البائدة والمستعربة.

نحن لا نقول بعدم مجيء بعض القبائل العربية عند الفتح الإسلامي وانتشارها في بلاد الرافدين بل نؤكد ذلك القول لكن قول المؤرخين والنسابين أن جميع القبائل العربية العراقية الحالية استوطنت العراق بعد الفتح الإسلامي أو ألها مهاجرة من الجزيرة العربية هذا هو القول الذي نرفضه ولا نركن إليه والشواهد على ذلك كثيرة وحسبنا في ذلك النبي

إبراهيم (الطّيَكُمُّ) الذي هو والد أبو العرب المستعربة النبي إسماعيل (الطّيَكُمُّ) فضلاً عن الدول الكثيرة التي أقامها العرب في العراق ابتداءاً من العهد البابلي الأول المتمثل بدولة ((همورابي))، وآخرها كانت دولة ((المناذرة)) العربية.

كما كان للنسابين دور غير موضوعي في ذات السياق من خلال نظر هم للقبائل العربية العراقية وذلك بإرجاع نسب جميع القبائل العربية إلى اليمن والجزيرة، وكأن الوصول بالنسب إلى قبائل اليمن غاية عظيمة مع أن قبائل اليمن والجزيرة وكما سيتضح لنا لاحقاً أصلها من العراق، إن هذا التصور عند النساب ناتج عن جهل في البحث العلمي من جهة، واستغلال القيم العربية المتمسكة بالنسب العربي لأغراض ضيقة من جهة أخرى.

ولم يكتف النسابون بذلك وإنما أخذوا يكيفون للناس أنسابهم على هواهم ويضعون لهم خطوط النسب ليصلوا بهم إلى من لهى عنه رسول الله (الله في الوصول إليه غير آبهين بدين أو عقل وكألهم لم يسمعوا بقوله تعالى: ( أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ (١٣٠).

لقد قال رسول الله (هم): (لا تتجاوزا معد) وبالتأكيد أن سيد البشر لا ينطق عن الهوى كما جاء عنه في القران الكريم (١٤) لعلمه أن هناك فاصلة زمنية كبيرة ومبهمة بين معد ونوح (الطفة) استناداً لقوله تعالى: ( أَلَمْ يَأْتِكُمْ

١٣. سورة إبراهيم، الآية ٩.

١٤. سورة النجم، الآية ٣.

نَبَأُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْم نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إلَّا اللَّهُ)، وهنا يتولد لدينا سؤال استناداً إلى تلك الآية المباركة: إذا كان عاد، وثمود، وأصحاب الرس(١٥) وهؤلاء جميعاً من العرب العاربة أو البائدة، وهناك أقوام عربية أخرى لا يعلمها الا الله، إذن هناك قطع وفاصلة زمنية مبهمة تمنعنا من الوصول في النسب المتسلسل إلى العرب البائدة/العاربة حسب قوله تعالى، إذن من أين جاء النسابون بذلك العلم فيصلون بخطوط النسب إلى نوح وما بعد نوح...؟، ولهذا لهي (ﷺ) عن تجاوز ((معد))، وفي عدنان كذب النسابون ثم قرأ: وقروناً بين ذلك كثيراً ولو شاء أن يعلمه علمه، وذكر التوزي في شرح الشقراطيسة: إنه (ه) كرر : كذب النسابون مرتين أو ثلاثاً، ويروى عن عمر بن الخطاب أنه قال: إنما ننسب إلى عدنان وما فوق ذلك لا ندري ما هو)(١٦٠)، ويوماً ( لقى الحسن بن على (المناقلة) دغفل النسابة فقال له: أنت الذي تنسب الناس إلى آدم...! فكيف

<sup>10.</sup> أصحاب الرس: هم أهل حضورا وهم من العرب القحطانيين.

<sup>17.</sup> القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنايي، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٩.

تصنع بقوله ﴿﴿وَقُرُوناً بِين ذلك كثيراً﴾..) (١٧)، وكان يقصد ﴿الطَّيْعُ ۖ قُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿وَعَادًا وَتُمُودَ وَأَصْحَابَ الرَّسِّ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴾ (١٨).

في الحقيقة ان دعوة النسابين العلم بالنسب وما يقومون به من إظهار لخطوط النسب للعامة هو محض افتراء إذ ما يوردونه من خطوط للنسب وإيصالها إلى نوح وآدم مأخوذ عن التوراة ((سفر التكوين)) نصاً وروحاً أي أنه ((نظرية توراتية)) وليس عندهم شيء آخر وإذا علمنا أن التوراة الموجود بين الناس ليست التوراة التي نزلت على سيدنا موسى (الكيلا) وانما سطره أتباعه بعد ألف عام تقريباً يتضح لنا ان ما ورد بالتوراة من نسب لا يمكن أن يكون مسلماً به ولا يجوز الركون عنده، ومن هنا نفهم لماذا فهى رسول الله (معلى).

تقول نظرية النسب التوراتية أن آدم (الطَّكُمْ) ((ولد شِيثُ، وولد شِيثُ وولد شِيثُ الْوُلْ شِيثُ وولد أَنُوشُ قِينَانُ ، وولد قِينَانُ هَلَلْئِيلُ ، وولد هَلَائِيلُ يَارَدُ ، وولد الْعَنُوخُ ، وولد الْعَنُوخُ ، وولد الْعَنُوخُ ، وولد الْعَنُوخُ ، وولد الْعَنُ لاَعَكُ ، وولد الْعَنْ الثلاثة نُوحًا ، وولد نُوحًا سَامًا ، وَحَامًا ، وَيَافَثَ ) (١٩٠ ، ومن هؤلاء البنين الثلاثة تكونت البشرية وتستمر نظرية النسب لتصل إلى سام فتقول: وَسَامٌ أَبُو تَكُونَ البَيْنِ عَابِرَ ، أَخُو يَافَثَ الْكَبِيرُ ، وُلِدَ لَهُ أَيْضًا بَنُونَ ، بَنُو سَامٍ : عِيلاَمُ ، كُلُّ بَنِي عَابِرَ ، أَخُو يَافَثَ الْكَبِيرُ ، وُلِدَ لَهُ أَيْضًا بَنُونَ ، بَنُو سَامٍ : عِيلاَمُ ،

١٧. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم الصحاري العوتبي ت١١٥
 ه)، الأنساب، ج١، ص٥٦، و www.alwarraq.com

١٨. سورة الفرقان، الآية ٣٨.

<sup>19.</sup> التوراة: التكوين الخامس، الإصحاح الخامس، الآية ١-٠٠٠.

إذن على أساس تلك النظرية التوراتية أورد الكثير من النسابة خط النسب الآتي :

أولاً. العدنانيون: معد بن عدنان بن أدد بن مقوم بن ناحور بن تارخ بن يعرب بن يشجب بن نابت بن اسماعيل ابن ابراهيم عليه السلام ابن تارخ وهو آزر بن تاخور ابن شارخ بن ارغو ابن فالغ بن عابر بن شالخ ((شَالَحَ))

٢٠. يَقْطَانُ : وتسميه العرب قحطان ويعد أبو العرب العاربة .

٢١. التوراة : التكوين العاشر، الإصحاح العاشر، الآية ٢١ـــ٩٦.

٢٢. أَرْفَكُشَادَ : وتسميه العرب أرفخشد .

٢٣. أَبْرَامَ : ويسميه القرآن الكريم إبراهيم .

٢٤. التوراة : التكوين الحادي عشر، الإصحاح الحادي عشر، الآية. ١-٣٩.

بن أرفخشد (رأر فكشاد) بن سام بن نوح عليه السلام بن لامك ابن متو شلخ بن اخنوخ وهو ادريس عليه السلام ابن يرد بن مهلائيل بن قنين بن يافت بن شيث بن آدم عليه السلام) (۲۰۰).

ثانياً القحطانيون: (يعرب بن قحطان بن هوذ $(^{\Upsilon 1})$  \_\_\_ وهو عابر بن شالخ بن ارفخشذ بن سام بن نوح عليه السلام) $(^{\Upsilon 1})$ .

من خلال ما تقدم يتضح أن ما عند النسابين هي أسماء وردت في التوراة اعتمدها الإخباريون والنسابون في تشكيل خطوط النسب التي يرسمونها ليصلوا بها إلى عدنان أو قحطان ومن ثم بأسماء قليلة أخرى يصلون عند سام بن نوح (الطبخة) ومن ثم إلى آدم (الطبخة) وكأن المسألة هي عبارة عن مئات قليلة من السنين فيسدون بها الفاصلة الزمنية بتلك الأسماء المعدودة وهذا أفك كبير، فقد كان نوح (الطبخة) ومن معه من السومريين قد أقاموا السلالات والمجتمعات والدول بعد الطوفان وكانت أولها (رسلالة

٢٥. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠هـ / ١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٩؛ ويوجد غير القلقشندي الكثير من النسسابين الذين يقولون بذلك .

٢٦. هوذ: هناك من النسابة من يعتبر ((هوذ)) هو النبي هود (التفاصيل أنظر: المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١، ص٤ www.alwarraq.com
 ٢٧. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم الصحاري العوتبي ت١٠٥
 ه)، الأنساب، ج١، ص٥٠. www.alwarraq.com

كيش الأولى)) (٢٨) كما يذكر د. طه باقر، وتبينه المكتشفات الأثرية، وتسطره الرقم الطينية التي حملت ذلك بين ثناياها، وما أورده الإخباريون.

أن القومية العربية ((العاربة والمستعربة)) تنتسب إلى قحطان وعدنان وهذا أمر لاخلاف عليه فالقحطانيون هم العرب البائدة أو القديمة التي أخذهم الأرزاء إلا من بقي منهم وهؤلاء قليل وهم أحفاد ((سلالة كيش الأولى)) التي تبلورت بعد الطوفان في بابل وتأريخهم غير معروف سوى أنه موغل بالقدم كما سيتضح لنا لاحقاً، أما العدنانيون فهم العرب المستعربة أي الحديثة وهم من نسل النبي إسماعيل (الطبيخ) الذي يبدأ تأريخهم مع ولادة النبي إبراهيم في أور بجنوب العراق ((ذي قار)) عام ((مدنان وتحطان)) هم من سكان العراق وكما يقول ابن عباس: ((غدنان وعماس قريش حي من النبط من أهل كوثي، والنبط من أهل العراق)) ومن أرضه أي العراق انتشروا في الفسيحة ومنها الجزيرة العربية.

ونعتبر القول القائل بهجرة العرب إلى العراق واستيطانه سواء كان قديماً أو حديثاً هو خطأ جوهري وكبير يجب ان يلتفت إليه الباحثون

۲۸. د. طه باقر، ملحمة گلگامش (أوديسة العراق الخالدة)، دار الـــشؤون الثقافيـــة،
 بغداد، العراق، سنة ۱۹۸٦م، ص۲۲.

٢٩. المؤلف، الإسلام وبرتوكولات حكماء صهيون، دار المنار، النجف الأشرف، العراق،
 سنة ٤٠٠٢م.

<sup>.</sup>٣٠. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صدد، بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١،ج٢، ص١٨١.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

والمؤرخون وحتى النسابون فهؤلاء الناس أي الذين سكنوا العراق بعد الإسلام يصح عليهم قول ((العودة لا الهجرة))، فهذه الديار أي العراق هي مواطن أجدادهم وما هم سوى أحفاد عائدين إلى أرض الآباء والأجداد.

كما آن لنا أن نتساءل إن كان العرب في العراق هم من نتائج التمصير والهجرة بعد الفتح الإسلامي فأين أصبح سكانه من العرب أمثال ربيعة وتميم ولخم وبني شيبان وبني تغلب وبني النمر وغيرهم من أحفاد السومريين والبابليين والكلدانيين .



## الفصل الأول النسب التاريخي للعنصر العربي

ثعد الشعوب العربية بتقسيماقما ((البائدة. العاربة. المستعربة)) مسن الشعوب السامية وفي ذلك يقول النبي محمد (الله):((سام أبو العرب)) وهذا يدل على معرفة العرب بأصولهم السامية، وفي ذلك أورد مرعبي الكرمي: (إن اسم العرب والعجم قد صار فيه اشتباه، فإن اسم العجم يعّم في اللغة حكل من ليس من العرب، لكن لما كان العلم والإيمان في أبناء فارس أكثر منه في غيرهم من العجم كانوا هم أفضل الأعاجم فغلب لفظ العجم في عرف العامة المتأخرين عليهم فصار حقيقة عُرفية عامية فيهم.

قال: واسم العرب في الأصل كان اسماً لقوم جمعوا ثلاثة أوصاف: أحدها: ان لسائهم كان اللغة العربية وهذا ما نص عليه القرآن بقوله تعالى: (وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ) (٣٢).

الثاني : إلهم كانوا من أولاد العرب.

الثالث: إن مساكنهم كانت أرض العرب، وهي من بحر القلزم إلى بحر البصرة، ومن أقصى حجر باليمن إلى أوائل الشام، وفي هذه الأرض كانت

٣١. الطبراني ( الحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني ت ٣٦٠ هـ)، المعجم الكــبير، تحقيق: فريق من الباحثين برئاسة د. سعد بن عبد الله الحميد ود. خالد بن عبد الرحمن (رقم الحديث ٦٧٢٨).

٣٢. سورة إبراهيم، الآية ٤.

العرب حين المبعث وقبله) (٣٣)، وإلى ذلك يذهب القلقشندي فيقول: (قال: الجوهري في صحاحه: العرب جيل من الناس، وهم أهل الأمصار، والأعراب سكان البادية) (٣٤).

أما ما يخص تسمية العرب أي كيف تشكل وأطلق مصطلح العرب على مجموعة من الناس تشترك فيما بينها بمشتركات ثقافية، وروابط تأريخية، فضلاً عن ذات الأصل الآرامي السامي وفي ذلك فقد جهد د. جواد علي نفسه في البحث عن ماهية مصطلح العرب وقد نقل العديد من الآراء منها ما هو عربي وما هو غير عربي وعرض تلك الآراء التي تتحدث عن مصطلح العرب وكيف تطور وبين أن رأي الشعوب من كلمة عرب لا يعني دلالة على جنس أو قومية وإنما مكان جغرافي وهو البادية أو تسمية لإمارة أو مشيخة وما شابه.

لقد بين د. جواد علي أن الرأي العربي فيه مذهبان، الأول: يذهب إلى إن مصطلح العرب تبلور نتيجة انتساب العرب إلى يعرب بن قحطان، والمذهب الثاني: يشير إلى إن علماء العربية ذهبوا إلى إن مصطلح العرب

٣٣. مرعي الكرمي الحنبلي، مسبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شرف النسب، تحقيق على بن حسن الحلبي، دار عمّار، عمّان، سنة ١٤٠٨ ه / ١٩٨٨م، ط١، ج١، ص٨.

٣٤. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، قلائد الجمسان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتسب الحديثة، سنة ١٩٩٣م، ط١، ج١، ص٣.

تشكل نتيجة وجود بلدة للعرب كانت تسمى ((عربات)) وكان العرب سكالها .

أما الرأي الغير عربي والذي نقله عن العديد من المتخصصين أو المصادر التأريخية القديمة مثل التوراة وغيرها أو ما تعني العرب في مفهوم الشعوب الأخرى المجاورة للعرب فهو يتمحور حول ثلاثة مذاهب، المذهب الأول: يدل على البداوة والبادية أو الذي يسكن البادية وليس المدينة ودليله في ذلك هو ما ورد في التوراة/الإصحاح الثالث/الآية الثانية: التي تقول ((في الطرقات جلست لهم كأعرابي في البادية))، أما المذهب الثاني: فهو ما يضنه علماء التوراة والمستشرقون بعد تتبعهم لأصل مصطلح العرب في الكتابات الجاهلية وفي كتابات البابليين والآشوريين واليونان والرومان والعبرانيين فوجدوا أن أقدم نص وردت فيه لفظة ((عرب)) هو نص آشوري من أيام الملك ((شلمنصر الثالث)) أو ((الثاني)) ملك آشور وقد بين لهم ان لفظة ((عرب)) لم تكن تعنى عند الآشوريين ما تعنيه عندنا من معنى، بل كانوا يقصدون بها بداوة وإمارة ((مشيخة)) كانت تحكم في البادية المتاخمة للحدود الآشورية ، بينما يشير المذهب الثالث: إلى إن مصطلح العرب تبلور عند الشعوب الأخرى مثل الفرس والآشوريين والبابليين باعتباره يدل على ((البادية التي يسكن فيها العرب))، ويذكر أن العبرانيين أخذوا لفظة عرب عن الآشوريين باعتبار أن الآشوريين أقدم من العبرانيين، ثم أورد رأي اليونان بمصطلح العرب الذي تبلور عام ((٢٥-٥٦-٥٤ق.م)) من خلال ((أخيولس)) ويعني ((أرض العرب)).

و في الحقيقة ان د. جواد على نقل العديد من الآراء ونحن نقلناها جميعاً مختصرة جداً، ونقول في ذلك إن ما ورد في التوراة وما أشار إليه من معنى لمصطلح العرب في كتابات ومفاهيم الأقوام الأخرى لا يدل على صحة ما ذهبوا إليه من معنى لمصطلح العرب لسبب بسيط هو أن مصطلح العرب يدل على جنس وقومية بنص القران وهذا ما أوردة د. جواد على نفسه وبالتالي لا يمكن أن نأخذ ما عند هذه الأقوام على أنه مسلم به، ولا نريد أن نجادل في ذلك وإنما نأخذ مما أورده د. جواد على في ذلك بالرغم من عدم قناعته بذلك الرأي بدليل أنه سرد الكثير عما قيل بحق مصطلح العرب وحرر موضوع عن تطور مصطلح ((عرب)) إذ يقول: (إذ كيف تعقل مخاطبة القران قوماً هذا المعنى لو لم يكن لهم علم سابق به؟ وفي الآيات دلالة واضحة على أن القوم كان لهم إدراك لهذا المعنى قبل الإسلام، وألهم كانوا ينعتون لساهم باللسان العربي، وألهم كانوا يقولون للألسنة الأخرى ألسنة أعجمية: وقوله تعالى: ( أَأَعْجَمِيٌّ وَعَرَبيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آَمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ)(٣٥) وقوله تعالى: (و كَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ حُكْمًا عَرَبيًّا)(٣٦)، وقوله تعالى: (وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبيًّا لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا) (٣٧)، وقوله تعالى: ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ)(٣٨)، ففي

٣٥. سورة فصلت، الآية ٤٤.

٣٦. سورة الرعد، الآية ٣٧.

٣٧. سورة الأحقاف، الآية ٢ ١.

٣٨. سورة النحل، الآية ٢٠٣.

هذه الآيات وآيات أخرى غيرها دلالة على ان الجاهلين كانوا يطلقون على لسافهم لسانًا عربياً، وفي ذلك دليل على وجود الحس بالقومية قبل الإسلام) (٢٩)، وبالتالي لا يمكن لأية جهة مخاطبة قوم أو جهة ما بأسم لا تعرف عنه شيئاً فهذا مخالف لطبيعة الأشياء، إذاً مصطلح العرب يدل على جنس لقوم بينهم مشتركات مثل اللغة والدم والثقافة.

وهناك رأي يعتد به وهو أن العرب من الآراميين أو أن الشعوب التي كانت تقطن بلاد الرافدين والشام والجزيرة يعرفون بالآراميين وهؤلاء الناس أي الآراميين كانوا يستبدلون حرف ((م)) بحرف ((ب)) إذاً لماذا لا يكون مسمى ((عرب)) يعني ((أرم)) وهذا ما ورد في القرآن الكريم إذ عرفت ((مكة)) بـ ((بكة)) في قوله تعالى: (إنَّ أوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي عرفت ((مكة)) بـ ((بكة)) في قوله تعالى: (إنَّ أوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بيكُمَّة مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ) ((ع)) وهذا ما يفعله إلى الآن سكان جنوب لأن الأكديين يستصعبون لفظة ((ع)) وهذا ما يفعله إلى الآن سكان جنوب العراق إذ يلفظون كلمة ((سؤال)) ((سوعال)) ((1)، ولو أطلعنا على حرف ((أ)) و حرف ((ب)) في اللغة السريانية والآرامية وكما هو معلوم أن اللغة

٣٩. للتفصيل انظر: د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغـــداد، سنة ١٩٩٣م، ج١، ط٢، ص ١٣ـــ٣٦.

٠٤٠ سورة آل عمران، الآية ٩٦.

<sup>13.</sup> أعداد مجموعة من الباحثين (معلومات عن تاريخ اللغة العربية، اعداد: سهاد آيدن \_ نشأة الخط العربي في الانبار، د. ليث شاكر محمود رشيد \_ المدارس النحوية في الكوفة والبصرة وبغداد، اعداد: ليلى حنا) مقالة على الأنترنت.

السريانية هي الأصل بالنسبة للآرامية كما سيتضح لنا لاحقاً سنجد ما ذهبنا إليه، إذ أن حرف (أ)) في السريانية والعربية إذ لم ترد حرف علة تكون حرفاً صحيحاً حلقياً ويسميه نحاة العربية ((الهمزة)) ومن المعلوم أنه ليس هنالك اسم خصوصي للهمزة في السريانية كما في العربية، وليس لها إلا علامة خاصة كما هي الحالة في العربية، ولذلك فإن الهمزة السريانية لا تكتب إلا بالألف أينما جاءت وتكون الهمزة في اللغتين إما زائدة وإما أصلية، وقد أصاب حرف الألف في بعض الكلمات التطور فيكون أحياناً في السريانية ((ع)) بدلاً من ((أ)) ولهذا يقال تقرأ ((قرأ)) ((قرع)) و ((قراءة)) تقرأ في العراق إلى وقت قريب بدر قراعة )).

أما حرف الباء ((ب)) في الآرامية فقد تطورت إلى ((ميم)) في العربية لذلك كلمة ((زبنا)) في الآرامية تعني ((الزمن)) في العربية.

ونحن نعتقد أن مصطلح لفظة ((عرب)) يعود إلى جماعة تنتسب إلى يعرب بن قحطان وبعض القبائل النازحة عن بابل، وأن هذا المصطلح تميز وتشكل في بلاد اليمن لكون أصحابه أي يعرب بن قحطان (٤٢٠) وذريته كانوا أول من نزل بلاد اليمن ومن ثم لحقت بهم جماعة آرامية أخرى لتترل معهم، فضلاً عن إن الجماعة التي تنتسب إلى يعرب بن قحطان كانت هي

<sup>23.</sup> قحطان: قحطان ابو القحطانية عرب اليمن، ويقطن اسمه بالسريانية، وهو في التسوراة كذلك، فعربته العرب قحطان، للتفصيل أنظر: القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٦١هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٤٤١.

الباقية بخلاف الجماعة الآرامية الأخرى التي بادت وانقرضت إلا بقايا قليلة منهم تفرقت على ذرية يعرب بن قحطان ولهذا يقول القلقشندي: (هلك من هلك من بقايا العرب العاربة باليمن بمدين من عاد وغيرهم، وخلفهم فيه بنو قحطان بن عابر فعرفوا بعرب مدين إلى الآن $^{(7)}$ ، وإلى ذلك يذهب د. أحمد سوسة فيقول: (ومن المتفق عليه أن قبائل العرب البائدة هذه من أولاد أرم بن سام بن نوح $^{(13)}$ ، وهذا الموضوع أي نزول يعرب بن قحطان والجماعة الآرامية الأخرى بلاد اليمن واستقرارها هناك وما حل بهم سنتحدث عنه في الصفحات اللاحقة بشكل أكثر تفصيلاً.

#### \* \* \*

<sup>27.</sup> القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ه)، صبح الأعشى، شركة نوابغ الفكر للنشر والتوزيع والتصدير، سنة ٢٠٠٩م، ط ٢، ج ١، ص ١٤١. 32. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعلان والطباعة والنشر، سورية، دمشق سنة ١٤٧هم، ص ١١٧٠.

## الجذور البابلية للغة العربية

اللغة العربية من عائلة اللغات السامية وهي من احدثها، و((الـسامية)) اصطلاح أطلق على مجموعة اللغات التي تكلمت بما الـشعوب المعروفـة بالشعوب السامية التي تقطن غرب آسيا، وابتداء عد العلماء اللغة السي يتكلم بما الآراميون والعبرانيون والعرب باللغة السامية، ولاحقـا أدخـل العلماء بقية لغات شعوب المنطقة ضمن عائلة اللغـات الـسامية بـسبب اشتراك لغات تلك الشعوب بخصائص مشتركة من حيـث الأصـوات، والبنية، والمفردات (٥٠)، وهذا ما جعل علماء الساميات يرجعـون بتلـك اللغات إلى عائلة واحدة، وقد قسمت اللغات السامية إلى ثلاثة أقسام:

أولاً: سامية شمالية شرقية ((بلاد ما بين النهرين))، وهي لغـــة الأكـــديين، البابلين، والآشوريين .

ثانياً: سامية شمالية غربية ((سوريا وفلسطين))، وهي اللغة الكنعانية والآرامية وكالآبى:

(1) الكنعانية: وتضم مجموعة من اللهجات منها العبرية، الفينيقية، المؤابية، الأوغارتية.

(٢) الآرامية: وتضم مجموعة من اللهجات عثر العلماء على آثارها في شمال سورية وبلاد ما بين النهرين، وبلاد ساحل سوريا، وفلسطين، وقد حلت

Sabatino Moscatl, An Introduction to the Comparative Grammer of the Semitic . £ • Languages. P.3.

محل العبرية والفينيقية حتى عرفت لاحقاً باللغة الدولية(<sup>٢٦)</sup>، وقد ميز العلماء فرعين للآرامية وكالآتى:

(أ) الآرامية الشرقية: وهذه اللغة أو اللهجة تختلف اختلافاً كبيراً عن الآرامية القديمة المنتشرة في بلاد ما بين النهرين (٢٠٠) وهي: ( الحضرية لغة أهل الحضر، السريانية، لغة التلمود البابلي، لغة المندعين) (٢٠٩)، وفي ذلك يذكر د. جواد علي: ( السريانية هي لغة الثقافة والمثقفين، ولغة يهود العراق وأكثر أهل الكتاب في جزيرة العرب في ذلك العهد) (٢٩٩).

(ب) الآرامية الغربية: وهذه اللغة أو اللهجة هي الأقرب إلى اللغــة الأم ومنها (النبطية، التدمرية، العبرية التي كتب بما اليهود بعــد العهــد القديم، الآرامية السامرية، الآرامية المسيحية).

ثالثاً: سامية جنوبية غربية ((اليمن بجزئيه الـــشمالي والجنـــوبي والجزيــرة العربية))، ، وتنقسم إلى ثلاثة أجزاء وكالآتى:

(١) جنوبية: وتشمل الخطوط المعينية، والسبئية، والقتبانية، والحــضرمية، والأوسانية.

(٢) شمالية: وتشمل الديدانية، واللحيانية، والثمودية، والصفوية.

٤٦. موسكاتي، الحضارات ، ص١٨٠و ١٨١.

٤٧. فؤاد سفر ومحمد على مصطفى، الحضر (مدينة الشمس)، بغداد، وزارة الإعلام سنة 19٧٤م، ص11.

٤٨. موسكاتي، المصدر السابق، ص١٨٤.

<sup>93.</sup> د. جواد علي ، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٢٥٦.

وقد توصل العلماء إلى اعتبار العربية الجنوبية مأخوذة عن الـسامية الشمالية وبذلك تكون السامية الشمالية أقدم من السامية الجنوبية، وذهب البعض إلى ألها مشتقة اشتقاقاً وليست مأخوذة والبعض الآخر قال بأن السامية الشمالية والسامية الجنوبية أخذتا أو اشتقتا من أصل مشترك (٥٠). الحجاز : وهذه اللهجة تستخدم في المنطقة الغربية من الجزيرة العربية أي على سواحل البحر الأهمر المسماة بالحجاز.

نعود الآن إلى موضوعنا الأساس وهو الجذور البابلية لأهل السيمن ومن خلال اللغة يمكن لنا أن نعرف تلك الجسدور، إذن السسؤال السدي يواجهنا هل توجد علاقة بين لغة أهل اليمن وهي اللغة السسامية الجنوبيسة ولغة أهل بابل وهي السامية الشمالية الشرقية، أو بعبارة أدق هل أن لغسة أهل اليمن لغة أصيلة أم ألها مشتقة من لغات أخرى وإذا كانت مشتقة فمن أين كان الاشتقاق...؟، وفي ذلك نقول أن السسامية العربيسة الجنوبيسة والجزرية هي أقرب اللغات إلى السريانية الآرامية لغة أهل العراق المعروفة باللغة السامية الشمالية الشرقية، وللتفصيل أكثر نتحدث عن اللغة العربية الجنوبية والسامية الشمالية الشرقية لنعرف المشتركات فيما بينهم، لكسن قبل ذلك يجب أن نفهم (رماهية اللغة)، لم يتفق العلماء على تعريف موحد للغة فابن الجني عرف اللغة على أن: (حدها فإلها أصوات يعبر كما كل قوم

<sup>•</sup> ٥. محمود محمد الروسان (قسم الآثار كلية الآداب \_ جامعة الملك سعود)، مطابع جامعة الملك سعود)، مطابع جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، سنة ١٤١٢هـ، ص٣٠، نقلاً عن:

G.R. Driver, Semitic Writing from Pictograph to Alphabet (Oxford: Oxford Univ. press. 1979), p.145.

عن أغراضهم) (١٥)، وآخرون عرفوا اللغة على ألها: (نظام من العلامات المتواضع عليها اعتباطا التي تتسم بقبولها للتجزئة، ويتخذها الفرد عادة وسيلة للتعبير عن أغراضه، ولتحقيق الاتصال بالآخرين، وذلك بوساطة الكلام، والكتابة) (٢٥) وفي الحقيقة كما اسلفنا أن تلك التعاريف وغيرها هي مجرد اجتهادات غير مبنية على منطق علمي ... على العموم، نقول فيها أي اللغة: ( اللغة من لغوت أي تكلمت (٣٥) فعل صوبي ظاهره اللفظ يحمل معنى ذو مفهوم محدد، ومفردات اللغة ((المصطلحات)) عبارة عن رموز ذات مفهوم واحد متفق عليها).

يقول بروكمان عن اللغة السامية الشرقية لغة بـ لاد الرافـدين: الطورت لهجات بلاد الرافدين تطوراً مستقلاً عن كل اللغات الـسامية الأخرى في وقت مبكر جداً، ونحن نسمي هذه اللـهجات عـادة باللغـة الآشورية بحسب أول مكان اشتهر باكتشافها فيه، والـصحيح تـسميتها بالبابلية لأن منطقة مصب لهري الفرات ودجلة هي أقدم موطن لهذه اللغة، ومنه انتقلت بالتدريج إلى الشمال، وفي بابل استولى الساميون المهـاجرون

ابن الجني (أبو الفتح عثمان بن جنّي الشهير بابن جنّي المتوفى سنة ٣٩٢ هـ)،
 الخصاص، تحقيق: محمد على النجار ، طبعة عالم الكتب، ج١، ص٣٣.

٥٢. محمد محمد يونس علي، وصف اللغة العربية دلاليا في ضوء مفهوم الدلالة المركزية: دراسة حول المعنى ومعنى المعنى، منشورات جامعة الفاتح، طرابلس، ليبيا، سنة ١٩٩٣م، ص ٢٤.

٥٣. ابن الجني، المصدر السابق، ج١، ص٣٣.

<sup>\$</sup> ٥. تعريف الباحث وهو اجتهاد ونعتقد أن ما عند الآخرين هو الصحيح .

على الحضارة العالية لشعب من أقدم السشعوب في الأرض ((ويقصم مكونات سلالة بابل الأولى أو دولة حورابي))، وهو السشعب السسومري الذي يبدو أنه لا يمت بصلة القرابة لأي شعب من الشعوب المعروفة حيى الآن (٥٥) كما استولى في الوقت نفسه على كتابته الصورية (٢٥)، وفي الحقيقة هؤلاء القوم ((وهم سلالة بابل الأولى)) لم يكن قد هاجروا إلى بلاد الرافدين وبالتالي لم يكن غرباء عن البلاد بل هم مئل الكيشيين أبناء بلاد الرافسدين وهم من سكان بطائح العراق لكن ظهورهم على مسسرح الأحداث السياسية وتسلمهم مقاليد الأمور في العراق وقيامهم بتوحيد دويلات المدن التي كانت تمسك بالعراق أوجد لهم شهرة غير التي كانت سابقاً ومسن خلال ذلك عرفوا بين الشعوب أول مرة، وحسبنا في ذلك أن قبيلة العمالقة كانت من مكونات الدولة الحمورابية وألها أي قبيلة العمالقة تركت بلاد الرافدين وتجهت إلى الجزيرة العربية عقب الهيار سلالة بابل

٥٥. ونحن نقول في الشعب السومري أنه الشعب الذي تكون عقب الطوفسان في مدينة كيش، وهم سلالة كيش الأولى وهم سومريين من بقيا المدن الخمسة التي حصل فيها المطوفان وهم ابناء بلاد الرافدين ولايعرفون وطناً سابقاً غير بلاد الرافدين، للتفاصيل أنظر: دخزعل الماجدي، متون سومر/ك ( (التأريخ، الميتولوجيا، اللاهوت، الطقوس)، الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، الإردن، سنة ١٩٩٨م، ط١، ص١٨٧و ١٨٨ ؛ د. طه بساقر. مقدمة في أدب العراق القديم، دار الحرية للطباعة، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٦هم ١٣٩٦م، ط٧٦/

٥٦. المستشرق الألماني كارل بروكمان، فقه اللغات السامية، ترجمـــة د. رمـــضان عبـــد التواب، جامعة الرياض، الرياض، السعودية، سنة ١٩٥٧م، ص١٦.

الأولى نتيجة اجتياح بابل من قبل قبائل قادمة من الشرق، فضلاً عن أن الشعوب في اليمن ما هي إلا قبائل خرجت من بلاد الرافدين واستقرت في الجزيرة العربية، وهذا ما سنوضحه لاحقاً وهو موضوع كتابنا هذا.

أما اللغة السامية الجنوبية أو ما يعرف باللغة السامية الجنوبية الغربية، تنقسم إلى لهجتين، لهجة يستخدمها المعينيين ومعهم ((القتبانيين، والحضرميين)) وعرفت هذه اللهجة ((بالسينائية))، وأخرى يستخدمها السبئين عرفت بالهجة ((الهائية)) (٥٧).

وتتميز اللهجة السينائية بدخول صوت السين في ضمير الغيبة وصيغة السببية (<sup>٥٨)</sup>، بينما تتميز اللهجة الهائية باستخدام الهاء في صيغة السببية وضمير الغائب (<sup>٩٥)</sup>.

واللهجة السينائية أي ((المعينية، والقتبانية، والحضرمية)) يقول كارل بروكمان فيها (أنها قريبة من السامية الشمالية الشرقية)(١٠٠ أي أنها قريبة من لغة بلاد الرافدين.

وحتى لهجة أهل الحجاز يقول بروكمان فيها ما قاله في اللهجة السامية الجنوبية أي اللهجة السينائية، إذ ألها قريبة من اللهجة السامية العربية الجنوبية لهجة جنوب اليمن السيما إذا عرفنا أن سكان أهل الحجاز

٥٧. ديتلف نيلسن وفريتز هومل وآخرون، المصدر السابق، ص٥٠.

٥٨. المستشرق الألماني كارل بروكمان، فقه اللغات السامية، ترجمـــة د. رمـــضان عبـــد التواب، جامعة الرياض، الرياض، السعودية، سنة ١٩٥٧م، ص٣١.

٥٩. ديتلف نيلسن وفريتز هومل وآخرون، المصدر السابق، ص٥١.

<sup>.</sup> ٦. المستشرق الألماني كارل بروكمان، المصدر السابق، ص٣٦و٣٢.

يتشكلون بالدرجة الأساس من قبيلة جرهم والأوس والخزرج وهذه القبائل تبلورت في اليمن ولاحقاً سكنت الحجاز .

أما الكتابة في الجزيرة العربية فهي الأخرى غير بعيدة عن الكتابة التي يستخدمها الساميين الشماليين الشرقيين، فالخط السامي الـشرقي أخـذه ((البابليون والآشوريون)) عن سلفهم السومريين وهو الخط المسماري(١١)، وقد أراد العالم ديكة ((Deecke)) في عام ١٨٧٧م أن يبحث عـن أصـل الحروف في الخط المسماري في السامية الشرقية، غير أنه يستقها من الأشكال الآشورية الحديثة، وهو أمر ليس ممكننا لأسباب تأريخية، كما أراد العالم ديتلش ((Delitzch)) في عام ١٨٩٩م في كتابــه Keilschrift ((منشأ الخط المسماري)) أن يرجع الحروف إلى الخط الصوري قى البابلية القديمة، غير أن هذا الخط كان قد بطل استعماله منذ أكثر من ألفى عام عندما قام الخط السامي الغربي وإن كان هناك في بابل حينذاك من القسس من كان يستطيع قراءته، فكيف تسنى للسامية الغربية أن ترجع إلى تلك الصور التي نسيت منذ وقت طويل...؟ حقاً كان الخط المسماري في القرن الخامس عشر قبل الميلاد وسيلة للتعامل المشترك في كل صدر آسيا، ولذلك يبدو من المعقول تأريخياً أن تكون الكتابة الحرفية مستقة منه كذلك)(٦٢)، من ذلك نفهم أن الخط السامي الشمالي الغربي مشتق عن

٦١. المستشرق الألماني كارل بروكمان، فقه اللغات السامية، ترجمة د. رمضان عبد التواب جامعة الرياض، الرياض، السعودية، سنة ١٩٥٧م، ص٣٦.

٦٢. كارل بروكمان، المصدر السابق، ص٣٦.

السامي الشمالي الشرقي، ولكن ما علاقة ذلك بالخط الـسامي الجنـوبي الغربي، في الحقيقة هناك ارتباط وثيق إذ يستخدم سكان الجزيرة العربيـة نوعيين من الخط، الأول: خط المسند وهو الـشائع في العربيـة الجنوبيـة والمشتق من الأبجدية السينائية وذلك ما أورده جـرايم ((Grimme)) عنـد حديثه عن الأبجدية الثمودية إذ قال: (إن الأبجدية الثمودية قـد نـشأت وتطورت من الأبجدية السنائية ومن الكتابات التي سبقت الثمودية مباشرة، وقد اعتمد جرايم في ذلك على التشابه بين بعض أشكال الحروف السينائية والثمودية) طبعاً هناك أعتراض على أن الثمودية مشتقة من السينائية ولكن هذا لا يهمنا لأنه ليس موضوعنا المهم هو أن خط المسند مشتق عن السينائية التي هي كما يقول كارل بروكمان (ألها قريبـة مـن الـسامية الشمالية الشرقية) (۱) فقة بلاد الرافدين كما يظهر في الجدول الـشكل رقم (۱) (۱) .

٦٣. محمود محمد الروسان (قسم الآثارك كلية الآداب ـــ جامعة الملك سعود)، مطـــابع جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، سنة ١٤١٢ هـ، ص٣٧.

٢٤. المستشرق الألماني كارل بروكمان، المصدر السابق، ص٣٦و٣٢.

٦٥. الروسان. المصدر السابق، ص٦٢.

| سينائي     | الهسند         |             | ــمالي        | ند ۱۲ش                | 11-11-11           |              |
|------------|----------------|-------------|---------------|-----------------------|--------------------|--------------|
| مبتكسن     | المجنوبي       | وريدافيب    | لحسيا لخيء    | ثمود تحبب             | مفرنجي             |              |
| ජෙහ        | ት              | ለ ለ         | 4 44 14       | Liehpy                | 1, 4, 7, 1, 1      | 1            |
| E )        | ח              | ħ           | רו ע          | د ر ت                 | )>x2cau            | ب            |
| X +        | ×              | × +         | ×             | X+:                   | + X                | ن            |
|            | ટ્ર            | φķ          | ¥ ች ች         | jg                    | 3 2 3 8            | ن            |
| ۲ ر        | 7              | 47 5        | V L G         | OD                    | 000                | ٤            |
| жфп        | 4              | <b>ሐ</b> ጥ  | 个个            | ሣተ <i>ነ</i> EE ጥ      | プイトルロ3E            | ٤            |
| 141        | 4              | 7.          | 77.1          | <i>አ</i> ሂ ሂ          | X X %              | ٤            |
| 7-4        | Ŋ              | <b>¤</b> 44 | ·) ) 4        | T 41                  | 1 1 11 4           | 2            |
| 44         | Ħ              | ۳۱          | 全全个           | 到其中分子                 | <u> </u>           | ز            |
|            | >              | > > 3       | 73            | <u>→</u> >^           | )))(>)             |              |
| IH         | X              | ₩           | 444           |                       | TJT                |              |
| ليم        | 4              | ļη          | 4             | 740-CJ-               | 1-<->>             | س ا          |
| <b>~</b> ✓ | 3              | 333         | 3             | *>>>>171~             | 371                | <i>U</i> ″   |
| 충          | កា             | 유           | <i>ጸ</i> ሞ ጉ  | K                     | 8818               | من           |
|            | 日              |             |               | ×年X 本井井               | 月井井                |              |
|            | Ш              | 3           | [1]           | 1737 MIH-1            | 111 4114           | ظر<br>نظ     |
|            | A              | <u> </u>    |               | 75 }                  | \$ 12 15 NO        | اط ا         |
| <u></u>    | 0_             | ٥           | 00            | 00000                 | 00.                | ٤            |
|            | 17             |             | 42            | ~ F 7 f 1             | 524x671<br>5383    |              |
| ·          | <b>\Q</b>      | 000         | 000           | <u>5458</u>           | 1 9 4 9<br>7 2 7 2 | +            |
|            | <b>\$</b>      | φ           | \$ \$ \$      | \$ \$ \$ \$ \$        | 777                | <del>ن</del> |
|            | <del>1</del>   | 11/2        | 66€,<br>7-,77 | 47(7F -1              | 7,17               | 1 .          |
|            | 1              |             |               | @ S \\ \S\ \S\ \S\ \\ |                    | ) (          |
|            | <u>8</u>       | র গ্র প্র   | 12<br>27      | ~ 1-27~               | 1 2 8 8 5 5        | ر ا          |
| \ <u>'</u> | <del>  \</del> | 1777        | 177           | XYY                   | 7 7 7              | ه            |
|            | <u>D</u>       | 00          | Φ Φ           | 80000                 | Ø 0 Ø              | ر            |
|            | +-3            | 9 9         | PPP           | <u>0−6849</u>         | 9 9 9              | ي            |
|            | ۹<br>*         | +'          | 1 1 1         | <del> </del>          |                    | -1-3         |
| L          |                |             | l .           | <u> </u>              | <u> </u>           |              |

الشكل رقم (١)

أما الكتابة العربية الشمالية المنتشرة في مكة والحجاز وهي لغية القرآن الكريم فهذه الكتابة قريبة من الخط الآرامي النبطي القيديم اللذي يعرف عند المستشرقين بالقلم النبطي تمييزاً له عن بقية الأقلام (٢٦) وحسبنا ما ورد في النقش الذي وجد على قبر امريء القيس بن عمرو ملك العرب ( أنظر الشكل رقم / ٢) .

ALEST CLAIM AND LONG BOTH STORES

أ. هذا قبر امري، القسن بي عبرو ملك العرب كالهم الذي ذال الناح. ب، وملك الأسديين وبرازأ وملوكهم، وهرم مدحجاً بموته وهاد. ح: الطمر إلى أسوار خيران مدينة شمر وملك معدًّا واستعمل. د. فشم أيناه على السبائل، كلهم فرحاناً للروم، فتم يبلغ ملك مبلغه. هـ، في العدم، حلك حدة ٢٢٣ يوم ٧ من كسول (كانون الأول) ليتعد الذي ولاده

### الشكل (رقم ٢)

نقش مكتوب بالخط النبطي (الآرامي) القريب من الخط العربي الحالي، ونلاحظ أن الكتابة بلغة آرامية ممزوجة بمفردات عربية، ويوجد الآن في متحف اللوفر في باريس



الابجدية النبطية المشتقة من الآرامية القديمة، وتعتبر أساس الكتابة العربية بالخط الكوفي

٦٦. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م،
 ط٢، ج٣، ص٧.

### الساميون

يتفق الجميع باحثون ومؤرخون على أن جميع الشعوب السامية قد تشكلت بعد حادثة الطوفان، لأهم من أبناء سام بن نوح، ومن الضروري هنا معرفة الساميين من حيث أصلهم وموطنهم الذي حمل البذور السامية الأولى لأهميته في معرفة علاقة العرب ببلاد الرافدين ((بابل)) ويشمل موضوع الساميين الإحاطة علماً بحادثة كان لها الأثر الكبير في تشكيل الجماعة السامية الأولى التي منها تشكلت الأمم الأخرى التي تدعى نسبتها إلى السامية ومنها الأمة العربية وهذه الحادثة هي حادثة الطوفان، إذ أن معرفة حادثة الطوفان، ومنطقة حصوله، وما جرى بعده للناس، وكيف تشكلت المجتمعات بعد الطوفان، ضروري في معرفة كيف انبعث العنصر العربي لأن هذه الحادثة وما حصل بعدها يعدها المتخصصون والباحثون مفصلاً تاريخياً مهماً في حياة البشرية، وتكمن أهميتها ألها كانت تمثل لهاية عالم وبداية تشكيل عالم آخر ((أي موت وحياة في آن واحدة))، وليبان الموضوع بشكل تفصيلي نتحدث عن حادثة الطوفان، وشمولية الطوفان، وإعادة بناء المجتمعات الإنسانية بعد الطوفان، لنصل من خلالها إلى كيفية تبلور العنصر السامي والعربي في بلاد الرافدين.

أولاً: حادثة الطوفان.

أشارت المصادر التأريخية إلى أن حادثة الطوفان حصلت في بلاد الرافدين وبالأخص منطقة الفرات الأوسط والقسم الجنوبي منه وهذه المنطقة هي موطن أو بلاد السومريين التي تمتد ما بين ضفاف النهرين (دجلة والفرات)) ((بعد أن استفادوا من انحسار مياه خليج البصرة)) لينتشروا في أرجاء البلاد كافة (رمنذ الألف الخامس ق.م))(١٨).

قبل حصول الطوفان مر ابن الرافدين بمحطات تأريخية عديدة ومثلما كانت لتلك المحطات فائدة كبيرة كانت لها مضارها أيضاً ، فمن نتائج تلك المحطات أن تعارضت أفكاره وتناقضت تطلعاته وهذا ما أثر على سلوكه ليكون حكماً عليه لابد أن يكون تحت تأثير ظاهرة التغيير الحتمية.

ولكن التغيير هنا لم يكن تغيير شكل المحطة كما هو الحال الذي عرفه أو مر به ابن الرافدين سابقاً وإنما التغيير هذه المرة جذري ويطال كل الفوضى المنتشرة ويعيد التوازن إلى الإنسان والحياة معاً، لذلك كان لابد من قوة جبارة تطلق عنفوالها لتفرض إيقاعها الحركي والفكري لتعيد التوازن إلى المنظومة الكونية المختلة.

٦٧. خليج البصرة وهو الاسم التاريخي لما يسمى اليوم الخليج العربي/الفارسي، راجمع مؤلفنا مصطلح خليج البصرة، خصوصية ثقافية وتاريخية عراقية، دار الجمواهري الجديد، بغداد، شارع المتنبى، سنة ٢٠١١.

٦٨. إعداد د. فرج بصمه جي، كنوز المتحف العراقي، وزارة الإعلام العراقية، مديرية الآثار والمتاحف، ص٨.

وقد أطلقت هذه القوة الجبارة عنفوالها في بلاد الرافدين، إذ ما بين العصرين العصر ما قبل التأريخ، والعصر التأريخي، شهدت البلاد حادثة مثيرة مهولة تمثلت بنهاية العالم البشري بكل أبعاده وبداية تشكيل عالم بشري آخر جديد بقيم جديدة في آن واحد، حادثة أزالت كل ما هو بال ورديء همله الإنسان عن تصوره لوجوده ولمحيطه وعن العلاقة بين وجوده ومحيطه، حادثة جاءت لتعيد التوازن إلى شخصية الإنسان التي نال منها الانحطاط والشيخوخة في عالم آخر وجديد يتشكل فجأة بعد موت مفاجئ تكون فيه فلسفة الإنسان باتجاهاها الفكرية والعقائدية وآرائه في الكون وفي الحياة محتلفة كلياً عما سبقها من مفاهيم.

وقد تمثلت هذه الحادثة بحادثة الطوفان فقد دللت التنقيبات الأثرية بحدوث ظاهرة طبيعية مثيرة ومهولة في بلاد الرافدين اعتبرت مفصلاً في تأريخ أبناء بلاد الرافدين وهي كارثة الطوفان، في هذه الحادثة كانت نهاية البشر وكل أعماله إلا فئة قليلة أخذت على عاتقها إعادة تشكيل دورة الحياة مرة أخرى، ولهذا كان الطوفان واحداً من الحوادث التأريخية الشهيرة الذي ترك أثراً بالغاً على فكر الإنسان وليكون مفصلاً مهماً في تأريخ المجتمعات البشرية المختلفة سواء كانت الروحية منها أو الأدبية.

لقد اعتبر الإنسان حادثة الطوفان بداية جديدة لحركة التأريخ كما ألها شغلت بانطباعاته حيزاً مهماً من عقل الجيل الذي عايشه والأجيال المتعاقبة فتناقلوا أخباره ودونوا تفاصيله، ومن جسامة وطأته أتت الكتب المقدسة على ذكره وضَمنه الأدباء أعمالهم فكانت قصص الملاحم والبطولات

العراقية القديمة لا تخلوا من ذكره ولتكون تلك القصص مقدمة في أدب الشعوب الأخرى .

لقد أكد المؤرخون المعاصرون حادثة الطوفان نقلاً عن المؤرخين السومريين والبابليين الذين دونوا تلك الحادثة في مدوناهم، وقد بينت ألقى الأثرية المكتشفة حديثاً مكان الطوفان والأقوام المعاصرة له ونتائجه، وقد سمى المؤرخون المعاصرون تلك الحقبة التأريخية التي حصل فيها الطوفان بعصر (رجمدت نصر)) وقد ذكر لنا د. طه باقر أن : (التنقيبات وما عُثر عليه من ((نصوص أدبية عن الطوفان في سجلات العراق القديم المدونة، منها نصوص سومرية ومنها نصوص بابلية ((سامية))، ويكاد يكون من المؤكد أن هذا الطوفان المذكور في النصوص المسمارية في كلتا اللغتين السومرية والبابلية)) ... ((ويضيف)) كان حدثاً تأريخياً واقعياً يرقى في زمن حدوثه إلى فترة ما من عصور ما قبل التأريخ، وبوجه خاص ما بين هذه العصور وبداية العصور التأريخية)(٦٩)، كما يذكر د. باقر: ( إن هذه الحادثة وقعت في العراق القديم، ولاسيما في القسم الجنوبي منه، أي في السهل الرسوبي، وإن زمنها يرجع إلى نهاية العهد المسمى في تأريخ حضارة وادي الرافدين باسم (رهمدة نصر في حدود ٢٠٠٠ق.م)) كما يرجح ذلك بدلالة التنقيبات الحديثة حيث عثر على بقايا ترسبات طوفان تفصل بين عهدي جمدة نصر وعصر فجر السلالات في جملة مدن مثل كيش (( تل الأحيمر

٦٩. د. طه باقر، مقدمة في أدب العراق القديم، (طبع على نفقة كليسة الآداب، جامعية
 بغداد)، دار الحرية للطباعة، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٦ه /٩٧٦ م، ص١٧٣.

الآن)) والوركاء و شروباك ((فارة الان))... ويجدر بنا أن نذكر في هذا الصدد ان المدينة الأخيرة كانت كما جاء في ملحمة گلگامش، موطن نوح الطوفان البابلي ((أوتو ــ نبشتم)). $)^{(V)}$ ، وفي موضع آخر يذكر د. طه باقر: ( وكانت سلالة كيش أول سلالة حكمت بعد حادثة الطوفان $)^{(V)}$ .

وما ذهب إليه المؤرخون المعاصرون من أن حادثة الطوفان حصلت في حدود ((۲۰۰۰ ه.م)) وهو عصر جمدت نصر يجب أن نتوقف عندها فهذا التأريخ يجب أن يخضع للتحليل ...! إذ أن الطوفان حصل وكما أسلفنا في الفترة الواقعة بين عصر ما قبل التأريخ وبداية العصور التأريخية أو ما يسمى بعصر ((جمدت نصر)) وهذا ما أورده د. طه باقر في كتابه ملحمة كلگامش (۲۲) وأن هذه الحادثة أي الطوفان حصلت في حدود ((۲۰۰۰ ق.م))، وأورد أيضاً د. باقر في (كتابه تأريخ الفرات القديم: إن الساميين ق.م))، وأورد أيضاً د. باقر في عصور ما قبل التأريخ)(۲۲) وهذا يعني أن الساميين الذين هم من نسل سام بن نوح اختلطوا بالسومريين في حقبة الساميين الذين هم من نسل سام بن نوح اختلطوا بالسومريين في حقبة جمدت نصر وما قبلها، وهذا تناقض كبير بين الإيرادين وكالآني :

٧٠. د. طه باقر، ملحمة گلگامش (أوديسة العراق الخالدة)، دار الشؤون الثقافية، بغداد،
 العراق، سنة ١٩٨٦م، ص١٦.

٧١. د. طه باقر ، المصدر السابق، ص١٧.

٧٢. للتفاصيل انظر: د. طه باقر، المصدر السابق، ص ١٥.

٧٣. للتفاصيل انظر: طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد سنة ٩٥٥م، ج١، ص١١٥.

(أ) إذا كانت حادثة الطوفان حصلت بين العصور ما قبل التأريخ والعصور التأريخية وهذه الفترة هي فترة عصر جمدت نصر وبنفس الوقت هو عصر النبي نوح وولده سام فهذا يعني أن الساميين الذين هم من نسل سام بن النبي نوح غير متشكلين بعد كأمة لأن هذه الفترة كان سام مع أبيه النبي نوح في مدينة  $((mq)^{(1)})^{(1)}$  وهي المدينة التي حصل فيها الطوفان وأنه من غير المعقول أن يكون هناك شعب سامي من نسل سام بن نوح هاجر من الجزيرة العربية إلى العراق على حد قول د. باقر و  $((ma))^{(1)}$  يزال فرد مع أبيه نوح في بلاد الرافدين يواجه الطوفان فهل هذا يعني أن الشعوب السامية كانت تعايش أبيها سام بنفس الوقت ...!.

(ب) لقد أوضحنا إن المؤرخين أوردوا أن حادثة الطوفان حصلت في الحقبة الواقعة بين العصور ما قبل التاريخ والعصور التأريخية أي في حدود ٣٢٠٠ق.م، وقد أوردوا أيضاً إن الطوفان كان قد عم الأرض جميعاً (روهذا ما سنبينه لاحقاً)) إذ أورد د. طه باقر: ((إن أوجه الشبه الكثيرة ما بين وقائع هذا الطوفان (رويقصد به طوفان بابل)) والطوفان المذكور في مآثر بعض الأمم القديمة، ولاسيما الطوفان الوارد في التوراة، لا تدع مجالاً للشك في ألها كلها ترجع إلى حدث واحد وهو الطوفان الذي ذكرته

٧٤. شروباك: من المدن السومرية الخمسة التي حصل فيها الطوفان وهن (أريدو، بادتبيرا، لوك أو أوروك، سبار، شروباك)، للتفاصيل انظر: د.خزعل الماجدي، متون سيومر، /ك١ (التأريخ، الميثولوجيا، اللاهوت، الطقوس)، الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، الإردن، سينة ١٩٩٨م، ط١، ص١٨٨٨.

قصص العراق القديم) (٢٥٠)، كما قال د. خزعل الماجدي بشمولية الطوفان إذ قال: (أسطورة الطوفان السومرية هي واحدة من أهم الأساطير القديمة على الإطلاق لألها كانت الأساس الذي بنيت عليه أساطير الطوفان البابلية والقديمة بأسرها... إذ يندر أن تكون هناك أمة ليس في تأريخها الروحي طوفان شامل وكبير) (٢٧٠)، وعليه إذا كان الطوفان المذكور حصل في حدود (٣٢٠٠ ق.م)) وهو شامل قد أصاب جميع الأمم على الأرض وإن سام بن نوح هو من أبناء تلك الحقبة ومن الناجيين من الطوفان وبالتالي يكون نسله قد تشكل فيما بعد أي عقب الطوفان.

٧٥. د. طه باقر. مقدمة في أدب العراق القديم، (طبع على نفقة كلية الآداب، جامعة
 بغداد)، دار الحرية للطباعة، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٦ه /٩٧٦ م، ص١٧٣.

٧٦. د. خزعل الماجدي، متون سومر/ك١(التأريخ، الميثولوجيا، اللاهــوت، الطقــوس)،
 الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، الإردن، سنة ١٩٩٨م، ط١، ص١٨٧.

٧٧. د . طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد، سنة ١٩٥٥م، ج١، ص١١٦.

الفاصلة الزمنية ومدهما بحدود ((٨٥٠ سنة) قليلة وغير كافية لتشكيل شعوباً شعوباً على تكوين شعوباً عديدة فى خلال المدة المذكورة .

وهناك أمر آخر وهو وجود تناقض ما بين د. طه باقر ود. جواد على، وهذا التناقض يؤيد ما ذهبنا إليه من أن هناك عهود تأريخية كبرة بن ظهور العرب أول مرة في العراق وحادثة الطوفان وإن حادثة الطوفان أسبق بكثير مما يطرح من أنه حدث في حدود ((۲۰۰ ٣٢ ق.م)) إذ يذكر د. جواد على: ( ليس من السهل علينا التعرض في الوقت الحاضر للصلات التي كانت بين العرب الشماليين وبين حكومات الهلال الخصيب في أقدم العهود التأريخية المعروفة التي وقفنا على بعض ملامحها ومعالمها من الآثار، فبينها وبيننا حجب كثيفة ثخينة لم تتمكن الأبصار من النفاذ منها لاستخراج ما وراءها من أخبار عن صلات العرب في تلك العهود بالهلال الخصيب، ولعل خبر ((نرام ـ سن)) ((نرام ـ سي)) الأكادي ((٢٢٧٠--٢٢٢٣ق.م)) عن استيلائه على الأرضيين المتصلة بأرض بابل والتي كان سكالها من العرب بالعراق، وهو خبر ينبئك بأن عرب أيام (زنرام - سن)) كانوا في تلك المنازل قبل أيامه بالطبع، هي منازل كونوا فيها ((مشیخات)) و ((إمارات)) مثل أمارة ((الحیرة)) الشهیرة التی ظهرت بعد الميلاد)<sup>(۷۸)</sup>.

٧٨. د . جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م،
 ط٢، ج١، ص٧٧٥.

إذاً من خلال هذا الأساس الذي أوردناه كان الطوفان قد أصاب السومريين من دون الساميين لعدم وجود شعب سامي بالأساس قبل الطوفان أي ألهم تشكلوا كأمة بعد حدوث الطوفان بزمن ليس بالقصير، وبالتالي إن تأريخ حدوث الطوفان أو ((عصر جمدت نصر)) الذي حدث فيه الطوفان وهو عصر نوح وولده سام أقدم بكثير مما ورد من أنه حدث في حدود ((۲۲۰۰ ق.م)) وإذا علمنا أن الساميين هم من نسل سام بن نوح فهذا يعني حكماً إن الشعوب السامية غير موجودة أثناء الطوفان وما قبله فهذا يعني حكماً إن الشعوب السامية غير موجودة أثناء الطوفان وما قبله العربة ومن ثم عودة قسم منهم إلى العراق.

وعليه إن حقبة جمدت نصر الذي حدث فيها الطوفان لا يمكن أن تكون في حدود ((۲۰۰ مر ۲۰ ق.م)) ولو لاحظنا جدول ثبت ملوك سومر لوجدنا أنه يتحدث عن عشرات آلاف السنيين، صحيح إن الجدول يبين مدد حكم ملوك ما بعد الطوفان وهي نعم كما ذهب د. باقر بألها غير موضوعية ومبالغ فيها ولكن بنفس الوقت لا يمكن أن نركن إلى أن الشعوب السامية كانت موجودة كأمم في حقبة ((جمدت للهرب) أي لهاية العصور ما قبل التاريخية والعصور التاريخية أي ما قبل الطوفان، وإن التأريخ الموضوعي هو أن ما بين الطوفان وما بين تشكيل الشعوب السامية آلاف السنيين وحسبنا في ذلك ما ورد في قوله تعالى: (وكم أهلكنا من القرون من بعد نوح) (٢٩٠)،

٧٩. سورة الإسراء، الآية ١٧.

وفي هذه الفترة أي آلاف سنين وبعد هجرة أحفاد سام بن نوح من بابل إلى الجزيرة العربية وغيرها استطاعوا أن يكونوا الشعوب السامية .

ونعود الآن إلى الموضوع الأساسي وهو الطوفان ونبين أن تلك الحادثة ونحذت مكاناً بارزاً في أدب وادي الرافدين القديم ((السومري — البابلي)) لاسيما في أدب الملاحم والبطولات، ومن هذه الملاحم ((ملحمة گلگامش)) و ((ملحمة زيسودرا)) و ((ملحمة اترا — حاسس))، و هما ورد في الأدب السومري عن حادثة الطوفان نورد هذه المقطوعة من ملحمة گلگامش: (يا گلگامش سأكشف لك عن سر محجوب، سأطلعك على سر من أسرار الآلهة: شروباك، المدينة التي تعرفها والواقعة على هر الفرات قد تقادم العهد عليها، و كان الآلهة يعيشون فيها، وقد حملتهم قلوهم على أحداث طوفان) ( $^{(\Lambda)}$ .

فضلاً عن ذلك تميز الأدب السومري بميزة مهمة وهي أن (أدباء العراق القديم عدوا أنفسهم حديثي العهد في الحضارة وألهم ورثاء ماض مجيد متقادم العهد، تخيلوه على هيئة ((عصر ذهبي)) كان السلام والخير يسودان الأرض فيه، فلا خوف ولا حزن ولا بغضاء ولا حيوانات مفترسة تنازع الإنسان البقاء، وكان ((البشر بلسان واحد يمجدون الإله أنليل)) كما ورد ذلك في أحدى الأساطير السومرية)(١٨) وفي الحقيقة ان هذه

٨٠. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد، سنة ٩٥٥م، ج١، ص١٢٠.

٨١. د. طه باقر. مقدمة في أدب العراق القديم، (طبع على نفقة كليـــة الآداب، جامعـــة بغداد)، دار الحرية للطباعة، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٦ه /٩٧٦ م، ص٣٥.

الظاهرة التي كان يتخيلها الأديب السومري يجب أن نتوقف عندها لاسيما إذا علمنا أن هناك قولاً لابن عباس وغيره من المؤرخين في العصور اللاحقة لاسيما العصر الإسلامي يشيرون فيه إلى ذلك الشيء أي إلى أن الناس كانوا بلسان واحد وألهم على ملة واحدة قبل أن يغيروا عقيدهم إلى الوثنية بالرغم من عدم وجود تنقيبات في زمن ابن عباس وغيره إذ أن أغلب ما اكتشفه العلماء كان في القرن العشرين وهذا ما سنعمل على بيانه لاحقاً. ثانياً: شمولية الطوفان.

أصاب الطوفان كافة المتجمعات البشرية ولهذا يقول: د. خزعل الماجدي: أسطورة الطوفان السومرية من أهم الأساطير القديمة على الإطلاق لألها كانت الأساس الذي بنيت عليه أساطير الطوفان البابلية القديمة بأسرها ... إذ يندر أن تكون هناك أمة قديمة ليس في تأريخها الروحي طوفان شامل وكبير) (١٨)، وفي هذا السياق ورد في التوراة: (فَقَالَ اللهُ لِنُوحٍ: نِهَايَةُ كُلِّ بَشَرٍ قَدْ أَتَتْ أَمَامِي، لأَنَّ الأَرْضَ امْتَلأَتْ ظُلْمًا مِنْهُمْ. اللهُ لِنُوحٍ: نِهَايَةُ كُلِّ بَشَرٍ قَدْ أَتَتْ أَمَامِي، لأَنَّ الأَرْضَ امْتَلأَتْ ظُلْمًا مِنْهُمْ. فَهَا أَنَا مُهْلِكُهُمْ مَعَ الأَرْضِ، إصْنَعْ لِنَفْسكَ فُلْكًا ((إلى أن يقول)) فَهَا أَنَا آتِ بطُوفَانِ الْمَاءِ عَلَى الأَرْضِ لأَهْلِكَ كُلَّ جَسَدٍ فِيهِ رُوحُ حَيَاةٍ مِنْ تَحْتِ بطُوفَانِ الْمَاءِ عَلَى الأَرْضِ لأَهْلِكَ كُلَّ جَسَدٍ فِيهِ رُوحُ حَيَاةٍ مِنْ تَحْتِ السَّمَاء، كُلُّ مَا فِي الأَرْضِ يَمُوتُ (١٨).

٨٢. د. خزعل الماجدي،متون سومر/ك ١ (التأريخ، الميثولوجيسا، اللاهسوت، الطقسوس)،
 الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، سنة ٩٩٨ م، ط١، ص١٨٧.

٨٣. التوراة،سفر التكوين 1: الإصحاح ١،الآية ١٣و٤ او ١٧، عن الغارة التنصيرية علــــى أصالة القران الكريم، د.عبد الراضي محمد عبد المحسن ،ج١، ص١٠٣.

ويذكر القلقشندي: ان الطوفان عم جميع الأرض ولا عبرة بما يذهب إليه الفرس من إنكار الطوفان، ولا بما ذهب إليه بعضهم من تخصيصه بإقليم بابل الذي كان به نوح (التفاقلان) (۱۸۰۰)، ويضيف القلقشندي: (قد وقع الاتفاق بين النسابين والمؤرخين أن جميع الأمم الموجودة بعد نوح (التفاقلان) جميعهم من بنيه دون من كان معه في السفينة (۱۸۰۰)، وعليه يحمل قوله تعالى: (ذُرِيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ) (۱۸۰۱)، ثم يقول في مؤلف آخر له: ( لا نزاع في أن الأرض عمرت ببني آدم (التفاقلان) إلى زمن نوح (التفاقلان)، وأهم هلكوا الأرض عمرت ببني آدم (التفاقلان) إلى زمن نوح (التفاقلان)، وأهم هلكوا الأوثان، وإن الطوفان عمَّ جميع الأرض) حين غلب فيهم الكفر وظهرت عبادة الأوثان، وإن الطوفان عمَّ جميع الأرض)

بينما يقول الصحاري: (إنما سمي الطوفان الأنه طفا فوق كل شيء) (<sup>٨٨)</sup>، وإلى ذلك يذهب مرعى الكرمي فيقول: (فان الطوفان عم أهل

٨٤. القلقشندي (احمد بن علي بن احمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نماية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنساني، بسيروت، لبنسان، سنة ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص ١٠.

٨٥. القلقشندي، المصدر السابق، ج١ ص٠١.

٨٦. سورة الإسراء، الآية ٣.

٨٧. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، قلائد الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتب الحديثة، سنة ٩٣٣م، ط١، ج١، ص٧.

٨٨. الصحاري العماني(أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم الصحاري العوتبي ت ١١٥ه)
 الأنساب، ج١، ص١٧، WWW.alwarraq.com

الأرض جميعاً بحيث لم يبق على وجه الأرض أحد) (٩٩)، وقد وافق القرطبي كلاً من القلقشندي والصحاري والكرمي فيذكر: (فأما ولد أدم فانقرضوا من الطوفان فلم يبق منهم أحد) (٩٠).

أما ياقوت الحموي فقد ذكر عن ابن الكلبي: قال عن أبي صالح عن ابن عباس فأمره الله تعالى ((ويقصد النبي نوح (الطفة)..)) أن يصنع الفلك ففرغ منها وركبها وطبق الأرض كلها)(٩١).

وقد ذكر ابن المجاور: على ذروة هذا الجبل نجر سفينة نوح (الطّلَمَة) قال: حدّثني عبد الغني بن أبي الفرج البغدادي قال: هو نجر حديد يصح مقدار بيت كبير و كان فيه أنه لمّا أرسى السفينة على هذا الجبل لان ماء الطوفان كان قد علا على جميع ما خلقه الله تعالى مقدار سبعة عشر ذراعا(٩٢)، أما في كتاب الأصنام فقد ورد عن شمولية الطوفان فكان: (فعلا

۸۹. مرعي الكرمي الحنبلي، مسبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شرف النسب، تحقيق علي بن حسن الحلبي، دار عمّار، عمّان، سنة ١٤٠٨ ه / ١٩٨٨م، ط١، ج١، ص٢.

٩٠. أبو الحسن القرطبي (أحمد بن محمد بن إبراهيم الأشعري القرطبي)، التعريف بالأنساب والتنويه بذوي الأحساب، دار المنار للطبع والنشر والتوزيـــع، القـــاهرة، مـــصر، ســـنة ٩٠٠م، ط١، ج١، ص٨٢.

٩١. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمدوي الرومي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بروت، لبنان، سنة ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م، ج٤، ص٢٩٢.

<sup>97.</sup> ابن المجاور البغدادي النيسابوري ، تاريخ المستبصر ، تحقيق: ممدوح حـــسن محمـــد، مكتبة الثقافة الدينية سنة ٢٠١٠م، ط٢، ج١، ص٠٠٠.

الطوفان وطبق الأرض كلها) (٩٣)، ولهذا ذكر أبو الحسن اليمني القرطبي: (وكان نوح (الطَّقَةِ) يسمى أدم الصغير قال تعالى: ((وَجَعَلْنَا ذُرَّيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ)) (١٤)، فأما ولد أدم فانقرضوا من الطوفان فلم يبق منهم احد) (٥٥). ثالثاً: إعادة بناء المجتمعات الإنسانية بعد الطوفان في بابل.

يذكر د. طه باقر نقلاً عن الكتابات السومرية، حسب ما ورد (في جداول الملوك ان ((الملوكية)) هبطت من السماء من بعد الطوفان وحلت في مدينة ((كيش)) (وهي تل الأحيمر الآن قرب مدينة الحلة ((بابل))...) (٢٠٠)، وفي ذلك يقول ابن عبّاس: (كان مجتمع الناس حين خرجوا من السفينة ببابل) (٧٠٠)، بينما ذكر صاحب تاج العروس مبيناً أن: (أول من سكن بابل نوح (الطبخ) وهو أول من عمرها وكان نزلها بعقب الطوفان فسار هو ومن خرج معه من السفينة إليها لطلب الدفء فأقاموا بما وتناسلوا فيها وكثروا من بعد نوح (الطبخ) وملكوا عليهم ملوكاً وابتنوا بما مدائن فصارت مساكنهم متصلة بدجلة والفرات إلى ان بلغوا من دجلة إلى

٩٣. ابن الكلبي (أبي المنذر هشام بن محمد بن السائب الكلبي ٢٠٤ ه)، الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، الدار القومية للطباعة، القاهرة، مصر، سنة ٢٠٠٧م، ط١، ج١، ص٩. ٤٤، سورة الصافات، الآية ٧٤.

٩٥. القرطبي (أبو الحسن اليمني القرطبي)، التعريف بالأنساب والتنويه بذوي الأحسساب،
 ٢٠، ص٨٢ .

٩٦. د. طه باقر، تأريخ الفرات الأوسط، بغداد. سنة ١٩٥٠م، ص١٠٦.

٩٧، القبس من المقتبس، المرزباني، أختصره اليغموري بعنوان (نور القبس من منتخب المقتبس)، نشر رودلف زلهايم سنة ١٩٦٤م، ج١، ص٩٧.

أسفــل كسكر ومن الفرات إلى ما وراء الكوفة وموضعهم هو الذي يقال له: السواد وكانت ملوكهم تترل بابل) (٩٨) .

إذاً كان سكان مدينة كيش هم الذين نجو من الطوفان وهم نواة تشكيل المجتمعات البشرية الجديدة بعد الطوفان بشكلها الحالي .

في مدينة بابل بدأت الحياة تدب مجدداً بقيم جديدة فقد نظف الطوفان غبار الزمن الذي تكدس على الإنسان وغير ملامحه، لقد خرج الإنسان من الطوفان برؤية جديدة وذكريات عن لهاية عالم أوهنته الشيخوخة، وآفاق عن بداية عالم جديدة ... في الحقيقة كانت البداية والنهاية متزامنتين، وقد بين الكثير من المؤرخين أن البداية كانت في بابل وفي نفر قليل من الناس هم كل الذين ركبوا السفينة مع النبي نوح (المناكلة) لينجوا من الطوفان، لقد حمل هؤلاء النفر عبء تجديد العالم البشري بعد الطوفان ولهذا نقل عن ابن عباس قوله: ولما ضاقت بولد نوح سوق ثمانين تحولوا إلى بابل فبنوها وهي بين الصراة والفرات، وكانت اثني عشر فرسخا في أثنى عشر فرسخا، وكان بابكا موضع دوران اليوم فوق جسر الكوفة، ثم ربلوا فكثروا بها حتى بلغوا مائة ألف: وهم على الإسلام (٩٩٠)، كما أورد ابن الجوزي في منتظمه بلغوا مائة ألف: وهم على الإسلام (٩٩٠)، كما أورد ابن الجوزي في منتظمه عن ابن عباس ذات المعنى وجاء فيه: قال (رأي ابن عباس)): كان مجتمع

٩٨. الزئيدي (محمد بن محمد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى)، تـــاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ج١، ص ٦٨٦١.
 ٩٩. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم الصحاري العوتبي ت ١١٥هـ)، الأنساب، ج١، ص ٢١، ص ٣٧. WWW.alwarraq.com

الناس حيث خرجوا من السفينة ببابل، فترلوا سوق ثمانين بالجزيرة، فابتنى كل واحد منهم بيتاً، وكانوا ثمانين رجلاً فسمي سوق ثمانين، ثم ضاقت بجم حتى خرجوا فترلوا موضع بابل، وكان طول بابل اثني عشر فرسخاً في اثني عشر فرسخاً (۱۰۰۰)، كما ذكر ابن الكلبي رواية عن ابن عباس: إن الناس خرجوا من السفينة ببابل، ثم ضاقت بجم حتى نزلوا موضع بابل اثنا عشر فرسخاً في مثلها (۱۰۰۱)، كما ورد ذلك في مروج الذهب إذ جاء فيه أن ماش بن أرم بن سام بن نوح نزل بابل على شاطئ الفرات (۱۰۲۰) وإلى نحو ذلك ذهب ابن عساكر في تأريخ دمشق إذ أورد: (وأرسل الله الطوفان على الأرض فغرقت زماناً فجاء نوح حتى نزل ببابل)

<sup>• •</sup> ١. ابن الجوزي (عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي أبو الفرج)، المنتظم ، تحقيق: محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، بسيروت، لبنان، سنة ١ • ٢ م ، ج ١ ، ص ٤ ١ .

١٠١. ابن الضياء (أبو البقاء محمد بن أحمد بن محمد بن الضياء المكي ت ٨٥٤ هـ)، تــــاريخ مكة المشرفة والمسجد الحرام، تحقيق: علاء إبراهيم وأيمن الأزهري، دار الكتـــب العلميـــة، سنة ١٩٩٧م، ط١، ج١، ص١٣٠.

١٠٢. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسعودي ٣٤٦٠هـ) مروج النهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعية والنهشر والتوزيع، بيروت، لبنهان، سنة ١٠١٠م، ط١، ج١، ص١١.

۱۰۳. ابن عساكر (أبي القاسم علي بن الحسن ابن هبسة الله بسن عبسد الله السشافعي ت ١٠٣)، تأريخ دمشق، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بسيروت، لبنسان، سسنة ١٤٢١ هـ / ٠٠٠ م، ط١، ج١٦، ص٠٠٤.

وفي كتاب "نفحة الحدائق": (قال أبو عمر ابن عبد البر: روينا عن الهيشم بن عدي عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال: كان جمع الناس حين خرجوا من السفن ببابل فترلوا سوق ثمانين من الجزيرة، وابتنى كل واحد منهم بيتاً، وكانوا ثمانين رجلا وهم سمى سوق ثمانين) (١٠٤).

كما أورد ياقوت الحموي في معجمه عن بابل: (إن أول من سكنها نوح (الطفلا) وهو أول من عمرها وكان قد نزلها بعقب الطوفان فسار هو ومن خرج معه من السفينة إليها لطلب الدفء فأقاموا بها وتناسلوا فيها وكثروا من بعد نوح وملكوا عليهم ملوكاً وابتنوا بها المدائن واتصلت مساكنهم بدجلة والفرات إلى أن بلغوا من دجلة إلى أسفل كسكر ومن الفرات إلى ما وراء الكوفة وموضعهم هو الذي يقال له السواد وكانت ملوكهم تترل بابل) (١٠٥٠)، وفي موضع آخر من معجمه ذكر الحموي عن أبي معشر: (إن الكلدانيين هم الذين كانوا يترلون بابل في الزمن الأول ويقال أن أول من سكنها وعمرها نوح (الطفلا) حين نزلها عقب الطوفان طلباً للرفاء فأقام بها وتناسلوا فيها وكثروا من بعد نوح وملكوا عليهم ملوكاً للرفاء فأقام بها وتناسلوا فيها وكثروا من بعد نوح وملكوا عليهم ملوكاً دجلة إلى أسفل كسكر ومن الفرات إلى ما وراء الكوفة وموضعهم هذا هو

١٠٤. تخريج الدلالات السمعية، الخزاعي، تحقيق: إحسان عباس، دار الغرب الإسسلامي، بيروت، لبنان، سنة ١٩٨٥م، ط١، ج١، ص٤٨٢.

١٠٥. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمدوي الرومسي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بسيروت ، لبنان، سنة ١٣٩٩ هـ/١٩٧٩م ج١، ص٢١٥.

الذي يقال له السواد وكانت ملوكهم تنزل بابل)(۱۰۲)، وذكر ابن منظور: (وأرسل الله الطوفان على الأرض، فغرت الأرض زماناً، فجاء نوح حتى نزل ببابل)(۱۰۷).

في مدينة كيش استطاع سكان بلاد الرافدين من إعادة تشكيل المجتمع السكاني مرة أخرى، وتمكن هذا المجتمع من تأسيس حكومة، حكم فيها العديد من الملوك، وحسب جداول الملوك السومرية حكم ثلاثة وعشرون ملكاً في مدينة كيش، لتنتقل بعدها الملوكية من مدينة كيش إلى مدينة (الوركاء)) ( وتقع هذه المدينة أي الوركاء بالقرب من مدينة الناصرية/ذي قار ) في جنوب بلاد الرافدين، وقد حكم في مدينة الوركاء ثمانية ملوك حسب جداول الملوك السومرية)(١٠٨)، وكان من أشهر ملوك مدينة الوركاء هو (گلگامش صاحب الملحمة الخالدة التي حملت أسمه)(١٠٩)، ويتوافق ما اكتشف حديثاً مع ما أورده اليعقوبي في تأريخه إذ أورد: (كان أول الملوك بعد الطوفان بأرض بابل ملوك السريانيين ثم تحول الملك منهم أول الملوك بعد الطوفان بأرض بابل ملوك السريانيين ثم تحول الملك منهم

١٠٦. ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج٢، ص٩٣.

١٠٧. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، مختصر تساريخ دمــشق،
 تحقيق: روحية النحاس ورياض عبد الحميد مواد ومحمد مطيع الحافظ، دار الفكر، دمــشق،
 سوريا، سنة ٤٠٤م، ط١، ج٣، ص٤٥.

١٠٨. كنوز المتحف العراقي، إعداد د. فرج بصمه جي، وزارة الإعلام العراقية، مديريسة الآثار والمتاحف، ص.٩.

١٠٩. د . طه باقر، تأريخ الفرات الأوسط، ط٢، سنة ١٩٥٥م، ص١٠٥.

إلى الوركاء)(١١٠)، ثم تأسست بعد ذلك في جنوب العراق العديد من المجتمعات التي عرفت من خلال السلالات الحاكمة مثل: (... ((سلالة أور المجتمعات التي عرفت من خلال السلالات الحاكمة مثل: (... ((سلالة أور الأولى)) (١١٠) و ((عصر الثانية)) و ((عصر الترعين)) و ((عصر الكور كال)) و ((عصر اين اناتم)) و ((عصر انتمينا)) و ((عصر أوركاجينا)) و ((عصر لوكال زاكيزي))...) وقد تمكن هذا الأخير من توحيد قسم كبير من منطقة جنوب العراق مؤسساً سلالة أوروك الثالثة أي الوركاء)(١١٠)، وبذلك يكون المجتمع الذي كان يسكن مدينة كيش التي تقع في وسط بلاد الرافدين قد توسع ووصل امتداده إلى جنوب بلاد الرافدين في عصر سلالات أخرى .

#### \* \* \*

١١٠ اليعقوبي ( أحمد بن أبي يعقوب المعروف باليعقوبي )، تاريخ اليعقسوبي، دار صدر،
 بيروت، لبنان، ج١، ص٣١ .

١١١. أور : مدينة عراقية قديمة بالقرب من مدينة الشطرة حالياً .

١١٢. حكم في مدينة لجش.

١٩٣٠. للتفصيل انظر: كنوز المتحف العراقي، إعداد د. فرج بصمه جي، وزارة الإعلام العراقية، مديرية الآثار والمتاحف، ص ٨ – ١٢.

# بابل موطن الساميين

هناك الكثير من النظريات التي تتحدث عن موطن الساميين وقد أجملها د. جواد علي جميعاً في كتابه ((المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، الجزء الأول/وطن الساميين)) (112) وهذه النظريات لم تتفق على بقعة جغرافية واحدة وإنما كل نظرية تتحدث على أن الساميين هاجروا من مكان ما واستقروا في الهلال الحصيب ((بلاد الرافدين))، وحتى أن د. جواد علي لم يستقر على رأي حول وطن الساميين قبل الهجرة إلى بلاد الرافدين، وهذا يعني أن هناك اشتباك بين النظريات حول البقعة الجغرافية التي هاجر منها الساميون إلى بلاد الرافدين.

وهناك نظرية مؤخذ بها مفادها إن الجزيرة العربية موطن الساميين وتمن يأخذ بهذه النظرية د. أحمد سوسة (١١٥) وهذه النظرية رد عليها فراس السواح إذ يقول: (لقد أحدثت الدراسات اللغوية المقارنة الحديثة تغييراً عميقاً في معرفتنا للأصول السكانية في هذه المنطقة، والتغييرات التي طرأت عليها، إلى درجة أن معظم النظريات القديمة، والتي تعود إلى ما قبل سبعينيات القرن العشرين، قد غدت بالية وبحاجة إلى إعادة نظر جذرية،

١١٤. للتفاصيل انظر: د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد،
 سنة ٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٢٢٩ وما بعدها.

١١٥. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعــــلان والنــــشر والطباعـــة،
 سوريا، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص (خ،ذ،ض،ظ) وما بعدها.

فلفترة طويلة، ومنذ القرن السادس عشر، سادت وبشكل كامل تقريباً نظرية الهجرات السامية من جزيرة العرب التي اعتبرت المهد الأصلى للعنصر السامي، فهذه النظرية تحتوي ضمناً أن اللغة السامية الأصلية التي تفرعت عنها لغات حضارات الهلال الخصيب، نشأت في جزيرة العرب، وأن اللغة العربية هي أقرب اتلأقرباء إلى تلك السامية الأصلية، غير أن أبرز المدافعين عن نظرية الهجرات قد بدأ يتخلى عنها في ضوء المعارف الجديدة في علم اللغات المقارن)(١١٦)، وإلى ذلك يذهب ((جورج رو)) فيقول: (١ن هذه النظرية أصبحت ملغية بالنسبة لجميع المختصين)، بسبب الغاء تلك الفكرة السابقة بأن الجزيرة العربية كانت خضراء مقطونة بالناس قبل أن تتصحر ويهاجر سكانها الى الشمال، حيث دلت أبحاث السنوات الاخيرة بألها كانت منذ القدم متصحرة، وان الاماكن الوحيدة التي ظلت قابلة لسكن البشر هي المحاذية للبحار، سواحل الخليج والبحر الاحمر واليمن. وان عدم استخدام الجمل حتى عام ١٢٠٠ ق.م كان يجعل التنقل لفترات طويلة عبر الصحاري القاحلة أمراً مستحيلاً. لهذا فأنه من المعقول جداً أن يكون الساميين هم أبناء الهلال الخصيب الاصليين، حيث في هذه المنطقة دلَّت جميع آثارهم ودلائل تواجدهم منذ فجر التاريخ .

١١٦. فراس السواح، آرام دمشق وإسرائيل في التأريخ والتأريخ التوراتي، منشورات دار علاء الدين، دمشق، سوريا، سنة ١٩٩٥م، ط١، ص٦٦.

لقد ذكر العديد من العلماء ((فون كريمر(١١٧)) و كويدي(١١٨)) أن بابل موطن الساميين ومنها انتقلوا إلى اليمن والجزيرة العربية، واستندوا في ذلك على أسماء الحيوان والنبات، لكن هذه النظرية وجه لها النقد من قبل ((نولدكه )) وحجته هي: (هو أن القول ((أي الأنتقال من بابل إلى الجزيرة العربية)) بذلك يستدعي تصور انتقال الساميين من أرض زراعية خصبة ذات مياه إلى بواد قفرة جرد، وابدال حياة زراعية بحياة خشمة بدوية، ومثل هذا التصور يخالف المنطق والمعقول والنظم الاجتماعية)(١١٩).

ونحن نرد على حجة المنتقدين ونقول أن القبائل النازحة عن بابل وهي (عاد، وغمود وطسم وجديس وعماليق وعبيل وأميم ووبار رهط، وجاسم وقحطان) لم تسكن البوادي والقفار كما يظن ((نولدكه)) وإنما كان مسكنها بلاد اليمن والجزيرة وهذه البلاد كانت زراعية ووفيرة المياه وقد ورد وصفها في القرآن الكريم بالجنة بقوله تعالى: (قَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي

Von Kremer, Semitische Cuituren Entlehnungen aus Pflanten-und . 11V Thierreiche, in das Ausland, Bd., IV, note, und 2.

Guidi, Della sede Primitiva del Popli Semitici, Rome, 1879, Wright, . \\A
Comparative Gof the Semitic Languages, P., 5 Barton, p., 3, Hommel,
Grundriss, 1, S., 80, A. Grohmann, Kuiturgeschichte, S., 14.

١٩٠. د. جواد علي المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م،
 ط٢، ج٣، ص ٢٣١، نقلاً عن:

Noeldeke, Semitischen Sprachen, Leipig, 1887, S., 3, Zed., 1899, Einc, Brit., 9th, ed., Article, Semitic Language.

مَسْكَنِهِمْ آَيَةٌ جَنَّتَانِ عَنْ يَمِينِ وَشِمَالٍ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ) ('``) ومن كثرة المياة في بلاد اليمن أنشأ سكالها سد مأرب المعروف والذي لا يزال جزء من آثاره باقية لحد الآن.

ولو درس هؤلاء المنظرون ما خلفه السومريون من أرث فكري لكان من السهولة بمكان معرفة وطن الساميين واعتقد أن د. خزعل الماجدي قد وصل في كتابه ((متون سومر)) إلى حقيقة وطن الساميين بعد أن استعرض جميع النظريات المتعلقة بموطن السومريين الأول ويجدر بنا أن نشير إلى أن د الماجدي لم يقصد في كتابه البحث عن وطن الساميين الأول، وإنما جاء ذلك في معرض حديثه عن الأدب السومري الذي كان موضوع كتابه ((متون سومر))، وهذا الكتاب كما هو معروف بيان عن أصالة الأدب السومري، وقد حمل بين ثناياه أي الكتاب أشارة تمكن الباحث من معرفة وطن الساميين، يقول د. الماجدي: (أسطورة الطوفان السومرية هي واحدة من أهم الأساطير القديمة على الإطلاق لأها كانت الأساس الذي بنيت عليه أساطير الطوفان البابلية والقديمة بأسرها)(١٢١) فإذا علمنا أن الطوفان قد حصل في (بلاد الرافدين)(<sup>۱۲۲)</sup> وأن كتبة العراق القديم ذكروه كثيراً ومنهم أي من بلاد الرافدين انتقلت قصة الطوفان السومرية على رأي

١٢٠. سورة سبأ، الآية ١٥.

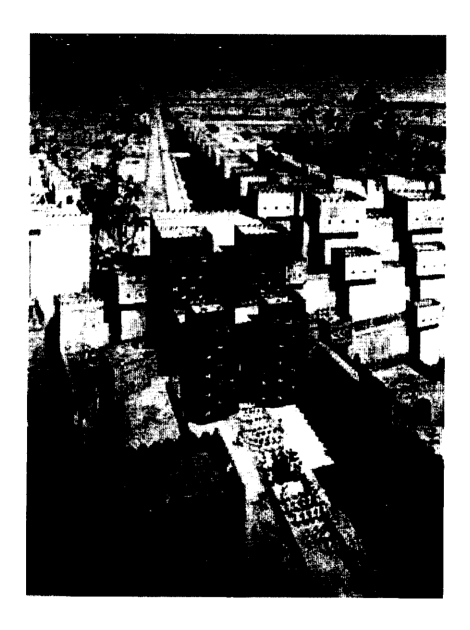
<sup>171.</sup> د. خزعل الماجدي، متون سومر/ك1 (التأريخ، الميثولوجيا، اللاهــوت، الطقــوس) الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، سنة ١٩٩٨م، ط1، ص١٨٧.

١٢٢. د. طه باقر، ملحمة گلگامش (أوديسة العراق الخالدة)، دار الـــشؤون الثقافيـــة،
 بغداد، العراق، سنة ١٩٨٦م، ص١٦.

د. الماجدي إلى بقية شعوب العالم القديم أذن يتضح أن لا مكان سابقاً للساميين غير بلاد الرافدين ولو كان خلاف ذلك لما كانت قصة الطوفان السومرية الأساس الذي بنيت عليه قصص الطوفان الأخرى، وإنما ستكون قصة الطوفان العراقية هي المقتبسة وهذا بخلاف الواقع الذي حصل عليه علماء الآثار.

إذاً كانت بابل موطن الساميين لان الساميين هم أبناء سام بن نوح، وإن الساميين أي أبناء سام بن نوح لم يعرفوا وطننا قبل بابل .





#### الفصل الثانــي سكان بابل

بابل مصطلح لـ ((مدينة)) و ((بلاد)) وفي هذا الأمر أي المصطلح يذكر د. طه باقر: (وبدأ نجمها السياسي يتألق منذ قيام سلالة بابل الأولى فيها فصارت ذات شأن عظيم في تأريخ البلاد حتى أن اسمها أطلق على أغلب سكان العراق القدماء ((البابليين)) وكذلك صارت كلمة بلاد بابل تطلق على القسم الوسط والجنوب من العراق)(١٢٣).

ويعد سكان بابل جميعاً من أبناء سام بن نوح أي ألهم أمه واحدة وقد هلوا تسميات عدة منها ((السريان. النبط. الكلدان. الكسدان))، وهذه المسميات التي تطلق على سكان بلاد الرافدين لا تحمل أو تعني التمييز بينهم للدلالة على التمايز عرقي، وإنما جميعاً مدلول عن أمه ذات حالة مكانية واجتماعية وثقافية واحدة كما سيتضح لنا لاحقاً.

وكانت السريانية سابقة على غيرها من المسميات، ولاحقاً عند نزوح قسم من القبائل البابلية عن بابل وانتشارهم على مساحة الشرق الأوسط كما سيأتي أصبح البابليون جزءاً من أمة كبيرة عرفت لاحقاً بالآرامية، وقد عرف التوراة أهل بلاد بابل بذات الأسم أي الآراميين عند تعريفه لقوم النبي إبراهيم (الطبيع) إذ جاء فيه: (ثُمَّ تُصرِّحُ وَتَقُولُ أَمَامَ الرَّبِّ إِلَمِك: آراميًا تَائِهًا كَانَ أَبِي، فَانَحَدَرَ إلى مِصْرَ وَتَعَرَّبَ هُنَاكَ فِي نَفَرٍ قَلِيل، فَصَارَ آراميًا تَائِهًا كَانَ أَبِي، فَانَحَدَرَ إلى مِصْرَ وَتَعَرَّبَ هُنَاكَ فِي نَفَرٍ قَلِيل، فَصَارَ

١٢٣. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد، سنة ٩٥٥م، ج١، ص١٤٥.

هُنَاكَ أُمَّةً كَبِيرَةً وعَظِيمةً وكَثِيرةً (174)، وإلى ذلك يذهب المطران ((أوجين منا الكلداني)) فيقول: (إن جميع القبائل الساكنة قديماً في البلاد الفسيحة الواسعة المحدودة ببلاد الفرس شرقاً والبحر المتوسط غرباً وبلاد الأرمن وبلاد اليونان في آسيا الصغرى شمالاً وحدود جزيرة العرب جنوباً كانت قاطبة معروفة ببني آرام أو الآراميين، نعم إن بعضاً من هذه القبائل كانت تسمى أيضاً بأسماء خصوصية كتسمية أهل بابل وما يجاورها بالكلدانيين وتسمية سكان مملكة آثور بالآثوريين وتسمية أهل الشام بالآدوميين، ولكن مع ذلك كانت تسمية الآراميين تشملهم جميعاً، كما أن تسمية الطي وقريش وحميّر وكنانة لا تخرج هذه القبائل من كوهم عرباً)(١٢٥).

والحديث عن المسميات التي حملها سكان بابل ((السريان. النبط. الكلدان. الكسدان. البابليون) محطة أو في الحقيقة مدخل مهم في معرفة كيف تشكلت الأمة العربية، لذلك لابد من الحديث عن تلك المسميات التي عرفوا بحا سكان بابل.

أسلفنا سابقاً أن سكان كيش ((بابل)) نواة تشكيل المجتمعات البشرية من جديد أما عرقهم فهو ذات العرق الذي كان سائداً في بلاد الرافدين

١٢٤. التوراة : التثنية ٢٦: الإصحاح السادس والعشرون، الآية ٥ .

٥ ٢ ٠. الكاتب موفق نيسكو، الدولة الكلدانية الآرامية، مقالة بعنوان (قبيلة كلدة الآرامية).

قبل الطوفان وهو العرق المسمى بالسومري، ((وكان لسائهم بابلياً كما يقول صاحب كتاب المزهر))((١٢٦).

لقد شكل سكان كيش/ بابل مجتمعات متعددة في بلاد الرافدين وقد أخذت تلك المجتمعات تسميات لجنسها تبلورت بفعل مكان محدد أو أسرة نافذة أو شخصية مهمة وكان لعامل الزمن وحركة التأريخ دور مهم في ثبات تلك المصطلحات اللفظية إلا ألها جميعاً أي تلك المجتمعات هم من سكان كيش/بابل ومن الناجين من الطوفان حصراً.

وقبل أن نتعرف على سكان بابل ((السريان. النبط. الكلدان. الكسدان. البابليين)) يجدر بنا أن نشير إلى إشارة أوردها د. جواد علي وبين من خلالها أن هناك نبطين: (نبطاً قديمة وهم الأمم الأولى من سكان البطائح في العراق، ونبطاً أخرى عدهم من العرب وبين ألهم ليس من سكان العراق وألهم عاشوا في ((العربية الحجرية)) وفي مناطق أخرى خضعت لسلطالهم لم تكن البطائح منها على كل حال، كما عاش فرع آخر منهم في تدمر)(١٢٨)، ونحن نود أن نبين أن حديثنا لا نقصد به النبط

١٢٦. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين)، المزهر في علوم اللغة العربية، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل وعلى البجاوي، دار النشر مكتبة دار التراث، ج١، ص٩.

۱۲۷. الصحاري العماني ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبـــراهيم الـــصحاري العـــوتبي تـ211 هـ)، الأنساب، ج1، ص7 www.alwarraq.com

١٢٨. للتفاصيل انظر: د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٣، ص١٤.

الأخرى التي لم تسكن البطائح وهي المعنية بقول د. جواد علي ألهم من العرب سكان العربية الحجرية كما عاش عرع آخر منهم في تدمر (١٢٩)، وإنما نعني النبط الأولى التي سكنت البطائح في بابل وما جاورها بالتحديد وهم قوم النبي إبراهيم (الطبخ)، (وهؤلاء أي قوم النبي إبراهيم (الطبخ) من العمالقة الذين هم أقدم العرب العاربة) (١٣٠١) ولهذا يقول د. أحمد سوسة في عصر النبي إبراهيم (الطبخ): (إن العصر الذي عاش فيه إبراهيم الخليل (الطبخ) عصر قائم بذاته، له مقوماته وقومبته ولغته، وهو مرتبط بالجزيرة العربية وبلغتها الأم وبقبائلها التي سميت فيما بعد بالعرب البائدة الإنقراضها، ويعد مؤرخو العرب القبائل البائدة أو العاربة هي والقبائل الإنقراضها، ويعد مؤرخو العرب القبائل البائدة أو العاربة هي والقبائل الآرامية التي كان ينتمي إليها إبراهيم الخليل من أصل واحد، فكانوا ينسبون شعوب العرب البائدة جميعاً إلى أرم ويسموهم بالأرمان) (١٣١١)، كما سيتضح لنا لاحقاً.

ولغرض تبسيط هذا الموضوع نتحدث عن كل تسمية من مسميات البابليين بشكل منفرد أي ((السريان. النبط. الكلدان. الكسدان)) وسنلاحظ من خلال حديثنا عن هذه التسميات ما هي إلا إشارة لمكون بشري واحد يمثل سكان بابل وإنْ تعددت التسميات:

١٢٩. للتفاصيل أنظر: د. جواد على، المصدر السابق. ج٣، ص١٣.

١٣٠. هذه العبارة كانت من إيضاح الزميل الكاتب والباحث حسين الرازقي .

١٣١. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعــــلان والنـــشر والطباعـــة،
 سوريا، دمشق، ط٢، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص٥٥.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة ) \_\_\_\_\_

أولاً: السريان.

يعتبر السريان أقدم الأمم في بلاد الرافدين وقد تشكل وجودهم بعد الطوفان وهذا الوجود هو استمرار للوجود الذي كان سائداً في بلاد الرافدين قبل الطوفان إلا أنه يختلف عما سبقه من حيث المفاهيم ولهذا يذكر القلقشندي إن السريان: (أقدم الأمم في الخليقة، وكانوا يدينون بدين الصابئة، وينتسبون إلى صابئ بن إدريس (الطبيخ).)، وقال ابن حزم: ودينهم أقدم الأديان على وجه الأرض، ومدار مذاهبهم على تعظيم الروحانيات والكواكب، وكانت منازلهم أرض بابل من العراق، بينما قال المسعودي: وهم أول ملوك الأرض بعد الطوفان) (١٣٦٠)، وإلى ذلك ذهب القنوجي عند ذكر السريان فيقول: (هم أمة قديمة مسكنهم أرض العراق وجزيرة العرب، منهم النماردة ملوك الأرض بعد الطوفان، وبختنصر منهم، ولسالهم سرياني).

وتبلور وجود السريان في بلاد الرافدين مع نماية عصور ما قبل التأريخ وبداية العصور التأريخية وسمى د. طه باقر بذلك العصر بعصر (جمدت نصر))، وكان موطن السريان من العراق في بابل إذ يقول ابن منظور:

۱۳۲. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمسد الفزاري القلقسشندي ت ۸۲۱ه)، صبح الأعشى، شركة نوابغ الفكر للنسشر والتوزيسع والتصدير، سنة ۲۰۰۹م، ط۱، ج۲، ص ۲۲۰م.

١٣٣. صديق بن حسن القنوجي، أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تحقيق: عبد الجبار زكار، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٧٨م، ج١، ص١٧٠.

(العراق من أرض بابل وهو بلد السريانيين)(104) ويزيد على ذلك الزبيدي ما ذكره ابن منظور مفردة  $((1445))^{(100)}$ .

وشكل السريان كياناً سياسياً حمل اسم سلالة كيش الأولى، واستمر هذا الوجود في اتساعه حتى شمل جنوب بلاد الرافدين بأكمله.

ثانياً: النبط.

النبط سكان بلاد الرافدين وهم أيضاً من أبناء مدينة كيش، وكان لاستقرارهم في الصحراء الواقعة بين مدينة كيش ومدينة الوركاء التي هي جزء من إقليم بابل/بلاد الرافدين أثر في تشكيل المصطلح الذي عرفوا به وهو النبط.

وقد أرجع جرجي زيدان النبط إلى قبيلة العمالقة إذ يقول: (إن النبطيين فرقة من عمالقة العراق) ((المنبطين في موقع آخر)): (دولة الأنباط: هي دولة عربية لم يعرفها العرب ولا وجدنا لها ذكراً في كتبهم وإذا ذكروا الأنباط أرادوا بهم أهل العراق) (١٣٧).

١٣٤. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر،
 بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١، ج٤، ص٣٨٤ .

١٣٥. الزبيدي (محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتـضى)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العــربي، بــبيروت، ١٩٨٤م، ج١، ص٧٩٧٨.

۱۳۲. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال ( مطبعة الهلال ــ شـــارع نوبـــار) القاهرة، مصر، ط۲، ج۱، ص۷۹.

١٣٧. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص٦٨.

وكان تواجد النبط من مدينة كيش إلى مدينة الوركاء كما أسلفنا نتيجة ازدياد حجم سكان مدينة كيش (١٣٨)، وفي ذلك أي عن مكان تواجدهم يذكر الصحاري: (وهم أهل البيت وأدني العراق) (١٣٩)، وإلى نحو ذلك أورد الزبيدي وقال: (النبط: جيل يترلون بالبطائح بين العراقين) (١٤٠)، كما أوضح ابن عباس إن أهل بابل كانوا من النبط لذلك قال: (إن إبراهيم الخليل (الطيلام) ولد بها (روكان يقصد بابل)، وكان النبط سكالها) (ان إبراهيم الخليل الطيلام) القلقشندي فيقول إن النبط: (بفتح الباء سكالها) أب ويوافق ذلك الرأي القلقشندي فيقول إن النبط: (بفتح الباء وهم أهل بابل في الزمن القديم) (١٤٠١)، وإلى نحو ذلك أورد الزبيدي: (النبط: جيل يترلون بالبطائح بين العراقين، وفي التهذيب: يترلون السواد، وفي الخكم: (سواد العراق (إلى أن يقول)): إنما سموا نبطاً لاستنباطهم ما

١٣٨. انظر الموضوع السابق إعادة بناء المجتمع الإنساني بعد الطوفان ببابل (كنوز المتحف العراقي، إعداد د. فرج بصمه جي، وزارة الإعلام العراقية، مديرية الآثار والمتاحف، ص٩. العراقي، إعداد د. فرج بصمه جي، وزارة الإعلام العراقية، مديرية الآثار والمتاحف، ص٩. ١٣٩. الصحاري العسوتيي العسوتيي العسواري العساب، ج١، ص٣. www.alwarraq.com ٢٩، ص١١٥ هـ)، الأنساب، ج١، ص٣. www.alwarraq.com

١٤٠. الزَّبيدي، (محمَّد بن محمَّد بن عبد الرزَّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقَّب بمرتضى)،
 تاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بسيروت، لبنسان ،١٩٨٤م،
 ج١، ص١٠٠٥.

١٤١. الزَّبيدي، المصدر السابق، ص١٤٥.

<sup>117.</sup> القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ /١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص١١.

يخرج من الأرضيين) وهذا (ورد حديث عمرو بن معد يكرب ورسأله عمر عن سعد بن أبي وقاص فقال: أعرابي في حبوته نبطي في جبوته) أراد أنه في جباية الخراج وعمارة الأرضيين كالنبط حذقاً بها ومهارة فيها لأهم كانوا سكان العراق وأربابها) ( $^{111}$ ).

وذهب الكثير من المؤرخين إلى ان مصطلح النبط تشكل نتيجة تمكن هؤلاء القوم من استنباط المياه إذ يذكر اليعقوبي أن النبط نسبة إلى: (نبيط، ونبيط هو أبو النبط، وهو أول من استنبط الأنهار، وغرس الأشجار، وعمر الأرض، وكان لسافم جميعا السريايي، وهو لسان آدم)(12)، بينما قال بن قتيبة: وسموا النبط نبطا لإنباطهم المياه، وهم أول من أنبط الأنهار، وغرس الأشجار، وغمروا الأرض، ومنهم بختنصر، ويقال هو بختنصر بن تنوذ بن أدان بن سنحاريب بن دارياس، من ولد غرود بن كنعان)(12) وقد ورد في العين: (إن النبط والنبيط: كالحبش والحبيش في التقدير، وسموا به، لأنهم أول من استنبط الأرض، والنسبة إليهم: نبطي،

١٤٣. الزَّبيدي، المصدر السابق، ص١٤٥.

<sup>112.</sup> ابن الأثير (الإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثـــير)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى، محمود محمد الطناحي، المكتبـــة العلمية، بيروت، 1299ه ه / 1979م، ج٥، ص١٩.

١٤٥. اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب المعروف باليعقوبي)، تاريخ اليعقوبي، دار صدد،
 بيروت، لبنان، ج١، ج١، ص٦.

<sup>1</sup>٤٦. الصحاري العماني ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبـــراهيم الـــصحاري العــوتبي ت ٢١٥ هـ)، الأنساب، ج١، ص٢٦، ص٧٣.alwarraq.com،٢٦هـ

وهم قوم يترلون سواد العراق، والجميع: الأنباط)(۱۴۷)، بينما ذكر ابن منظور: (وسمي النبط نبطاً لاستنباطهم ما يخرج من الأرضيين)(۱٤۸).

وأني لا أميل إلى أن اصطلاح النبط تبلور نتيجة تمكن هؤلاء القوم من استنباط المياه بل اعتقد أن السبب في هذه التسمية متأتية من إستقرارهم في أرض صحراوية غير مشغولة بالناس سابقاً وبالتالي ظهورهم على تلك الأرض المقفرة وانتشارهم فيها كخروج الماء وانتسشاره على الأرض وكالقول بر (نبط الجبل ما يَتَحَلَّبُ كانه عَرَق يَخْرُجُ من أعْرَاضِ الصخْرَةِ) (١٤٩).

وعن لسان النبط يتبين لنا أنه كان سريانياً فقد ورد ذلك في قول عن ابن عباس عند ذكره للنبي إبراهيم (الطفلان) عند مغادرته بابل إذ قال: ( لما هرب إبراهيم من كوثى وخرج من النار عبر الفرات ولسانه يومئذ سرياني، فلما عبر الفرات من حران غير لسانه، فقيل عبراني حين عبر الفرات) (١٥٠٠)

١٤٧. الفراهيدي (لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي)، العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، بغداد، العراق، سنة ١٩٨٥م، ج٢، ص١٠٣.

١٤٨. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر،
 بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١، ج٧، ص٠١٤ وج٥، ص٢٣.

١٥٠ المرزباني، أختصره اليغموري بعنوان (نور القبس من منتخب المقتبس)، القبس من المقتبس، نشر رودلف زلهايم، سنة ١٩٦٤، ج١، ج١، ص٩٦ .

كان النبط على دين جنسهم التأريخي وهم السريان وعليه فقد كان النبط على الإسلام ولهذا يذكر الطبري فيقول: (ان النبط كانوا سكان بابل وهم على الإسلام وكانت لغتهم السريانية) (۱۵۱)، وإلى نحو ذلك ذهب ابن خلدون وقال: (قيل لسائر ولد أرم أرمان فهم النبط وكانوا على الإسلام ببابل حتى ملكهم نمرود فدعاهم إلى عبادة الأوثان فعبدوها) (۱۵۲).

وقد تمكن النبط من إقامة كيان سياسي في بلاد الرافدين استمر الف عام وفي ذلك يذكر ابن الجوزي: (ذكر بعض من تقدم من العلماء بأخبار الأوائل أن ملك الأردوان وهم النبط كان في السواد، قبل ملك فارس، (إلى أن يقول) قال: وحكى الهيثم بن عدي، عن عبد الله بن عياش، قال: ملك النبط سواد العراق ألف سنة، وكان حد ملك النبط الأنبار إلى عانات كسكر إلى ما والاها من كور دجلة إلى جوخي وكانت سرة الدنيا في أيد النبط) النبط، وهذا يعني أن الوجود السياسي النبطى الذي تحدث عنه ابن

<sup>101.</sup> الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القساهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ه/١٩٨٧م، ط٢، ج١، ص٧٧.

<sup>10</sup>٣. ابن الجوزي (عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي أبو الفرج)، المنتظم، تحقيق: محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، سنة ١١٠م، ج١، ص١٣٠.

الجوزي وقال إنه استمر ألف سنة يشمل أيضاً الوجود السياسي الذي حمل اسم الإمبراطورية الكلدانية والتي سنتحدث عنها لاحقاً.

وكما قلنا سلفاً إن النبط امتداد للسريان وفي هذا الأمر يقول المسعودي: (العراق أشرف المواضع التي اختارها ملوك الأمم من النماردة وهم ملوك السريانيين الذي تسميهم العرب النبط) (١٥٤).

ثالثاً: الكلدان.

الكلدان من سكان بلاد الرافدين، والكلدان هم من السريان وفي الوقت نفسه من النبط إذ أن هذه التسميات جميعها تطلق على المجتمع الذي تشكل بعد الطوفان في بابل السالف الذكر وهي أحدث التسميات التي أطلقت على سكان بابل، وقد شاع هذا الاسم بعد على سكان بابل تشكيل الإمبراطورية الكلدانية وامتداد نفوذها على كافة انحاء بلاد الرافدين، ولهذا يقول المسعودي: (الكلدانيون وهم السريانيون المسمون النبط) وفي موضع آخر يذكر المسعودي : (السريانيون الذين هم الكلدانيون ويسمون سريان ولغتهم سورية وتسميهم العرب النبط) المنافئة الكلدانيون ويسمون سريان ولغتهم سورية وتسميهم العرب النبط) كما ذكر د. طه باقر عند تناوله الآشوريين يقول: (ورأينا كذلك أن من جملة الأقوام التي كانت تعيش في تخومها (ربعني الإمبراطورية الآشورية))

١٥٤. ابن خلدون، المصدر السابق، ج١، ص١٥.

١٥٦. المسعودي، المصدر السابق، ج١، ص٦٦.

وتتحين فرصة ضعفها للانقضاض عليها الماذيين الفرس ((إلى أن يقول)) وقد انحاز ((أي الكلدانيون) إلى الماذيين الفرس، الكلدانيون هم فرع من الآراميين استوطنوا العراق الجنوبي منذ المنتصف الثاني من الألف الثاني ق.م وعرفوا بالكلدانيين) (۱۹۷۷)، وقال أبو معشر: (إن الكلدانين هم الذين كانوا يترلون بابل في الزمن الأول) (۱۹۵۸)، وورد في مروج الذهب: (أن ملوك بابل من النبط، وهم الكلدانيون ((إلى أن يذكر)) وهم سكان الأرض الأول).

وكان الكلدان يعرفون بتسمية سابقة على تسمية الكلدان وهي ((الكسدانيون)) نسبة إلى اسم المنطقة الجنوبية لبلاد ما بين النهرين التي تسمى سابقاً كسديا والتي حملت هذا الاسم يوم ما قبل أن تشملها تسمية بابل.

١٥٧. د . طه باقر ، تأريخ الفرات القديم ، بغداد سنة ١٩٥٥م، ج١، ص٢٠٣.

١٥٨. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمدوي الرومي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بسيروت، لبنسان، سسنة ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م، ج٢، ص٤٩٣.

١٥٩. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ٣٤٦٠ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأمسيرة للطباعسة والنسشر والتوزيسع، بسيروت، لبنسان، سنة ١٠١٠م، ط١، ج١، ص٦.

ویسمی أهل المنطقة ((کاسدیون)) أو ((کاسیون))، ولهذا کان ابن خلدون (۱۲۰) یستخدم فی تأریخه مفردة الکسدانیون بدل الکلدانیین و مما ذکره ابن خلدون فی هذا السیاق علی سبیل المثال لا الحصر: ( إن بختنصر من ((الکسدانیین)) و کانت مدة دولته شمسا وأربعین سنة و کان فتحه المقدس لثمانیة عشر من دولته (۱۲۱)، کما وردت لفظة ((کاسد)) فی التوراة: ( وَقَمُوئِیلَ أَبَا آرام، و کَاسَدَ و حَزْوًا وَفِلْدَاشَ وَیدُلاَفَ وَبَتُوئِیل) (۱۹۳)، و ذکر ابن الندیم: (ومعنی الکسدانی النبطی) (۱۹۴).

وذكر الأمير عبد القادر الجزائري: ( ومعنى الكلدانيين، الموحدون، وهم أمة قديمة، مسكنهم العراق، وجزيرة العرب) (١٦٥)، ولهذا نقلنا عن الناس كما تقدم عن ((ابن عباس)) قوله إلهم مسلمون جميعاً، وفي هذا الجال

۱٦٠. للتفاصيل انظر: ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد تمام ١٦٠. م ١٩٠٠ م ١٩٠٠

١٦١. ابن خلدون، المصدر السابق ج٢، ص١٠٨.

١٦٢. وردة لفظة ((كاسد)) في التوراة باعتبار أن ((كاسد)) كان أحد أبناء شقيق الـــنبي إبراهيم (الطيخ).

١٦٣. التوراة : التكوين ٢٢، الإصحاح الثاني والعشرون. الآية ٢٢و٢٣.

١٦٤. ابن النديم (ابن النديم البغدادي ت ٤٣٨ هـ)، فهرست ابن النديم، تحقيق: رضا \_\_ جدد ، ص٣٧٦.

١٦٥. الأمير عبد القادر الجزائري، ذكرى العاقل وتنبيه الغافل، دار اليقظة العربية،
 ١٩٦٦م، ج١، ص٢٤.

يذكر ابن خلدون: (ان بني سام كانوا حنفاء ينتحلون التوحيد الذي عليه الكلدانيون) (١٦٦).

#### \* \* \*

وما يؤيد ما ذهبنا إليه من أن السريان والكلدان والنبط أمة واحدة تعرف بالآرامية هي إن لغتهم كانت واحدة وفي ذلك يقول ابن الكلبي وغيره من الإخبارين: (كانت بلاد الكلدانيين العراق وديار ربيعة وديار مضر والشام وبلاد العرب اليوم وبرها ومدرها اليمن وهامة والحجاز واليمامة والعروض والبحرين والشحر وحضرموت وعمان وبرها الذي يلي العراق وبرها الذي يلي الشام وهذه جزيرة العرب كانت كلها مملكة واحدة يملكها ملك واحد ولسالها سرياني وهو اللسان الأول لسان آدم ونوح وإبراهيم) (١٦٧)، بينما ذكر ابن وحشية الكسداني المتوفي عام

۱۹۶. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت۸۰۸هـ)، تسأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ۲۰۰۱م، ج۲، ص۸۸.

١٦٧. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسعودي ت٣٤٦ه)، التنبيه
 والإشراف، مكتبة الثقافة الدينية، سنة ٩٠٠٩م، ط١، ج١ص٣٩و٣٣.

((١٦٨ مر)(١٦٨) في الكتاب الكسداني المدون في القرن الثاني ق.م الذي ترجمه إلى العربية بعنوان ((الفلاحة النبطية))(١٦٩) وكان فيه: إن لغة الكسدانين السريانية القديمة، فضلاً عن ذلك فقد ذكر التوراة أن لغة الكلدان كانت الآرامية (رأي السريانية القديمة)) إذ ورد فيه أي التوراة: (قَدْ حَلَمْتُ خُلْمًا وَانزَعَجَتْ رُوحِي لِمَعْرِفَةِ الْخُلْمِ ، فَكَلَّمَ الْكَلْدَانيُّونَ الْمَلِكَ بِالآرامية: عِشْ أَيُّهَا الْمَلِكُ إِلَى الأَبَدِ، أَخْبِرْ عَبِيدَكَ بِالْحُلْمِ فَنُبَيِّنَ تَعْبِيرَه)(١٧٠)، والآرامية التي كان يتكلم بها الكلدان هي لغة أهل بابل ولهذا كان البابليون يعرفون فضلاً عن المسميات الأخرى بالآراميين، وقد تناول جرجى زيدان لغة النبط أهل بابل فقال: ( فاللغة البابلية هي اللغة التي كان يتكلمها أول من تسلط من الساميين في العراق وما يليها وأخذوا يكتبون أوامرهم ويدونون أخبارهم بها بالحرف المسماري الذي أقتبسوه من السومريين، وشاع استعمالها في المملكة البابلية على اختلاف عناصر أهلها حتى صارت لغتها الرسمية يتكاتب بما أهل العراق وفارس وغيرها ــ ظلوا

<sup>17.</sup> ابن وحشية الكسداني: هو أبو بكر أحمد بن علي بن المختار بن عبد الكريم بسن جرثيا بن بدنيا بن برناطيا بن عالاطيا الكسداني الصوفي الكلداني، من أهل قسين، للتفاصيل أنظر: ابن النديم (ابن النديم البغدادي ت ٤٣٨ هـ)، فهرست ابن النديم، تحقيق: رضا سي تجدد، ص٣٧٢ ؛ عمر كحالة، معجم المؤلفين، دار مكتبة المثنى ودار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ج٢، ص٣٢.

١٦٩. وهو كتاب خطه (( ابن وحشية الكسداني )) يبين من خلاله أثر بني قومه النسبط في
 تشكيل المعارف الإنسانية وليكون رد على من يحتقر قومه .

١٧٠. التوراة : دانيال ٢ : الإصحاح الثاني / الآية ٥ .

على ذلك أكثر من ألفي سنة واللغة المذكورة واحدة لم يحدث في ألفاظها أو تراكيبها تغيير يستحق الذكر)(١٧١).

وقد تناول د. حسين الشيخ الأنباط في دراسته التي أنجزها عن العرب قبل الإسلام، وبعد أن بين كافة المقالات عنهم أي الأنباط تناول اللغة الخاصة بمم فقد قال في هذه المسألة: (والثابت أن الأنباط الأوائل هم من سكان العراق ((إلى أن يقول في لغة الأنباط)) واصطناعهم لكتابة ولغة الآراميين، ويرجع ذلك إلى ألها كانت اللغة الشائعة في ذلك العصر، بل ألها أصبحت لغة المراسلات الدولية في الشرق الأدبى القديم منذ حوالي عام أصبحت لغة المراسلات الدولية أنه الشرق الأدبى القديم منذ حوالي عام الخصيب وقد أصبحت اللغة التي يستعملها سكان منطقة الهلال الخصيب وكذا الأنباط كما ألها سوف تصبح لغة المسيح وشعبه فيما بعد) (۱۷۲).

من خلال ذلك يتضح لنا مما أورده المؤرخون أن سكان بابل من الساميين الآراميين قد هملوا مسميات عدة منها كان ((السريان. النبط. الكلدان. الكاسيدم أو الكسدان)) وهم جميعاً من الآراميين، ولغتهم السريانية/ الآرامية، وكانت عقيدهم التوحيد قبل أن يتخذوا من ((مردوخ)) إلها لهم، وقد شكلوا العديد من الكيانات في بلاد الرافدين

<sup>1</sup>۷۱. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شـــارع نوبـــار) القاهرة، مصر، ط۲، ج۱، ص۸۰.

١٧٢.د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ٩٩٣م، ص٢١.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة ) \_\_\_\_\_\_

ابتدأت بدول ما بعد الطوفان لتنتهي بالعهد البابلي الأخير والمتمثل بالإمبراطورية الكلدانية ذات الشخصية العربية، ولهذا يذكر حاجي حليفة عن دولة النبط ووجودها في العراق فيقول: (وهم أمة قديمة مسكنهم أرض العراق وجزيرة العرب ومنهم: النماردة ملوك الأرض بعد الطوفان وبختنصر منهم، ولسائهم سرياني ولم يبرحوا إلى أن ظهر عليهم الفرس وغلبوا مملكتهم) (۱۷۳).



۱۷۳. حاجي خليفة (مصطفى بن عبد الله ت١٠٦٧ هـ)، كسشف الظنسون، تحقيق: غوستاف فلوغل، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٩م، ج١، ص٢٩.

### نزوح سكان بابل من الساميين الآراميين وانتشارهم في الأرض

ذكر الكثير من المؤرخين القديم منهم والمعاصر حدوث هجرة من بلاد الرافدين إلى الأقاليم المجاورة، كما سنبين ذلك لاحقاً، وقد أعطوا لهذه الظاهرة ((أي الهجرة)) أسباباً شتى كان منها ((حادثة البلبلة في بابل، وغيرها))، وفي الحقيقة نحن لا يهمنا أسباب الهجرة ولا الروايات التي سيقت لأجلها بقدر ما يهمنا هو حصول ظاهرة الهجرة من بلاد بابل، لأن موضوعنا الذي نحن بصدده هو أن بلاد الرافدين كانت المحتوى الأول للأمة العربية وليس اليمن، كما أن الروايات التي سنسوقها عن الإخباريين العرب هي متواترة وبالتالي لا سبيل لإنكارها مهما كان موقفنا منها حتى أن د. جواد على يقول: ( لا نجرؤ على أنكار ما ورد عن الإخباريين العرب بسبب تواتره) ( المعرب عن طبقات العرب.

كان سكان بابل أمة عظيمة، وكانوا على الإسلام، وكانت لهم دولة كبيرة، ونظام حكم تعاقب عليه العديد من الملوك، إلا أن الإخبارين قالوا ان هذه الأمة واجهت انحراف أحد ملوكها عن عقيدته الدينية وتبنيه لعقيدة جديدة وأمر الناس بإتباع ما ذهب إليه، كان رأي الملك انحراف عن

<sup>1</sup>٧٤. للتفاصيل أنظر: د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٢٩٥.

القيم التي تشكلت بعد الطوفان، وأتت بالحوادث على أهل بابل سببت بخروج بعض أهلها عنها.

لقد كانت الملكية في بابل مصرة على ما ذهبت إليه في الاعتقاد حتى أن الملك شيد صرحاً كبيراً سمي بالزقورة لغرض ممارسة العقيدة الدينية الجديدة فيه، وقد كان الصرح أو الزقورة هو الأول من نوعه من حيث العمارة في بلاد الرافدين، وقد ذكر د. طه باقر ذلك البناء الصرح وقال: (وحدث في عصر الوركاء ظهور أوائل الأبنية الشاهقة التي أسميناها ((بالزقورة)) أو الصرح المدرج) من فكرة إقامة معبد الإله فوق مرتفع صناعي إشارة للسمو العلو) (۱۷۲۱)، وفي ذات السياق يذكر المسعودي أن أبناء (سام بن نوح والعلو) (۱۷۲۱)، وفي ذات السياق يذكر المسعودي أن أبناء (سام بن نوح كانوا في بابل ومنهم ماش وهو ماش بن أرم بن سام، ونزل بابل على شاطئ الفرات فولد غروذ بن ماش، وهو الذي بني الصرح ببابل، وجسر شاطئ الفرات فولد غروذ بن ماش، وهو الذي بني الصرح ببابل، وجسر جسراً ببابل على شاطئ الفرات) (۱۷۷۰)، وقد أسلفنا أن (مصطلح بابل يطلق على وسط وجنوب العراق) (۱۷۷۱)، وبذلك لا فرق بين الزقورة المذكورة في

١٧٥. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم ، بغداد سنة ١٩٥٥م، ج١، ص٤٧٨.

١٧٦. د. طه باقر، المصدر السابق، ص١٧٧.

١٧٧. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ت٣٤٦ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، سنة ٢٠١٠م، ط١، ج١، ص١١.

۱۷۸. للتفاصيل أنظر: طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد، سنة ١٩٥٥م، ج١، ص٥٤٥.

الوركاء أو الصرح ((الزقورة)) المذكورة في بابل، وهذا يعني لا خلاف بين ما أورده د.باقر أو ما أورده المسعودي وان ما ذهبا إليه كان واحداً من حيث المقصود.

كانت الفكرة الدينية الجديد التي جاء بها الملك وبالاً على أهل بابل إذ كان ثمن تلك الفكرة تفرق ألسنة أهل بابل وتفرقهم في الأرض كما أورد المؤرخون، فقد ذكر المسعودي: ( وقد كان في ملك النمروذ بن كوش بن حام بن نوح هيجان الريح التي نسفت صرح النمروذ ببابل من أرض العراق، فبات الناس ولساهم سريايي، وأصبحوا وقد تفرقت لغاهم على اثنين وسبعين لساناً، فسمى الموضع من ذلك الوقت بابل فسمى الموضع بابل لتبلبل الألسنة به) (١٧٩)، ونقل أيضاً ذلك العصامي عن المسعودي (١٨٠٠).

و يجدر بنا أن نذكر موقفنا من حادثة ((البلبلة)) التي أوردها الإخباريون والتي سيرد ذكرها كثيراً ... في الحقيقة نحن لا نركن إلى أن الناس تغير لسائها بين ليلة وضحاها كم أورد المؤرخون ذلك إلا أننا نفهم من ذلك أن حدثاً عظيماً حصل في بابل دعا الناس إلى الخروج عنها، وان حادثة البلبلة وردت في التوراة وأن المؤرخين العرب أخذوا ذلك عن التوراة إذ جاء في التوراة: ( هَلُمَّ نَنْزِلْ وَنُبَلْبِلْ هُنَاكَ لِسَاهُمْ حَتَّى لاَ يَسْمَعَ بَعْضُهُمْ لِسَان بَعْض،

١٧٩. المسعودي ، المصدر السابق، ج١، ص٢٢٢.

١٨٠. العاصمي (عبد الملك بن العاصمي المكي ت١١١١ هـ)، سمط النجوم العـــوالي في أنباء الأوائل والتوالي، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد عـــوض، دار الكتـــب العلمية، بيروت، لبنان ، سنة ١٩٩٨م، ط١، ج١، ص٥٥ .

فَبَدَّدَهُمُ الرَّبُّ مِنْ هُنَاكَ عَلَى وَجْهِ كُلِّ الأَرْضِ، فَكَفُّوا عَنْ بُنْيَان الْمَدِينَةِ، لِذَلِكَ دُعِيَ اسْمُهَا ((بَابِل)) لان الرَّبُّ هُنَاكَ بَلْبَلَ لِسَان كُلِّ الأَرْضِ، وَمِنْ هُنَاكَ بَلْبَلَ لِسَان كُلِّ الأَرْضِ، وَمِنْ هُنَاكَ بَدَّدَهُمُ الرَّبُّ عَلَى وَجْهِ كُلِّ الأَرْض)(١٨١).

و ذُكر أن حادثة التبلبل انسحب على تسمية المدينة ببابل فقد ذكر المسعودي: ( وقد كان في ملك النمروذ بن كوش بن حام بن نوح هيجان الربح التي نسفت صرح النمروذ ببابل من أرض العراق، فبات الناس ولسافم سريايي، وأصبحوا وقد تفرقت لغاقم على اثنين وسبعين لساناً، فسمى الموضع من ذلك الوقت بابل) (۱۸۲۱)، ونقل الأزهري قيل: ( سميت أرض بابل: بابل، لأن الله تعالى حين أراد أن يخالف بين ألسنة بني آدم بعث ريحاً فحشرهم من كل أفق إلى بابل، فبلبل الله ألسنتهم، ثم فرقتهم تلك الربح في البلاد) (۱۸۳۰)، وإلى ذلك ورد في لسان العرب (۱۸۴۰)، وقال صاحب مباهج الفكر: ( يقال أن سبب سكنى مصر الأرض التي عرفت به وقوع

١٨١. التوراة : تكوين ١١ : الإصحاح الحادي عشر : الآية ٧و ٨ و ٩.

١٨٢. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ٣٤٦ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأمسيرة للطباعسة والنسشر والتوزيسع، بسيروت، لبنسان، سنة ١٠١٠م، ط١، ج١، ص٢٢٢.

١٨٣. الأزهري (أبو منصور محمد بن أحمد ت٣٧٠ هـ) قمذيب اللغة، تحقيق: عبد الـــسلام هارون وآخرون، الدار المصرية للتأليف سنة ١٩٦٧م، ج٥، ص١٧٥.

١٨٤. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر،
 بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١، ج١١، ص٣٣.

الصرح ببابل فإنه لما وقع، تفرق من كان حوله ممن تناسل من أولاد نوح)(١٨٥).

بينما ذكر الحميري: (وقالوا: وبابل أقدم بناء بني بعد الطوفان وان منها تفرق ولد نوح (الطفلا) وإن الذي هدمها كسرى الأول ملك الفرس لما تغلب على أرض بابل، وملوك بابل هم النبط) (۱۸۲).

وكان قد قيل لأبي يعقوب الإسرائيلي يوماً وهو من الذين لهم علم بالكتب المقدسة السابقة إذ سئل: ( ما بال بغداد لا يرى فيها إلا مستعجد. ؟، قال: إلها قطعة من أرض بابل، فهي تتبلبل بأهلها) (١٨٧٠).

وأورد الفراهيدي في العين عن البلبلة وقال: ( بلبلة الألسن المختلفة، يقال والله أعلم: إن الله عز وجل لما أراد أن يخالف بين ألسنة بني آدم

<sup>1</sup>۸٥. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السسيوطي ت ٩٩١ هـ)، حسسن المحاضرة في أخبار مصر و القاهرة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية وعيسى الحلبي وشركاه، مصر، سنة١٣٨٧ هـ/١٩٦٧م، ط١، ج١، ص١٠. ١٨٦. الحميري (محمد بن عبد المنعم الجميري)، الروض المعطار في خبر الأقطار، المحقق: إحسان عباس مؤسسة ناصر للثقافة، بيروت، دار السراج، ١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٧٧. ١٨٠. الحازمي (أبو بكر محمد بن موسى بن عثمان الحازمي الهمداني)، زيسن السدين ت ١٨٧ هـ)، الأماكن أو ما اتفق لفظه وافترق مسماه من الأمكنة، تحقيق: حمد الجاسر، دار اليمامة للبحث والترجمة والنشر، السعودية سنة ١٤١٥ هـ، ج١، ص١٢.

بعث ريحاً فحشرهم من كل أفق إلى بابل فبلبل الله بها ألسنتهم، ثم فرقتهم تلك الريح في البلاد)(١٨٨).

وقد ذكر الدميري عن سبب تسمية بابل فقال: (بابل هي بابل العراق، وسميت ببابل لتبلبل الألسن بها، عند سقوط صرح نمرود، أي تفرقها في الأبنية الكبيرة على الأرض تفرقها في الأبنية الكبيرة على الأرض قال: (قال أهل التواريخ، ونقلة الأخبار: إن أول بناء بني على وجه الأرض الصرح الذي بناه نمرود الأكبر بن كوش بن حام بن نوح (الطبخ) وبقعته بكوثي من أرض بابل وبه إلى عصرنا أثر ذلك البناء كأنه جبال شاهقات، قالوا: كان طوله خمسة آلاف ذراع بناه بالحجارة والرصاص والشمع واللبان ليمتنع هو وقومه من طوفان ثان، فأخرب الله تعالى ذلك الصرح في ليلة واحدة بصيحة، فتبلبلت بها ألسنة الناس، فسميت أرض بابل) (۱۹۰۰)، ليلة واحدة بصيحة، فتبلبلت بها ألسنة الناس، فسميت أرض بابل) وإلى نحو ذلك ذكر النويري ولكن بزيادة إذ قال: (قيل أول ما بني على وجه الأرض الصرح ويسمى المجدل بناه النمرود الأكبر ابن كوش بن حام بن نوح، بكوثي ربي من أرض بابل، قيل: وبها إلى هذا العصر من أثره بن نوح، بكوثي ربي من أرض بابل، قيل: وبها إلى هذا العصر من أثره

١٨٨. الفراهيدي (لأبي عبد الرحمن الحليل بن أحمد الفراهيدي)، العسين، تحقيسق مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، بغداد ١٩٨٥م، ج٢، ص١٦٨.

۱۸۹. الدميري (محمد بن موسى بن علي الكمال الدميري الأصل القلمية، السفعي السفعي المدميري الكتب العلمية، بيروت، المدمد هي، حياة الحيوان الكبرى، تحقيق: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، سنة ۲۰۰۷م، ط۱، ج۱، ص۲۰۵.

١٩٠. الأبشيهي (شهاب الدين محمد بن أحمد أبي الفتح الأبشيهي المحلسي ت ٨٥٠ ه)،
 المستطرف في كل فن مستظرف، مكتبة الجمهورية العربية، القاهرة، مصر، ج١، ص٣٧٨.

كالجبال، وكان طوله في الهواء خمسة آلاف ذراع، وعرضه ثلاثة آلاف ذراع، وكان مبنياً بالحجارة والرصاص والكلس والشمع واللبان، بناه ليمنعه وقومه من بأس الله عز وجل ، وكان قد كفر وطغى وادعى الإلوهية) (١٩١).

أما اليعقوبي فقد ذكر: (قام بعد عابر فالغ ابنه يدعو الناس إلى طاعة الله تعالى، فكان في زمانه اجتماع ولد نوح ببابل، وذلك أن ماش بن إرم بن سام بن نوح صار إلى أرض بابل، فولد غروداً الجبار، ونبيطاً، وهو أبو النبط، وهو أول من استنبط الألهار، وغرس الأشجار، وعمر الأرض، وكان لسالهم جميعا السرياني، وهو لسان آدم، فلما اجتمعوا ببابل قال بعضهم لبعض: لنبنين بنياناً أسفله الأرض وأعلاه السماء! فلما أخذوا في البنيان قالوا: نتخذه حصناً يحرزنا من الطوفان، فهدم الله حصنهم، وفرق الله ألسنتهم على اثنين وسبعين لساناً) (١٩٦٠).

وقد همل التوراة مثل ذلك المعنى أي ذكر الأبنية إذ ورد في سفر التكوين: ﴿ وَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ: ﴿ (هَلُمَّ نَصْنَعُ لِبْنًا وَنَشْوِيهِ شَيَّ ﴾ ، فَكَان لَهُمُ اللَّبْنُ مَكَان الطّينِ، وَقَالُوا ﴿ هَلُمَّ نَبْنِ اللَّبْنُ مَكَان الطّينِ، وَقَالُوا ﴿ هَلُمَّ نَبْنِ النَّفُسِنَا اسْمًا لِتَلاَّ نَتَبَدَّدَ عَلَى النَّفُسِنَا اسْمًا لِتَلاَّ نَتَبَدَّدَ عَلَى

۱۹۱. النويري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري ت٧٣٣ هـ)، لهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: الدكتور يحيى الشامي، منشورات محمد علمي بيسطون/ دار الكتسب العلمية، بيروت، لبنان، ج١، ص١٠٨.

۱۹۲. اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب المعروف باليعقوبي )، تاريخ اليعقــوبي، دار صـــادر بيروت، لبنان، ج١، ص٦ .

وَجْهِ كُلِّ الأَرْضِ»، فَنَزَلَ الرَّبُّ لِيَنْظُرَ الْمَدِينَةَ وَالْبُرْجَ اللَّذَيْنِ كَانَ بَنُو آدَمَ يَبْنُونَهُمَا، وَقَالَ الرَّبُّ: هُوَذَا شَعْبٌ وَاحِدٌ وَلِسَانَ وَاحِدٌ لِجَمِيعِهِمْ، وَهذَا الْبِتَدَاؤُهُمْ بِالْعَمَلِ، وَالآنَ لاَ يَمْتَنِعُ عَلَيْهِمْ كُلُّ مَا يَنْوُونَ ان يَعْمَلُوهُ﴾(١٩٣٠).

إذن أجمع العلماء على أن سبب خروج بعض الناس ولاسيما أبناء سام بن نوح عن بابل وانتشارهم في الأرض وحسب ما ذكره المؤرخون هو وقوع حدث عظيم فيها، وقد انتشر هؤلاء الخارجون عن بابل في بقاع شتى مثل الجزيرة العربية والشام ومصر وغيرها.

وقد هملت المناطق التي وصل إليها النازحون أسماء لها علاقة ببابل وهذا ما سنوضحه في الموضوع اللاحق .



١٩٣. التوراة ، سفر التكوين ١١، الإصحاح : ١١/ الآية ١ ــ ٥ .

## مسميات الأقاليم العربية الحالية وعلاقتها ببابل ( الشام . اليمن . مصر )

بعد أن خرج الناس من بابل واستقروا في مناطق مثل الشام، واليمن، ومصر اصطلح عليها بمسميات لها علاقة ببابل فقد قال صاحب مباهج الفكر: (إن الناس لما تفرقت لغاقم ببابل تيامن بعضهم يمين الشمس وتشاءم بعضهم شمالها، فسميت بهذا الاسم) (۱۹۹۱)، ولهذا يقول د. أندرية كحالة في سوريا: (إنّ كلمة "سوريا" بالتحديد هي بالأصل لفظة بابلية كانت تطلق على مقاطعة في بابل تقع إلى الغرب من الفرات الأعلى، ثم تعمم هذا الإسم من مبدأ تسمية الكل ببعض منه، والظاهر أن الإغريق أطلقوا اسم "سوريا" على "بلاد آرام"، ومنهم من يعتقد أنه تحريف للفظة آشور = أسور) (۱۹۵) وقال هشام بن الكلبي: (لما تفرق الناس من أرض بابل بوقوع صرح

وقال هشام بن الكلبي: ( لما تفرق الناس من ارض بابل بوفوع صرح النمرود أخذ بعضهم يمنة فسميت الأرض التي نزلوا بها يمناً لانها عن يمين

<sup>194.</sup> السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي ت 911 هـ)، حسسن المحاضرة في أخبار مصر و القاهرة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية وعيسى البابي الحلبي وشركاه، مصر، سنة ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧م، ط١، ج١، ص٠١.

١٩٥. د. أندريه كخالة، لبنان الآرامي والتسميات التاريخية القديمة، منشورات هيئة الثقافة السريانية، بيروت، لبنان، نقلاً عن د. أنيس فريحة: "معجم أسماء المدن والقرى اللبنانيـــة"، المقدمة xx ، المقالة على موقع التنظيم الآرامي الديمقراطي:

www.aramaic-dem.org/Dr.Andre\_Khale, 7. htm.

البيت وأخذ آخرون شأمة فسميت الأرض التي نزلوا بها شأماً لألها عن شأمة البيت أي شماله) (١٩٦٠)، وفي هذا السياق ذكر المسعودي: ( وقد ذكر جماعة من الشرعيين أن يبصر بن حام بن نوح لما انفصل عن أرض بابل بولده وكثير من أهل بيته غرب نحو مصر) (١٩٧٠)، وفي موضع آخر من مروجه ذكر: ( إنما سمي اليمن يمناً لان الناس حين تفرقت لغاقم ببابل تيامن بعضهم يمين الشمس وهو اليمن، وبعضهم تشاءم فوسم له هذا الاسم، وسنذكر تفرق هذه القبائل من أرض بابل) (١٩٨١)، وإلى هذا النحو ذكر الصحاري: ( قال الشرقي: نزل سام بن نوح الشام أول من نزلها فسميت الصحاري: ( قال الشرقي: نزل سام بن نوح الشام أول من نزلها فسميت قوم شمالاً فسميت اليمن، وأخذ قوم يمينا فسميت اليمن، وأخذ قوم شمالاً فسميت الشام، فجعل الله تعالى لبني سام النبوة والكتاب والملك والجهاد والأدمة والبياض، فللعرب من المجدل ما دون هذه الخمسة، قامة ونجد والحجاز والعروض واليمن، والحجاز مكة والمدينة وما والاهما،

۱۹۲. ابن شداد، الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام و الجزيرة، نشر الأســـتاذ يحــيى عمارة، دمشق: وزارة الثقافة سنة ۱۹۹۱م، ج۱، ص۲.

١٩٧. المسعودي (أبي الحسن على عبد الحسين بن على المسسعودي ٣٤٦هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيسع، بسيروت، لبنسان، سسنة ١٠١٠م، ط١، ج١، ص١٥٨.

١٩٨. المسعودي، المصدر السابق ، ج١، ص١٩٧.

والعرب تسمى اليمامة والبحرين العروض، لأنها كانت في ناحية العرب معتوضة)(١٩٩).

أما الزبيدي فقد ذكر في تاجه: (سميت بابل يعني به الفرقة فلما مات آدم ونبئ إدريس وكثر ولد قابيل وكثر منهم الفساد دعا إدريس ربّه أن ينقله إلى أرض ذات فمر مثل أرض بابل فرأى الانتقال إلى مصر فلما وردها وسكنها واستطابها اشتق لها اسماً من معنى بابل وهو الفرقة فسماها: بابليون، ومعناها: الفرقة الطيبة والله تعالى أعلم) (٢٠٠٠)، وفي ذلك أيضاً ذكر السيوطي: (قال صاحب مباهج الفكر: يقال إن سبب سكنى مصر الأرض التي عرفت به وقوع الصرح ببابل فإنه لما وقع، تفرق من كان حوله ممن تناسل من أولاد نوح) (٢٠٠١).

وفي هذا السياق ذكر القفطي: (إن إدريس ولد ببابل ونشأ وأنه أخذ في أول عمره بعلم شيث بن آدم وهو جد جد أبيه لإدريس بن يارد بن مهلائيل بن قينان بن آنوش قال الشهرستاني إن أغثاذيمون هو شيث ولما كبر إدريس آتاه الله النبوة فنهى المفسدين من بني آدم عن مخالفتهم شريعة

١٩٩. الصحاري العماني ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبــراهيم الــصحاري العــوتبي ت ٢١٥ هـ)، الأنساب، ج١، ص٢٩، ص٧٧.alwarraq.com ، ٢٩هـ

۲۰۰ الزَّبيدي (محمد بن محمد بن عبد الرزّاق الحسينيالملقّب بمرتضى)، تاج العروس من جواهر القاموس دار إحياء التراث العربي، بيروت، ج١، ص٢٨٦١.

١٠٠. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السسيوطي ت٩١١ هـ)، حسسن المحاضرة في أخبار مصر و القاهرة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية وعيسى البابي الحلبي وشركاه، مصر، سنة١٣٨٧هـ/١٩٦٧م، ط١، ج١، ص١٠.

آدم وشيث فأطاعه أقلهم وخالفهم جلهم تنوي الرحلة عنهم وأمر من أطاعه منهم بذلك الثقل عليهم الرحيل عن أوطاهم فقالوا له وأين نجد إذا رحلنا مثل (( بابل ))، وبابل بالسريانية (( النهر )) وكألهم عنوا بذلك ((دجلة والفرات)، فقال إذا هاجرنا لله رزقنا غيره فخرج وخرجوا وساروا إلى أن وافوا هذا الإقليم الذي سمى بابليون فرأوا النيل وراؤه وادياً خالياً من ساكن فوقف إدريس على النيل وسبح الله وقال لجماعته بابليون (٢٠٠٠)، وفي ذلك يقول جرجي زيدان: (أما مصر فقد نزح الساميون إليها من عهد قديم، ويؤخذ من الأكتشافات الأثرية الأخيرة ان العصر الحديدي بمصر يبدأ بدخول الساميين اليها، أي أن المصريين قبل دخول الساميين لم يكونوا يعرفون الآلات الحديدية، فأتاهم الساميون بالحدادة في أقدم ازمنة التأريخ المصري ولعلهم حملوا اليهم ذلك من وادي الفرات عن التمدن سومري الأصل اكتسبه الساميون بالمجاورة قبل فتح بابل وحملوه إلى مصر، ومما يستدلون به على قدم نزوح الساميين إلى مصر أن أقدم آلهة المصريين ((فتاح)) سامي الأصل)(٢٠٣)، وقد ذكر القلقشندي إن فراعنة مصر من

٣٠٢. القفطي ( جمال الدين أبي الحسن علي بن القاضي الأشرف يوسف القفطي ت ٣٤٦ هـ)، أخبار العلماء بأخيار الحكماء، المخطوط محفوظ في حيد آباد \_\_ الهند. عنى بتصحيح المخطوطة السيد محمد أمين الكتبي، بمطبعة الصحافة، القاهرة، مصر سنة ١٩٢٧م ، ج١، ص٧. ( المعلومات عن موقع المعرفة الآلكتروني).

٢٠٣. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال ( مطبعة الهلال ــ شـــارع نوبـــار)
 القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص٥٦.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة ) \_\_\_\_\_\_

العمالقة (٢٠٤) أي من قبيلة العمالقة، وسنبين لاحقاً ان قبيلة العمالقة من العراق.

\* \* \*

٢٠٤. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، ثماية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنان، بسيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ / ١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٥٥.

# الفصل الثالث الفربية العربية العربية

بينا سلفاً أن هناك قبائل بابلية نزحت عن بابل يعود قسم منها بنسبه إلى أرم بن سام، وقسم آخر يعود بنسبه إلى أرفخــشد بــن ســام، وان أرم وأرفخشد هم أخوين من ذرية سام بن نوح وكالآيت:

أولاً: المجموعة السكانية المهاجرة التي تعود بنسبها إلى آرام بن سام، وهي: عاد وغود وجديس وعمليق وطسم وجديس ووبار وفي ذلك يذكر المسعودي: ( أخبار العرب البائدة كعاد وعبيل ابني عوص بن أرم بن سام بن نوح، وغود وجديس ابني عابر ابن أرم بن سام، وعمليق وطسم ابني لاود بن أرم ابن سام ابن نوح، ووبار بن أميم بن لاود بن أرم بن سام بن نوح، وعبس بن ضخم بن عبد بن هرم بن عابر بن أرم بن سام وغيرهم، وتفرقهم عن أرض العراق بعد تبلبل الألسن)  $(0.00)^{(0.00)}$ ، بينما ذكر المغيري عن القبائل الآرامية النازحة وذكر ألها كانت سبعة قبائل هي: ( عاد وغود وعمليق وطسم وجديس وأميم وجاسم)

٢٠٦. ابن دريد (أبو بكر محمد بن الحسن الأزدي ت ٣٢١ هـ)، جمهرة اللغــة ، تحقيــق:
 رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان،سنة ١٩٨٧م، ج١، ص١٤١.

ثانياً: المجموعة السكانية المهاجرة عن بابل التي تعود بنسبها إلى أرفخشد بن سام بن نوح، وهم: القحطانيون ويتمثلون بيعرب بن قحطان وشقيقه جرهم (( وجرهم بن قحطان بن عابر بن شالخ بن أرفخشذ بن سام ))...) (۲۰۷).

وقد اتجهت المجاميع الآرامية السامية إلى الجنوب من مدينة بابل والفرات الأوسط لتصل إلى بعض أطراف الجزيرة واليمن وتتخذ من تلك المناطق مستقراً لها، وفي ذلك ذكر المؤرخون أن جميع هذه القبائل كانت في بابل عند تفرق الناس عنها ولهذا قال المقريزي: (إن العرب كانوا في بابل ثم تحولوا إلى اليمن) (٢٠٨)، وكان سبب تحولهم عن بابل كما أسلفنا هو حصول البلبلة فيها وقد ذكر المسعودي ((حادثة البلبلة)) فقال: (كان الناس بعد الطوفان مجتمعين بمكان واحد بأرض بابل ولغتهم السريانية ثم تفرقوا فسلك قحطان وعاد وثمود وعملاق، وطسم وجديس طريقا، وألهمهم الله تعالى هذا اللسان العربي فساقتهم الأقدار إلى اليمن فسارت عاد إلى الأحقاف، ونزل ثمود ناحية الحجر، ونزل جديس اليمامة، ثم شخص طسم فترل اليمامة مع جديس، ثم شخص عملاق فترل أرض الحرم، وسار ضخم أرم فترل الطائف، وسار جرهم فترل مكة، فهؤلاء ولدهم ونسلهم يسمون

٢٠٨. المقريزي (تقي الدين أبي العباس أحمد بن علمسي المقريسزي ت٨٤٥ هـ)، المسواعظ
 والاعتبار بذكر الخطط والآثار، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ج١، ص٣٣٠.

العرب العاربة) (۲۰۹۰)، ولهذا حكي الأستاذ أبو منصور قولاً: (إن التوقيف وقع في الابتداء على لغة واحدة، وما سواها من اللغات وقع التوقيف عليها بعد الطوفان من الله تعالى في أولاد نوح حين تفرقوا في أقطار الأرض، قال: وقد روي عن ابن عباس: أول من تكلم بالعربية المحضة إسماعيل، وأراد به عربية قريش التي نزل بها القرآن، وأما عربية قحطان وحمير فكانت قبل إسماعيل (التكليم)...) (۲۱۱).

وذكر الهمداين العرب ونزوحهم عن بابل في وصفة لجزيرة العرب فقال: (ويروى مطيقة من الطوق وهو ما دار بالعنق من هجار فضة وغيره ((وهي جزيرة العرب)) التي صارت في قسم من أنطق الله تبارك وتعالى باللسان العربي حين تبلبلت الألسن ببابل في زمان نمرود)(٢١٢).

٢٠٩. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسعودي ت٣٤٦ هـ)، أخبار الزمان، دار الأندلس، بيروت، لبنان، سنة ١٣٨٦هـ/١٩٦٦م، ج١، ص١٠٤ .

٢١٠. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين)، المزهر في علوم اللغة العربية،
 تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل وعلي البجاوي، دار النشر مكتبة دار التراث، ج١، ص٨.

۲۱۱. الزئيدي (محمد بن محمد بن عبد الرزّاق الحسيني الملقّب بمرتضى)، تاج العروس من
 جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بيروت، سنة١٩٨٤م، ج١، ص٧.

٢١٢. الهمداني ( الحسن بن أحمد بن يعقوب الهمداني )، صفة جزيرة العرب، تحقيق: محمد
 بن علي الأكوع الحوالي، مكتبة الإرشاد، صنعاء، اليمن، سنة ١٤١٠ه / ١٩٩٠م، ج١،
 ص٥٢٠.

وفي خروج القبائل العربية عن بابل ذكر المؤرخون:( وقد كان في ملك النمرود بن كوش بن حام بن نوح هيجان الريح التي نسفت صرح النمرود ببابل من أرض العراق، فبات الناس ولساهم سريابي، وأصبحوا وقد تفرقت لغاهم على اثنين وسبعين لساناً، فسمى الموضع من ذلك الوقت بابل، فصار من ذلك في ولد سام بن نوح تسعة عشر لساناً وفي ولد حام بن توح ستة عشر لساناً وفي ولد يافث بن نوح سبعة وثلاثون لساناً فسار يعرب وجرهم وعاد وعبيل وجديس وثمود وعملاق وطسم ووبار وعبد ضخم، وقال يعرب بن قحطان بن عابر بن شالخ بن إرفخشذ بن سام بن نوح بمن تبعه من ولده وغيرهم وهو يقول:

حثوتَ والأمةُ في تبلبل

أنا ابن قحطانَ الهمام الأفضلُ الأيمنَ المعربُ في المهل يا قومُ سيروا في الرعيل الأول أنا الْبدِيئُ باللسانِ المسهل الأبينَ المنطقُ غيرُ المشكل يا قومُ سيروا في الرعيل الأول نحو يمين الشمس في تمهل

وأضاف الصحاري حول خروج يعرب من العراق فقال: وولد أرفخشذ بن سام، ويقال أرفخشذ بن سام، ولد رجلاً وهو شالخ، فولد شالخ فالغ، ويقال فالخ، واسمه بالعربية قاسم، وانما سمى بذلك لان الأرض قسمت في أيامه، ويقال ان الألسن تبلبلت في أيامه، ويقال تبلبلت الألسن في أيام يعرب بن قحطان، فانطقه الله بالعربية حين تبلبلت الألسنة ببابل، فخرج في ولده ومن اتبعه من بلاد العراق إلى أرض اليمن )(٢١٣).

ويبدو أن مسألة أول من نطق بالعربية يعرب بن قحطان كانت شائعة بين العرب، ولهذا نرى حسان بن ثابت وهو من الأنصار ((الأوس والخزرج قبيلتان من العرب العاربة)) يهجو قريش في قصيدة نفهم منها ان يعرب بن قحطان كان أول من نطق العربية وإن ذلك كان شائعاً بين العرب إذ يقو ل:

أبينا ، فصرتمُ معربين ذوي نفر تعلمتمُ من منطق الشيخ يعربَ وكنتمْ قديماً ما بكم غيرُ عجمةٍ تقولون مانونخ ودونخ وكنتم منازلکُم کوثی<sup>(۲۱۵)</sup> ومنها درجتمً إلينا كأفراخ درجْنَ من الوكر

كلامُ، وكنتم كالبهائم في القفر<sup>(٢١٤)</sup> إذا ما التقينا كالرصاص على الجمر

٣١٣. الصحاري العماني ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبــراهيم الــصحاري العــوتبي ت ۱۱ ه)، الأنساب، ج١، ص٤٩ ، WWW.alwarraq.com

٢١٤. د. جواد على، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ساعدت جامعة بغداد علمي نشره، سنة ١٩٩٣، ط٢، ج١،ص١٥، نقلاً عن كتاب الأكليل، تحقيق: محمد بسن علسى الأكوع الحوالي، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، مصر، سنة٣٩٦٣م، ج١، ص١١٦. ٧١٥. كوثي: بالضم ثم السكون والثاءُ مثلثة وألف مقصورة تكتب بالياء الأنها رابعة الاسم. قال نصر: كُوث الزرع تكويثاً إذا صار أربع ورقات وخمس ورقات، وهو الكوث، وكوثي في ثلاثة مواضع: بسواد العراق في أرض بابل. للتفاصيل أنظر: يـــاقوت الحمـــوي، (شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، سنة ١٣٩٩هـ /٩٧٩ ١م، ج٤، ص٢.

فنحنُ وأنتمُ كالذي قالَ لم أزلْ أعلَمه رمياً ليمنعَ لي ظهري (٢١٦) فلما نشا واشتدَ ساعدهُ رمى فلمْ يُخطِ ظهري إذ رمى لا ولانحري — وكان من النازحين عن بابل عاد بن عوص بن أرم بن سام بن نوح بولده ومن تبعه و يقول:

إين أنا عادُ الطويلُ البالدي وسامُ جدي ابنُ نوحِ الهادى فقدْ رأيتمُ يعربَ الزيادي وسَوْقَه الطارفَ والتلادِ

\_ وكذلك كان من النازحين عن بابل أرم ذات العماد: وتفرق هؤلاء في الأرض، فانتشر منهم ناس كثير: منهم جيرون بن سعدي بن عاد حَل بدمشق فمصر مصرها، وجمع عدد الرخام والمرمر إليها؛ وشيد بنيالها، وسماها أرم ذات العماد، وقد روى عن كعب الأحبار في أرم ذات العماد غير هذا، وهذا الموضع بدمشق في هذا الوقت (( وهو سنة اثنتين وثلاثين وثلاثين وثلاثين وثلاثين وثلاثين وثلاثين وثلاثين وثلاثين عير هذا، سوق من أسواقها عند باب المسجد الجامع، يعرف بجيرون، وجيرون: هو بنيان عظيم، كان قصر هذا الملك، عليه أبواب من نحاس عجيبة: بعضها على ما كانت عليه، والبعض من مسجد الجامع، وقد ذكرنا فيها من خبر نبي الله هود.

\_ وأيضاً نزح ثمود بن عابر بن أرم بن سام بن نوح بولده ومن تبعه وهو يقول:

أنا الفتى الذي دعا ثمودا يا قومُ سيروا ودَعُوا الترديدا لعلنا أنْ ندركَ الوفودا فنلحقَ البادي لنا العديدا

٢١٦. دعبل الخزاعي، وصايا الملوك،ج١، ص٢، كتاب نادر منسوب إلى دعبل الخزاعي.

إنا أبينا اليعرب الحميدا وعادَ ما عادَ الفتي الجليدا

کما سار جدیس بن عابر بن أرم بن سام بن نوح بولده، ومن تبعه وهو
 یقول:

أنا جديسُ والمسيرُ المسلكا فَدَثْكَ نفسي يا غُودُ المهلكا دعوتني فقد قصدَت نحوكا إذ سارت العيسَ وأبدت شخصكا \_ وأيضاً نزح عملاق بن لاوذ بن أرم بن سام بن نوح بولده ومن تبعه: وهو يقول:

لما رأيتُ الناسَ ذا تبلبلِ وسارَ منا ذو اللّسانِ الأولى وحدثتنا في اللحاق الأولى فسرتُ حثاً بالسوام المهمل

فترل هؤلاء أكناف الحرم والتهائم، ومنهم من سار إلى بلاد مصر والمغرب، وقيل: إن هؤلاء بعض فراعنة مصر، وقد ذكرنا قول من الحق العماليق وغيرهم ممن ذكرنا بعيص بن إسحاق بن إبراهيم الخليل، وزعم الهم من ولد العيص )(۲۱۷)

وإلى نحو ذلك قال ياقوت الحموي: ( ذكر بعض أهل السير أنه لما تبلبلت الألسن ببابل وتفرقت العرب إلى مواطنها سار طسم ابن أرم في ولده وولد ولده يقفو آثار إخوته وقد احتواها على بلداهم فتزل دوهم بالحجاز فسموها حجازاً لأنها حجزهم عن المسير في آثار القوم لطيبها في

٣٤٦. للتفصيل أنظر المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسعودي ت٣٤٦
 ه)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،
 سنة ١٠١٠م، ط١، ج١، ص٢٢٦ وما بعدها .

ذلك الزمان وكثرة خيرها، وأحسن من هذه الأقوال جميعها وأبلغ وأتقن قول أبي المنذر هشام بن أبي النضر الكلبي قال في كتاب " افتراق العرب " وقد حدد جزيرة العرب ثم قال فصارت بلاد العرب من هذه الجزيرة التي نزلوها وتوالدها فيها على شمسة أقسام عند العرب في أشعارهم وأخبارهم هامة والحجاز ونجد والعروض واليمن )(٢١٨).



٢١٨. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمدوي الروميي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، سنة ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م ج٢، ص٥٥.

## منازل ومصير القبائل البابلية المهاجرة في شبه الجزيرة العربية

استقرت القبائل النازحة عن بابل وهم كما أسلفنا: (عدد وثمود وجديس وعمليق وطسم وجديس ووبار)، فضلاً عن يعرب وشقيقه جرهم أبني قحطان في اليمن وغيرها من مناطق الجزيرة العربية.

وهناك خلاف بين العلماء حول أي شعب له الأسبقية في استيطان الجزيرة العربية فقد أعطى جرجي زيدان السبق للعمالقة في ذلك إذ يقول: ( لما خرج عمالقة العراق من بين النهرين ((وعمالقة مسصر من وادي النيل)) تفرقوا في جزيرة العرب قبائل وأفخاذاً وانشأوا دولاً في اليمن والحجاز وسائر جزيرة العرب ومنها القبائل البائدة وهم النين يعرفون بالعرب) (٢٢٠).

بينما يعتقد أغلب العرب على أن قوم عاد أقدم الأقوام العربية التي سكنت الجزيرة العربية ويعدونها أقدم من العمالقة لكن من دون دليل، وفي

٣١٩. القفطي (جمال الدين أبي الحسن علي بن القاضي الأشرف يوسف القفطي تعديم المناه المناه بأخيار الحكماء، المخطوط محفوظ في حيد آباد \_ الهند، عنى بتصحيح المخطوطة السيد محمد أمين الكتبي، بمطبعة الصحافة، القاهرة، مصر، سنة ١٩٢٢م، (المعلومات عن موقع المعرفة الآلكتروني).

۲۲۰. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شـــارع نوبـــار)،
 القاهرة، مصر، ط۲، ج۱، ص۰۲.

ذلك يقول جرجي زيدان: (وعثر النقابون في آثار بلاد العرب على نتف من بقايا كثير من الدول القديمة وعرفوا كثيراً من أحوالهم الاعاداً فألهم لم يروا لها ذكراً، على أن العرب تعودوا إذا رأوا أطلالاً قديمة عليها نقوش لا يعرفون صاحبها أن يسموها ((عادية))...) (۲۲۱)، بينما ذكر زيدان في موضع آخر: (والعرب يضربون المثل بقدم عاد ويريدون ألها أقدم من العمالقة ولا سبيل إلى تحقيق ذلك) (۲۲۲).

أما د. جواد علي فيذكر قدم القبائل العربية فيقول: ( وجود تضارب في طريقة ترتيب الإخباريين لقدم الشعوب العربية والهم أي الإخباريين يقدمون عاد على غود وغيرهم) (٢٢٣)، وإن سبب هذا الترتيب أو هذه النظرية عند الإخباريين العرب هي ورود ذكر عاد أولاً في القران الكريم قبل غيرها ... وحجتهم في ذلك قوله تعالى: (فَان أَعْرَضُوا فَقُلْ أنذَر تُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ) (٢٢٤، ونحن نرد على هذه النظرية ونقول (رونحن لا نقصد الرد على د. جواد على فهو أستاذنا وعالمنا وإنما نقصد (رونحن لا نقصد الرد على د. جواد على فهو أستاذنا وعالمنا وإنما نقصد الرد على الإخباريين) إن ورود عاد قبل غود في القران الكريم لا يعني قدم شعب عاد على شعب غود إذ أننا نجد في موضع آخر من القران الكريم تقديم لثمود على عاد كما جاء بقوله تعالى: (كَذَّبت ثَمُودُ وَعَادٌ تقديم لثمود على عاد كما جاء بقوله تعالى: (كَذَّبت ثَمُودُ وَعَادٌ

۲۲۱. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص٣٣.

۲۲۲. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص٣٢.

٢٢٣. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ساعدت جامعة بغداد على
 نشره، سنة ١٩٩٣، ط٢، ج١، ص٢٩٩٠.

۲۲۶. سورة فصلت ، الآية ۱۳.

بِالْقَارِعَةِ) (٢٢٥)، وعليه فإن هذه النظرية غير موضوعية وإن سبب التقديم الذي حصل في القران كما نعتقد والله أعلم هو وقوع الهلاك في عاد أولاً ومن بعده كان الهلاك في تمود ... إذاً المسألة أي مسألة تقديم عاد على تمود هي خاصة بوقوع الهلاك ولا تخص القدم في وجود الشعب، وان عاد وتمود قد تشكلا معا لألهم خرجوا من بابل معاً واستقروا في الجزيرة كما أسلفنا في الصفحات السابقة .

لكن المجتمعات الجديدة في الجزيرة العربية ومنها اليمن واجهت عدم الاستقرار وهذا ما أثر على وجودها ومنازلها ولهذا أبيدت وانقرضت إلا قليل منها كما كان عدم الاستقرار سبب في ترك البعض منها لمنازلها وعودته مجدداً إلى بلاد الرافدين كما سنوضحه لاحقاً، ونوضح هنا الأماكن التي قصدها القبائل النازحة ومصيرها ويجدر بنا أن نشير إلى أن تسلسل القبائل هنا لا يعني تقدمها على بعضها وإنما جعلنا القحطانيين أولاً لأهم القبائل هنا لا يعني تقدمها على بعضها وإنما جعلنا القحطانيين أولاً لأهم يتميزون عن بعضهم ببقائهم في حين باد الباقون ومن بقي منهم أصبح ضمن القحطانيين وكما يلي:

أولاً: القحطانيون أو بنو قحطان أو أبناء يعرب بن قحطان وبنو جرهم شقيق يعرب بن قحطان: ( بنو يقطن: وهم بنو قحطان أبو القحطانية عرب اليمن، ويقطن اسمه بالسريانية وهو في التوراة كذلك فعربته العرب

٢٢٥. سورة الحاقة ، الآية ٤ .

قحطان (۲۲۲)، بعد أن هلكت بقايا العاربة باليمن من عاد وغيرهم من القبائل التي استوطنت اليمن والجزيرة العربية (خلفهم بنو قحطان من عابر، فعرفوا بعرب اليمن إلى الآن (٢٢٧)، وإلى ذلك يذهب جرجى زيدان فيقول: (ويزعم مؤرخو العرب أن بني قحطان لما نزلوا اليمن كان فيها بقية من العرب العاربة والدولة فيهم والقحطانيون يومئذ بعيدون عن رتبة الملك والترفه الذي كان لأولنك فأصبحوا بمنجاة من الهرم الذي يسوق إليه الترف والنضارة فتشعبت في أرض الفضاء فصائلهم وتعددت أفخاذهم وعشائرهم حتى زاحموا من كان هناك من العمالقة فأبادوهم وأنشأوا الدولة القحطانية على أنقاضهم، وذكروا أن أول ملوك هذه الدولة يعرب بن قحطان غلب على قوم عاد في اليمن والعمالقة في الحجاز وولى أخوته على جميع أعمالهم فولى جرهماً على الحجاز، وعاد بن قحطان على الشحر، وحضرموت بن قحطان على جبال الشحر، وعمان بن قحطان على عُمان)(۲۲۸).

٢٢٦. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهايـــة الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنـــان، بـــيروت لبنـــان، سنة ١٤٠٠ هـ /١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص١٤٤.

٢٢٧. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، قلاند الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتب الحديثة، سنة ١٩٩٣م، ط١، ج١، ص٥.

۲۲۸. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شـــارع نوبـــار) القاهرة، مصر، ط۲، ج۱، ص٤٤.

وفي ذلك يذكر القلقشندي:

الشعب الأول: جرهم بضم الجيم وسكون الراء وضم الهاء وهم بنو جرهم بن قحطان، وهم غير جرهم الأولى ((التي كانت من)) جملة العرب البائدة.

وكانت منازلهم أولاً اليمن، ثم انتقلوا إلى الحجاز فترلوه، فأقاموا به حتى كان من نزول إسماعيل (الطّولاً) مع أبيه مكة ما كان، فترلوا عليه بمكة، واستوطنوها....

الشعب الثاني: يعرب وهم بنو يعرب بن قحطان ، ويقال أن العرب إنما سميت عرباً به، وهو أصل عرب اليمن الذين أقاموا به ومنه تناسلوا فولد له يشجب، وولد يشجب سبأ، ومنه تفرعت جميع قبائلهم (٢٢٩).

ثانياً: عاد .

عاد اسم لشخص ومنه انصرف إلى قوم ويذكر القلقشندي: (ويقال لهم عاد وبه ورد في القرآن الكريم قبيلة من العرب العاربة والبائدة، ويقال لعاد هؤلاء عاد الأولى، وإليه وقعت الإشارة بقوله: "وأنه أهلك عادا الأولى" وكانت منازلهم بالأحقاف بين اليمن وعُمان من البحرين إلى حضرموت

والشحر)  $(^{\Upsilon\Upsilon\Upsilon'})$ , إلا إننا نرى جرجي زيدان يقول: (والصحيح في اعتقادنا أن  $((^{\dagger}(\alpha)))$  اسم القبيلة فقالوا عاد أرم كما قالوا ثمود أرم)  $(^{\Upsilon\Upsilon\Upsilon'})$ , ونقول في ذلك أن أرم او الآراميين هو اسم أعم وكناية عن شعب يجمع الكثير من القبائل ذات المسميات الخاصة وقد كان العاديون والثموديون من مكونات الآراميين.

وقد ذهب الإخباريون إلى أن عاد الأولى هم الذين هلكوا بالريح الصرصرة وأن هناك عاد أخرى ينتسبون إلى عاد الأولى كانوا قد نجوا من الهلاك نتيجة سفرهم وقد ذكرهم د. جواد علي عن الإخباريين: (وأما عاد الأخيرة فهم ((بنو تميم)) ويتزلون برمال عالج ((إلى أن يذكر نقلاً عن الطبري)) وأن عاداً الأخيرة هم رهط قيل بن عتر، ولقيم بن هزال ابن هزيل بن عتل بن صد بن عاد الأكبر، ومرشد بن سعد بن عفير، وعمرو بن لقيم بن هزال، وعاكر بن لقيم، وكانوا في أيام ((بكر بن معاوية)) ماحب ((الجرادتين)) وهما قينتان له تغنيان، وقد هلكوا جميعاً إلا ((بني اللوذية)) وهم ((بنو لقيم بن هزال ابن هزيل بن هزيلة ابنة بكر)) وكانوا سكاناً بمكة مع أخولهم ((آل بكر ابن معاوية)) ولم يكونوا مع عاد بأرضهم سكاناً بمكة مع أخولهم ((آل بكر ابن معاوية)) ولم يكونوا مع عاد بأرضهم

٠٣٠. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، لهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنان، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص ١١٠.

٢٣١. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شـــارع نوبـــار) القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص٦٢.

فهم عاد الأخيرة، ومن كان من نسلهم بقوا من عاد) (٢٣٢)، بينما ذكر آخرون ألهم أي عاد الأخرى كانوا بمعية لقمان في (مكة يستسقون لقومهم فكان هلاك عاد حال إقامة هؤلاء بمكة) (٢٣٣)، ولقمان هذا هو غير لقمان الذي ورد في القران الكريم، ونحن لا نذهب إلى ما ذهب إليه الإخباريون ونقول في أمر هؤلاء ألهم كانوا من الناجين لألهم من المؤمنين بالنبي هود (الطيخ) إذ كان لكل نبي مؤمنون بدعوته وكما جاء بقوله تعالى عن النبي هود (الطيخ) وهو المرسل إلى قوم عاد: ( فَانَجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ برَحْمَةٍ مِنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَمَا كَانوا مُؤْمِنِينَ) (٢٣٠، وقد كان من المؤمنين بالنبي هود (الطيخ) رجل يدعى مرثد بن سعد بن عفير فقيل فيه المؤمنين بالنبي هود (الطيخ) رجل يدعى مرثد بن سعد بن عفير فقيل فيه شعاً:

فقد أمست نساؤُهم أيَامَا ولا تخشى لِعَادِيةٍ سِهاما فمارُكم وليلكُم نياما ولا لقي التحيَّةَ والسَّلاما وقد كلنت نساؤهم بخير وإن الوحش تأتيهم جهاراً وأنتم هاهنا فيما اشتَهَيْتُم فقبحْ وفد كم من وفد قوم

٢٣٢. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٢٠٢ .

٣٣٣. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنساني، بسيروت، لبنسان، سنة ١٤٠٠ هـ /١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص١١٠.

٢٣٤. سورة الأعراف ، الآية ٧٢ .

وقد ذكر الصحاري أن عاداً تتكون من اثنتي عشرة قبيلة ذكر منهم: (ضد، ورفد، ورمل، وزمر، وصمد، والخلود، فمن بني الخلود هود النبي (الطّعَلَمْ)، والعتود)(۲۳۰).

ثالثاً: ثمود.

قبيلة من العاربة البائدة، وغود اسم لقبيلة وليس لشخص ولهذا ورد في قوله تعالى: (كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِالنَّنُرُ) (٢٣٦) لأنه سبحانه عنى القبيلة والجماعة، وقد جعل الله تعالى من غود خلفاء لعاد كما جاء بقوله: (وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجَبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللهِ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ وَتَنْحِتُونَ الْجَبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللهِ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٢٣٧)، وقد عثر على نقش كتب باليونانية يذكر أن غود شعب (٢٣٨).

يقول الروسان: (نستخلص أن هناك قوماً عرفوا في حقبة من حقبات التأريخ في الجزء الشمالي من الجزيرة العربية عاشت مع أقوام مختلفة، خلفت قوم عاد ونوح وجاءت من بعدها أقوام كثيرة، فثمود قوم وحزب من الأحزاب كما جاء في القرآن الكريم والقوم حسب التقويم العام

۲۳۵. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبــراهيم الــصحاري العــوتبي
 ۵۱۱ هـ)، الأنساب، ج ا ص ۲۹ و ۳۱ مسلم بن إبــراهيم الــصحاري العــوتبي

٢٣٦. سورة القمر ، الآية ٢٣ .

٢٣٧. سورة الأعراف ، الآية ٧٤ .

H.St.J.B. Philby, "The Land of Midian," The Middle East Journal. 9.1955, 127-128. . YYA

للأنساب مجموعة من القبائل تكون شعباً سواء كانت هذه القبائل متحدة أو غير متحدة لكنها منحدرة من جد أكبر هو ثمود كما ذكرت المصادر الإسلامية، إن جميع المصادر أكدت وجود ثمود في الحجر ووادي القرى وهو تحديد ذُكر في المصادر الآشورية وفي القرآن الكريم، وجاء على لسان الرسول الأكرم إلى جانب آثارهم الباقية وهي الكتابات التي عثر عليها في هذه المناطق) (٢٣٩).

ويبدو أن غود كانت موجودة في أيام الآشوريين والسبئيين وألهم كانوا يكونون مملكة سبأ أو ألهم كانوا أحدى القبائل المكونة لمملكة سبأ، وفي ذلك أي أمر وجودهم في زمن الآشوريين ذكر د. جواد علي: (وجد اسم غود في النصوص الآشورية وبالتحديد في أحد النصوص التي حررها ((سرجون الثاني)) مع أسماء شعوب أخرى، وقد دعوا ((Tamudi)) أو ((سرجون الثاني)) وذلك بمناسبة معركة جرت بين الآشوريين وبين هذه الشعوب وقد انتصر فيها الآشوريون).

أما ما يخص وجودهم في زمن مملكة سبأ فقد أورد محمد عبد القادر بافقيه إشارة نستدل منها على أن تمود كانت موجودة أيام مملكة سبأ وهذه الإشارة هي يذكر بافقيه: ( ويستدل من كتابات آشورية أن بعض الحكام

٢٣٩ . محمود محمد الروسان (قسم الآثار/ كلية الآداب ـــ جامعة الملك سعود)، مطابع جامعة الملك سعود)، مطابع جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، سنة ١٤١٢هـ، ص١٦.

٢٤٠. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م،
 ط٢، ج١، ص٤٣٣ .

السبنيين كانوا على صلة بملوك آشور خلال هذه المرحلة التي سميت بمرحلة المكربيين، فمن عهد سرجون الثاني ((0.00) ق.م)) نجد ذكر ((0.00) ألسبني إلى جانب الملكة سمي ملك العرب على إلهما قدما لسرجون إتاوة من الذهب والأحجار الكريمة والأعشاب والجمال، ويرجح أن المقصود هو يثع أمر المكرب السبئي، ومن عهد سنحريب ((0.00) ق.م)) تأتي الكتابة التي تتحدث عن هدية أمر بإرسالها كريب إيلو الملك السبئي إليه، وذهب بعض الدارسين إلى أنه المكرب كرب إل وتر الأول) $((0.00)^{(0.00)})$ ، إذن نفهم من كل ما تقدم أن للثموديين تعاملاً مع الآشوريين، وأيضا للسبئيين كان تعامل من نوع ما مع الآشوريين وهذا يعني أن ثمود كانت موجودة أيام السبئيين والآشوريين .

ويتضح من كل ذلك أن لثمود صلات ببقية الشعوب القاطنة في أرجاء الشرق القديم أي ألها لم تكن منقطعة بل كان لها موقف ومشاركة من الأحداث الجارية آنذاك لذلك دخلت تمود في تحالف وتعاون مع بقية شعوب المنطقة .

وكانت ثمود تسكن الحجر إذ يذكر الروسان عن سترابو: (أن الذين كانوا يسكنون شمال الجزيرة أنباط وسبئيون، ومعينيون وقتبانيون في جنوب الجزيرة وفي الحجاز آشور التي بسطت نفوذها على البدو وقال عنهم

٢٤١. محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسة العربية للدراسات والنــشر،
 لبنان ، بيروت، سنة ١٩٨٥م، ص٥٥ ــ٥٥ .

السكنتي ((Scenitae)) وهم الشموديين) (۲۴۳)، وفي ذلك قال الجوهري: (كانت منازلهم بالحجر ووادي القرى بين الحجاز والشام، وكانوا ينحتون بيوهم في الجبال مراعاة لطول أعمارهم، إذ كانت أعمارهم تطول فيرعون بقايا ما عاشوا وهي باقية إلى زماننا، وقد بعث الله لهم أخاهم صالحاً رسولاً، وهو صالح بن عبيد بن اسف بن ماسخ بن عبيد بن كاثر ابن ثمود، فلم يؤمنوا فأهلكهم الله بصيحة من السماء كما أورد ذلك القرآن الكريم) (۲۴۳) بقوله تعالى: (وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَحَدَتُهُمْ صَاعِقَةُ الْعَدَابِ الْهُونِ بِمَا كَانوا يَكْسِبُونَ) (۲۴۳)، وإلى ذلك ذهب المسعودي فقال: وقد كانت منازل ثمود في منطقة تدعى الحجر بين الشام المسعودي فقال: وقد كانت منازل ثمود في منطقة تدعى الحجر بين الشام والحجاز إلى ساحل البحر الحبشي، وديارهم بفج الناقة، وبيوهم إلى وقتنا هذا أبنية منحوتة في الجبال، ورسمهم باقية وآثارهم بادية، وذلك في طريق الحاج لمن ورد من الشام بالقرب من وادي القرى، وبيوهم منحوتة في

٢٤٢. محمود محمد الروسان (قسم الآثار/كلية الآداب ــ جامعة الملك ســعود)، مطــابع جامعة الملك سـعود)، مطــابع جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، سنة ١٤١٢هـ، ص٦.

٢٤٣. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ ه)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنان، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ ه / ١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٧٠.

٢٤٤. سورة فصلت، الآية ١٧.

الصخر بأبواب صغار ومساكنهم على قدر مساكن أهل عصرنا) (٢٤٥)، إن هذا الوصف عن ثمود ومنازلها كان معروفاً عند العرب ولهذا جاء قولة تعالى: ( وَعَادًا وَثَمُودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنهمْ) (٢٤٦).

٢٤٥. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ٣٤٦ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيع، بسيروت، لبنسان، سسنة ١٨٤٨م، ط١، ج١، ص١٨٤٨.

٢٤٦. سورة العنكبوت ، الآية ٣٨ .

٧٤٧. سورة النحم، الآية ٥١.

بقية ثمود، والله ما بقى مع صالح الا المؤمنون)(٢٤٩) وفي رواية أخرى عن الحجاج في ذات السياق قيل: (وقال الحجاج في خطبه بالكوفة: بلغني أنكم تقولون أن ثقيفاً من بقية تمود، ويلكم...! وهل نجا من تمود إلا خيارهم ومن آمن بصالح فبقى معه عليه السلام...! ثم قال: قال الله: "و ثمود فما أبقى" فبلغ ذلك الحسن البصري: فتضاحك ثم قال: حكم لكع لنفسه، أنما قال عز وجل: "فما أبقى" أي لم يبقهن بل أهلكهم، فرفع ذلك إلى الحجاج فطلبه، فتوارى عنه حتى هلك الحجاج)(٢٥٠)، لكن يبدو أن هذا الأمر أي أن ثقيفاً بقية ثمود كان شائعاً بين الناس ولهذا ( لما عزل عبد الرحمن بن الضحاك الفهري واستعمل النصري، وقد كان قبل ذلك ولى الطائف، فطرح له كتاب على المنبر فيه: "جمل بني جذيمة في البحر، يدي في ذنبه، وذنبه في يدى"، فقام على المنبر فقال: يا أهل الطائف، يا قصار الخدود، يا لئام الجدود، يا بقية ثمود...)(٢٥١)، وهناك من الإخباريين ذهب إلى أن أبا رغال كان من تمود وفي ذلك نقل عن رسول الله (الله): ( لما انصرف من الطائف مرّ بقبر أبي رغال فقال: هذا قبر أبي رغال، وهو أبو

٢٤٩. البلاذري (أحمد بن يحيى بن جابر)،انساب الأشراف، حققه وعلق عليه: محمد باقر المحمودي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، سسنة ١٩٧٤م، ط١، ج١، ص٢٦٥.

٢٥٠. الأصبهاني (أبو فرج الأصباني)، الأغاني، ج١، ص٤٤٥.

۲۵۱. الزبير بن بكار (الزبير بن بكار بن عبد الله القرشي الأسدي المكي ت ۲۵٦ هـ)، ههرة نسب قريش وأخبارها، تحقيق: محمود محمد شاكر، مطبعة المدني، صور، لبنان، سينة ١٣٨١ هـ ،ج١، ص٦٥.

ثقيف كان إذا هلك قوم صالح في الحرم فمنعه الله، فلما خرج من الحرم رماه بقارعة) (٢٥٢)، إذاً كان الشائع عن أهل الطائف وهم من ثقيف ألهم بقية غود، ومن شهرة غود عند العرب قيل فيهم الكثير من الشعر وقد حمل ديوان المفضليات، من الشعر ما قال جرير بن خرقاء الصجلي إذ يقول:

ويوم الحنو قد علمت معد حصدناكم كما حصدت ثمود (٢٥٣) كما قال سلمة بن الحرث وهو من المعاصرين لعمرو بن كلثوم قال: حتى تزور السباع ملحمة كأنها من ثمود أو أرما (٢٥٤)

ونقل د. جواد علي: (عن نصوص الملك ((سرجون الثاني)) أنه حارب الشموديين وانتصر عليهم وأنه أجلاهم إلى السامرة) (٢٥٥) أي إلى فلسطين، وهذه المسألة فيها نظر لأنه يعني ذلك أن هؤلاء الثموديين الذين سكنوا فلسطين هم بقية ثمود وهذا بخلاف ما ورد في القرآن الكريم إذاً المسألة المنطقية أن الذي أجلاهم ((سرجون الثاني)) من قبائل العرب الأخرى ولكن ليس من ثمود، أما لماذا سموا بالثموديين فإننا نعتقد أن شهرة ثمود التي طبقت الآفاق آنذاك كانت هي الطاغية على بقية المسميات ولهذا عد

٢٥٢. المقريزي (تقي الدين أبي العباس أحمد بن علمي المقريسـزي ت٥٤٥ هـ)، المــواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، مكتبة الثقافة الدينية ، القاهرة ، مصر، ج١، ص٠٥. ٢٥٣. الضبي (محمد أبو العباس الضبي)، ديوان المفضليات، الآباء اليسوعيون، بسيروت، لبنان، سنة ١٩٧٠م، ص٤٣٩.

٢٥٤. الضبي، المصدر السابق، ص ص ،٢٨١ و ٢٦٩.

٢٥٥. د . جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م،
 ط١، ج١، ص٣٦٦٠.

الآشوريون ان كل سكان الجزيرة هم من ثمود، وحقاً ما ذهبنا إليه في رؤيتنا هذه إذ وجدنا د. جواد علي يذكر في موضع آخر من كتابه نص يتضمن قيام ((سرجون الثاني)) بتأديب مجموعة من القبائل العربية وكانت ثمود من بينهم وهذا يعني أن ثمود لم تكن الوحيدة التي نقل منها جماعة إلى بلاد الشام، ومضمون ما ذكره د. جواد علي الآتي: (ويحدثنا ((سرجون الثاني  $VV_{-0} = VV$  ق.م)) إنه في السنة السابعة من حكمه سنة (( $VV_{-0} = VV)$  ق.م)) أدب (( $VV_{-0} = VV)$  ق.م)) و((اباديدي)) أو ((عباديدي)) و ((مرسماني)) ((Massimani)) و ((خيابة)) ((Hagapa)) و هزمهم و نقل من وقع في يديه منهم إلى ((السامرة )) (( Samaria )) ...)

وما يؤكد ما ذهبنا إليه من أن الاشوريين لم ينقلوا الثموديين فقط وإنما كان معهم بقايا من قبائل عربية عدة هذا ما نقله الأستاذ جرجي زيدان عن ((جلازر)) حول ما ورد في نص آشوري حرره الملك سرجون الثاني ((۲۲۷هـ٥٠٧ق.م)) فقد ورد فيه: ( إن قبائل ثمود وعباديد مرسماني وخيابا من قبائل العرب سكان البادية الذين لم يصل خبرهم إلى حكيم ولا عالم ولم يدفعوا الجزية لأحد قبلي كل هذه الأمم غلبتها باسم آشور إلهي ونقلت بقاياها إلى سامريا)(۲۰۷).

٢٥٦. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٥٨٥.

۲۵۷. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شـــارع نوبـــار) دار الهلال مصر، ط۲، ج۱، ص۹۸، نقلاً عن: ۲۱۷ - ۲۱۲ - Claser ، ۱۱۲ - ۳۱۷

إذاً ما نقله الملك الآشوري (( سرجون الثاني )) من العرب إلى ((السامرة)) من قبائل عدة وليس من ثمود وحدها، وقد يكون بضمنهم بعض الشموديين، ولكن ليس كل الثموديين والله أعلم .

رابعاً : عمليق .

قبيلة عمليق أو العمالقة واحدة من القبائل التي هاجرت من بابل وسكنت الجزيرة العربية، وهي من مكونات دولة بابل الأولى (( دولة مورابي))...) ( (  $^{(70A)}$ )، والعماليق أسلاف النبط أي نبط العراق وفي ذلك يقول زيدان عن حديثه عن النبط: ( إن النبطيين فرقة من عمالقة العراق بدو الآراميين الذين هجروا ضفاف الفرات بعد ذهاب دولة حمورابي من العراق و تفرقوا قبائل و بطوناً في جزيرة العرب) ( $^{(70A)}$ .

ويبدو ان للعمالقة هجرتين من العراق إلى الجزيرة العربية، الأولى: كانت مع بقية القبائل من بابل إلى الجزيرة العربية، وقد يكون عاد قسم منهم إلى العراق ليكونوا جزءاً من مملكة بابل الأولى وهي دولة حمورابي، أو هناك بقايا للعمالقة في بابل لم يخرجوا مع إخوالهم إلى الجزيرة العربية فكان هؤلاء جزء من دولة حمورابي، والهجرة الثانية: إلى الجزيرة العربية كانت بعد سقوط دولة حمورابي كما تقدم.

ويعد د. جواد على العمالقة منقولاً عن غيره من أقدم القبائل العربية التي هاجرت من بابل إلى الجزيرة وفي ذلك أي عروبة القبيلة أورد: (هم

۲۵۸. جرجی زیدان، المصدر السابق، ص٦.

٢٥٩. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص٧٩.

عرب صرحاء، من أقدم العرب زماناً، لسافهم اللسان المضري الذي هو لسان كل العرب البائدة على حد قول أهل الأخبار، بل زعم بعضهم أن عمليقاً، وهو أبو العمالقة، أول من تكلم بالعربية حين ظعنوا من بابل، فكان يقال لهم ولجرهم العرب البائدة ولالمرازع بن قد ذكر القلقشندي: (هم بنو عمليق ويقال عملاق بن لاوذ بن أرم بن سام بن نوح عليه السلام وهم أمة عظيمة يضرب بهم المثل في الطول والجثمان، قال الطبري: وتفرقت منهم أمم في البلاد فكان منهم أهل المشرق، وأهل عُمان، والبحرين، والحجاز، وكان منهم ملوك العراق والجزيرة وجبابرة الشام وفراعنة مصر (۲۲۱)، بينما ذكر أبو الفداء: (لما تبلبلت الألسن نزلت العمالقة بصنعاء من اليمن، ثم تحولوا إلى الحرم، وأهلكوا من قاتلهم من الأمم، وكان من العمالقة جماعة بالشام، وهم الذين قاتلهم موسى (المناقق)، ثم يوشع بعده فأفناهم، وكان منهم فراعنة مصر، وكان منهم من ملك يثرب وخيبر وتلك النواحي) (۲۲۲)، وذكر الزركلي: (عملاق، أو عمليق، وغير وتلك النواحي) (۲۲۲)، وذكر الزركلي: (عملاق، أو عمليق،

<sup>.</sup> ٢٦٠. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٣٤٦.

٢٦١. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ /١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٥٤٥.

٢٦٢. أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل ابن علي ٣٣٢٠ هـ)، المختصر في أخبار البـــشر، تحقيق: د.محمد زينهم محمد عزب وآخرون، دار المعارف، القاهرة، مـــصر ســنة ١٩٩٨م، ط١، ج١، ص٣٣.

بن لاوذ بن أرم: جد جاهلي قديم، من العرب العاربة، بنوه العمالقة، وكانوا ببابل، فغلبتهم عليها الفرس، فانتقلوا إلى قامة بالحجاز، ثم تفرقوا في الحجاز والبحرين وعمان والجزيرة والشام ((وقال ينقل عن الطبري)) قال الطبري: كانوا عرباً ولسائهم عربياً)(٢٦٣).

وهذه القبيلة ذكرها المصادر الها من العرب البائدة لكن لم تذكر كيف بادت كما لم يأت على ذكرها القرآن الكريم صراحة كما ذكر قوم عاد وغود وأصحاب الرس (رأهل حضورا)) أو المصادر الإخبارية كطسم وجديس.

وكانت هذه القبيلة موجودة على أيام العرب المستعربة إذ ورد ذكرها في التوراة، وكان بينها أي قبيلة العمالقة وبين اليهود صدامات ولهذا ورد في سفر صموئيل الأول: ( وقال: صَمُوئِيلُ لِشَاوُلَ: إِيَّايَ أَرْسَلَ الرَّبُ لِيَ سفر صموئيل الأول: ( وقال: صَمُوئِيلُ لِشَاوُلَ: إِيَّايَ أَرْسَلَ الرَّبُ الْمَسْحِكَ مَلِكًا عَلَى شَعْبِهِ إِسْرَائِيلَ، وَالآن فَاسْمَعْ صَوْتَ كَلاَمِ الرَّبُ الْمَسْحِكَ مَلِكًا عَلَى شَعْبِهِ إِسْرَائِيلَ، وَالآن فَاسْمَعْ صَوْتَ كَلاَمِ الرَّبُ الْمَسْرَائِيلَ حِينَ هَكَذَا يَقُولُ رَبُّ الْجُنُودِ: إِنِي قَلِهِ افْتَقَدْتُ مَا عَمِلَ عَمَالِيقُ بِإِسْرَائِيلَ حِينَ وَقَفَ لَهُ فِي الطَّرِيقِ عِنْدَ صُعُودِهِ مِنْ مِصْرَ، فالآن اذْهَبْ وَاضْرِبْ عَمَالِيقَ، وَقَفَ لَهُ فِي الطَّرِيقِ عِنْدَ صُعُودِهِ مِنْ مِصْرَ، فالآن اذْهَبْ وَاضْرِبْ عَمَالِيقَ، وَحَرِّمُوا كُلُّ مَا لَهُ وَلاَ تَعْفُ عَنْهُمْ بَلِ اقْتُلْ رَجُلاً وَامْرَأَةً، طِفْلاً وَرَضِيعًا، وَحَرِّمُوا كُلُّ مَا لَهُ وَلاَ تَعْفُ عَنْهُمْ بَلِ اقْتُلْ رَجُلاً وَامْرَأَةً، طِفْلاً وَرَضِيعًا، بَقَرًا وَغَنَمًا، جَمَلاً وَحِمَارًا) (٢٦٤).

٢٦٣. الزركلي (خير الدين الزركليي)، الأعلام الزركليي، دار العلم للملايين، بيروت،لبنان، سنة٢٠٠٢م، ط١٥، ج٥، ص٨٨ .

٢٦٤. التوراة: صمويل الأول، الإصحاح الخامس عشر، الآية ١و٢و٣و٤.

وعن منازل العمالقة ذكر الصحاري: (وكان مترل عمليق الحرم وأكناف مكة، ولحق بعض ولده بالشام، فمنهم كانت العماليق الذين قاتلهم موسى ببني إسرائيل، ومن العماليق الفراعنة بمصر، منهم فرعون يوسف واسمه الريان بن الوليد بن ثروان بن راشة بن قاران بن عمرو بن عمليق بن لاوذ بن إرم بن سام بن نوح) (٢٦٥).

وقد ورد في المصادر التأريخية أن: ( الكنعانيين والعموريين من العماليق) (٢٦٦)، كما ذكر ابن خلدون قبائل كثيرة تنتسب إلى العماليق عد منها: ( بنو لَفّ، وبنو هزان، وبنو سعد بن هزان، وبنو الغوث بن سعد بن هزان، وبنو مطر، وبنو الأزرق، وبنو الأرقم، وبنو عفار، وبنو خيبر، وبنو قطران، وبنو غفار، وبنو النار، وبنو حراق، وبنو راحل، وبنو عبيل، وبنو السميدع، وبنو عمرو، وبنو نعيف، وبنو نظرون، وبنو عبدين ضخم، وجرهم، والكنعانيون) (٢٦٧) وغيرها، ولكن هل لهذه القبائل باقية في أيامنا هذه لاسيما وأن الإخباريين يقولون إن العمالقة من العرب البائدة ، فإذا

٧٦٥. الصحاري العمايي رأبو المنذر سلمة بن مسلم بـــن إبـــراهيم الـــصحاري العـــوتبي ت ٥١١ هـ)، الأنساب، ج١، ص٢٦، و www.alwarraq.com، ٢٦هــ

٢٦٦. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت، بيروت، لبنـــان، ســـنة ١٣٨٥ هـ/١٩٦٥م، ج١، ص٤٦و ٧١ .

كانت العمالقة من العرب البائدة إذاً هذه القبائل التي ذكرها ابن خلدون هي مكونات العمالقة قبل أن تباد.

بينما يذهب آخرون أن للعمالقة باقية وحجتهم في ذلك عدم وجود ما يشير إلى فنائهم سوى تلك الأحداث التي حدثت لهم في الجزيرة أو بلاد الشام وهناك الكثير من المصادر التي تشير إلى وجود العمالقة في نواحي بلاد الشام ومنهم من توجه إلى شمال إفريقيا إذ يذكر ابن المطهر: (انحياز بقية أتباع طالوت الذين قاتلهم يوشع بن نون إلى أعالي المغرب فيهم اليوم نزول بين قصر ابن بايان إلى برقة وقيروان في الرمال والجبال والسواحل أصحاب قناطر وأعمدة) (٢٦٨).

خامساً: طسم.

قبيلة طسم من العرب العاربة وكانت موجودة أيام العرب المستعربة وفي زمن مملكة حمير، وقد ذكر الصحاري أن: (طسم بن لاوذ ساكن اليمامة وما حولها قد كثروا بها وربلوا إلى البحرين: وكانت طسم والعماليق قوماً عرباً لسائهم الذي جبلوا عليه لسان عربي) (٢٦٩).

٢٦٨. ابن المطهر ( المطهر بن طاهر المقدسي)، البدء والتأريخ، تحقيق: خليل المنصور، دار الكتب العلمية، ط١، سنة ١٩٩٧م، ج١، ص٢٠٧،((ينسب تأليف هذا الكتاب لأبي زيد أحمد بن سهل البلخي، حتى أن هذه الدار أخرجته تحت تأليف المقدسي والبلخي )). ٢٦٩. الصحاري العماني ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم السصحاري العوتبي ٢٦٩. الأنساب، ج١، ص ٣٨٨.الاسلام Www.alwarraq.com، ٢٨ ص ٣٨٠.

ولم تتناول المصادر التأريخية قبيلة طسم كثيراً أو الإشارة إلى أدوار رئيسية قامت بها القبيلة بخلاف قبائل عاد وثمود والعمالقة وحضورا (رأصحاب الرس)) والظاهر ألها كانت جزءاً من التجمعات القبلية التي يتكون منها مجتمع الجزيرة العربية.

وكانت منازل قبيلة طسم في اليمامة وكان اسمها حينها ((جوا)) وهي ( ناحية بين الحجاز واليمن)(۲۷۰)، وكان يساكنهم المنطقة أبناء عمومتهم وهم أبناء قبيلة جديس .

وقد أبيدت قبيلة طسم عن آخرها إذ (قال ابن اسحق: ولما هلك ربيعة بن نصر اجتمع ملك اليمن لحسان بن تبان أسعد أبي كرب ... إلى أن يذكر عن السهيلي: وهو الذي استباح طسما) (70), وهذا يعني أن قبيلة طسم بادت في حقبة مملكة حمير لأن الملك ((70)) هو أحد ملوك مملكة حمير .

۲۷۰. المرزوقي (أبي علي أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي)، الأزمنة والأمكنة ، تحقيق:
 محمد نايف الدليمي، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، سنة ۲۰۰۲م، ط۱، ج۱، ص ۲۱٤.

۲۷۱. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت۸۰۸ هـ)، تــــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة۲۰۱م، ج۱، ص۱۲۲.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

سادساً: جديس.

قبيلة من العرب العاربة البائدة، قال ابن الكلبي: (وهم جديس بن أرم بن سام بن نوح، وقال الطبري: جديس بن لاود بن سام بن نوح وكانت مساكنهم باليمامة، وقال في العبر كانت مساكنهم بالبحرين وكان يجاورهم في مساكنهم طسم، وكان الملك على القبيلتين لطسم فانتهى ملكهم إلى ملك غشوم، بلغ من أمرهم إلى أهم كادوه بمكيدة فصنعوا له وليمة ودعوه إليها بعد أن دفنوا سيوفهم في الرمل وقتلوا الملك ومن معه، وهرب رجل من طسم فلحق بسبأ بن سعد ملك اليمن يومئذ فاستجاشه على جديس فسار إليهم فقتلهم وهلكت القبيلتان وبادتا) (۲۷۲، وذكر الطبري إن : (ملك اليمن حسان بن تبان هو الذي أوقع بجديس أي أبادها) (۲۷۳، وهذا يعني أن قبيلة جديس كانت كشقيقتها قبيلة طسم بادت في حقبة عملكة هير.

٢٧٢. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بروت، لبنسان، سنة ١٤٠٠ هـ / ١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٧١٠ .

٣٧٣. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص ٢٦٠٠

سابعاً : أُمَيم .

بنو أمَيم، قال السهلي: ( بضم الهمزة وفتح الميم وبفتح الهمزة وكسر الميم، وهي: قبيلة من العرب العاربة البائدة غلب عليهم اسم أبيهم فقيل أميم وهم بنو أميم بن لاوذ بن سام بن نوح (الكيلان) (۲۷۴)، (و لحقت أميم بأرض وبار فهلكوا بما وهو رمل عالج فيما بين اليمامة والشحر فلا يصل اليها أحد) (۲۷۵).

ثامناً: جاسم.

قبيلة من العرب البائدة ويقال ألها تنتسب إلى العمالقة، وهم بنو جاسم بن عمليق، قال الطبري: وكانت مساكن جاسم بيثرب، والبحرين، وغمان، وايلة، وكان منهم بالمدينة، بنو لف، وبنو سعد بن علوان، وبنو مطر، وبنو الأزرق، وكان منهم بنجد، بديل، وغفار، وبالحجاز إلى تيماء بنو الأرقم، وكان ملكهم يسمى الرقم، وكان بالطائف منهم بنو عبد ضخم) (۲۷۱).

٢٧٤. المصدر السابق، ج١، ص٧٥.

۲۷۵. ابن شداد. الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام و الجزيرة، نشر الأسستاذ يحسيى
 عمارة ، دمشق: وزارة الثقافة السورية، سنة ١٩٩١م، ج١، ص٣.

٢٧٦. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، لهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٧٠.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

تاسعاً : حَضُورا .

قبيلة حَضُورا من القبائل العربية البائدة ويقال لهم: (الأَقيَّون وهم رَهُط حَنْظَلَة بن صَفْوانَ من أهل الرَّسِ. والرَّسُ فيما بين نَجْران واليمن من حضرمَوتِ الى اليَمامة) (۲۷۷)، بينما يقول فيهم القلقشندي: (وحَضُورا قبيلة من حمير من القحطانية، وهم بنو حضروا بن مالك، بعث الله إليهم نبياً منهم اسمه شعيب بن ذي مهدمة قتلوه، فسلط الله عليهم بخت نصر (۲۷۸) فغزاهم فقتلهم، وفيهم انزل الله تعالى: (فَلَمَّا أَحَسُّوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَرْكُضُونَ)، إلى قوله تعالى: (جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خَامِدِينَ) (۲۷۹) وقال: إلهم أصحاب الرس الذين أخبر الله تعالى عنهم بقوله: وَعَادًا وَتَمُودَ وأَصْحَابَ الرَّسِّ الله الله تعالى عنهم بقوله: وَعَادًا وَتَمُودَ وأَصْحَابَ الرَّسِّ الله عنهم بقوله على أن بخت نصر هو من غزا حضورا الرَّسِّ (۲۸۰)، ويعترض جواد على على أن بخت نصر هو من غزا حضورا

۲۷۷. ابن الكلبي (هشام أبو المنذر بن محمد بن التائب ت۲۰۶ هـ)، نسب معد والــــيمن الكبير، تحقيق: محمود فردوس، دار اليقظة العربية، دمشق، سوريا، ج۱، ص۲۲.

٢٧٨. بخت نصر: هو نبوخذ نصر ويسمه العرب بخت نصر للتفصيل أنظر: جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شارع نوبار) القاهرة مصر، ط٢، ج١، ص٠٠١.

٢٧٩. سورة الأنبياء ، الآية ١٢و ١٥.

<sup>.</sup> ۲۸۰. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ۸۲۱ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بسيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ / ١٩٨٠م، ط۲، ج١، ص٨١.

ويقول ألها من الإسرائيليات (٢٨١)، بينما نجد الكثير من المفسرين عندما يصلون إلى قوله تعالى: (جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خَامِدِينَ) يبينون أن من غزا أصحاب الرس كان بخت نصر ومن هؤلاء المفسرين الذين ذكروا ذلك الطبري (٢٨٦)، والبغوي (٢٨٣)، وأبو حاتم (٢٨٤)، والسيوطي (٢٨٥)، وغيرهم.

#### \* \* \*

٢٨١. د جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ٩٩٣ م،
 ط٢، ج١، ص ٣٥٠\_٣٥٣.

٢٨٢. الطبري (محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبــو جعفــر الطـــبري ت ٣١٠. الطبري ، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، سنة ١٤٢٠ هـ / ٢٠٠٠ م، ط١، ج٨١، ص ٤١٩.

۲۸۳. البغوي (أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي ت ٥١٦ هـ)، معالم التتريـــل، حققـــه وخرج أحاديثه: محمد عبد الله النمر وعثمان جمعة ضميرية وسليمان مـــسـلم الحـــرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، سنة ١٩٩٧م، ط٤، ج٥، ص٣١٢.

٢٨٤.ابن أبي حاتم، تفسير ابن أبي حاتم، ج٩ ، ص٢١٤.

١٨٥. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي)، الدر المنثور في التأويل
 بالمأثور، ج٧، ص٩٤. المصدر: موقع التفاسير www.altafsir.com

# الكيانات السياسية التي أقامتها القبائل البابلية في الجزيرة العربية

في بلاد اليمن والجزيرة أسست القبائل البابلية السسامية المهاجرة كيانات سياسية وحكومات لإدارة المجتمعات والمحافظة على وجودها، وفي ذلك يقول جرجي زيدان نقلاً عن ابن خلدون فيقول: (العرب أن هـذه الطبقة تشتمل على عاد، وثمود، والعمالقة، وطسم، وجـــديس، وأمــيم، جرهم، وحصر موت، ومن ينتمي إليهم ويسمو لها العرب العاربة، وألهـم من أبناء سام، قال، قال: ابن خلدون: ﴿ وَكَانَ هَٰذَهُ الْأُمْمُ مَلْ وَكُولُ فِي اللَّهِ مِلْ وَدُولُ فِي جزيرة العرب وامتد ملكهم فيها إلى الشام ومصر في شعوب منهم ويقال ألهم انتقلوا إلى جزيرة العرب من بابل)...)(٢٨٦، وأضاف جرجي زيدان في موضع آخر قائلاً: ((يقال إن قبائل هاجرت من بابل إلى جزيرة العسرب)) وقد بينا سلفاً وسنواصل بيان ذلك لاحقاً أن سكان اليمن من العراق وأن جرجي زيدان قال: <sub>((</sub>يقال<sub>))</sub> ونحن نقول لايوجد داعي من السيد جرجي زيدان أن يستخدم مفردة ((يقال)) سيما وانه في مواضع آخرى وفي سياق حديثه عن المعينيين أكد هجر هم من العراق إلى الجزيرة العربية كما سيتضح ذلك عند حديثنا عن المعينيين.

۲۸٦. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ... شــــارع نوبــــار) القاهرة، مصر، ط۲،ج۱، ص۳۷، نقلاً عن: ابن خلدون، تــــاريخ ابـــن خلــــدون، ج۲، ص۸۱.

وفي هذا الموضوع نبين من خلاله أمرين، هما: أولاً: العمق التاريخي لذلك الوجود من خلال بيان الدول والممالك التي أقامها المهاجرون في بلاد اليمن، وثانياً: طبيعة النظم السياسية التي أقامها المهاجرون إلى اليمن من خلال ذكر الملوك الذين حكموا بلاد اليمن.

## أولاً: الكيانات السياسية

أقام البابليون في اليمن العديد من المجتمعات والكيانات السياسية والحكومات الإدارة المجتمعات الجديدة، وهذه الكيانات هي: (( مملكة حير، حضرموت، الدولة المعينية، حكومة قتبان، ديدان، مملكة لحيان، مملكة حير، مملكة سبأ، وغيرها)).

ومثلما اختلف العلماء في قدم الشعوب العربية فقد اختلفوا في قدم الدول التي نشأت في الجزيرة فمنهم من قال أنما كانت متعاصرة و آخرون كان لهم رأي آخر.

فقد عَد د. حسين الشيخ الكيانات السياسية في اليمن متعاصرة تقريباً إذ يقول: (إن معين وسبأ كانتا دولتين متعاصرتين تقريباً بالإضافة إلى معظم دويلات اليمن الأخرى حتى تمكنت سبأ من احتوائهم جميعاً) (٢٨٧).

إلا أننا نرى الدكتور حسين في موضع آخر يعطي الأسبقية للسبئين إذ يقول: (Sa-Ba-A-A-- Sabua)) الواردة في يقول: (ويشير بعض العلماء إلى ان كلمة ((Sa-Ba-A-A-- Sabua)) الواردة في أحد النصوص السومرية التي عثر عليها في لجش حوالي ((٢٥٠٠ق.م))

٧٨٧. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبسيروت العربيــــة)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م ص٧٦.

تعني سبأ، وإذا كان ذلك صحيحاً، لأصبحت هذه النصوص السومرية أقدم نصوص تأريخية تصل إلينا (رحتى الآن)) وفيها ذكر سبأ، ويكون السبنيون بذلك أول شعب عربي جنوبي يصل ذكره إلينا، وقد أثار هذا النقش جدلاً كبيراً بين العلماء، فاتجه البعض إلى الاعتقاد بأن السبئيين المذكورين في النصوص السومرية كانوا يقيمون في بادية شمال بلاد العرب ومنها انتقلوا إلى بلاد اليمن) (١٨٨٨)، ويوافقه في ذلك د. محمد عبد القادر فقد ذكر عند حديثه في مسألة أصل السبئين وقدمهم في اليمن فقال نقلاً عن ((سترابو)): (السبئيون أول من سكن العربية السعيدة) (٢٨٩٠).

لكن لجرجي زيدان رأي آخر إذ أعطى الأسبقية للمعينين فقد قال: (المشهور في تأريخ العرب أن دول اليمن بعد القبائل البائدة ترجع بأنساها إلى قحطان فإذا صح هذا على دولتي سبأ وهير فإنه لا يصح على دولة معين لأنها أقدم كثيراً من بني قحطان (٢٩٠٠).

على العموم أن مسألة أي كيان يمني أقدم لا يهمنا لأنه ليس موضوعنا الأساسي في هذا الكتاب بقدر ما يهمنا ان نفهم من التطرق إلى ذلك أي ذكر مسألة أقدمية الشعوب في اليمن هو أن سكان اليمن كانوا من

۲۸۸. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العوبية).
 العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، سنة ٩٩٣م، ص٨٩ ــ.٩٠.

٣٨٩. د. محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسسة العربيسة للدراسات والنشر، لبنان، بيروت سنة ١٩٨٥، ص٥١ .

<sup>•</sup> ٢٩٠. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ـــ شــــارع نوبـــار) القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص١١٤.

المهاجرين لليمن، ولغرض التعريف بذلك نتحدث عن أهم تلك الكيانات فقط علماً أن في اليمن كانت كيانات كثيرة وكالآتي :

#### (١) معين :

المعينيون من قبائل العراق ومن مكونات الدولة البابلية الأولى أي دولة حمورايي وفي ذلك يقول جرجي زيدان: (نستدل مما وقفنا عليه من أحوالهم الاجتماعية والسياسية والدينية ومن أسماء رجالهم وآلهتهم أن أصلهم من عمالقة العراق بدو آراميين الذين كانوا في آعالي جزيرة العرب قبل ظهور دولة حمورايي بعدة قرون، فلما ظهرت هذه الدولة (أي الدولة البابلية الأولى)) في بابل واقتبست ديانة السومريين وشرائعهم ونظامهم وسائر أحوال اجتماعهم كان المعينيون في جملة القبائل التي نالت حظاً من فلك كله وتنوعت لعتهم بالحضارة ومخالطة السومريين أو الأكاديين وغيرهم من سكان بين النهرين الأصليين فذهب منها الأعراب) (٢٩١).

أما في سبب هجرتها أي هجرة المعينيين عن العراق فيقول جرجي زيدان: ( فلما ذهبت دولة العرب في العراق (رأي دولة حمورابي)) نزح المعينيون في جملة القبائل التي نزحت وقد تعودت الحضارة فلم يعد يطيب لها التجول في البادية فالتمست مقراً تقيم فيه فترلت اليمن وتوطنت في الجوف وشادت القصور والمحافد على مثال ما عرفته في بابل) (۲۹۲)، (ويضيف)) ( وما زالت الدولة البابلية الأولى ((الحمورابية)) قائمة حتى

٢٩١. جرجي زيدان، المصدر السابق، ط٢، ج١، ص١١٠.

۲۹۲. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص١١٤.

غلبت على أمرها كما تقدم فخرج بعض أهل الدولة فراراً من ذلك الغالب إلى إخواهم في الجزيرة العربية وأنشأوا في اليمن دولة عربية عرفت بدولة المعينيين كان لها شأن كبير في تأريخ اليمن قبل دولة سبأ وحمير (٢٩٣).

ويبدو أن مدينة ((معين)) أخذت اسمها من القبائل التي تحمل نفس الاسم إذ يذكر ياقوت الحموي: معين: بالفتح ثم الكسر، والمعين الماء الطاهر الجاري لك أن تجعله مفعولاً من العيون، ولك أن تجعله فعيلا من الماعون، أو من المعين، يقال: معن الماء يمعن إذا جرى، والمعن القليل، ومعين: اسم حصن باليمن، وقال الأزهري معين مدينة باليمن تذكر في براقش، قال عمرو بن معدى كرب:

ينادي من براقِشَ أو معينِ فأَسْمَعَ واْتلاَّبَ بِنا مَليعُ مُعين: باليمن في مخلاف سنحان: قرية يقال لها مُعينُ.

المعينة: بتقديم الياء على النون: من قرى مخلاف سنحان باليمن (٢٩٤).

وإلى ذلك يذهب أبو عبيد البكري عندما ذكر ((براقش ومعين)) فيقول: مدينتان عاديتان باليمن، خربتا.؟ قال القتبي: حدثني أبو حاتم عن الأصمعي قال: حدثنا أبو عمرو بن العلاء قال: بنيت سلحين، مدينة باليمن، في سبعين أو ثمانين سنة وبنيت براقش ومعين بغسالة أيديهم، فلا

۲۹۳. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص٤٨.

٢٩٤. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمــوي الرومــي البغدادي) معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، سنة ١٣٩٩هـ هـ/١٩٧٩م، ج٤، ص١٢٩٠

يرى لسلحين أثر ولا عين، قال الهمداني: براقش قائمة إلى اليوم، وذلك سنة "شل"، وهي قصر من قصور همدان، بأسفل جوف أرحب، في أصل جبل هيلان، قال: وهي ومعين متقابلتان، ومعين خراب (٢٩٥).

يقول ابن منظور: مَعِين اسم مدينة باليمن، قال ابن سيده: ومعين موضع، قال: قال عمر و بن معد يكرب:

دعانا من بَراقِــشَ أَو مَعينِ فَأَسْمَعَ واثْلاَبَّ بنــا مَلِيعُ<sup>(٢٩٦)</sup> ومن خلال قول أبو علكم :

براقش ومعين نحن عامرها ونحن أرباب صراوح وريشانا (۲۹۷) اذاً من خلال هذا البيت الشعري وغيره إن سكان براقش ومعين هم شعب واحد، وبما أن الذي : يسكن براقش بنو الأوبر من حارث بن كعب ومراد (۲۹۸) إذاً سكان معين يرجعون إلى بني الاوبر، وورد في معجم قبائل العرب إن: ( الحارث بن كعب: بطن من مذحج، من القحطانية، سكنوا في مقاطعة نجران، وكانوا جيراناً لبني ذهل بن مزيقياء، وبني حارث بن كعب بن عبد الله بن مالك بن نصر بن الأزد، وكانت نجران قبلهم لجرهم، ثم

٧٩٥. عبد السلام هارون، تهذيب سيرة ابن هشام، مؤسسة الرسالة/دار البحوث العلمية، الكويت، سنة ١٤٠٦ ه /١٩٨٥م، ط١٤، ج١، ص٧٠.

٢٩٦. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١، ج١٣، ص٤٠٩.

٢٩٧. عبد السلام هارون، المصدر السابق، ج١، ص١٩٢.

۲۹۸. عبد السلام هارون، المصدر السابق، ج۱، ص۷۰.

نزلها بنو الحارث بن كعب (۲۹۹)، أما ابن خلدون فيذكر ويقول: (بنى حارث بن كعب بن عبد الله بن مالك بن نصر بن الأزد وكان نجران قبلهم لجرهم ومنهم كان ملكها الأفعى الكاهن الذي حكم بين ولد نزار بن معد لما تنافروا إليه بعد موت نزار واسمه الغلس بن غمر ماء بن همدان بن مالك بن منتاب بن زيد بن واثل بن هير وكان داعية لسليمان (التَكْمَا) بعد أن كان والياً لبلقيس على نجران) (٢٠٠٠).

إلا أن د. جواد علي وبناء على التنقيبات الأثرية يخالف الإخبارين الأوائل فيذكر: أن ((معين)) دولة وعاصمتها مدينة ((قرنو)) ومركز وجودها من اليمن هو منطقة الجوف، والجوف يضم مناطق عدة مثل ((بيجان)) و((سراقة)) و((ابنه)) و((مقعم)) و((بكبك)) و((لوق)) ويذكر د. جواد علي أن مملكة معين تعتبر أقدم مملكة ظهرت في الجزيرة العربية وبالتحديد في اليمن، وكان ظهورها في حدود ((۲۰۳۰ق.م)) (۳۰۱ وقد استمر وجودها إلى عام ((۲۳۳ق.م))، ولم تذكر كتب التأريخ الإسلامي والعربي أن معين كانت دولة وإنما محفداً من محافد اليمن على حد زعم الهمداني (۳۰۳)، إلا أن

۲۹۹. عمر كحالة، معجم قبائل العرب، الشركة المتحدة للنشر والتوزيع، سنة ۱۹۹۷م، ط۸، ج۱، ص۲۳۱.

<sup>•</sup> ٣٠٠. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٥٥٥.

٣٠١. د . جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م،
 ط٢، ج٢، ص٧٣.

٣٠٢. نقل ذلك عن الهمداني د. جواد علي، المصدر السابق، ج٢، ص٧٣.

التنقيبات الأثرية وما ورد في نتاجات المؤرخين الأجانب كشفت الكثير عن هذه الدولة وعن ملوكها وإن لم يتم ترتيب قائمة ملوكها بشكل صحيح، وقد انتهت هذه الدولة بعد أن تنازعها أهلها فيما بينهم واستقلوا بمدلها، وقامت في هذه المدن المستقلة حكومات صغيرة لتسيير شؤولها، ومن هذه المدن المستقلة ((هرم)) ((الهرم)) و ((نش)) ((نشان)) و ((كمنه)) ((كمنهو)) و ((كمنه)) وغيرها (٣٠٣)، وبسبب من ضعف هذه الحكومات اندمجت لاحقاً في مملكة سبأ .

### (٢) مملكة سبأ:

تذكر المصادر التاريخية ان السبئين كانوا في شمال بلاد العرب قبل أن يتحولوا إلى اليمن فقد ذكر د. محمد عبد القادر بافقيه في كتابه الذي خطه عن اليمن وتناول فيه مسألة أصل السبئين...فقال بافقيه: (السبئيون في نظر الكثير من العلماء جاءوا إلى اليمن من الشمال، فالدكتور فرتز هومل يقول: إن الفترة السابقة لتأريخهم الحقيقي بدأت خارج اليمن، ويرجح أن هذا الوطن الخارجي كان في الأصل في شمال بلاد العرب ومثل هذا سبق أن أوصى به ((سترابو)) حين ربط بين الأنباط والسبئين لكوهم أول من سكن العربية السعيدة) (٣٠٤)، بينما يذكر د.حسين الشيخ السبئيين فيقول: (ويتجه بعض العلماء إلى الاعتقاد بأن السبئيين كانوا في الأصل شعب

٣٠٣. د. جواد على، المصدر السابق، ج٢، ص٦٠١،

٣٠٤. د. محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر
 لبنان ، بيروت، سنة ١٩٨٥، ص٥٥ .

بدوياً يتنقل بين شمال شبه الجزيرة العربية وجنوبها، ثم استقر في بلاد اليمن فيما يقرب من عام ((٨٠٠٠م)...) (٣٠٥٠)، بينما يقول آخرون: (إلهم أي السبئيين استقروا في اليمن نتيجة ضغط الآشوريين عليهم من جهة الشمال) (٣٠٦٠).

وتتميز مملكة سبأ عن ممالك اليمن بورود ذكرها في القران الكريم بقوله تعالى: ( فَمَكَتْ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ) (٣٠٧).

أما المكان الذي نشأت فيه مملكة سبأ فقد ذهب بعض العلماء ونتيجة للنقوش السبأية التي وجدت أن ((مملكة سبأ)) كانت خارج بلاد اليمن في بداية تشكيلها ثم تحولت إلى اليمن وفي ذلك يذكر بافقيه: (ويكاد يجمع العلماء على أن أقدم النقوش السبئية المعروفة لا يتجاوز القرن الثامن قبل الميلاد، ونلمس هذا الاتجاه عند البرايت الذي يجعل تأريخ أقدم مكرب سبئي معروف ((دون ذكر أسمه)) حوالي عام ((٠٠٨ق.م)) وهو ما ذهب إليه فلبي أيضاً مضيفاً أن أول المكربيين هو ((سمه على)) من غير نعت أو لقب، وهذا يعني أنه لا يوجد دليل خطي قديم على قيام مملكة سبئية في لقب، وهذا يعني أنه لا يوجد دليل خطي قديم على قيام مملكة سبئية في

٣٠٥. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسسكندرية وبريروت العربية).
 العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م، ص٤٩.

٣٠٦. د. حلمي محروس إسماعيل، الشرق العربي القديم وحضارته (بلاد ما بسين النسهرين والشام والجزيرة العربية القديمة)، مؤسسة شباب الجامعة، الإسسكندرية، مسصر، سنة 199٧م، ص٨عر، صها ١٩٩٧م، ص٨عر.

٣٠٧. سورة النمل، الآية ٢٢.

اليمن في ((القرن العاشر ق.م)) الذي عاش خلاله الملك سليمان، والذي تحدثت الكتب المقدسة عن قيام ملكة سبأ بزيارته في مملكته، ولكن هذا أيضاً لا ينفي وجود السبئيين في الأراضي المجاورة لمأرب منذ وقت أبعد بكثير حيث اتخذوا حاضرهم الأولى ((صرواح))...)(٣٠٨).

وتسمية سبأ فيه العديد من الآراء إذ يقال: (إن اسمه الحقيقي ((عبد شمس)) وأما ((سبأ)) فهو لقب تلقب به، وذهبوا في سبب هذه الكنية مذاهب متعددة، فقالوا إنه لقب به لأنه أول من سبأ أي سن السبي من ملوك العرب، واتجه البعض الأخر إلى إحاكة الأساطير فقالوا إنه بني مدينة مرسبأ)) و ((سل مأرب))، وغزا الأقطار وبني مدينة عين شمس في مصر، وهي أمور لا تعدو ان تكون خيالاً في مخيلة كاتبيها) (٢٠٩٩)، بينما قال آخرون هو رجل كما سئل رسول الله (هي) إذ قال فروة بن مسبك: (قلت يا رسول الله (هي)) أخبري عن ((سبأ)) ما هو أجبل أم واد أم رجل أم امرأة أم أرض...؟ فقال (هي): ليس بجبل ولا أرض ولا امرأة ولكنه رجل ولد عشرة من العرب فتيامن منهم ستة وتشاءم أربعة فأما الذي تشاءموا فلخم، وجذام وعاملة، وغسان، وأما الذين تيامنوا فحمير، والأزد، وكنده،

٣٠٨. د. محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسسة العربية للدراسات والنشر، لبنان، بيروت، سنة ١٩٨٥، ص٥٥.

٣٠٩. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبـــيروت العربيـــة).
 العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م، ص٩٣٠.

والأشعر ومذحج، وانحار) (۳۱۰)، بينما أورد د. جواد علي: (وأما سبأ، فلقب سبأ لأنه أول من سبأ، أي سن السبي من ملوك العرب وأدخل اليمن السبايا، وذكر بعضهم أنه بني مدينة ((سبأ)) وسد مأرب، وغزا الأقطار، وبني مدينة ((عين شمس)) بإقليم مصر، وولى عليها أبنه ((بابلون أو بابليون))، وقالوا أشياء أخرى من هذا القبيل) (۳۱۱).

على العموم إن كان سبأ كنية أو اسم فقد أتفق الإخباريون أن ((سبأ)) هو (بن يشجب بن يعرب بن قطحان) (٣١٢)، وقد شكلت ذرية سبأ شعوب عدة، وإن من أولاده (( قبائل كثيرة انتشرت في كل مكان من جزيرة العرب قبل الإسلام وبعده، ونسب إليه نسله من السبئيين) (٣١٣).

<sup>•</sup> ٣١٠. أبو الحسن القرطبي (أحمد بن محمد بن إبراهيم الأشمعري القسرطبي)، التعريسف بالأنساب والتنويه بذوي الأحساب، دار المنار للطبع والنشر والتوزيع، القساهرة، مسصر، سنة ١٩٩٠م، ط١، ج١، ص٤٥.

٣١١. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٢، ص٢٥٨.

٣١٣. ابن حزم (أبي محمد علي بن حزم الأندلسي)، جمهرة انساب العرب، دار المعارف مصر سنة ١٣٦٨ هـ/١٩٤٨م، ج١، ص١٧٧ ؛ السسيوطي، لب اللباب في تحرير الأنساب، ج١، ص٢٣.

٣١٣. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسسكندرية وبسيروت العربيــة)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة٩٩٣م، ص٩٣.

وقد ذكرت سبأ في النقوش الآشورية التي ترجع إلى عهد الملك سرجون الثاني ((٧٢١ ــ ٧١٠ ق.م)) وذلك في معرض الحديث عن الدول التي تؤدي الجزية للآشوريين.

وكان حاكم مملكة سبأ مكربياً، والمكرب هو لقب يعني الوسيط بين الإله والناس أي أن الملك كان يمثل الكاهن الأعلى وهذا يعني ان الملك يمثل السلطة الدينية والدنيوية، وقد رأى بعض الباحثين أن الحكم المكربي استمر في المملكة زهاء قرنين ونصف من الفترة ((۱۰۸ ق.م)) إلى ((۱۰۰ ق.م)) ق.م)) ومنهم من رأى أنه الحكم استمر ثلاثة قرون للفترة من ((۱۰۰ ق.م)) ق.م)) إلى ((۱۰۰ ق.م))، وقد رأى غيرهم غير ذلك واعتبر ان القرن العاشر أو التاسع كانت بداية الحكم المكربي.

وكانت مملكة سبأ قائمة على عهد النبي سليمان (الملكية) كما ورد ذلك في القرآن الكريم بقوله تعالى: (إني وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلًّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ، وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ، وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَان أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ (١٤٠٠، وبنفس الوقت أيضاً كانت مملكة سبأ قائمة على عهد الآشوريين إذ يذكر وبنفس الوقت أيضاً كانت مملكة سبأ قائمة على عهد الآشوريين إذ يذكر د. جواد على: (ورد في الأخبار أن ((سنحريب)) تسلم هدايا من ((كرب آيلو)) ملك سبأ) ملك سبأ).

٣١٤. سورة النمل، الآية ٢٣ و ٢٤ .

٣١٥. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٢، ص٧٧٩.

وكان الهيار سد مأرب في القرن الثالث قبل الميلاد نكبة كبيرة أصابت المملكة فقد تركها أهلها وتفرقهم في البلاد بعد أن استمر السد في الوجود مدة تزيد على فرون عدة فقد وجد بعض الباحثين كتابة على بقايا السد أرجعها الباحثون إلى عام ((٧٠٠ ق.م)) وهذا يعني ان السد كان قائماً في تلك الفترة، ويرجع الباحثون إلى أن السد شيد من قبل المكرب (رسمه على ينف)) والمكرب ((يثع أمر بين)) واستمرت التوسعة فيه من قبل المكربيين اللاحقين إلى ان هدم جزء منه في سنة ((٠٥٠ ب.م.)) وسنة ((٤٥٠ ب.م.)) وقد كان آخر ترميم له في زمن (أبرهة) والظاهر أن تلفأ بعد ذلك فيما بعد بين السنة ((٤٥٠م.)) والسنة ((٥٧م.م.)) فلم يصلح فترك الناس مزارعهم، واضطروا إلى الهجرة، وإلى ذلك وردت الإشارة في القران الكريم (٢١٦) إذ قال تعالى: ( فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِم وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أُكُلِ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ)(٣٦٧). (۳) دیدان:

ديدان أحد الكيانات السياسية في اليمن وبالأصل هي أحدى المستوطنات التابعة إلى مملكة معين إلا ألها انفصلت عنها واستقلت بذاها نتيجة ضعف الحكم في مملكة معين، وكانت تشغل منطقة ((العلا)) من المملكة، لكن هذا الكيان السياسي لم يستمر طويلاً فقد انتهى بيد اللحيانيين الذين بدأ وجودهم يظهر على الساحة اليمنية.

٣١٦. للتفصيل انظر: د. جواد علي، المصدر السابق، ج٢، ص٢٨٢و٢٨٢ . ٣١٧. سورة سبأ، الآية ٦٦.

#### (٤) مملكة لحيان:

الملكة لحيان واحدة من الملك المدن التي أنشئت في فترة ضعف الملكة معين وهذا يعني ألها كانت جزءاً من الملكة معين قبل أن تنفصل، وقد ظهرت بعد ظهور الملكة ديدان، وكان مركز وجودها المنطقة الواقعة جنوب الأراضي التي تشغلها حكومة النبط التي تسمى اليوم خراب ((العلا))، وقد ضمت الملكة لحيان إليها الاحقاً الملكة ديدان، كما تمكنوا من إضافة بقية المناطق المعينية إليها بعد ضعف الحكم فيها حتى تمكنوا من جعل كامل الملكة معين جزءاً منها واندمج أهل المملكتين معاً مكونين الملكة جديدة واحدة، ويذكر د. جواد على: (إن المعينيين بقوا يحكمون ((ديدان)) مكونين حكومة ((مدنية)) إلى حوالي السنة ((۱۵ المقاليق)) وعندنذ أغار عليهم اللحيانيون وانتزعوا الحكم منهم ((وينقل عن كاسكل)) أن من المحتمل إن الملك الأول الذي حكم اللحيانيين كان من أهل الشمال وراعا كان من النبط غير ان الذي جاءوا بعده كانوا من اللحيانيين)

وقد كان سبب ظهور مملكة لحيان إلى الوجود هو تشجيع البطالة لبروز ذلك الكيان السياسي للضغط على النبط الذين كانوا يحكمون في العراق وبلاد الشام إذ كان بين البطالمة والنبط نزاعات كثيرة من أجل السيطرة والاستحواذ، فضلاً عن ذلك هو أن اللحيانيين كانوا بالأصل على

غير ود مع النبط لأن النبط يتحكمون بطرق التجارة الواصلة من أوربا إلى اليمن ويذكر د. جواد على أن: ( النبط هم الذين قضوا على مملكة لحيان باستيلائهم على ((الحجر)) سنة ((٥٦ق.م)) وعلى ديدان سنة ((٩ ق.م)) في حين يرى آخرون أن نمايتها كانت في القرن الثابي بعد الميلاد، وذهب ((كاسكل)) إلى أن النبط قضوا على مملكة لحيان بعد مرور ٢٤ ب.م.) وذلك بعد أن أخذوا يضايقونهم أولاً فقبل سنة ((٥٦ق.م)) استولى النبط على ((الحجر)) ثم ساروا إلى ((تيماء)) ثم قطعوا كل اتصال للحيان بالبحر واستولوا على ميناء ((لويكة كومة)) وتقدموا منه إلى مواضع أخرى حتى أحاطوا بلحيان من جميع الجهات وأخيراً حكموهم، ويظن كاسكل أن حكم النبط للحيان قد وقع بين السنة ((٢٥-٢٤ق.م)) والسنة ((٩ق.م >>٠٠٠) (٣١٩)، إلا أن حكم النبط لم يستمر بسبب سيطرة الرومان على مملكة النبط سنة (١٠٦) ق.م))(وكونوا منها وبقية أرض عربية أخرى استولوا عليها مقاطعة عربية أطلقوا عليها تسمية ((كورة عربية))...)(٣٢٠)، وبذلك انتهى حكم النبط للحيان واستعادت حكم لحيان نفسها وتزعمها ملك يدعى ((هناس بن تلمي)) ومع ذلك إن الاستقرار لم يستمر في لحيان فقد تفشت فيها السرقات ونزول الأحباش في أراضي اليمن وهذا ما دفع بالمملكة إلى السقوط وعند سقوطها هاجر قسم من أهلها إلى الجنوب من اليمن وقسم آخر توجه إلى العراق وسكنوا الحيرة، وأورد د. جواد على

٣١٩. د . جواد علي، المصدر السابق، ج٢، ص٧٤٧.

<sup>•</sup> ٣٢. د . جواد علي، المصدر السابق، ج٢، ص٧٤٧.

عن أنه (قد عثر على مزهرية في ((تل آل)) ((برك ايل)) ((بارك ايل))، مدونة بقلم خلف بعض الباحثين إلى أنه قلم لحياني، وذهب آخرون إلى أنه قلم ((المسند))، وان أصحابها من العرب الجنوبيين ((ويضيف)) وقد نسب أهل الأخبار ((أوس بن قلام بن بطينا بن جميهر)) إلى لحيان وهو من مشاهير أهل الحيرة، حكم الحيرة أمداً) (٣٢١).

### (٥) مملكة حضرموت .

حضرموت اسم يستخدم حتى الوقت الحاضر للدلالة على منطقة الجغرافية في اليمن، وتقع حضرموت (شرقي اليمن على ساحل بحر العرب تحيط بها من الشمال الأحقاف، ومن الشرق عُمان، ومن الغرب قتبان، ويقول ياقوت الحموي إن بها قبر النبي هود (المنظنية)...) (٣٢٣).

وقد نشأت في هذه البقعة الجغرافية مملكة حضرموت في جنوب الجزيرة العربية وبالتحديد في اليمن، وعاصمتها شبوة، وقد ذكر الكثير من العلماء إلى أن حضرموت هو اسم الابن الثالث لقحطان وإن صح ذلك يكون حضرموت شقيق يعرب بن قحطان، وورد في التوراة اسم حضرموت بلفظ ((حزرماوت)) بينما ذكر الحموي عن ابن الكلبي إن: (اسم حضرموت في التوراة (رحاضر ميت))، وقيل حضرموت اسمه عامر بن قحطان وإنما سمي حضرموت لأنه كان إذا حضر حرباً أكثر فيها من القتل فلقب بذلك ثم

٣٢٦. للتفاصيل انظر: د . جواد على، المصدر السابق، ج٢، ص٤٥٤ و ٢٥٥.

٣٢٣. د . جواد علي، المصدر السابق، ص٧٩، منقولاً عن يساقوت الحمــوي، معجـــم البلدان، ج٢، ص٧٧٠.

سكنت الضاد للتخفيف وقال أبو عبيدة حضرموت بن قحطان نزل هذا المكان فسمى به فهو اسم موضع واسم قبيلة )(٣٢٣).

وقد كانت مملكة حضرموت معاصرة لممالك أخرى في اليمن أنشألها القبائل البابلية المهاجرة إلى اليمن ومنها مملكة معين ومملكة سبأ وحكومة قتبان وحمير، وأورد المؤرخون تواريخ متضاربة في نشوء مملكة حضرموت تبدأ في الألف الثاني ق.م، وتنتهي بالقرن الثالث ق.م، وآخرون يرجحون قيامها في القرن الخامس ق.م وتنتهى في القرن الثاني ق.م.

وكان يحكم حضرموت حاكم يلقب بـ ((المكرب)) أي ((الملك) الكاهن)) لكن هذا اللقب تغير وتسمى الحاكم فيما بعد بـ ((الملك)) وذلك نتيجة التطورات التي طرأت على طبيعة الكيان وتفرد الحكام بأمور الحكم والملك وبالتالي انتقلت حضرموت إلى مرحلة المملكة.

ودخلت مملكة حضرموت في نزاعات مستمرة مع بقية الممالك اليمنية الاسيما مع القبائل الحميرية إذ كانت تخشى من خطر القبائل الحميرية على وجودها بسبب وجود تلك القبائل على حدودها، ولهذا عملت حكومة حضرموت كثيراً على سد المنافذ التي يمكن ان يتسلل منها الحميريون بقصد غزو المملكة، وقد وجد نقش في المنطقة مدون فيه: (إن الحاكم (رليهررعش ابن ابشع)) كلف أحد كبار موظفي حكومة حضرموت ببناء

٣٢٣. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبـــد الله الحمـــوي الرومـــي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بـــيروت، لبنــــان، ســـنة ١٣٩٩ هـ /١٩٧٩م، ج٢، ص٩٢.

تحصينات لحصن ((قلت)) الذي يحمى الطريق الواصل بين مدينة ((حجر)) وميناء ((قانا)) وكذلك الأشراف على تحصين مدينة ((حجر)) لحمايتها من الغزو الأجنبي وخاصة من غزو الحميريين الذين كانوا يهددون حضرموت بشكل مستمر)(٣٢٤)، ومع ذلك كانت الغزوات الحميرية على حضرموت مستمرة، وأخيراً الدمجت حضرموت مع الدولة المعينية وكان السبب في ذلك هو أن عرشى المملكتين كان بيد أسرة واحدة، فقد كان ((معد یکرب) علی عرش حضرموت بینما کان شقیقه علی عرش معین (۳۲۰) إلا أن هذا الاندماج بين المملكتين لم يستمر نتيجة الحروب الداخلية في مملكة معين، ولاحقاً اندمجت مع مملكة سبأ ثم أصبحت جزءاً من مملكة سبأ سنة ((۱۸۰ق.م)) لكن ذلك لم يستمر وإنما استقلت حضرموت مرة أخرى وتولى الحكم فيها (ريدع آل بين بن رب الشمس)) فقد استطاع هذا أن يكون أسرة ملكية جديدة وأتخذ من شبوة عاصمة ملكه، ويذكر د. جواد على أن مملكة حضرموت دخلت في مواجهات دامية عدة داخلية وخارجية فقد دخلت في نزاع دام مع مملكة سبأ لم ينتهِ إلا بخراب العاصمة شبوة وفي الحقيقة كانت المواجهة ضارية بين الطرفين بحيث بقيت حضرموت من دون عائلة حاكمة أما السبئيون فقد انسحبوا بعد أن رأوا المدينة أصابها التدمير

<sup>3</sup> ٣٢. د. حسين الشيخ(أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م، ص٥٨٠ ٨١، منقولاً عن د. جواد على، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ج٢، ص١٣٢ ـ ١٣٣٠.

٣٢٥. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٢، ص١٣٧.

الكامل، وهذا الأمر دفع بـ ((يدع ايل)) أن يعلن نفسه ملكاً على حضرموت بعد أن ساعدته بعض القبائل مثل ((بني أسد)) و ((كلب أو كليب))، إلا أن الأمر لم يستمر وإنما استطاع ملك سبأ ((شر يرعش أو شر يهرعش)) أن يضيفها إلى مملكته وهذا يعني انقراض مملكة حضرموت نمائياً، وقد أدت فتوحات (شر يهرعش) إلى هجرة الناس عنها إلى مناطق بعيدة نائية وإلى نزول الخراب في الكثير من المدن والقرى، إذ تمدمت بيوتما ومعابدها، وقتل الكثير من أهلها، وأتت النار على بعضها حرقاً، فتحولت منازل الناس إلى خراب، وجفت مزارعها، فهجرها أهلوها ولم يعودوا إليها بعد الخراب، ولم تعمر منذ ذلك الحين، ومما زاد من النكبة أهل جنوب بعد الحراب، ولم تعمر منذ ذلك الحين، ومما زاد من النكبة أهل جنوب اليمن هو أن الحروب شملت أكثر مناطق اليمن حتى شملت البحر (٢٢٦).

حكومة قتبان من الحكومات التي تشكلت في اليمن وفي القسم الجنوبي منه، وتعتبر من ضواحي عدن (٢٢٧)، وامتدت منازلها حتى وصلت باب المندب، وقد عاصرت هذه الحكومة الدولة المعينية، وقد اندمج سكالها في قبيلة حمير وعد منهم مع أنه لا صلة لها بقبيلة حمير على حد قول جواد

٣٢٦. للتفصيل انظر: د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٢، ص١٤٨ و١٤٩ و١٥٠.

٣٢٧. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بسن إبسراهيم السصحاري العسوتيي تعالى المستواري العسوتي (شسهاب ٥١٥ هـ)، الأنساب، ج٤، ص٥١ ما ١٥ هـ) المغدادي)، معجم البلدان، منشورات الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، سنة ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م ، ج٣، ص٣٦٨ .

على (٣٢٨)، وعدها العماني أيضاً في قبائل حمير إذ ذكر بن الحباب: قتبان بن ردمان بن وائل بن الغوث، في قبائل حمير) (٣٢٩) أما ابن حجر فقد ذكر إن: (قتبان بطن من رعين) (٣٣٠) بينما بين الزركلي إن (رعين بطن من حمير) (٣٣١)، وبعد ضعف حكومة قتبان أصبح قسم منها من ممتلكات مملكة سبأ وقسم آخر من ممتلكات مملكة معين، ويذكر د. جواد إن من أسباب الهيار قتبان هو تعرض عاصمة قتبان إلى حريق ربما أحدثه ملك غاز لم يتم التعرف على أسمه، وفي الحقيقة مثل هذا الأمر يحدث كثيراً في بلاد اليمن إذ تتسم هذه البقعة الجغرافية بكثرة التراعات والحروب بين سكالها وأنظمتها السياسية، إلى أن انتهت قتبان بسقوط عاصمتها (رتمنع)) في أيدي السبئين.

#### ٧. مملكة حمير:

من الممالك التي تشكلت في اليمن هير وعاصمتها ظفار وأفرادها أكثر عدداً ولهم آثارهم التي لازالت مؤثرة في الحياة اليمنية حتى اليوم، وقد امتدت رقعة حكمهم في اليمن من ساحل البحر الأهر والمحيط وحتى حضرموت ولهم وجود في الساحل الشرقي لإفريقيا ، وجعل الإخباريون

٣٢٨. د. جواد على، المصدر السابق، ج٢، ص١٧٢.

٣٢٩. د. جواد على، المصدر السابق، ج٤، ص٥٥.

٣٣٠. ابن حجر العسقلاني (أحمد بن علي ت ٨٥٢ هـ)، تبصير المنتبسه بتحرير المستنبه، تحقيق: محمد علي النجار وعلي محمد البجاوي، المكتبة العلميسة، بسيروت، لبنسان، سسنة ١٩٦٤م، ج١، ص ٢٤٨٠.

٣٣١. الزركلي (خير الدين الزركلي)، الأعلام الزركلي، دار العلم للملايسين، بـــيروت، لبنان، سنة ٢٠٠٢م، ط10، ج٧، ص٢٧٩.

((حمير)) بن سبأ وبدأ حكمه بعد وفاة أبيه ((سبأ بن يشجب بن يعرب)) وكان قد ولد ستة أبناء تفرعت منهم قبائل حمير، بينما ذكر القرطبي أن همير: ( واسمه العرنج ((العرنجج)) بن سبأ الأكبر واسمه عبد شمس بن يشجب بن يعرب وهو المزدلف بن قحطان بن عابر بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نوح (الطَّيْخَة) وكان لحمير من الولد اثنا عشر ولداً: الهميسع، مالك وعريب ووايل، وأوس، ومرة والنسب المشهور من ولده في الهميسع ومالك والهميسع أبو الملوك التباعية ومريلغا أمهم، ومالك أبو قضاعة وقبائلها ونحن نذكر من نسب حمير وأكثر فيه الاشتهار ونميل فيه إلى الاختصار فحمير خلق كثير وجم غفير، تقادم بهم الزمان، وزادوا على العد والحساب، وأكثر قبائل حمير من ولد سبأ الأصغر بن كعب بن كهف الظلم بن سهل بن زيد الجمهور بن عمرو بن قيس ابن معادية بن جشم العطما بن عبد شمس الملك بن وايل بن الغوث بن جيدان بن قطن بن عريب بن زهى بن أعين بن الهميسع بن حمير الملك)(٣٣٢).

٣٣٣. أبو الحسن القرطبي (أحمد بن محمد بن إبراهيم الأشــعري القــرطبي)، التعريــف بالأنساب والتنويه بذوي الأحساب، دار المنار للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، سنة ١٩٩٠م، ط١، ج١، ص٦٨.

وكان ملوك حمير على درجة كبيرة من القوة والمنعة حتى ألهم إذا كتبوا عن أنفسهم كما يذكر د. جواد علي يكتبون: ( بسم الذي ملك براً وبحراً) (٣٣٣).

وقبل أن يتبلور كيان حمير السياسي كانوا خاضعين إلى حكومة قتبان ويدفعون لها الجزية أي ألهم جزء من الكيان السياسي لقتبان، وفي عام ((١٠٥)) أو ((١٠٩ ق.م)) تشكل الكيان السياسي الحميري وظهر إلى الوجود بصورة فعلية.

وكان عدد من ملوك هير الذين كانوا يلقبون بالتتابعة من الموحدين فقد ذكر إن ملك هير ((ثارن يهنعم أو ثأران يهنعم)) اعتنق النصرانية بتأثير من ((ثيوفيلوس)) وفي عهد هذا الملك بنيت الكنائس في ((ظفار)) و ((عدن)) وهذا الأمر جعل الناس تترك عبادة آلهة سبأ القديمة (٣٣٤)، وفي الحقيقة لا نجد في الأمر إثارة فهؤلاء الملوك لهم العلم بالتوحيد منذ أيام الملكة بلقيس ملكة سبأ، وبالتالي لهم العلم بالأنبياء والرسالات اللاحقة ولهذا ذكر الإخباريون: (إن بعض التتابعة آمنوا برسالة النبي ((محمد (ﷺ)))) ووقفوا على اسمه قبل ميلاده بمئات من السنين، وتمنوا لو عاشوا فأدركوا أيامه

٣٣٣. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد.ط٢، سنة ٩٩٣. م ٢٤٠؛ تفسير الطبري، ج ٢٠، ص٧٤، تفسير الطبري، ج ٢٠، ص٧٧.

وذبوا عن حیاضه وهذا ما دفع أحدهم وهو ((اسعد أبو كرب بن ملكيكرب) ان يقول:

شهدت على أحمد انه رسول من الله باري النسم فلو مد عمري إلى عمره لكنت وزيراً له وابن عم وجاهدت بالسيف أعدائه وفرجت عن صدره كل هم

فهو یشهد برسالة الرسول، ویؤمن بها قبل مبعثه بنحو من سبعمائة سنة (۲۳۰)، وأورد الطبري وقال: (عن قتادة (رأهُمْ خَیْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعِی) (۲۳۰ ذُكر لنا أن تبعاً كان رجلاً من حمیر، سار بالجیوش حتی حیر الحیرة، ثم أتی سمرقند فهدمها، وذُكر لنا أنه كان إذا كتب كتب باسم الذي تسمی وملك برا وبحرا وصحا وریحا، وذُكر لنا ان كعبا كان یقول: نعت نعْتَ الرجل الصالح ذم الله قومه ولم یذمه )(۲۳۷)، لذلك نقل عن عائشة: (لا تسبوا تبعاً فإنه كان رجلاً صالحاً) (۲۳۷)، وإلى ذلك ذكر كعب (ذمّ الله قومه ولم

٣٣٥. د . جواد علي، المصدر السابق، ج٢، ص٥١٥ .

٣٣٦. سورة الدخان ، الآية ٣٧.

٣٣٧. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، جامع البيان في تأويل القران، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، سنة ١٤٢ هـ / ٠٠٠ م، ط١، ج٢٢، ص٤٤ ؛ د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٢، ص٥١٥.

٣٣٨. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١،ج٨، ص٢٧ ؛ د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٢، ص١٥٥.

يذمه) (٣٣٩)، وقد أشار د. جواد علي إشارة مهمة في مسألة الأحاديث الواردة بالتبابعة إذ قال: (وما هذا الإلحاح الذي يؤكد إيمان التبابعة بإله واحد وتسليمهم برسالة الرسول وتدينهم بدينه، وفي عدم جواز سب التبابعة أو لعنهم، أقول: ما هذا الإلحاح إلا دليل ظاهر محسوس على أن من الناس من كان يلعن التبابعة ويسبهم ويشتمهم، ولم يكن هذا الشتم أو اللعن موجهاً إلى التبابعة بالذات بالطبع، بل كان موجهاً لليمن وللقحطانيين عامة، وللرد عليهم وضعت تلك الأحاديث وأمثالها على لسان الرسول) (٣٤٠).

ونحن نقول لا غرابة في أن يعرف ملوك اليمن بأمر البعثة المحمدية، وأمر الكعبة المشرفة مشهور بين العرب، والحج إلى البيت الحرام من قبل العرب عامة كان معروفاً وقائماً قبل الإسلام، وملوك اليمن كان منهم من الموحدين فقد دانة اليمن باليهودية والمسيحية قبل الإسلام، وتلك الديانات قد ذكرة رسالة النبي محمد ( المسلام عنه اليمن وغيرها كانوا يبشرون بنبي آخر الزمان وأهم سيتبعونه.

ولم يكن ملوك حمير فقط الذين يعرفون بأمر النبي محمد (هم) وإنما بعض أهلها أيضاً ولهذا ذكر شهر بن حوشب في قصة إسلام كعب الأحبار، وهو من اليمن من حمير: (ان كعبًا أخبره بأمره، وكيف كان ذلك، وكان أبوه من مؤمني أهل التوراة بالرسول محمد (هم) قبل ظهوره، قال

٣٣٩. الطبري، المصدر السابق، ج٢٢، ص٠٤.

٣٤٠. د. جواد علي، المصدر السابق، ج٢، ص١٥و١٦٥.

كعب: وكان أبي من أعلم الناس بالتوراة وكتب الأنبياء، ولم يكن يدخر عني شيئًا مما كان يعلم، فلما حضرته الوفاة دعايي فقال: يا بني، قد علمت أي لم أكن أدخر عنك شيئًا مما كنت أعلم، إلا أبي حبست عنك ورقتين فيهما ذكر نبي يبعث، وقد أطل زمانه، فكرهت أن أخبرك بذلك، فلا آمن عليك بعد وفاتي أن يخرج بعض هؤلاء الكاذبين فتتبعه، وقد قطعتهما من كتابي، وجعلتهما في هذه الكوة التي ترى، وطينت عليهما، فلا تتعرض لهما حتى يخرج هذا النبي، فإذا خرج فاتبعه وانظر فيهما، فإن الله تعالى يزيدك مجنى يخرج هذا النبي، فإذا خرج فاتبعه وانظر فيهما، فإن الله تعالى يزيدك بفذا خيرًا، فلما مات والدي لم يكن شيء أحب إلى من أن ينقضي المأتم حتى أنظر ما في الورقتين، فإذا فيهما: محمد رسول الله (هم خاتم النبيين لا نبي بعده، مولده بمكة، ومهاجرة طيبة)

وقد تعاقب على الحكم في حمير العديد من الملوك إلا أن الأحباش استطاعوا أن يجتاحوا اليمن ويفرضوا عليها سلطالهم لكن ذلك لم يستمر فقد تمكن (رسيف بن ذى يزن الحميرى)) (٣٤٦) من إلهاء حكم الحبشة على اليمن بمساعدة النعمان بن المنذر وذكر ابن خلدون: ( ولما استقل ابن ذى يزن بملك اليمن وفدت العرب عليه يهنئوه بالملك، وكان فيمن وفد عليه يزن بملك اليمن وفدت العرب عليه يهنئوه بالملك، وكان فيمن وفد عليه

٣٤١. ابن عجيبة (أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن الحسين بن محمد بسن عجيبة الإدريسي الحسني الشريف ت٢٢٢هـ) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد أو تفسير ابن عجيبة، دار الكتب العلمية، بسيروت، لبنان، سنة ٢٣٤٤هـ/ ٢٠٠٢م، ط٢، ج٢، ص٢٩٦.

٣٤٢. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ هـ)، تـــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص١٦٤.

مشيخة قريش وعظماء العرب لعهدهم من أبناء إسماعيل وأهل بيتهم المنصوب لحجهم فوفدوا في عشرة من رؤسائهم فيهم عبد المطلب فأعظمهم سيف وأجلهم وأوجب لهم حقهم ووفر من ذلك قسم عبد المطلب من بينهم وسأله عن بنيه حتى ذكر له شأن النبي (ﷺ) وكفلته إياه بعد موت عبد الله أبيه عاشر ولد عبد المطلب فأوصاه به وحضه على الإبلاغ في القيام عليه والتحفظ به من اليهود وغيرهم وأسر إليه البشرى بنبوته وظهور قريش قومهم على جميع العرب)(٣٤٣)، أما المسعودي فيذكر: ( وقد تقدمهم عبد المطلب بن هاشم فقال عبد المطلب: إن الله جل جلاله قد أحلك " أيها الملك " محلاً رفيعاً، صعباً منيعاً، شامخاً، وأنبتك منبتاً طابت أرومته، وعزت جرثومته، وثبت أصله وبسق فرعه، في أكرم معدن، وأطيب موضع وموطن، فأنت ((أبيت اللعن)) رأس العرب وربيعها الذي تخصب به، وأنت ((أيها الملك)) ذروة العرب الذي له تنقاد، وعمودها الذي عليه العماد، ومَعْقلها الذي تلتجئ إليه العباد، سَلَفُكَ خير سلف، وأنت لنا منهم خير خلف، فلن يخمل ذكر من أنت سلفه، ولن يهلك من أنت خلفه، أيها الملك، نحن أهل حرم الله، وسدنة بيته، أشخصنا إليك الذي أبمجنا من كشف الكرب الذي فدحنا، ونحن وفد التهنئة، لا وفد المرزئة"، فقال له الملك: وأيهم أنت أيها المتكلم، قال: أنا عبد المطلب بن

٣٤٣. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة٢٠٠١م، ج٢، ص٦٤.

هاشم بن عبد مناف، فقال الملك معدي كرب بن سيف: ابن أختنا...؟ قال: نعم، قال: أَدْنُوه مني، فادين، ثَم أقبل عليه وعلى الوفد، فقال لهم: مرحباً وأهلا، وناقة ورحلاً، ومستناخا سهلاً، وملكاً ربحلاً، يعطي عطاء جزلاً، قد سمع مقالتكم، وعرف قرابتكم، وقبل وسيلتكم، فأتم أهل الليل والنهار، لكم الكرامة ما أقمتم، والحباء إذا ظعنتم) (٣٤٥).

واستمر كيان حمير إلا أنه لم يكن كما كان في الأزمان الماضية فقد كان مع ملك حمير ممثل عن الإمبراطورية الفارسية له سطوة كبيرة وفي ذلك يقول ابن الأثير: (باذان من أولاد الفرس الذين سيرهم كسرى انو شروان مع سيف بن ذي يزن إلى اليمن لقتال الحبشة، فأقاموا باليمن، وكان باذان بصنعاء فأسلم في حياة النبي (ش)، وله أثر كبير في قتل الأسود العنسى) (۲۶۳).

وفي ذهاب سلطان القبائل اليمانية يقول ابن خلدون: ( ملك الحميريين بعد مهلك ابن ذي يزن وأهل بيته إلى الفرس وورثوا ملك العرب وسلطان

٣٤٤. ابن أختنا \_\_ ويقصد كها الملك ان عبد المطلب وقريش عموماً كانوا قد ولدهم امرأة من قبيلة جرهم، وهذه القبيلة تعود بنسبها إلى قحطان .

٣٤٥. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ٣٤٦ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، سنة ١٠١٠م، ط١، ج١، ص٢٠٢.

٣٤٦. ابن الأثير( العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثـــير َ ت ٦٣٠ هـ)، أسد الغابة، تحقيق: علي معوض و عادل عبد الموجود. دار الكتب العلميــــة، سنة ٢٠٠٨م، ط١، ج١، ص١٠٢.

هير باليمن بعد أن كانوا يزاهموهم بالمناكب في عراقهم ويجوسوهم بالغزو خلال ديارهم ولم يبق للعرب في الملك رسم ولا طلل إلا أقيالا من هير وقحطان رؤساء في أحيائهم بالبدو، لا تعرف لهم طاعة ولا ينفذ لهم في غير ذاهم أمر الا ما كان لكهلان خوهم بأرض العرب من ملك آل المنذر من لخم على الحيرة والعراق) (٣٤٧).

وانتهى ملك حمير مع ظهور الإسلام إذ يذكر ابن حجر العسقلاني: ( إن سيف بن ذي يزن ملك حمير: ذكره ابن منده في الصحابة وقال: أدرك النبي ( في الخبر جده عبد المطلب بنبوته وصفته ثم ساق في ترجمته حديث أنس أن ملك ذي يزن أهدى لرسول ( في ) حلة ...) (٣٤٨).

ثانياً :ملوك اليمن :

يذكر أبو الفداء: (أن بعد تبلبل الألسن، وتفرق بني نوح، أول من نزل اليمن قحطان بن عابر بن شالح، وقحطان أول من ملك أرض اليمن ولبس التاج، ثم مات قحطان وملك بعده ابنه يعرب بن قحطان، وهو أول من نطق بالعربية على ما ذكر، ثم ملك بعده ابنه يشجب بن يعرب، ثم ملك بعده ابنه يشجب بن يعرب، ثم ملك بعده ابنه عبد شمس بن يشحب، ولما ملك أكثر الغزو في أقطار البلاد،

٣٤٧. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة٢٠٠١م، ج٢، ص٦٥.

٣٤٨. ابن حجر العسقلاني (أحمد بن علي العسقلاني ت ٨٥٧ ه)، الإصبابة في معرفة الصحابة، تحقيق: علي معوض وعادل عبد الموجود. دار الكتب العلمية، بسيروت، لبنسان، سنة ٢٠٠٥م، ط١، ج٢، ص٣.

فسمي سبا، وهو الذي بنى السد بأرض مأرب، وفجر إليه سبعين غراً، وساق إليه السيول من أمد بعيد، وهو الذي بنى مدينة مأرب، وعرفت بحدينة سبا، وقيل إن مأرب لقب للملك الذي يلي اليمن، وقيل إن مأرب هو قصر الملك، والمدينة سبأ، وخلف سبأ المذكور عدة أولاد منهم: هير وعمرو، وكهلان، وأشعر) وأفا يذكر ابن حزم ويقول: اليمانية كلها راجعة إلى ولد قحطان، ولا يصح ما بعد قحطان، فولد قحطان: لأي، وجابر، والمتلمس، والعاصي، وغاشم، والمتغشمر، وغاضب، ومعزز، ومنيع، والقطامي، لم يعقب منهم أحد، وظالم، ونباتة، دخل بنوه في الرحبة من هير، والحارث.

فولد الحارث هذا: فهم، يقال لهم الأقيون، وهم رهط حنظلة بن صفوان نبي الرس ((والرس ما بين نجران إلى اليمن ومن حضرموت إلى اليمامة))، ويعرب، فولد يعرب: يشجب بن يعرب بن قحطان، وجنادة، ووائل، وكعب.

فولد يشجب: سبأ (( وهو جد السبئيين ))، وهو عامر، فولد سبأ: كهلان، والعرنجج، وهو حمير ((وهو جد الحميريون)) وزيدان، وعبد الله، والنعمان، والمولود، ويشجب، ورهم، وشداد، وربيعة.

٣٤٩. أبو الفداء (إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد بن عمر بن شاهنشاه بن أيــوب أبي الفداء ت٧٣٧ هي، المختصر في تأريخ البشر، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنــان، ســنة ١٩٩٧م، ج١، ص٤١.

فولد زيدان: نجران، فيه سميت نجران، وأما عبد الله والنعمان والمولود ويشجب ورهم وشداد وربيعة، فبنوهم هم السبئيون، ليس لهم نسب يذكر دون سبأ) (٣٥٠).

لقد كان ملك اليمن في ذرية قحطان وإلى ذلك يقول الصحاري عند تنظيمه ملوك اليمن قال: (ولم يمنعنا عن استقصاء ملوك اليمن من هير إلا نظمناهم ملكاً ملكاً من لدن قحطان إلى سيف بن ذي يزن في موضع تأريخ ملوك الدنيا) (۲۰۱۱)، وهؤلاء الذرية وإن شكلوا ممالك متعددة على ما ذكرنا إلا أن قبائل تلك الممالك كانت متداخلة فيما بينها ولهذا نلاحظ أن ملوك تلك الممالك يرتبطون بسلسلة نسب واحدة وان كانوا مستقلين بكيانالهم عن بعضهم وتسود التراعات الدموية بينهم، وقد أورد العديد من الإخباريين ذلك النسب المتصل بين ملوك اليمن، على سبيل المثال نورد ما ذكره ابن خلدون بعد تحقيقه قال: (قال الزمخشري: قيل لملوك اليمن ذكره ابن خلدون بعد تحقيقه قال: (قال الزمخشري: قيل لملوك اليمن التبابعة لألهم يتبعون كما قيل الأقيال لألهم يتقيلون) (۲۰۲۰)، وقال المسعودي: ولا يسمى الملك تبعاً حتى يملك اليمن، والشحر، وحضر موت، ويقال حتى يتبعه بنو جشم بن عبد شمس، وبخلاف الأمرين فيسمى ملكاً ولا يقال

<sup>.</sup> ٣٥٠. ابن حزم (أبي محمد علي بن حزم الأندلسي)، جمهرة انساب العرب، دار المعارف، مصر سنة ١٣٦٨ ه /١٩٤٨م، ج١، ص١٣٧.

٣٥١. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبـــراهيم الـــصحاري العـــوتبي تك ١٥١. الأنساب، ج١، ص٠٠٠، وwww.alwarraq.com،١٠٠ هـ)، الأنساب، ج١، ص٠٠٠

له تبع (روأول ملوك التبابعة )) هو الحرث الرائش وإنما سمى الرائش لأنه راش الناس بالعطاء واختلف الناس في نسبه بعد اتفاقهم على أنه من ولد واثل بن الغوث بن حيران بن قطن بن عريب بن زهير بن أبين بن الهميسع بن حمير، والحرث بن ذى شدد هو الرائش جدا لملوك التبابعة وملك الحرث الرائش وكان يسمى تبعاً وكان مؤمناً فيما قال السهيلي ثم ملك بعده ابنه أبرهة ذو المنار) (700)، وأضاف المسعودي قائلاً: (رأبرهة ذو المنار هو ابن الصعب بن ذى مداثر بن الملطاط وسمى ذا المنار لأنه رفع المنار ليهتدى به ثم ملك من بعده أفريقيس بن أبرهة مائة وستين سنة) (700)، وقال ابن حرنه: (هو أفريقيس بن قيس بن صيفى أخو الحرث الرائش).

وقال الصحاري وجميع النسابين: ثم ملك من بعد افريقيس أخوه العبد بن أبرهة وهو ذو الأذعار، وأضاف الصحاري عن ذي الأذعار قال: وكان هذا غي حياة أبيه (٣٥٦)، وكان في زمن سليمان بن داود، وقال ابن الكلبي: إن ذا الأذعار اسمه عمرو بن أبرهة ذى المنار بن الحرث الرائش بن

٣٥٣. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسعودي ٣٤٦٠ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأمسيرة للطباعسة والنسشر والتوزيسع، بسيروت، لبنسان، سنة ٢٠١٠م، ط١، ج١، ص١٩٨٨.

٢٥٤. المسعودي، المصدر السابق ج١، ص١٨٩.

٣٥٥. ابن حزم (أبي محمد علي بن حزم الأندلسي)، جمهرة انساب العرب، دار المعارف، مصر سنة ١٣٦٨ ه /١٩٤٨م، ج١، ص١٨٠.

قيس بن صيفي بن سبا الأصغر وكان مهلك ذى الأذعار (٣٥٧)، وقد مات مسموماً من قبل الملكة بلقيس وملك من بعده الهد هاد بن شرحبيل بن عمرو بن ذى الأذعار، بينما قال المغيري: وبعد الهدهاد ملكت ابنته بلقيس (٣٥٨)، وقال الطبري: وهي فيما يقول أهل الأنساب ((يلمقة ابنة اليشرح)، ويقول بعضهم: ابنة أيلي شرح، ويقول بعضهم: ابنة ذي شرح... بن ذي جَدَن بن أيلي شرح بن الحارث بن قيس بن صيفيّ بن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان، ثم غلبهم سليمان (الكليكة) على اليمن كما وقع في القرآن ويقال تزوجت سدد بن زرعة بن سبا(٢٥٩)، ويقول ابن خلدون: ثم قام بملكهم ناشر بن عمرو ذي الاذعار ونسبه إلى عمرو ذي الأذعار، وقال هشام بن الكلبي إن ملك اليمن صار بعد بلقيس إلى ناشر بن عمرو بن يعفر الذي يقال له ياسر أنعم لإنعامه عليهم بما جمع من أمرهم وقوى من ملكهم ثم ملك بعد ياسر هذا ابنه شمر مرعش سمى بذلك لارتعاش كان به، ثم ملك على التبابعة بعد شمر مرعش تبع الأقرن واسمه

٣٥٧. ابن الكلبي (هشام أبو المنذر بن محمد بن التائب الكلبي ت٢٠٤ ه)، نسب معـــد واليمن الكبير، تحقيق: محمود فردوس العظم، دار اليقظة العربية، دمـــشق، ســـوريا، ج١، ص١٢١.

٣٥٨. المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١، ص١٣٥ متخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١، ص١٣٥ متخب في دكر نسب قبائل العرب، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مصر، سنة ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص١٩٦٧.

زيد (قال السهيلي): وهو ابن شر مرعش ( $^{(77)}$ )، وقال الطبري: انه ابن عمرو ذى الأذعار ( $^{(77)}$ )، وقال السهيلي في ذلك: إنما سمى الأقرن لشامة كانت في قرنه، وقال المسعودي: ثم ملك من بعده ابنه ملكيكرب وكان مضعفاً ولم يغزُ قط إلى أن مات ( $^{(77)}$ )، وإلى ذلك ذكر ابن الأثير: ملك بعده ابنه تبان أسعد أبو كرب ويقال هو تبع الآخر وهو المشهور من ملوك التبابعة ( $^{(77)}$ )، ونقل ابن خلدون عن الطبري: أن الذي بعد ياسر ينعم بن عمرو ذى الأذعار تبع الأقران أخوه ثم بعد تبع الأقرن شر مرعش بن ياسر ينعم، ثم من بعده تبع الأصغر وهو تبان أسعد أبو كرب هذا هو تبع الآخر وهو المشهور من ملوك التبابعة ( $^{(77)}$ )، ثم ملك من بعد أبى كرب هذا فيما قال ابن اسحق: ربيعة بن نصر بن الحرث بن نمارة بن لحم ولحم أخو

<sup>.</sup> ٣٦. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت ٨٠٨ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٥٢.

٣٦١. الطبري، المصدر السابق، ج١، ص٣٠١.

٣٦٣. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ت٣٤٦ هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيسع، بسيروت، لبنسان، سسنة ٢٠١٠م، ط١، ج١، ص٢٠٣.

٣٦٣. وذكر ابن الأثير بعد تبان الملك ربيعة بن نصر اللخمي، فلما هلك ربيعة رجع الملك باليمن إلى حسان بن تبان أسعد، للتفاصيل أنظر: ابن الأثير ( العلامة عز الدين أبي الحسسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بروت سنة ١٣٨٥ ه /١٤٦٥م، ج١، ص١٤٢٠.

٣٦٤. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد ت ٨٠٨ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٥٣٠.

جذام ( $^{(779)}$ ), وقال ابن هشام: ويقال ربيعة بن نصر بن أبي حارثة بن عمرو بن عامر كان أبو حارثة تخلف باليمن بعد خروج أبيه وأقام ربيعة بن نصر ملكاً على اليمن بعد هؤلاء التبابعة الذين تقدم ذكرهم ووقع له شأن الرؤيا المشهورة والتي بسببها أرسل ناساً من قومه إلى العراق ( $^{(سنذكر}$  ذلك لاحقاً)) ومن بيت ربيعة بن نصر كان النعمان ملك الحيرة وهو النعمان بن المنذر بن عمرو بن عدى بن ربيعة بن نصر  $^{(777)}$ , قال ابن اسحق ولما هلك ربيعة بن نصر اجتمع ملك اليمن لحسان بن تبان أسعد أبي كرب قال السهيلي: وهو الذي استباح طسماً  $^{(778)}$ , بينما ذكر الطبري حسان بن تبان فقال: إنه هو الذي أوقع بجديس  $^{(778)}$ ) أي أبادها .

ولما ملك حسان بن تبع بن تبان تتبع قتلة أبيه فقتلهم عن آخرهم، ثم قتل عمرو أخاه الملك حسان بن تبع بن تبان بعرصة لخم وهي رحبة مالك بن طوق ورجع حمير إلى اليمن وملك بعده وتواترت الأسقام بعمرو

٣٦٥. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر، ودار بيروت، سنة ١٣٨٥ هـ / ١٩٦٥م، ج١، ص١٤٢. ٣٦٦. عبد السلام هارون، تمذيب سيرة ابن هشام، مؤسسسة الرسسالة / دار البحسوث العلمية، الكويت، سنة ١٤٠٦هـ هـ /١٩٨٥م، ط١٤، ج١، ص٣.

٣٦٧. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ هـ)، تـــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج١، ص١٤٢.

٣٦٨. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مــصر، ســنة ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص.٢٦٠ .

المذكور، حتى كان لا يمضى إلى الخلاء إلا محمولاً على نعش، فسمى ذو الأعواد لذلك (٣٦٩)، وكان عمرو هذا يسمى موثبان قال الطبري: قال هشام بن محمد: عمرو بن تبع هذا يدعى موثبان لأنه وثب على أخيه حسان بفرضة نعم فقتله (٣٧٠)، وهلك عمرو قال ابن الأثير: ثم انفلتت أوضاع حمير من بعد عمرو وتفرقوا وكان ولد حسان تبع صغاراً لا يصلحون للملك فانقض على ملك التبابعة عبد كلال موثبا فملك عليهم وكان نصرانياً ثم رجع الملك إلى أبناء حسان تبع فملكوا على التبابعة من جدید<sup>(۳۷۱)</sup> ،وکان ابن حسان تبع یدعی بتبع بن حسان ، یذکر ابن خلدون: قال الجرجابي ملك ثلاثا وسبعين سنة وهو تبع الأصغر ذو المغازى والآثار البعيدة قال الطبري وكان أبوه حسان تبع قد زوج بنته من عمرو بن حجر آكل المرار ابن عمرو بن معاوية من ملوك كندة فولدت له ابنه الحرث بن عمرو فكان ابن تبع ابن حسان هذا فبعثه على بلاد معد وملك على العرب بالحيرة مكان آل نصر بن ربيعة قال وانعقد الصلح بينه وبين

٣٦٩. أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل ابن علي ت٧٣٢ هـ)، المختصر في أخبار البسشر، تحقيق: د.محمد زينهم محمد عزب وآخرون ، دار المعارف، القاهرة، مصر، سسنة ١٩٩٨م، ط١، ج١، ص٤٢.

<sup>•</sup> ٣٧٠. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مصصر، سنة ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص ٣٠٩٠.

٣٧١. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر و دار بيروت سنة ١٣٨٥ هـ /١٩٦٥م، ج١، ص١٣٩.

كيقباد ملك فارس على أن يكون الفرات حداً بينهم ثم أغارت العرب بشرقي الفرات فعاتبه على ذلك فقال لا أقدر على ضبط العرب إلا بالمال والجند فأقطعه بلاد من السواد وكتب الحرث إلى تبع يغريه بملك الفرس وتضعيف أمر كيقباد فغزاهم وقيل إن الذي فعل ذلك هو عمرو بن حجر أبوه الذي ولاه تبع أبو كرب وإنه أغراه بالفرس واستقدمه إلى الحيرة ( $^{(7V7)}$ )، وذكر الطبري: ثم ملك بعده ابن أحيه الحارث بن عمرو، وقود الحارث المذكور، ثم ملك بعده مرثد بن كلال، ثم تفرق بعده ملك هير  $^{(7V7)}$ ، ثم ملك من بعده ابنه وليعة ابن مدثر  $^{((a)}$ 100) أو  $^{((a)}$ 100) أو  $^{((a)}$ 100) أبرهة بن الصياح بن لجيعة  $^{(7V7)}$ 30، ثم ملك من بعده أبرهة بن الصياح بن لجيعة  $^{(7V7)}$ 30، ثم ملك من بعده حسان بن

٣٧٢. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت ٨٠٨ هـ)، تـــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٥٦ .

٣٧٣. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص٢٤.

٣٧٤. الصحاري العمايي ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبسراهيم السصحاري العوتبي تا ٣٠٨. الأنساب، ج١، ص١٥٥. www.alwarraq.com،٨٥

٣٧٥. المغيري ، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١، ص٤ ( www.alwarraq.com هـ)، تــــأريخ ٣٧٦. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٥٦ .

عمرو بن تبع بن كلكيكرب (٣٧٧)، ثم ملك لخيعة، ويذكر الطبري: وكان لخيعة ((ينوف ذو شناتر)) يصنع أمراً فاسقاً يزعمون أنه كان يعمل عمل لوط حتى إذا كان آخر أبناء تلك الملوك زرعة ذو نواس بن تبان أسعد أبي كرب بن ملكيكرب بن زيد بن عمرو ذي الأذعار أخو حسان ((وزرعة كان صبياً صغيراً حين أصيب أخوه، فشب غلاماً جميلاً وسيماً ذا هيئة وعقل)) فبعث إليه لخيعة ((ينوف ذو شناتو)) ؛ ليفعل به كما كان يفعل بأبناء الملوك قبله، فلما أتاه رسوله عرف الذي يريد به، فأخذ سكيناً حديداً لطيفاً، فجعله بين نعله وقدمه، ثم انطلق إليه مع رسوله، فلما خلا به في مشربته تلك أغلقها عليه وعليه، ثم وثب عليه وواثبه ذو نواس بالسكين فطعنه به حتى قتله، ثم احتز رأسه...فإذا رأس لخيعة ﴿(ينوف ذي شناتر)} في الكوة مقطوع في فيه سواكه، قد وضعه ‹‹ذو نواس›› فيها، فخرجت حمير والأحراس في أثر ((ذي نواس)) حتى أدركوه، فقالوا له: ما ينبغي لنا أن يملكنا إلا أنت، إذ أرحتنا من هذا الخبيت، فملكوه واستجمعت عليه همير وقبائل اليمن، فكان آخر ملوك حمير، وتمود وتهودت معه حمير، وكان عدد

٣٧٧. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسسعودي ت ٣٤٦هـ) مسروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان سنة ١٠١م، ط١، ج١، ص٩٩٩.

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

ملوك اليمن كما يذكر المسعودي: سبعة وثلاثين ملكا في مدة ثلاثة آلاف ومائتي سنة إلا عشرا وقيل أقل من ذلك (٣٧٨).

\* \* \*

٣٧٨. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القساهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧هـ/ ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص٠٠١٣٨



# الفصل الرابع العرب

## البائدة . العاربة . المستعربة

قبل أن ندخل في هذا الموضوع علينا أن نوضح مسألة جديرة بالإشارة إليها وهي قدم العرب البائدة/العاربة على العرب المستعربة، إذ أن العرب البائدة/ العاربة تشكلوا قبل العرب المستعربة بزمن كبير لا يمكن تحديده سوى أنه موغل في القدم، وقال جرجي زيدان عند حديثه عن العرب العاربة: ( وأردنا بهذه الطبقة أقدم أمم العرب وفي جملتها الأمم التي يسميها العرب البائدة ونعني بها الدول العربية التي ظهرت ودالت قبل ظهور عرب اليمن القحطانية، وأطلقنا على عرب الطبقة الأولى أيضاً العمالقة وجعلناهم قسمين كبيرين: أولاً: عمالقة العراق وهي دولة حمورابي في بابل منذ القرن الخامس والعشرين ق.م، وثانياً: عمالقة مصر (٣٧٩)، ((إلى أن يقول زيدان)) وختمنا الكلام في هذه الطبقة بأخبار بقايا العمالقة ومنها عاد وغود وطسم وجديس وغيرها من البائدة عند العرب)(٣٨٠)، ويضيف (( زيدان في موضع آخو من كتابه)): وما زالت الدولة البابلية الأولى (( الحمورابية )) قائمة حتى غلبت على أمرها كما تقدم فخرج أهلها فراراً من ذلك الغالب إلى

٣٧٩. راجع موضوع مسميات الأقاليم العربية الحالية وعلاقتها ببابل.

<sup>.</sup> ٣٨٠. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال ( مطبعة الهلال ـــ شـــــار ع نوبـــــار) القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص٦.

إخوالهم في جزيرة العرب وأنشأوا في اليمن دولة عربية عرفت بدولة المعينيين كان لها شأن كبير في تأريخ اليمن قبل دولة سبأ وحمير كما سيأي كلامنا عن الطبقة الثانية أو العرب القحطانية أو دول الجنوب ويوافق ذلك قول العرب ان العمالقة وغيرهم من العرب البائدة جاؤا جزيرة العرب من بابل) (٣٨١).

وهناك مسألة مهمة أثارها د. جواد علي وهي مسألة قدم العرب البائدة / العاربة وبين ألها لم تكن ممعنة في القدم أي ألها حديثة العهد إذ قال: ( وقد اتضح ان بعض هذه الأقوام أو أكثرها قد عاشوا بعد المسيح ولم يكونوا ممعنين في القدم على نحو ما تصور الرواة، ولعل هذا كان السبب في رسوخ أسمائهم في مخيلة الإخباريين) (۱۳۸۲)، ونحن لا نشاطر أستاذنا وعالمنا الفاضل الرأي في ذلك مع الاعتذار الشديد ونقول: (( إن العرب البائدة ممعنة في القدم وإلها عاشت قبل السيد المسيح (المنائل) بزمن لا يمكن تقديره وقد استمر وجود بعضها إلى زمن السيد المسيح (المنائل) وحجتنا في ذلك هي قضية النبي يوسف (المنائل) وإنقاذه من الجب من قبل وحجتنا في ذلك هي قضية النبي يوسف (المنائل) وإنقاذه من الجب من قبل وأعلامها وهي من العرب العاربة ومن القحطانيين بالتحديد إذ قال فيهم: وأعلامها وهي من العرب العاربة ومن القحطانيين بالتحديد إذ قال فيهم: (هؤلاء بطون نمارة، وفيهم حدس بن إدريس بن جزيلة ومنهم مالك بن

٣٨١. جرجي زيدان، المصدر السابق، ط٢، ج١، ص٤٨.

٣٨٢. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٩٩٩.

زعر بن حجر، الذي أخرج يوسف بن يعقوب من الجب (٣٨٣)، ونماره بن لخم، وهم رهط النعمان بن المنذر اللخمي ملك الحيرة، وإذا علمنا أن يوسف (المنابعة) سبق المسيح (المنابعة) بوقت كبير جداً يزيد على الألف عام وأن هناك من العرب العاربة ممن كان موجوداً في ذلك الزمن أي في زمن يوسف (المنابعة)، فهذا يعني أن العرب البائدة قد سبقت ميلاد المسيح (المنابعة) بوقت كبير جداً، وإلى نحو ذلك يذكر د. حسين الشيخ فيقول: (العرب البائدة: وسموا كذلك لأنهم بادوا ولم يصلنا من آثارهم شيء إلا ما ذكر في القرآن الكريم وأخبار العرب، وظهروا قبل زمن إبراهيم (النابع) وطسم، وجديس، وجرهم، والعماليق) (٢٨٠٩).

لقد شكلت القبائل النازحة عن بابل في الأرض الجديدة مجتمعاً كان نواة أمة عرفت لاحقاً الأمة العربية، وألهم ينتسبون إلى الأخوين أرم وأرفخشد بن سام بن نوح وينقسمون إلى ثلاثة أقسام إذ يذكر د. حسين الشيخ: (هي العرب البائدة، العرب العاربة في الجنوب، والعرب المستعربة في الشمال) (٣٨٥).

٣٨٣. المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١، ص١٣٥ www:alwarraq.com ٢٥٠٠. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبسيروت العربية)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م، ص٢٩. هـ٣٨. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م، ص٢٩.

وفي ذلك يقول د. جواد علي: ( وظل الرواة يتوارثون هذا التقسيم (رأي تقسيم العرب إلى بائدة/عاربة، ومستعربة)) كلما بحثوا في تأريخ العرب قبل الإسلام، وفي موضوع الأنساب، ولا حاجة بنا إلى أن نعود، فنقول: إن كل ما روي من هذا التقسيم وما رواه الرواة من أخبار تلك الطبقات، لم يرد إلينا من النصوص الجاهلية، وإنما ورد إلينا متواتراً من الكتب المدونة في الإسلام، لذلك لا نستطيع أن نجرؤ فنقول: إن هذا التقسيم وضعه الجاهليون، وتوارثوه كابراً عن كابر، حتى وصل إلى صدر الإسلام، ثم منه وصل إلينا) (٣٨٦).

إذن اتفق العلماء على أن العرب ينقسمون إلى ثلاثة فئات وهم (رالعرب البائدة، والعرب العاربة، والعرب المستعربة)، وفي ذلك يقول العصامي: (يقال لبني إسماعيل: العرب المستعربة، ويقال لجرهم وقحطان العرب العاربة، ويقال لطسم، وجديس، وعبيل: العرب البائدة ((لأنهم بادوا وهلكوا جميعاً))...) (٣٨٧).

إلا أن الكثير من الإخباريين يقسمون العرب إلى فئتين ((العرب العاربة، والعرب المستعربة)) من دون ذكر البائدة لإندراس أثرهم، وإبتعاد زمنهم، وقد جاء هذا التقسيم على أساس الرسوخ في العروبة ولهذا يقول

٣٨٦.د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٧٩٥.

٣٨٧. العاصمي (عبد الملك بن العاصمي المكي ت ١٩١١هـ)، سمط النجــوم العــوالي في أنباء الأوانل والتوالي، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد عــوض، دار الكتــب العلمية، بيروت، لبنان ، سنة ١٩٩٨م، ط١، ج١، ص٧٧.

القلقشندي: (وأما أنواع العرب فقد اتفقوا على تنويعهم إلى نوعين ((عاربة ومستعربة))، فالعاربة هم العرب الأولى الذي فهمهم الله اللغة العربية ابتداء فتكلموا بحا فقيل لهم عاربة، أي بمعنى الراسخة في العروبية كما يقال ليل لائل وعليه ينطبق كلام الجوهري، وأما بمعنى الفاعلة للعروبية والمبتدعة لها كانت أول من تكلم بحا، قال الجوهري: وقد يقال فيهم العرب العرباء، والمستعربة هم الداخلون في العروبية من بعد العجمة أخذاً من استفعل بمعنى الصيرورة نحو استنوق الجمل إذا صار في معنى الناقة لما فيه من الخنوثة واستحجر الطين إذا صار في معنى الخجر ليبسه) (٢٨٨٩)، وذكر المرزوقي: (ويقال: العرب العاربة والعرباء، أي الخلص، والعرب المستعربة: الذين فيهم بعد) (ويقال العرب العاربة والعرب العربة والعرب العربة والعرب العربة هم منهم، وعرب متعربة ومستعربة دخلاء بينهم، ويقال العرب العاربة هم الذين تكلموا بلسان يعرب بن قحطان، و هو اللسان القديم، والعرب

٣٨٨. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ه)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبنساني، بسيروت، لبنسان، سنة ١٠٠٠هم ١٩٨٠م، ط٢، ص٤.

٣٨٩. المرزوقي (أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي أبو على ٢١١ هـ) شـرح ديـوان الحماسة، تحقيق: غريد الشيخ، المكتبة العلمية، بيروت، لبنان، ط١، سـنة ٣٠٠٣م، ط١، ج١، ص٢٦٦.

المستعربة هم الذين تكلموا بلسان إسماعيل، وهي لغة أهل الحجاز وما والاها من البادية) (٣٩٠).

ولغرض توضيح الموضوع أكثر نتحدث أولاً عن العرب البائدة/ العاربة، ثم نتحدث عن العرب المستعربة.

أولاً: العرب البائدة / العاربة.

العرب العاربة أو البائدة وهم القبائل السامية التي هاجرت من بابـــل واستقرت في بلاد اليمن وبقية أنحاء الجزيرة كما أسلفنا.

وقد ذكرنا أن العرب يعودون بنسبهم إلى أرم وأرفخشذ بسن سام، وهذه القبائل اصطلح على قسم منها بالعرب البائدة والقسم الآخر هسل اسم العرب العاربة، وكان للظروف المحيطة بالقوم أثر في تشكيل المصطلحات السالفة فالعرب البائدة انقرضت ولم يبق منها إلا قليل تفرقوا على بقية القبائل من العرب العاربة، وفي ذلك قال جرجي زيدان: (إن العمالقة وسائر القبائل البائدة كان مقامها في شمال جزيرة العرب إلى مشارف الشام وضفاف الفرات وشوطيء النيل، وقد ذكرنا ذهاب تلك الدول بتوالي الأجيال وإنما أردنا ذهاب دولها أو سيادها وذلك لا ينافي وجود بعض قبائلها أو شعوبها في حال البداوة أو الحضارة، ولم تترك آثاراً منقوشة فذهبت أخبارها كما ذهبت أخبار كثير من الأمهم قبل زمين

<sup>•</sup> ٣٩. مرعي الكرمي الحنبلي، مسبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شــرف النسب، تحقيق علي بن حسن الحلبي، دار عمّار، عمّان، سنة ١٤٠٨ ه / ١٩٨٨م، ط١، ج١، ص١.

التأريخ)(٢٩١)، وإلى نحو ذلك يذهب ابن حزم فيقول: (ذكر ابن الكلي: العرب العاربة: ثمود، وجديس، ابنا جائر، أخي عوص، أبي عاد وعبيل، ابني أرم أخي لاوذ أبي طسم وعمليق وأميم ووبار بن سام بن نوح الاحمة وجاء في المزهر: ( وقال ابن دريد في الجمهرة: العرب العاربة سبع قبائل: عاد، وثمود، وعمليق، وطسم، وجديس، وأميم، وجاسم، وقد انقرض أكثرهم إلا بقايا متفرقين في القبائل)(٢٩٣٠)، ويوافقه صاحب تاج العروس وينقل عن: ( أبي بكر بن دريد في الجمهرة: العرب العاربة سبع قبائل: عاد، وثمود، وعمليق، وطسم، وجديس وأميم وجاسم وقد انقرض أكثرهم إلا بقايا متفرقين في القبائل)(٢٩٤٠)، وتلك القبائل تعود بنسبها إلى أرم بن سام بن نوح وهم تسع قبائل:

٣٩١. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ــ شـــارع نوبـــار) القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص١٦٥.

٣٩٢. ابن حزم (أبي محمد علي بن حزم الأندلسي)، جمهرة انساب العرب، دار المعارف، مصر، سنة ١٣٦٨ هـ ١٩٤٨م، ج١، ص١٩٦.

٣٩٣. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين)، المزهر في علوم اللغة العربية، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل وعلي البجاوي، دار النشر مكتبة دار التراث، ج١، ص٩.

٣٩٤. الزَّبيدي (محمَّد بن محمَّد بن عبد الرزَاق الحسيني، أبو الفيض، الملقَّب بمرتضى)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بـــبيروت، ســـنة ١٩٨٤م، ج١، ص٨.

عاد، وثمود وأميم، وعبيل، وطسم، وجديس ، وعمليق، وجسرهم الأول، ووبار) (٣٩٠٠).

أما القسم الثاني: وهم العرب العاربة أو الباقية فهم ذرية يعرب بن قحطان وشقيقه جرهم بن قحطان الذين يعودون بنسبهم إلى أرفخشذ بن سام بن نوح ويعرفون بالقحطانيين، وقد ذكر القلقشندي: (هلك من هلك من بقايا العرب العاربة باليمن بمدين من عاد وغيرهم، وخلفهم فيه بنو قحطان بن عابر فعرفوا بعرب مدين إلى الآن وبقوا فيه إلى ان خرج منه بعرو بن مزيقياء عند توقع سيل العرم ثم خرج منه بقاياهم وتفرقوا في الحجاز والعراق والشام وغيرها عند حدوث سيل العرم) (٣٩٦).

وإلى ذلك يذكر د. حسين الشيخ فيقول: (العرب العاربة: وهم عرب الجنوب، ويعرفون بالقحطانيين نسبة إلى قحطان بن عاثر، سكن القحطانيون اليمن وحضرموت وكانوا على جانب من الاستقرار والتحضر فقد عرفوا قليلاً من الزراعة والتجارة والصناعات اليدوية البسيطة، وقامت بالتالي دولتا معين وسبأ، وبعد حادثة سد مأرب الذي قضى عليه السيل العرم قامت دولة حمير على أثر زوال دولة سبأ حوالي ((١٥٠ ق.م)) تقريباً ودام نفوذها إلى بداية عصر البعثة المحمدية، وقد تكلم القحطانيون

٣٩٥. المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب ،ج١، ص٣٧٧:alwarraq.com٣٥ ٢٩٦. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ هـ)، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بسيروت، لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٨.

اللغة السبئية أو الحميرية التي تكتب بالخط المسند، ومن أهم قبائلهم ((جرهم ويعرب))، ومن يعرب ظهرت شعبتان هما ((كهلان وهير))، وأشهر قبائل هير قبائل كهلان كانت ((الأوس والخزرج والغساسنة))، وأشهر قبائل هير كانت ((قضاعة)) وقد استوطنوا شمال الحجاز ومن فروعها جهينة على الساحل الغربي لشبه الجزيرة، وقبيلة عذرة بالحجاز والذين اشتهروا برقة العاطفة وطهارة العشق )(٢٩٧).

ثانياً : العرب المستعربة.

أما النوع الثاني من العرب فهم العرب المستعربة ويعودون بنسبهم إلى النبى إسماعيل بن إبراهيم (الطَّيْكُ ).

وفي ذلك قال الجوهري: (ويقال لهم المتعربة أيضاً، وهم بنو إسماعيل بن إبراهيم (النيلية)، سموا بذلك لأن لسان إسماعيل (النيلية) كان لغته السريانية، فلما نزلت جرهم من القحطانية عليه وعلى أمه بمكة المشرفة، تزوج منهم، وتعلم هو وبنوه العربية من جرهم المذكورين فسموا لذلك المستعربة) وإلى ذلك يذهب أبو الفداء إذ يذكر عن العرب المستعربة فيقول: (هم ولد إسماعيل بن إبراهيم الخليل صلوات الله عليهما، وقيل لهم العرب المستعربة لان إسماعيل لم تكن لغته عربية، ثم دخل في العربية، فلذلك

٣٩٧.د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية)، العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م، ص٩٦و٠٠. ٣٩٨.القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١هـ) صبح الأعشى، شركة نوابغ الفكر للنشر والتوزيع والتصدير، سنة ٢٠٠٩م، ط١، ج١، ص ١٤١.

سمي ولده العرب المستعربة) (٢٩٩)، ويذكر ابن خلدون عنهم فيقول: (وإغا سمى أهل هذه الطبقة بهذا الاسم لأن السمات والشعائر العربية لما انتقلت إليهم ممن قبلهم اعتبرت فيها الصيرورة بمعنى أهم صاروا إلى حال لم يكن عليها أهل نسبهم وهى اللغة العربية التي تكلموا بها فهو من استفعل بمعنى الصيرورة من قولهم استنوق الجمل واستحجر الطين وأهل الطبقة الأولى لما كانوا أقدم الأمم فيما يعلم جيلا كانت اللغة العربية لهم بالأصالة وقيل العاربة (رواعلم أن أهل هذا الجيل من العرب) يُعرفون باليمنية والسبائية) (٢٠٠٠)، وقد نقل مثل ذلك العديد من العلماء منهم ابن كثير إذ قال: (وأما العرب المستعربة فهم من ولد إسماعيل بن إبراهيم الخليل، وكان إسماعيل بن إبراهيم (المنافقة) أول من تكلم بالعربية الفصيحة البليغة، وكان قد أخذ كلام العرب من جرهم الذين نزلوا عند أمه هاجر بالحرم (٢٠٠١)، أما د.أحمد سوسة فينقل عن د.جواد علي ويقول: (أما العدنانيون، ويقال لهم أيضاً التراريون أو المعديون وهم من صلب إسماعيل بن إبراهيم وامرأته ((رعلي)) بنت

٣٩٩. أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل ابن علي ت٧٣٢ هـ)، المختصر في أخبار البـــشر، تحقيق: د.محمد زينهم محمد عزب وآخرون، دار المعارف، القاهرة، مصر، ســـنة ٩٩٨م، ط١، ج١، ص٦٧ .

٠٠٤. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨هـ)، تــــاريخ
 ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٤٦.

١٠٤. ابن كثير (الحافظ أبي الفداء إسماعيل بن كـــثير الدمـــشقي ت٧٧٤ هـ)، البدايـــة والنهاية، حققه ودقق أصوله وعلق حواشيه: علي شيؤي ، دار إحيـــاء التـــراث العـــربي، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٨ هـ / ١٩٨٨م، ط١، ج١، ص١٣٨، وج٢، ص١٨٧.

مضاض بن عمرو الجرهمي سموا بالعرب المستعربة لألهم انضموا إلى العرب العاربة وأخذوا العربية منهم، ووطن العدنانيين الأول مكة التي اعتبرت المهد الأول للإسماعيلين) (٤٠٢).

وذكر ابن منظور: (نشأ إسماعيل بن إبراهيم (الملكة) معهم فتكلم بلساهم فهو وأولاده العرب المستعربة وقيل ان أولاد إسماعيل نشأوا بعربة وهي من قمامة فنسبوا إلى بلدهم وروي عن النبي (هي)انه قال خمسة أنبياء من العرب وهم محمد، وإسماعيل، وشعيب، وصالح، وهود، صلوات الله عليهم، وهذا يدل على أن لسان العرب قديم وهؤلاء الأنبياء كلهم كانوا يسكنون بلاد العرب فكان شعيب وقومه بأرض مدين، وكان صالح وقومه بأرض ثمود يتزلون بناحية الحجر، وكان هود وقومه عاد يتزلون الأحقاف من رمال اليمن وكانوا أهل عملٍ، وكان إسماعيل بن إبراهيم والنبي المصطفى محمد (هي) من سكان الحرم، وكل من سكن بلاد العرب وجزريتها ونطق بلسان أهلها فهم عرب يمنهم ومعدهم)(٢٠٠٤)، وإلى نحو

٢٠٤.د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعـــلان والنـــشر والطباعـــة، سوريا، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص١١٧٠ نقلاً عن د. جواد علي، المفصل في تـــاريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٢٩٤ــ٩٠.

٣٠٤. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر،
 بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١، ج١، ص٥٨٧.

ذلك ذهب ياقوت الحموي (٤٠٤). وأورد الزبيدي أن العرب المستعربة: (هم بنو إسماعيل وهم ولد معد بن عدنان انتهى (٤٠٥).

وقد نقلنا سلفاً شعر لحسان بن ثابت قبل أسلامة يهجو به المهاجرين من قريش موضحاً فيه أي في شعره نسب قريش ، وقد نقل ذلك دعبل الحزاعي في كتابه إذ جاء فيه بيان عن نسب العرب المستعربة كون قريش من العرب المستعربة: (قال علي بن محمد: قال الدعبل بن علي: فيقال: إن يعرب بن قحطان حفظ وصية أبيه، وثبت عليها، وعمل بها، ويقال: إنه أول من تبحبح بالعربية الواسعة، ونطق بأفصحها، وأوجزها، وأبلغها، والعربية منسوبة إليه مشتقة من اسمه، وهو الذي ذكره حسان بن ثابت الأنصاري في شعره ) (٢٠٠١).

٤٠٤. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبسد الله الحمسوي الرومسي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بسيروت، لبنسان، سسنة ١٣٩٩ هـ/١٩٧٩م، ج٣، ص٢٠٩.

٥ • ٤ . الزُّبيدي (محمَّد بن محمَّد بن عبد الرزَّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى) تاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٤م، ج١، ص٨. ٢ • ٤ . د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ساعدت جامعة بغداد على نشره، سنة ١٩٩٣، ط٢، ج١، ص١٥، نقلاً عن كتاب الأكليل، تحقيق: محمد بن على الأكوع الحوالي، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، مصر، سنة ١٩٦٣م، ج١، ص١٦٦٠.

ـ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة ) ــ

وفي ذلك يقول علقمة ذو جدن:

ومِنّا الذي لم يُعربِ الناسُ مثله وأعربَ في نجدِ هناكَ وغارا (١٠٠٠) ولهذا ورد في المواعظ والاعتبار عن تعرب إسماعيل (الطّيّنِ) عند حديثه عن استعمال حساب الأيام والأسابيع والأشهر إذ قال: ((واستعملته العرب العاربة بسبب تجاوز ديارهم، وديار أهل الشام، فإهم كانوا قبل تحولهم إلى اليمن ببابل، وعندهم أخبار نوح (الطّيّنِينِ)، ثم بعث الله تعالى إليهم هوداً، ثم صالحاً (الطّيّنِينِ)، وأنزل فيهم إبراهيم خليل الرحمن ابنه إسماعيل (الطّيّنِينِ)، فتعرب إسماعيل (الطّيّنِينِ).



٧٠٤. وصايا الملوك، دعبل الخزاعي، ج١، ص٢، (كتاب نادر في ناسبته إلى السشاعر المشهور: دعبل الحزاعي، إلا ان اسمه جاء في كل مرة ورد في الكتاب معرفاً بالألف واللام: (الدعبل بن علي)؟ وشكك د. عبد الكريم الأشتر، في صحة نسبة هذا الكتاب إلى دعبل، ورجح ان يكون من تأليف أبي سعيد الخزاعي، وقد جمع مؤلفه فيه: وصايا الملوك). ٨٠٤. المقريزي (تقي الدين أبي العباس أحمد بن علي المقريسزي ت٥٤٨هم)، المواعظ والآثار، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ج١، ص٣٠٠.

## العرب العاربة والمستعربة وعلاقتهم بنبط العراق

بينا سلفاً أن ما يطلق عليهم ((السريان. النبط. الكلدان)) كانوا سكان مدينة بابل وهم أمه واحدة، وأن أبناء هذه المدينة خرجوا عنها وانتشروا في الأرض، ولكن هل توجد علاقة بين نبط العراق والعرب بشقيهم العاربة والمستعربة...؟، في الحقيقة توجد علاقة وإن العرب بشقيهم يرجعون أليهم، إذ أن يعرب بن قحطان كان من سكان بابل وهم من النبط كما أوضحنا سلفاً وكان لسانه لسان أبناء مدينة بابل وهو اللسان السرياني الذي كان سائداً آنذاك وعند تبلبل اللسن في بابل ألهمه الله تبارك وتعالى اللسان العربي الذي خرج به إلى اليمن، وإلى ذلك يذهب ((سترابو)) عندما ربط العربي الذي خرج به إلى اليمن، وإلى ذلك يذهب ((سترابو)) عندما ربط بين السبئيين والأنباط (٢٠٩٠)، والسبئيون كما هو معروف من العرب.

أما العرب المستعربة فهم ينتسبون إلى إسماعيـــل وإبــراهيم (النَّيْنِيُّ)، والنبي إبراهيم (النَّيْنِيُّ) هو أيضاً من السريان/النبط وإلى ذلــك يقــول د. حسين الشيخ: (أما عائلة إبراهيم فهي قبيلة سامية من العراق ربما كانــت عائلة ((عبري)) التي أسماها المصريون ((خابيرو)) وهم ساميون رعاة يشبهون البدو) (دا).

وفي ذلك أيضاً يذكر الزبيدي: (وفي حديث ابن عباس: نحن معاشر وفي ذلك أيضاً يذكر الزبيدي، قيل: إن إبراهيم الخليل (الطَّنِيُنُ) ولد بها

٤٠٩ . د . محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسة العربية للدراسات
 والنشر، لبنان، بيروت، سنة ١٩٨٥م، ص٥١.

<sup>• 1</sup> ٤. د. حسين الشيخ المصدر السابق، ص٧٦.

وكان النبط سكافا) (٢١١) وفي قول آخر لابن عباس عندما سئل عن نسبه: (قال رجل من همدان لابن عباس: ممن أنا ؟ قال: أنت رجل من العرب، قال: فممن أنت ؟ قال: من سأل عنا أهل البيت فإنا من أهل كوثى، الأصل آدم، والكرم التقوى، والحسب الخلق، إلى هذا انتهت نسسبة الناس) (٢١٢).

بينما ورد في اللسان: (قال محمد بن سيرين: سمعت عبيدة قال: سمعت علياً (السَّكِينِّ) عنه يقول: ((من كان سائِلاً عن نسبتنا فإنا نبط من كوثى))، وروى ابن الأعرابي: أنه سأل رجل علياً: أخبرين يا أمير المؤمنين عن أصلكم معاشر قريش فقال: نحن قوم من كوثى، واختلف الناس في قوله: نحن قوم من كوثى العراق وهي سرة السواد التي ولد بحسا من كوثى فقال طائفة: أراد كوثى العراق وهي سرة السواد التي ولد بحسا إبراهيم (السَّكِينِّ) وقال آخرون: أراد بقوله كوثى مكة وذلك لأن محلة عبد الدار يقال لها: كوثى فأراد على: إنا مكيون أميون من أم القرى وأنسشد الدار يقال لها: كوثى فأراد على: إنا مكيون أميون من أم القرى وأنسشد المسان:

١١٤. الزَّبيدي ( محمد بن محمد بن عبد الرزَاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بسبيروت، سنة، ١٩٨٤م، ج١، ص١٤٠٥.

٤١٢. الزمخشري (أبي القاسم محمود بن عمر الزمخسشري ٥٣٨٠ هـ)، ربيسع الأبرار ونصوص الأخبار، تحقيق: عبد الأمير مهنا، منشورات مؤسسسة الأعلمسي للمطبوعسات، بيروت، لبنان، سنة ١٤١٢ هـ /١٩٩٢م، ج١، ص٣٦٣.

لعنَ الله مترلاً بطنَ كوثى ورماهُ بالفقرِ والإمعارِ ليسَ كوثى شرةُ الدارِ دار عبد الدارِ ليسَ كوثى العراقِ أعني ولكنْ

قال أبو منصور: والقول هو الأول لقوله ( الله السواد من كوثى) ولو أراد كوثى مكة لما قال نبط، وكوثى العراق هي سرة السواد من محال النبط وإنما أراد علي إن أبانا إبراهيم كان من نبط كوثى وإن نسبنا انسهى إليه ونحو ذلك قال ابن عباس: (. ﴿ فَن معاشر قريش حي من النبط من أهل كوثى) والنبط من أهل العراق وهذا من على وابن عباس رضي الله عنهم تبرؤ من الفخر بالأنساب وردع عن الطعن في الأنساب وتحقيق لقوله عز وجل ﴿ إِن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ كذا في اللسان. ﴿ ( أن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ كذا في اللسان. ﴿ ( أن أكرمكم عند الله أتقاكم ) وقد نقل الزمخشري رواية عن ابسن عباس: ﴿ فَن معاشر قريش حي من النبط من أهل كوثى ﴾ ( أن أن من منال عنا أهل الزمخشري أيضاً في ربيعه قال: ﴿ قال رجل من همدان لابن عباس: ثمن أنا أهل أنت رجل من العرب، قال: فممن أنت؟ قال: من سأل عنا أهل

٤١٤. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م، ط١، ج٢، ص١٨١.

١٤٠٥ الزمخشري (أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ت٥٣٨ هـ)، الفسائق في غريب الحديث والأثر، تحقيق: علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ج١، ص١٠٤.

البيت فإنا من أهل كوثى)(٤٦٦)، وأورد ذلك أيضاً ابن الأثير (٤٦٠)، كمـــا نقل ذلك ياقوت الحموي(٤٦٠)، والصاغاني(٤٦٩)، والأزهري(٤٢٠)، وغيرهم.

ولهذا اتفق العلماء على أن النبط عرب إذ يقول الأزهري: (والأنباط شعب عربي باتفاق العلماء، لا يتجاوز ما وصل إلينا من تأريخهم القرن الرابع قبل ميلاد المسيح، أو سنة((٣١٣ق.م)) على وجه التحديد)(٢١١)، وفي موضع آخر يضيف المقريزي: (ويبدو من خلال حديثهم عن النبط ألهم

١٦٤. الزمخشري (أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ت٥٣٨ هـ)، ربيع الأبرار ونصوص الأخبار، تحقيق: عبد الأمير مهنا، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، سنة ١٤١٢ هـ/١٩٩٢م، ج١، ص٣٦٣.

<sup>11 £.</sup> ابن الأثير ( الإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثــــي)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى، محمود محمد الطناحي، المكتبـــة العلمية، بيروت، سنة 1 £ 9 ه / ١٩٧٩م، ج ٤، ص ٣٨١.

٤١٨. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبد الله الحمدوي الرومسي البغدادي) معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، سنة ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م، ج٤، ص٣.

٤١٩. الصاغاني (الحسن بن محمد الصاغاني ت ٢٥٠ هـ)، العباب الزاخر واللباب الفاخرد. فير محمد حسن، المجمع العلمي العراقي، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٨ه /١٩٧٨م، ج١، ص٣٢٢.

٤٢٠. الأزهري (أبو منصور محمد بن أحمد ت ٣٧٠ هـ) قمذيب اللغة، تحقيق: عبد الـــسلام
 هارون و آخرون، المدار المصوية للتأليف، سنة ١٩٦٧م، ج٣، ص٤٠٨.

٤٢١. المقريزي (أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد المقريزي المصري)، البيان والإعراب عما بأرض مصر من الأعراب، المكتبة الأزهرية للتراث، سنة ٢٠٠٦م، ج١، ص١٨.

جنس يختلف عن العرب، يتكلمون لغة فاسدة تشبه الرطانة، ولكن النبط في حقيقة الأمر، كما سبق أن أشرنا، عرب باتفاق العلماء، وورد من أسمائهم: حارثة ومالك وجذيمة ووائل وقصي وعدي وعميرة وكعب ومعن وسعد ووهب الله وأويس وهاشم وذؤيب، وهي أسماء عربية أصيلة كما لا يخفى، وقد انبعثوا من البادية، وجابت قوافلهم وإبلهم صحارى آسيا وإفريقية، وتكلموا لغة سامية، هي أحدى شقائق اللغة العربية الفصحى، وشاركوا العرب في جاهليتهم في عبادة بعض الأصنام المعروفة عند عرب الحجاز، مثل ذي الشرى، واللات، والعزى، ووصفهم بعض المؤرخين القدامى الذين عاشوا في القرن الأول الميلادي بألهم عرب، ووصف الرومان الحاكم النبطي ((فيليب)) الذي حكم روما سنة ((١٤٤٤م)) بأنه الرومان الحاكم النبطي (رفيليب)) الذي حكم روما سنة ((١٤٤٤م)) بأنه عربي، لأنه كان عربي المولد وكان قد نشأ وترعرع في بصرى، ثم دخل الجيش الرومان وتقدم فيه وأصبحت له مكانة)

وقد أسلفنا في الموضوع السابق وهو المتعلق بسكان بابل أن هناك نبطين، النبط الأولى هم من الأمم الأولى وهم سكان بابل، ونبط أخرى أو ثانية وحتى هؤلاء أي النبط الأخرى فهم من العرب ولهذا يقول د. جواد علي فيهم: ( وعندي أنا أن النبط عرب، بل هم أقرب إلى قريش وإلى القبائل الحجازية التي أدركت الإسلام من العرب الذين يعرفون برالعرب الجنوبيين)، والنبط يشاركون قريشاً في أكثر أسماء الأشخاص كما يشاركونهم في عبادة أكثر الأصنام، وخط النبط قريب جداً من خط كتبة

٢٢٢. الأزهري، المصدر السابق، ج١، ص٧٠.

الوحي، يضاف إلى ذلك ما ذكرته من وجود كلمات عربية كثيرة في النصوص النبطية المدونة بالآرامية هي عربية خالصة من نوع عربية القرآن الكريم، لهذه الأسباب أرى أن النبط أقرب إلى قريش وإلى العدنانيين على حد تعبير النسابين من العرب الجنوبيين الذين تبتعد أسمائهم وأسماء أصنامهم بعداً كبيراً عن أسماء أشخاص والأصنام عند قريش وبقية العدنانيين، أضف بعداً كبيراً عن أسماء أشخاص والأصنام عند قريش وبقية العدنانيين، أضف إلى هذا ما ورد في التوراة وما عند أهل الأخبار من أن ((نبايوت)) وهو ((نابت))، هو الابن الأكبر لإسماعيل، وإسماعيل في عرف النسابين هو جد العرب العدنانيين) (٢٢٤)، وإلى ذلك يذهب جرجي زيدان إذ يقول: (إن النبطيين فرقة من عمالقة العراق بدو الآراميين الذين هجروا ضفاف النبطيين فرقة من عمالقة العراق بدو الآراميين الذين هجروا ضفاف الفرات بعد ذهاب دولة حورابي من العراق وتفرقوا قبائل وبطوناً في جزيرة العرب) (٢٤٤٤).

إذاً النبط الذين كانوا يسكنون العراق من العمالقة، وهـذه القبيلـة البابلية أي العمالقة هم العرب الأولى أي أقدم الشعوب العربية ولهذا قال فيهم د. جواد علي كما أسلفنا هم أصل العرب إذ قـال: (هـم عـرب صرحاء، من أقدم العرب زماناً، لسالهم اللسان المضري الذي هو لسان كل العرب البائدة على حد قول أهل الأخبار، بل زعم بعضهم أن عمليقاً، وهو

٤٢٣. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ساعدت جامعـــة بغـــداد في طباعته، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج٣، ص١٤.

٤ ٢٤. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال (مطبعة الهلال ــ شــارع نوبــار) القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص٧٩.

أبو العمالقة، أول من تكلم بالعربية حين ظعنوا من بابل، فكان يقال لهم و العرب البائدة (٢٠٥٠)، ولهذا قال المقريزي وكما أسلفنا: (إن العرب كانوا في بابل ثم تحولوا إلى اليمن (٢٦٠٠).

وقد أسلفنا مقالة د. حسين الشيخ في النبي إبراهيم (الطّنِينِ) فيقول: (أما عائلة إبراهيم فهي قبيلة سامية من العراق ربما كانت عائلة ((عبري)) التي أسماها المصريون ((خابيرو)) وهم ساميون رعاة يشبهون البدو) ((وخابيرو أو خبيرو أو عبيرو)) هي أحدى القبائل النبطية الآرامية ((محابيرو أعبيرو أو عبيرو)) هي أحدى القبائل النبطية الآرامية قول د. أحمد سوسة .

من خلال ما تقدم يتضح أن العرب العاربة هم من سكان بابل الـــذين هاجروا أيام البلبلة، والعرب المستعربة الذين ينتسبون إلى النبي إسماعيـــل وإبراهيم (الطَّيِّكُمُّ) يرجعون في أصلهم إلى نبط العراق، ونبط العراق من قبيلة العمالقة من العرب الأولى.

٢٥٥. د. جواد على، المصدر السابق، ص٤٦٣.

٢٦ £.المقريزي (تقي الدين أبي العباس أحمد بن على المقريسزي ت ٨٤٥ هـ)، المـــواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ج١، ص٣٣٠.

٤٢٧. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية)، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، ص٦٧.

٤٢٨. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعــــلان والنــــشر والطباعـــة، سوريا، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص٥٥.

## بدء عودة العرب العاربة والمستعربة إلى بابل/ العراق

كانت عودة العرب العاربة والعرب المستعربة واستقرارهم في بلاد الرافدين في حقب تأريخية مختلفة، وقد أوضح العلماء أن العودة كانت نتيجة أسباب عدة، إذ تطرق قسم من العلماء إلى أن العودة كانت نتيجة إزدياد حجم السكان في اليمن وغيرها من مناطق الجزيرة العربية من أبناء آرام وأرفخشد بن سام، وآخرون ذهبوا إلى أن للظروف الطبيعة دور في خروج الناس من اليمن، بينما رآى البعض أن السبب كان في التناحر والتنازع الذي كان سائداً بين الناس وغيره، وهذا ما أثر على حال الناس في الجزيرة، ونستخلص من كل ذلك ان الحال في اليمن والجزيرة العربية جعلت عيون الناس تنظر إلى خارج البلاد، ولهذا يذكر د. جواد على نقلاً عن التوراة وصف لحال العرب في ذلك الزمان فيقول: ( يحدثنا سفر ((القضاة)) بأن ((المدينيين)) والعمالقة وبني المشرق، كانوا ينتزعون ما بأيدي الإسرائيليين من غلة زراعة، وما عندهم من ماشية، ويغيرون عليهم، كانوا يأتون إليهم بخيامهم ((كالجراد في الكثرة، وليس لهم ولجمالهم عدد) حتى ذل الإسرائيليون، وأصل ((المدينيين)) من جزيرة العرب، استقروا بأرض ((مدين)) جاءوا إليها من الحجاز، وأخذوا يغزون العبرانيين، ومنها هذه الغزوات التي يرجع بعض الباحثين تأريخها إلى النصف الأول من القرن الحادي عشر ق.م، أما العمالقة وبنو المشرق، فإلهم مثل المدينيين من قبائل العرب) (٢٩٩)، بينما يصف الطبري حال العرب فيقول: ( لما كثر أولاد معدّ بن عدنان ومن كان معهم من قبائل العرب، وملئوا بلادهم من تِهامة وما يليهم، فرقتهم حروب وقعت بينهم، وأحداث حدثت فيهم، فخرجوا يطلبون المتسع) (٢٠٠).

أما ((موسل)) فيعزُ سبب خروج العرب عن الجزيرة العربية وتوجههم نحو الهلال الخصيب وغيره إلى: (عاملين هما : ضعف الحكومات، وتحول الطرق التجارية، فضعف الحكومات ينشأ عنه تزعم سادات القبائل والرؤساء، وانشقاقهم على الحكومات المركزية، ونشوب الفتن والاضطرابات واشتعال نيران الحروب، وانصراف الحكومة والشعب عن الأعمال العمرانية، وتلف المزارع والمدن، وتوقف الأعمال التجارية وحصول الكساد، وانتشار الأمراض والمجاعة والهجرات إلى مواطن أخرى لا يعود إلى فعل الجفاف الذي أثر على السد كما تصور ((كيتاني (٢٠١١))) بل يعود إلى عامل آخر لا صلة له بالجفاف، هو ضعف الحكومة في اليمن وتزعم ((الأقيال)))و((الأذواء)) فيها،

٤٢٩. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ساعدت جامعــة بغــداد في طباعته، سنة ١٩٩٣م، ط٢، ج١، ص٤٧٥.

٤٣٠. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو
 الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مصر، سنة ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص٢٥٠.

<sup>271.</sup> كيتاني: أحد العلماء الذين لهم نظرية في سبب الهجرات من السيمن وقد بسين في نظريته ان التبدلات المناخية التي أدت إلى الجفاف في المنطقة كانت سبب هجرة الناس عن اليمن وقد نقضت هذه النظرية من قبل العالم موس. للتفاصيل أنظر: د. جواد على، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام ، جامعة بغداد، سنة ٩٩٣م، ط٢، ج١ ص٢٤٦.

وتدخل الحكومات الأخرى في شؤون العرية الجنوبية كالحبشة والفرس، مما أدى إلى اضطراب الأمن في اليمن، وظهور ثورات داخلية وحروب) (٤٣٢)، ويوافق د. جواد على على ما طرحه ((موسل)) فيقول: (أما بعض الأمثلة التي استشهد بما لإثبات تغير جو جزيرة العرب ((وهنا يقصد الرد على نظرية التغير المناخي))، فهي أمثلة لا يمكن أن تكون دليلاً للتغير، وإنما ترجع إلى عوامل أحرى مثل تغير طريق القوافل، وتغير اتجاهات السفن البحرية، وإلى الفتن والحروب وغارات القبائل المتوالية التي هي من شر الأوبئة التي فتكت بالمجتمع العربي، فسببت هروب الحضر من أماكن إقامتهم إلى أماكن أخرى، لعدم وجود قوات نظامية وحكومة ترد اعتداءات الأعراب عليهم، أخرى، لعدم وجود قوات نظامية وحكومة ترد اعتداءات الأعراب عليهم، ثم الحروب الأهلية التي وقعت في اليمن بين الحبش وأهل اليمن وأمثال ذلك مما وقع بين الفرس والعرب) (٤٣٣).

وإلى نحو ذلك ((أي مسألة الصراع والحروب الأهلية كانت من أسباب خروج الناس عن اليمن )) قال د. فؤاد حسين: (ومن الثابت أيضاً إن يهودياً يدعى ((ذو نواس (٤٣٤))) تمكن من اعتلاء عرش اليمن حوالي عام

Musil, Negd, p.,309

<sup>.244</sup> 

للتفاصيل أنظر، د. جواد علي، المصدر السابق، ص٢٤٦.

٤٣٣. للتفاصيل أنظر: د. جواد علي، المصدر السابق، ص٢٥١.

<sup>£</sup>٣٤. ذو نواس: أحد ملوك اليمن الذين اضطهدوا المسيح من قومه وفي حق أعماله نــزل قوله تعالى: ( السَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ، وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ، وَشَاهِدِ وَمَــشْهُودٍ، قُتِــلَ أَصْــحَابُ الْأَخْدُودِ، النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ، إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ، وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُــهُودٌ) ، (سورة البروج، الآية 1\_٧)

((•••هم)) واضطهد المسيحيين هناك فبادر مسيحيوا الحبشة إلى مناصرهم (إلى ان يقول د. فؤاد)) وكانت نتيجة هذا الصراع هجرة قبائل يمنية أخرى إلى قلب الجزيرة وشمالها غير تلك التي هاجرت قبل الميلاد وتذكر كتب التأريخ والسير أن كثيراً من القبائل التي نزلت يثرب وما جاورها وكانت تقيم هناك حوالي القرن السادس الميلادي أمثال (( الأوس والخزرج (٢٠٠٠))) هي قبائل يمنية الأصل كذلك الحال مع النازحين إلى فدك وخيبر)

لكننا نرى د. أحمد سوسة يوافق على نظرية التغيير المناخي ويعدها السبب الوحيد في هجرة سكان الجزيرة فيقول: (إن هلاك هذه القبائل كان بسبب كوارث طبيعية نزلت بها كالعواصف الرملية أو البراكين أو الهزات الأرضية، ولعل أهم من كل ذلك انحباس المطر واجتياح الجفاف للمنطقة مما أدى إلى نزوح الإنسان والحيوان من وطنهما والارتحال عنه إلى مناطق تتوفر فيها أسباب العيش وفي مقدمتها المياه، أما القبائل التي كتب لها البقاء بعد هلاك الطبقة الأولى فهم العرب القحطانيون والعرب العدنانيون) (٤٣٧).

٤٣٥. الأوس والخزرج: قبائل من العرب العاربة تركت اليمن واستقرت في الحجاز مسن الجزيرة العربية، وهي من أوائل القبائل النازحة عن اليمن.

٤٣٦. ديتلف نيلسن وفريتز هومل وآخرون، التأريخ العربي القديم، ترجمـــة: د. فـــؤاد حسنين على و د. زكي محمد حسين، مكتبة النهضة المــصرية، القـــاهرة، مـــصر، ســـنة ١٩٥٨م، ص٨٤٢ (( موضوع الدكتور فؤاد حسين ـــ العرب قبل الإسلام )).

٤٣٧. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعسلان والنسشر والطباعسة، سوريا، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص١١٧.

على كل حال أي من النظريتين هي الصحيحة فأن كل واحدة كانت تنص على أن سبب خروج بعض الناس من اليمن هو حصول حوادث لا يستطيع الإنسان تحملها مما دعته إلى الخروج والبحث عن أماكن أخرى أكثر أماناً.

وفي الحقيقة لا يمكن دعوة ذلك الخروج بمجرات من الجزيرة فهذه الأرض التي تتكون من الهلال الخصيب وبلاد الشام ومصر هي موطن الساميين الطبيعي، وفي ذلك نرى أبا الدرداء يقول لأهل دمشق وكان يعني بقوله انتشار القبائل السامية الآرامية على الأرض: (يا أهل دمشق، مالكم تبنون مالا تسكنون، وتأملون ما لا تدركون، وتجمعون ما لا تأكلون، هذه عاد وغود قد ملؤا ما بين بصرى وعدن أموالاً وأولاداً، فمن يشتري مني ما تركوا بدرهمين)(۴۳۸)، وإلى نحو ذلك يذهب د. جواد علي بعد أن استعرض عدداً من الهجرات مثل هجرة الفينيقيين من البحرين، وانتشار الإسماعليين في الحجاز، وزحف اليهود من فلسطين نحو الحجاز، وأن أقواماً من سكان العراق زحفوا نحو الجنوب فسكنوها في العروض، وأن قبائل عراقية كالقبائل العبرانية أو ((العبيرو)) أو ((الخبيرو)) هاجرت من العراق إلى بلاد الشام ثم إلى مصر ثم عادت إلى بلاد الشام، فيقول فيها: ( فمثل هذه الهجرات تلفت النظر وتجعل الباحث يبحث عن أمثلة أخرى من هذا

٤٣٨. ابن عبد ربه الاندلسي (أحمد بن محمد بن عبد ربه الأندلسي ٣٢٨ هـ)، العقد الفريد، تحقيق: الدكتور عبد المجيد الرحيني، دار الكتب العلمية، بسيروت، لبنسان، سنة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م، ط١، ج١، ص٣٠٣.

القبيل، لعله يجد غيرها أيضاً، وهي تجعله يشعر أن الهجرات لم تكن دائماً في اتجاه واحد، بل كانت حركة دائمة تتجه مختلف الاتجاهات، لعوامل سياسية واقتصادية وحربية ساحتها من شمال بلدية الشام إلى سواحل البحر العربي في الجنوب، ومن سواحل البحر الأحمر إلى سواحل الخليج العربي ((البصرة))، فهي ليست هجرات بالمعنى الذي نفهمه من الهجرات في لغة علماء الساميات، ذات أزمان معينة لها أمد محدود كألف عام أو أكثر من ذلك أو أقل، وبمقياس ضخم كبير، بل هي حركة دائمة لقبائل أو لجماعات تتنقل من مكان إلى مكان طلباً للمعاش أو لأحوال سياسية وحربية، فهي هجرة بهذا المعنى إذن ليس غير، فهذه الأرضون التي تشمل كل جزيرة العرب والعراق إلى حدود الجبال وكل البادية الواسعة حتى سواحل البحر الأبيض فطور سيناء إلى أهر النيل، هي موطن الساميين، ومسارحهم التي كانوا وما زالوا يدرجون عليها) <sup>(۴۳۹)</sup>، ولهذا يذكر د حسين الشيخ عما يعتقد بعض العلماء في أصل السبئيين فيقول: ( ويتجه بعض العلماء إلى الاعتقاد بأن السئيين كانوا في الأصل شعباً بدوياً يتنقل بين شمال شبه الجزيرة العربية وجنوبها، ثم استقر في بلاد اليمن فيما يقارب من عام

(( • • • ٨ ق.م)) وأخذوا يوسعون نفوذهم على حساب جيرالهم من المعينيين والحضارمة) ( • • • ١٠ والاوسانيين والحضارمة)

وقد كان الوجود العربي الأرامي في بلاد الرافدين أو العودة العربية على أيام السومريين، ولكن بعد الطوفان، لأن قبل الطوفان لم يتشكل العنصر العربي كما أسلفنا سابقاً في موضوع (الساميون) ( $^{(1)}$ )، وقد ذكر د. طه باقر ذلك الوجود أي الوجود العربي في زمن السومريين في حدود ( $^{(1)}$ )، بينما حددهُ د. جواد علي ( $^{(1)}$ )، بينما حددهُ د. جواد علي ( $^{(1)}$ )، نقد بين د. باقر أن في بابل: (قامت سلالة جديدة ثالثة عرفت ق.م) ( $^{(1)}$ )، نقد بين د. باقر أن في بابل: (قامت سلالة جديدة ثالثة عرفت بسلالة بابل الأولى واشتهرت بملكها السادس ( $^{(1)}$ )، وقد ذكر كل ( $^{(1)}$ )، من أصل سامي ( $^{(1)}$ ) ومن قبلها كانت ماري ( $^{(1)}$ )، وقد ذكر كل من ((ديتلف نيلسن)) في نزوح العرب إلى بلاد ما بين النهرين: (مثل هذه

٤٤٠ د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبريروت العربيسة)،
 العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ٩٩٣م، ص٩٤.

<sup>1 £ £.</sup> راجع موضوع الساميون من نفس الكتاب .

٤٤٢. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد، سنة ١٩٥٥م، ج١، ص ١١٦.

٤٤٣. د. جواد علي، المصدر السابق، ص٧٧٥.

٤٤٤. د. طه باقر، المصدر السابق، ص٤٤٤.

<sup>2 £ 2.</sup> ماري: من مدن بلاد الشام وقد حكمت فيها أسرة ســومرية بزعامــة ((لوگــال زاكيزي)) ملك الوركاء (٢ ٤ ٠ ٠ ٢ ٣٧١ق.م) قبيل احتلالها من قبل سرجون الأكــدي (٢٣٧٦ـــ٣٦٦ق.م)، للتفاصيل أنظر جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهــلال (مطبعة الهلال/ شارع نوبار) القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص٠٥.

الهجرات ما حدث في الألف الثالث ق.م حيث نجد جماعة من البدو، خرجت منهم الأسرة التي عرفت فيما بعد باسم أسرة حمورابي، نزحوا إلى بلاد ما بين النهرين وكونوا ملكاً كبيراً (٤٤٦).

ويبين جرجي زيدان: (أن حمورابي وشعب دولته أي ((بابل الأولى)) من قبيلة العمالقة وقد أورد في ذلك أدلته)  $(v^{*})$  ((ويضيف جرجي في موقع آخر)): (وكان للعمالقة دولتان كبيرتان أحدهما في العراق والأخرى في مصر)  $(v^{*})$  وهذه السلالة أي سلالة بابل الأولى قامت بعد نهاية سلالة أور الثالثة وعودة حقبة نظام دويلات المدن الذي كان سائداً في بلاد الرافدين قبل الطوفان، وقد سمي هذا العهد (رأي عهد حمورابي)) بالعهد البابلي القديم.

وفي القرن الرابع عشر ق.م بدأت القوى المحلية سواء في بلاد الرافدين أو غيره تذكر الجماعات الآرامية الجزرية في محرراتها الخطية، وتبين أثرها على حدودها أو محاولتها دخول أراضيها، وكان ذلك الذكر أو تسجيل حركة القبائل الآرامية بسبب خطر تلك القبائل على وجودها لذلك كان من باب مراقبتها ومكافحتها وما جرى بينها وبين القبائل الآرامية حينها،

<sup>211.</sup> ديتلف نيلسن وفريتز هومل وآخرون، التأريخ العربي القديم ، ترجمـــة: د. فـــؤاد حسنين علي و د. زكي محمد حسين، مكتبة النهضة المـــصرية، القـــاهرة، مـــصر، ســـنة ١٩٥٨م، ص٤٧.

٧٤٧. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال ( مطبعة الهلال \_ شارع نوبار)، القاهرة، مصر، ط٢، ج١، ص٤٨.

٤٤٨. جرجي زيدان، المصدر السابق، ط٢، ج١، ص٣٨.

ويمكن أن نستخلص من حركة القبائل الآرامية في القرن الرابع عشر ق.م بأنها حركة مهمة أخرى من حركة القبائل العائدة إلى بلاد الوافدين .

وقد ذُكرت حركة القبائل الآرامية في المصادر الحثية «حوليات حاتوشيلي الثالث»، والآشورية في حوليات الملك أدد نيراري الأول «١٣٠٧) (١٣٠٧ ق.م»، كما ورد ذكرها في الوثائق المعروفة برسائل تل العمارنة التي عثر عليها في مصر إذ ورد ذكر الاخلامو في بعض رسائل تل العمارنة من عهد أخناتون «نحو ١٣٧٥ق.م» عندما كانوا يتجولون على ضفاف نمر الفرات (١٤٤٩).

وتمثلت التحركات الآرامية بسعي قبائل من البدو تسمى ((الاخلامو)) التي ينتمي إليهم ((الحانيون)) و ((السوتو)) التي كانت تتجول بين منطقة الفرات الأوسط وأعماق صحراء الجزيرة من الانتشار في أنحاء العراق ومنافسة القوى المحلية في وجودها، ويذكر د.أحمد سوسة: (إن مصطلح الاخلامو هو تسمية شاملة وردت في الكتابات القديمة لجماعة من القبائل البدوية في شمال الجزيرة العربية ونظراً لشهرة هذه القبائل صار أسمها كثيراً ما يطلق على جميع الآراميين ((ويضيف)) وقد ورد ذكر جماعات أخرى مع الاخلامو سميت بـ ((الحبيرو)) أو ((العبيرو)) وهي كلمة الاخلامو سميت بـ ((الحبيرو)) أو ((العبيرو)) وهي كلمة كانت تعوب الجزء الشمالي

٤٤٩. جرجي زيدان، المصدر السابق، ص٥٦.

ولهذا تصدت الحكومة الآشورية لهذا الزحف القادم من الصحراء لذلك كان بين القبائل العربية والآشوريين معارك دامية من أجل الوجود ولم يكن النصر فيها حاسماً وأغلبه كان للآشوريين) (٢٥٠٠)، بل أن أغلب ملوك آشور قاموا بعمليات ضد القبائل المستوطنة في المساحة الممتدة من الفرات

Rogers," Cunciform Parallels etc" pp.353-539

١٥١. د. أحمد سوسة، المصدر السابق، ص٥٩، نقلاً عن:

۲۵۶. د. أحمد سوسة، المصدر السابق، ص٥٩.

۵۳٪. د. أحمد سوسة، المصدر السابق، ص٣٦٠.

الأوسط وحتى أعماق الصحراء الجزيرية وقد نقل عن شلمنصر الثالث  $(\Lambda \circ \Lambda)$  أنه قام بالزحف نحو الجنوب أي أرض الكلدانيين وتوغل بعد ذلك نحو الجنوب ( $^{(1)}$ )، كما قام بذات الفعل لاحقاً كل من ((سنحاریب)) و ((أسرحدون)) و ((آشور بانبال)) وغير ذلك من الملوك الآشوريين .

ومع ذلك استمر تدفق القبائل الآرامية الجزرية على بلاد الرافدين حتى تمكنت قبائل الاخلامو من أن تؤسس لها وجوداً سياسياً في بابل زمن ((نبوبلاسر)) عرف لاحقاً بالإمبراطورية الكلدانية .

كما كان لضعف السلطة في العراق لاحقاً أي في حقبة تأريخية أخرى من الزمن أثر في تشجع موجة أخرى من القبائل العربية على استهداف بلاد الرافدين للاستقرار فيها وهو انشغال سكان بلاد الرافدين من الآراميين النبط ((بالصراع مع الأردوانيين)) (( الأردوانيين هم جماعة من عائلة الشعوب الهندو ــ إيرانية)) ولهذا يذكر ابن الأثير ويقول في عودة القبائل الجزرية: ( فوجدوا الأرمانيين، وهم الذين ملكوا أرض بابل وما يليها إلى ناحية الموصل، يقاتلون الأردوانيين، وهم ملوك الطوائف، وهو ما بين نفر، وهي قرية من سواد العراق إلى الأبله) (٥٠٥) وهذه الحقبة التاريخية هي حقبة قريبة إذ ألها في زمن حكم الإسكندر المقدوني على العراق.

٤٥٤. د. أحمد سوسة، المصدر السابق، ص٥٧٦ .

٥٥٤. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)،
 الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت، سنة ١٣٨٥ه/ ١٩٦٥م، ج١، ص١١٥.

فضلاً عن ذلك (( أي أثر الطبيعة والتراعات السائدة بين قبائل اليمن في خروجها عن اليمن )) هو وجود شعور بالامتداد التأريخي بين العائدين من اليمن والجزيرة العربية وبين سكان بلاد الوافدين، إذ كان سكان بلاد الرافدين من الآراميين أو الأرمانيين ويقول ابن خلدون في ذلك: ( قيل نمرود أرم فلما هلك قيل لسائر ولد أرم أرمان فهم النبط وكانوا على الإسلام ببابل)(٢٥٠١)، وإلى ذلك ذهب ابن الأثير فيقول: (الأرمانيّون من بقايا أرم فلهذا سمّوا الأرمانيين، وهم نبط السواد) (٤٥٧)، وينقل د.أحمد سوسة عن العلامة ((گروهمان)) في بحثه عن أصل العرب وعلاقة الآراميين و ((الخبيرو)) أو ((العبيرو)) بهم، فيقول: (وه المؤكد ان العنصر البدوي في ع تسمية ((آرام)) شبه جزيرة العرب، وهو على الأرجح مد و ((عبيرو)) و ((خبيرو)) وجد في الأصل في تى تمتد بين سورية ، <sup>(٤٥)</sup>، ويؤكد روبنس وبلاد ما بين النهرين والتي تعد أقدم مركز للسامي دوفال ((١٨٢٩-١٩١١م)) أن الآراميين كانوا يشكلون غالبية سكان بلاد ما بين النهرين وبابل وأربيل وكركوك وأورميا وبلاد الأهواز

٤٥٦. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ هـ)، تـــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م، ج٢، ص٧١ .

٧٥٪. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت سنة ١٣٨٥ هـ/١٩٦٥م، ج١، ص١١٥.

٤٥٨. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعلان والنشر، دمشق، سنة العربي الإعلان والنشر، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص٥٥، نقلاً عن :

Grohmann ,The Arabs, The Encyclopedia of Islam ,New Ed,p,A525.

وأطرافها، ويقول هومل: (إن الآراميين الذين يرجعون إلى أقدم الأزمان والذين ورد ذكرهم في الكتابات القديمة كانوا ينتمون إلى العرق البدوي الخالص وهم يحملون نفس الأسماء التي نجدها في التسميات العربية، لذلك لا نكون قد جازفنا في الكلام عندما نؤكد ان الآراميين في الألف الثانية ق.م بل وحتى في العصور التالية التي تمتد إلى زمن ازدهار الإمبراطورية الآشورية كانوا هم والشعب العربي العظيم شعباً واحداً من عنصر واحد متماسك الأجزاء) (١٩٥٤).

وفي نفس الوقت كانت تسمية الآراميين تطلق على أبناء القبائل المستوطنة في اليمن إذ يقول ابن خلدون: (وكان يقال عاد أرم فلما هلكوا قيل ثمود أرم) (٢٦٠)، وإلى ذلك يذهب الكرمي فيقول: (و أما ولد أرم بن سام بن نوح فإلهم احتقروا الناس بما أنعم الله عليهم من القوة والبطش واللسان العربي، وكانوا سبعة إخوة، وهم: عاد ((وكان أعظمهم قوة وبطشاً))، وثمود، وصحار، ووبار، وطسم، وجديس، وجاسم، وهؤلاء كلهم تفرقوا بجزيرة العرب، وهم العرب السالفة الأولى الذين انقرض

<sup>90 £.</sup> للتفاصيل أنظر: د. أحمد سوسة، المصدر السابق، ص ٦٠، نقسلاً عسن د. هومل، التقاليد العبرانية القديمة، ص ٢٠٢ - ٢٠٣ .

۰ ۲۶. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت ۸۰۸ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ۲۰۱ م، ج۲، ص۷۱.

غالبهم)(٢٦١)، وإلى ذلك يذهب الأستاذ عباس محمود العقاد فيقول: (إن الثقافة الآرامية عربية في لغتها ونشأها ونسبتها إلى عنصرها ولا يمكن أن تعرف لها نسبة إلى أمه غير الأمة العربية في عهودها الأولى فكل ما استفاد العالم من جانبها فهو من فضل هذه الأمة على الثقافة العالمية، لذلك يجب أن تحتل القبائل الآرامية مكانة متميزة في تأريخ العرب قبل الإسلام لألها عثل الثقافة العربية القديمة وخاصة أن النبي إبراهيم الخليل هو منهم، ففي عثل الثقافة العربية القديمة وخاصة أن النبي إبراهيم الخليل هو منهم، ففي حوالي أوائل الألف الثانية ق.م نزحت بعض الأسر الآرامية إلى جنوب العراق واستقرت في مناطق بابل فكان إبراهيم الخليل من ذرية الأسر ومن أمرائها) (٤٦٢).

وهذا يعني أن سكان العراق والقادمين إليه من اليمن والجزيرة تجمعهم الآرامية، وللتفصيل أكثر نتحدث عن تلك العودة الجزرية من العرب العاربة والعرب المستعربة بشكل أكثر تفصيلاً بعد أن بينا أسبابها وتتمثل تلك الأسباب بالطبيعة، والتراعات البينية، ودور الملوك، والعودة الطوعية للقبائل الآرامية، وكالآتي :

<sup>173.</sup> مرعي الكرمي الحنبلي، مسبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شرف النسب، تحقيق على بن حسن الحلبي، دار عمّار، عمّان، سنة ١٤٠٨ه / ١٩٨٨م، ط١، ج١، ص١.

٤٦٢. د. احمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعـــلان والنـــشر والطباعـــة، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص ٦٠، نقلاً عن الأستاذ عباس محمود العقاد، الثقافة العربية، ص ٢٠.

أولاً: أثر الطبيعة في عودة العرب إلى بلاد الرافدين.

كان للطبيعة آثارها المهلكة على الناس في اليمن والجزيرة، وكانت سبب في عودة بعض العرب إلى بلاد الرافدين ((ولا نقصد التغييرات المناخية لأن هذه النظرية أعترض عليها موسل ووافقه عليها د.جواد على)) على)

ولعل أوضح ما ذكر عن أثر الطبيعة في حركة العرب هو ما أشار إليه المؤرخون وهو الهيار سد مأرب فقد أثر الهيار السد بشكل كبير على غط حياة كل الناس المستوطنين في بلاد اليمن لأن السد لم يكن سداً صغيراً وإنما من سعته كانت فائدته تعم بلاد اليمن قاطبة وفي ذلك أي سعته يذكر ابن خلدون: ( ما نقله المؤرخون في بناء سد مأرب، وأن الذي بناه سبأ بن يشجب، وساق إليه سبعين وادياً. وعاقه الموت عن إتمامه، فأتمه ملوك حمير من بعده (ثانه)، وأضاف ابن كثير: ( إن للسد كان ((ثلاثون فرضة)) من بعده أي فتحة لخروج المياه منه والتحكم بها، لذلك كانت بلاد اليمن مزدهرة بسبب ذلك السد وكان الناس ينعمون بالرخاء وفي ذلك يذكر

٤٦٣. راجع بدء عودة العرب العاربة والمستعربة إلى بابل/ العراق (كيتايي).

<sup>\$ 7 \$.</sup> ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت ٨٠٨ هـ)، مقدمة ابن خلدون، تحقيق: عبد السلام الشدادي، بيت الفنون و العلوم و الآداب، الدار البيضاء، المغرب، سنة ٥٠٠ م، ص ١٩٣٣.

<sup>273.</sup> ابن كثير (الحافظ أبي الفداء إسماعيل بن كسثير الدمسشقي ت ٧٧٤ هـ)، البدايسة والنهاية، حققه ودقق أصوله وعلق حواشيه: على شيؤي ، دار إحيساء التسراث العسربي، بيروت، لبنان، سنة ١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٨م، ط١، ج٢، ص١٩٢.

ابن كثير: (إن المياه تجري من بين جبلين فعمدوا في قديم الزمان فسدوا ما بينهما ببناء محكم جداً حتى ارتفع الماء فحكم على أعالي الجبلين وغرسوا فيهما البساتين والأشجار المثمرة الأنيقة، وزرعوا الزروع الكثيرة) لذلك كان الهيار سد كارثة كبير حلت بسكان اليمن دفع الكثير منهم للخروج عنها، وبالهيار السد الهارت معه الدولة التي كانت قائمة وهي مملكة حمير، وقد ذكر: (أن عامراً بن عامر الملقب بر (ميزيقيا بن ماء السماء)) بن حارثة بن ثعلبة بن امرئ القيس رأى أن سد مأرب سيخرب وأنه سيأتي سيل العرم فيخرب الجنتين، فباع عمرو بن عامر أمواله وسار هو وقومه من بلد إلى بلد) (٢٦٠٤)، وقد أشار القرآن الكريم إلى قصة السد بقوله تعالى: (فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِم) (٢٦٨٠).

كما كان للنذر الإلهية دور أيضاً في حلول الكوارث بأرم الجزيرة وهذا ما بينه القرآن الكريم عن قوم عاد وغود وهذه الأقوام سبق وإن تحدثنا عن هجرها من بابل إلى الجزيرة العربية ، ففي هلاك عاد وغود قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ، وَلَا اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ، فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْجِزْيِ فِي فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْجِزْيِ فِي

٢٦٤. ابن كثير، المصدر السابق.

<sup>47</sup>٧. ابن الضياء (أبو البقاء محمد بن أحمد بن محمد بن الضياء المكي ت ٨٥٤ هـ)، تاريخ مكة المشرفة والمسجد الحوام، تحقيق: علاء إبراهيم وأيمن الأزهري، دار الكتسب العلمية، سنة ١٩٩٧م، ط١، ج١، ص ٢٠.

٤٦٨. سورة سبأ، الآية ١٦.

الْحَيَاةِ اللَّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَى وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ، وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانوا يَكْسُبُونَ، وَلَدْيَن نَجُوا مِن المؤمنين تركوا بلاد اليمن إلى جهات أخرى وكانت بلاد الرافدين أحدى وجهاهم. ثانياً: أثر الرافدين أحدى وجهاهم. ثانياً: أثر الرافدين.

إن السبب في إقامة الممالك والدول يكون من أجل ترصين النظام الاجتماعي ودفع المخاطر عن المجتمع لكن في اليمن الأمر يبدو محتلفاً فقد كانت إقامة الممالك في اليمن من قبل المستوطنين سبباً في إثارة التراع بين أهلها من أجل السيطرة والتملك لذلك نلاحظ وجود ممالك متعددة في آن واحد وفي منطقة صغيرة وكان الشك والريبة والتناحر يسود العلاقة بين تلك الممالك لذلك نلاحظ من نتائج ذلك الصراع هو إبادة مجتمعات قبلية بأكملها عن الوجود إذ يذكر ابن خلدون: (إن الملك حسان بن تبان قد أباد طسم عن آخرها) ولم يكتف الملك حسان بن تبان بابادة طسم

٤٦٩. سورة فصلت ، الآية ١٥و١٦و١٧و١٨.

۷۶. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت۸۰۸هـ)، تــــأريخ
 ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ۲۰۰۱م، ج۱، ص۲۶۲.

وإنما (أباد جديس أيضاً)(<sup>(٢٧١)</sup> بل ان الملك نفسه لم يسلم من القتل فقتل فيما بعد من قبل أخيه(<sup>٢٧٢)</sup>.

وكان من شدة الصراع بين اليمنيين أن يتأثر الوجود السياسي للممالك اليمنية وأدى إلى الهيارها ولهذا نلاحظ من نتائج الصراع بين مملكة حضرموت ومملكة سبأ أن يحل الخراب في حضرموت وينسحب السبئيون عنها بعد أن شاهدوا أن حضرموت أصبحت خراباً ولا يمكن الاستفادة منها، أما مملكة معين فلم تكن أفضل حالاً من شقيقتها مملكة حضرموت فقد سادتها حروب داخلية عنيفة وكان من نتائجها أن تفقد استقلالها وتنظم إلى مملكة سبأ، بينما نلاحظ أن مملكة قتبان التي كانت معاصرة لبقية الممالك تتعرض عاصمتها إلى حريق كبير أدى إلى الهيار الحكم فيها، ويستمر الصراع في بلاد اليمن ليطال مملكة ديدان التي استقلت عن مملكة معين ويحل الخراب فيها من قبل اللحيانيين الذين بدأ نجمهم يرتفع، لكن اللحيانيين لم يسلموا من نزعة العنف السائدة في اليمن فقد تفشت السرقة فيها لتتحلل اجتماعياً وسياسياً وتكون صيداً سهلاً للأحباش الذين نزلوا فيها، أما مملكة حمير فلم تكن بأفضل حال من غيرها فقد سادها العنف الديني نتيجة تهود ملكها ذو النواس وغير اسمه إلى يوسف وأجبر رعيته على اعتناق اليهودية، ولما تنصر بعض رعيته كان له منهم موقف عنيف إذ يذكر الصحاري: ( ذو

٤٧١. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القساهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ه / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص

٤٧٢. المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١،ص٤ www.alwarraq.com

نُواس هذا صاحب الأخدود الذي ذكره الله في كتابه، وذلك أنه دان باليهودية، وبلغه عن أهل نَجْران أهم دخلوا في النصرانية برجل أتاهم من جهة ملوك غسّان فعلمهم إياها، فسار إليهم بنفسه حتى عرضهم على أخاديد إحتفرها في الأرض وملأها جَمْراً، فمن تبعه على دينه خلّى عنه، ومن أقام على النصرانية قذفه فيها) (٢٧٤، وقد ورد أمر الأحدود في القران الكريم بقوله تعالى: (قُتِلَ أَصْحَابُ الْأُخْدُودِ) (٤٧٤، .

ثالثاً : أثر الملوك في عودة العرب إلى بلاد الرافدين .

كان للملكية في كل من اليمن والعراق دور في عودة مجاميع أخرى من أرم الجزيرة إلى العراق غير تلكم القبائل الآرامية التي تنتسب إلى الاخلامو التي أنشأت الإمبراطورية الكلدانية والتي تحدثنا عنها سلفاً إذ إننا نقصد هنا العرب بشقيهم العاربة والمستعربة الذين وصلوا إلى بلاد الرافدين في حقبة لاحقة على حقبة قبائل الاخلامو، ونقدم الحديث عن العرب المستعربة على العرب العاربة لألها أقدم عهداً في القدوم إلى العراق إذ أن جماعة من العرب المستعربة جيء بما أثناء وجود الدولة الكلدانية في حين كانت عودة مجاميع من العرب العاربة بعد سقوط الدولة الكلدانية وسيطرة الفرس على العراق وكالآية:

٤٧٣. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم السصحاري العوتبي تكافري العوتبي العنواني العنواني العنواني الأنساب، ج1، ص٨٦ ، www.alwarraq.com ، ٨٦٥ ، الأنساب، ج١، ص٨٦ ، ٤٧٤ ، سورة البروج، الآية ٤ .

## (١) أثر الملوك في عودة العرب المستعربة إلى بلاد الوافدين

كانت العرب المستعربة تنتشر أيام معد بن عدنان في منطقة الحجاز من شبه الجزيرة العربية وكانت عودها إلى العراق بخلاف العرب العاربة إذ تم إعادة مجموعة من العرب المستعربة قسراً أيام الملك البابلي بختنصر وتوطينها في العراق ولهذا أورد القلقشندي : (وكانت أرض الحجاز منازل بني عدنان إلى أن غزاهم بختنصر، ونقل من نقل منهم إلى الأنبار من بلاد العراق) (٥٧٥)، بينما ذكر د. جواد على غزوة بختنصر للبادية من دون أن يذكر المنطقة أو القبائل المقصودة إذ يذكر: (أخبرتنا الكتابات البابلية أن يختنصر أرسل في شهر ((كسلو)) من السنة السادسة من ملكه المقابلة لسنة بختنصر أرسل في شهر ((كسلو)) من السنة السادسة من ملكه المقابلة لسنة («٩٩٥ ق.م») حملة على العرب الساكنين في البادية).

في الحقيقة أن هؤلاء العرب الذين غزاهم بختنصر هم خليط من العرب العاربة والعرب المستعربة بالرغم من أن المقصود بذلك الغزو هم العرب العاربة وبالتحديد أهل حضورا لقتلهم نبيهم النبي شعيب (والنبي

<sup>9 % .</sup> القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ١ ٩ ٨ هـ)، قلائد الجمان في انتعريف بقبائل عرب الزمان، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتب الحديث سنة ١٩٩٣م، ط١، ج١، ص٥ ؛ القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقسندي ت ١٩٩٨ هـ)، نماية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق: محمد الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠م، ط٢، ج١، ص٨.

٤٧٦. د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، ساعدت جامعة بغداد في طباعته، سنة ١٩٩٣. طباعته، سنة ١٩٩٣. طباعته، سنة ١٩٩٣.

شعيب هذا ليس شعيب موسى وإنما شعيب بن ذي مهدم)(٤٧٧) المبعوث لأهل حضورا لكنهم عدوا عليه وقتلوه، إلا أن المتصدي لغزوة بختنصر كان عدنان وبالتالي كانت الحادثة في زمن وجود العرب المستعربة، وانتهى الغزو بأسر بختنصر جماعة من العرب وجاء بمم إلى العراق ووطنهم الأنبار وفي ذلك يذكر الطبري ويقول: (إن معد بن عدنان لما ولد ابتدأت بنو إسرائيل بقتل أنبيائهم فقتلوهم، فكان آخر من قتلوا يجيى بن زكريا، وعد أهل الرس على نبيهم فقتلوه، وعد أهل حضور على نبيهم فقتلوه، فلما اجترؤا على أنبياء الله أذن الله في فناء ذلك القرن، فبعث الله بختنصر على بني إسرائيل فلما فرغ من إخراب المسجد الأقصى والمدائن وانتسف بني إسرائيل نسفاً، فأوردهم أرض بابل أرى فيما يرى النائم (رأو أمر بعض الأنبياء أن يأمره) أن يدخل بلاد العرب فلا يستحى فيها انسياً ولا جميمة، وان ينتسف ذلك نسفاً، حتى لا يبقى لهم أثر، فنظم بختنصر ما بين إيلة والأبله خيلاً ورجالاً، ثم دخلوا على العرب فاستعرضوا كل ذي روح أتوا عليه وقدروا عليه ... فالتقى عدنان وبختنصر بذات عرق، فهزم بختنصر عدنان، وسار في بلاد العرب، حتى قدم إلى حضورا واتبع عدنان، فانتهى بختنصر إليها، وقد اجتمع أكثر العرب من أقطار من عربة إلى حضورا، فخندق الفريقان، وضرب بختنصر كميناً ((وذلك أول كمين كان فيما زعم)) ثم نادى منادٍ من جو المساء: بالثارات للأنبياء! فأخذهم السيوف من

٤٧٧. ابن دريد (أبو بكر محمد بن الحسن الأزدي ت ٣٢١هـ)، جمهــرة اللغـــة، تحقيـــق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، سنة ١٩٨٧م، ج١، ص٣٧٠.

خلفهم ومن أيديهم، فندموا على ذنوبهم، فنادوا بالويل، ولهي عدنان عن بختنصر ونهى بختنصر عن عدنان، وافترق من لم يشهد حضورا، ومن أفلت قبل الهزيمة فرقتان: فرقة أخذت إلى يسوب وعليهم عك، وفرقة قصدت لوبار وفرقة حضر العرب، قال: وإياهم عنى الله بقوله: ((وَكُمْ قُصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانتْ ظَالِمَةً<sub>))</sub>(<sup>٤٧٨)</sup>، فإن العذاب لما نزل بالقرى وأحاط بهم في آخر وقعة ذهبوا ليهربوا فلم يطيقوا الهرب، "فلما أحسوا بأسنا" انتقمنا منهم "إذ هم منها يركضون" يهربون، قد أخذهم السيوف من بين أيديهم ومن خلفهم، "لا تركضوا" لا تمربوا" وارجعوا إلى ما اقترفتم فيه" إلى العيشة على النعم المكفورة "ومساكنكم" مصيركم "لعلكم تسألون"، فلما عرفوا أنه واقع بهم أقروا بالذنوب، فقالوا: "يا ويلنا أنا كنا ظالمين، فما زالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيداً خامدين"، موتى وقتلي بالسيف فرجع بختنصر إلى بابل بما جمع من سبايا عربة فألقاهم بالأنبار، فقيل أنبار العرب، وبذلك سميت الأنبار، وخالطهم بعد ذلك النبط)(٤٧٩)، ونقل عن ابن

٤٧٨. سورة الأنبياء، الآية ١١.

٤٧٩. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القساهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ه / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص

عباس: (قال: بعث الله في سبأ اثني عشر نبيا فكذبوهم فأتوا مكة فتعبدوا ها حتى ماتوا) (٤٨٠).

وهناك رواية أخرى عن بختنصر مع العرب المستعربة إذ أورد ياقوت الحموى في معجمه: (قال أبو المنذر وهشام بن محمد كان بدء نزول العرب أرض العراق وثبوهم بما واتخاذهم الحيرة والأنبار منزلاً إن الله عز وجل أوحى إلى يوحنا بن اختيار بن زربابل بن شلشيل من ولد يهوذا بن يعقوب أن انتِ بختنصر فمره أن يغزو العرب الذين لا أغلاق لبيوهم ولا أبواب وان يطأ بلادهم بالجنود فيقتل مقاتليهم ويستبيح أموالهم وأعلمهم كفرهم باتخاذهم آلهةً دوبي وتكذيبهم أنبيائي ورسلي، فأقبل يوحنا من نجران حتى قدم على بختنصر وهو ببابل فأخبره بما أوحى إليه وذلك في زمن معد بن عدنان، قال فوثب بختنصر على من كان في بلاده من تجار العرب فجمع من ظفر به منهم وبني لهم حيراً على النجف وحصنه ثم جعلهم فيه ووكل هِم حرساً ((وحفظةً ثم أمر الناس بالغزو<sub>))</sub>(٤٨١) فتأهبها لذلك وانتشر الخبر فيمن يليهم من العرب فخرجت إليه طوائف منهم مسالمون مستأمنون فاستشار بختنصر فيهم يوحنا فقال: خروجهم إليك من بلدهم قبل لهوضهم

٤٨٠. السمعايي (أبي سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمـــي الـــسمعايي)، تقـــديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، الأنساب، منشورات دار الجنان، بيروت، لبنـــان ، ســـنة حمد الله عمر البارودي، الأنساب، منشورات دار الجنان، بيروت، لبنـــان ، ســـنة حمد ١٤٠٨هـ/١٩٨٨ م، ط١، ج٢، ص٢٣٣٠.

٤٨١. نحن تدخلنا في ترتيب الجملة الموجودة بين قوسين، إذ كان السياق الـــسابق علــــى النحو الآتي: (وحفظةً ثم الناس في الناس بالغزو) وكما يتضح فإنه مبهم ونعتقد أن الخــطء كان مطبعياً.

إليك رجوع منهم عما كأنها عليه فأقبل منهم وأحسن إليهم فأنزلهم السواد على شاطئ الفرات وابتنوا موضع عسكرهم فسموه الأنبار وخلى عن أهل الحيرة فابتنوا في موضعه وسموها الحيرة لأنه كان حيراً مبنياً وما زال كذلك مدة حياة بختنصر، فلما مات انضما إلى أهل الأنبار وبقي الحير خراباً زماناً طويلاً لا تطلع عليه طالعة من بلاد العرب وأهل الأنبار ومن انضم إليهم من أهل الحيرة من قبائل العرب بمكانهم) (٤٨٢).

من هاتين الروايتن يتضح أن جماعة من العرب المستعربة أحضرت إلى العراق في زمن بختنصر ومعد بن عدنان، واستقروا في مناطق الفرات الأوسط.

## (٢) أثر الملوك في عودة العرب العاربة إلى بلاد الرافدين

ورد في المصادر التاريخية ان الملكية وصلت إلى ربيعة بن نصر بن الحارث بن عمرو بن عدي بن مرة بن زيد بن مذحج بن كهلان بن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان، وفي زمن هذا الملك أي ربيعة بن نصر كان بداية عودة بعض أبناء القبائل البابلية «العربية/العاربة» إلى بابل/العراق مرة أخرى وكان لذلك حادثة، وفي هذه الحادثة أي حادثة العودة روايتان، الأولى: تقول: (إن ربيعة بن نصر وقومه أحس بحدوث سيل عارم فأرسل أبناءه إلى العراق)، وأما الرواية الثانية: فتقول وحسب ما ذكر النويري ان الملك ربيعة بن نصر: (كان قد رأى رؤيا أزعجته وعبرت له أن الحبشة تملك بلاده فوجه ابن أخيه جذيمة بن عمرو

بن نصر ومعه ابنه عدي بن ربيعة وهو صبي، ووجه معهما حرمه وخزائنه، وكتب لهم إلى سابور ذي الأكتاف، فأسكنهم سابور الحيرة وملكهم ما حولها)(٤٨٣).

أما الطبري فقد ذكر ما ذكرناه بشيء أكثر تفصيلاً فقال: (أما ابن هيد، فأنه حدثنا في أمر ولد نصر بن ربيعة ومصيرهم إلى أرض العراق غير الذي ذكره هشام، والذي حدثنا به من ذلك عن سلمة، عن ابن إسحاق، عن بعض أهل العلم: أن ربيعة بن نصر اللخمى رأى رؤيا ((غزو أبناء الحبشة)) وغلبتهم على اليمن وتعبير ((سطيح وشق)) وجوابكما عن رؤياه، ثم ذكر في خبره ذلك أن ربيعة بن نصر لما فرغ من مسألة ((سطيح وشق)) وجوابكما إياه، وقع في نفسه أن الذي قالا له كائن من أمر الحبشة، فجهز بنيه وأهل بيته إلى العراق بما يصلحهم، وكتب لهم إلى ملك من ملوك فارس يقال له سابور بن خرزاذ، فأسكنهم الحيرة، قال: فمن بقية ربيعة ابن نصر كان النعمان ملك حيرة، وهو النعمان بن المنذر بن النعمان من المنذر بن عمرو بن عدي بن ربيعة بن نصر) (١٩٨٤)، ثم أصبحت الحيرة مستقراً للقبائل من العرب العاربة.

٤٨٣. النويري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري ت٧٣٣ه)، نهايـــة الأرب في فنون الأدب، تحقيق: الدكتور يجيى الشامي، منشورات محمد علـــي بيــضون/ دار الكتـــب العلمية، بيروت، لبنان، ج٤، ص١٦٦٠.

٤٨٤. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القساهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ه / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص٩٥٩.

### رابعاً: العودة الطوعية للعرب العاربة والعرب المستعربة

ثم بدأ وصول قسم آخر من العرب العاربة والعرب المستعربة طوعاً إلى العراق في عهد ملوك الطوائف وزمن حكم الإسكندر على بلاد الرافدين وهم الذين يسمون بالقبائل التنوخية إذ يذكر ابن الجوزي: ( لما مات بخت نصر انضم الذين اسكنوا الحيرة من العرب إلى أهل الأنبار، وبقيت الحيرة خراباً، فغبروا بذلك زماناً طويلا، لا يطلع عليهم أحد من العرب، وفي الأنبار أهلها ومن انضم إليهم من أهل الحيرة ومن قبائل العرب من بني إسماعيل ومن معدّ بن عدنان وكثروا وملؤا بالادهم من همامة وما يليها، ثم فرقتهم حروب وقعت بينهم، وأحداث حدثت فيهم، فخرجوا يطلبون الريف فيما يليهم من بلاد اليمن والمشارق ونزل بعضهم البحرين، وكان بما جماعة من الأزد ((والأزد كما هو معروف من العرب العاربة)) نزلوها في زمان عمران بن عمرو، مزيقيا، ومزيقيا لقب عمرو، وإنما لقب مزيقيا لأنه كان يتخذ كل يوم حلتين من حلل الملوك، فإذا أمسى مزقهما واستبدل بجما من الغد أخريين لأنه لم يكن يرى أحداً أهلاً أن يلبس ثيابه، وهو ابن عامر ويلقب عامر: ماء السماء بن حارثة " وهو الغطريف بن ثعلبة بن امرئ القيس بن مازن بن الأزد، فاجتمع بالبحرين جماعة من قبائل العرب، فتحالفوا على التنوخ وهو المقام وتعاقدوا على التوازر، والتناصر،

\_\_\_\_\_\_ ( مبتدأ العاربة وخبر المستعربة )\_\_\_\_\_\_

فضمهم اسم تنوخ) (٤٨٥)، ومن هناك أي من البحرين تحركت القبائل التنوخية تجاه الحيرة بالعراق، وبذلك تكون حركة هذه الجماعة هي حركة طوعية .



<sup>5</sup> ٨٥. ابن الجوزي (عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي أبو الفرج)، المنتظم، تحقيق: محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بروت، لبنان، سنة ٢٠١١م، ج١، ص٢٠٩.

# إعادة تشكيل المجتمع الآرامي الجديد في العراق بعد عودة العرب العاربة/ المستعربة

في بلاد الرافدين وبالتحديد في بابل ((وتمثل وسط وجنوب العراق)) تشكل مجتمع آرامي جديد هو خليط من الآراميين وهم:( قبائل من البدو تسمى ((الاخلامو)) التي ينتمي إليهم ((الحانيون)) و ((السوتو))، ومعهم قبائل ((الخبيرو)) أو ((الهبيرو)) أو ((العبيرو)) وهي قبائل عربية رحل كانت تجوب الجزء الشمالي من الجزيرة العربية أيضاً وقد انضموا إلى القبائل الآرامية)(٤٨٦)، والذين ينتسبون إلى العرب العاربة أو المستعربة الذين عادوا إلى بلاد الرافدين في حقب تأريخية مختلفة مثل الجماعة التي أرسلها الملك ربيعة بن نصر، والقبائل التنوخية التي تركت البحرين إلى العراق، والقبائل التي جاء بها بخت نصر، والآراميون البابليون من النبط سكان بلاد الرافدين الذين لم يغادروا العراق ((وهم بقايا الكلدان وقد تسموا بالقبائل الكلدية))، وغيرهم، وقد اندمج هذا الخليط ودخلوا فيما بينهم، وأصبح مركزهم الحيرة ولهذا أورد الصحاري سؤال خالد بن الوليد لعبد المسيح يوم دخل الحيرة إذ يقول: ( فلما دخل الحيرة، خالد بن الوليد، قال لأهلها: أخرجوا

٤٨٦. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعــــلان والنــــشر والطباعـــة، سوريا، دمشق، سنة ١٩٧٣م، ط٢، ص٥٥ .

ألي رجلاً من عقلائكم، فأخرجوا له عبد المسيح، فقال له خالد: أعرب أنتم، أو نبط؟ قال: عرب استنبطنا ونبط استعربنا) (٤٨٧).

وكان ممن نزل الحيرة أيضاً قوم من إياد إذ يذكر الصحاري: (كانت إياد أكثر نزار عدداً، وأحسنهم وجوها، وأشدهم امتناعاً، وكانوا لا يعطون الإتاوة، وهو الخراج، فكان من قوهم ألهم أغاروا على أمراء لكسرى أنو شروان وأخذوا أموالاً كثيرة، فجهز إليهم كسرى الجنود مرتين، كل مرة هزمهم إياد، ثم ألهم ارتحلوا حتى نزلوا الحيرة) (۴۸۸).

وكان قسم من إياد فضَل لاحقاً ترك بلاد الرافدين نتيجة حدوث تطورات في بلاد الرافدين لم يرضوا عنها، وتتمثل هذه التطورات بسيطرة الفرس على البلاد، ثم تمصير البلاد لاحقاً من قبل المسلمين وقد كانوا على النصرانية، وعن ذلك ورد في انساب الأشراف: (خرج جل إياد يؤمون العراق، فترل بعضهم بعين أباغ، ونزل باقوهم بسنداد، بين البصرة والكوفة، فأمروا هناك، وكثروا، واتخذوا بسنداد بيتاً شبهوه بالكعبة، ثم انتشروا، وغلبوا على ما يلي الحيرة، وصار لهم الخورنق والسدير، فلهم انقساس مالك"، وهو مالك بن قيس بن عبد هند بن لجم بن منعة بن المجان بن دوس بن الديل بن أمية بن حذافة بن زهر بن إياد، ولهم دير الجماجم، وسمى دير الجماجم لأنه الأعور، ودير السواء، ودير قرة، ودير الجماجم، وسمى دير الجماجم لأنه

<sup>4</sup>A۷. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم الصحاري العوتبي العاوتبي العادي العوتبي العادي العادي العادي العادي العادي العادي العادي العماني المصدر السابق، ج1، ص٦٣.

كان بين إياد وبمراء القين حرب، فقتل فيها من إياد خلق، فلما انقضت الحرب، دفنوا قتلاهم عند الدير، فكان الناس بعد ذلك يحفرون، فتظهر جماجم، فسمى دير الجماجم، ويقال: إن بلال الرماح \_ وبعضهم يقول بلال الرماح، والرماح أثبت \_ بن محرز الإيادي قتل قوماً من الفرس، ونصب رؤوسهم عند الدير، فسمى دير الجماجم، ويقال ألهم لما أرادوا بناء الدير، فحفر أساسه، وجد فيه الجماجم، فسمي...قالوا: وكانت إياد تغير على السواد وتفسد، فجعل سابور بن هرمز بن نرسي بن بمرام بينه وبينهم مسالح بالأنبار وعين التمر وغير هاتين الناحيتين، فكانوا إذا أخذوا الرجل منهم، نزعوا كتفه، فسميت العرب سابور "ذا الأكتاف"، ثم أن إياداً أغارت على السواد في ملك أنو شروان كسرى بن قباذ بن فيروز، فوجه إليهم جيوشاً كثيفة، فخرجوا هاربين، وأتبعوا، فغرق منهم بشر، وأتى منهم بني تغلب، فأقاموا معهم على النصرانية، فأساءت بنو تغلب جوارهم، فصار قوم منهم إلى الحيرة متنكرين، مستخفين، فأقاموا بها، وأتى آخرون نواحي أمنوا بها، ولحق جلهم بغسان بالشأم، فلم يزالوا معهم، فلما جاء الإسلام دخل بعضهم بلاد الروم، وأتى بعضهم حمص، وانطاكية، وقنسرين، منبج وما وإلى هذه المدن، ودخل منهم قوم في خثعم، وفي تنوخ، وبالحيرة اليوم قوم منهم يقال لهم بنو عبد الخيار، من بني حذافة، وقوم من بني مالك بن قيس صاحب"أقساس مالك")(٢٨٩).

٤٨٩. البلاذري (أحمد بن يجيى بن جابر)، انساب الأشراف، حققه: محمد باقر المحمسودي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، سنة ١٩٧٤م،ط١،ج١، ص١١.

وبمرور الزمن أصبح هذا المجتمع الآرامي في الفرات الأوسط وجنوب العراق يتوزع على ثلاثة تجمعات بشرية كان للحراك والتدافع السكابي والوازع الديني أثر في تشكيلها وليس النسب وفي ذلك يقول د. جواد على: ( لقد حملت الضرورات قبائل جزيرة العرب على تكوين الأحلاف، للمحافظة على الأمن وللدفاع عن مصالحها المشتركة كما تفعل الدول، وإذا دام الحلف أمداً، وبقيت هذه الرابطة التي جمعت شمل تلك القبائل متينة فإن هذه الرابطة تنتهي إلى نسب، حيث يشعر أفراد الحلف ألهم من أسرة واحدة تسلسلت من جد واحد)(٤٩٠)، ولهذا نلاحظ القبيلة الواحدة تنشطر على تلك التقسيمات وعلى ضوء تلك التقسيمات كانت الولاءات، وعلى سبيل المثال انقسام ولاء القبائل التنوخية فمنها من هو ولاءه للعنصر العربي ومنها كان ولاءه لفارس وآخرون كانوا يوالون الروم وهكذا، وهذه التجمعات القبلية هي: ﴿ التنوخية، والعباد، والأحلاف ﴾ إذ يذكر الطبري: (وكان ناس من العرب يحدثون في قومهم الأحداث أو تضيق جمم المعيشة، فيخرجون إلى ريف العراق، ويترلون الحيرة على ثلاث أثلاث: ثلث تنوخ، وهو من كان يسكن المظال وبيوت الشعر والوبر في غربي الفرات، فيما بين الحيرة والأنبار وما فوقها، والثلث الثابي العباد، وهم الذين كانوا سكنوا الحيرة وابتنوا بها، والثلث الثالث الأحلاف، وهم الذين

٩٩٠. د. جواد علي، المقصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، سنة ٩٩٣م،
 ط٢، ج١، ص٥١٥.

لحقوا بأهل الحيرة، ونزلوا فيهم، ممن لم يكن من تنوخ الوبر، ولا من العباد الذين دانوا لأردشير)(٤٩١).

وللتفصيل أكثر نتكلم عن تلك التجمعات على انفراد:

أولاً : القبائل التنوخية .

يقول ابن دريد: (تنخ بالمكان وتنخ، إذا أقام به، وبذلك سميت تنوخ، هذه الأحياء من العرب، لأهم اجتمعوا وتحالفوا فتنخوا في مواضعهم تتنيخاً، أي أقاموا) (٢٩٢٠)، وهذه القبائل كانت من بطون عدة ضمت: الأزد وقضاعة بالدرجة الأولى وخرج من رهمهم قبيلة كندة التي أسست مملكة في نجد والبحرين وجنوبي اليمن، وشمل التجمع التنوخي جذام، وإياد، وعاملة، وقبيص، وتميم، والعماليق، وبقية من القبائل العربية النجدية والتهامية، واتفق زعماء هذه القبائل على تمليك زعيمهم مالك بن فهم الدوسي الأزدي والمناداة به ملكاً على المنطقة المحصورة بين نجد غرباً والحليج العربي شرقاً وحدود عُمان جنوباً، وحدود البصرة شمالاً، وقد سميت هذه المنطقة الجغرافية الشاسعة البحرين، وفي ذلك يقول ابن الأثير: في قبائل ابن الكلبي: لما كثر ولد معد بن عدنان ومن كان معهم من قبائل

١٩٩١. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القساهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ه / ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص٥٧٧.

۹۲ £ . ابن درید (أبو بکر محمد بن الحسن الأزدي ت ۳۲۱ه)، جمهــرة اللغـــة، تحقیـــق: رمزي منیر بعلبکي، دار العلم للملایین، بیروت، لبنان، سنة ۱۹۸۷م، ج ٢، ص ۱۸٤ .

العرب ومزقتهم الحروب خرجوا يطلبون الريف فيما يليهم من اليمن ومشارف الشام، وأفلت منهم قبائل حتى نزلوا بالبحرين وها جماعة من الأزد، وكان الذين أقبلوا من هامة مالك وعمرو ابنا فهم بن تيم بن أسد بن وبرة بن قضاعة، ومالك بن زهير بن عمرو بن فهم في جماعة من قومهم، والحيقاد بن الحنق بن عمير بن قبيص بن معد بن عدنان في قبيص كلها، ولحق هم غطفان بن عمرو بن الطمئان بن عوذ مناة بن يقدم بن أفصى بن وحقي بن إياد بن نزار بن معد بن عدنان وغيره من إياد، فاجتمعت بالبحرين قبائل من العرب وتحالفوا على التنوخ، وهو المقام، وتعاقدوا على التناصر والتساعد، فصاروا يداً واحدةً وضمهم اسم تنوخ، وتنخ عليهم بطون من غارة بن خم) (٢٩٤٠).

فيما يذكر ابن الجوزي ويقول: (نزل كثير من تنوخ الأنبار والحيرة، وما بين الحيرة إلى طف الفرات وغربيه في الأبنية والمظال، لا يسكنون بيوت المدر، وكانوا يسمون: عرب الضاحية) (٤٩٤).

وقد سكنت تنوخ بيوت الشعر في برية الحيرة بسبب موقف بعضها من الفرس لذلك يقول ابن خلدون:(كانوا يسكنون بيوت الشعر والوبر ويضعونها غربي الفرات بين الأنبار والحيرة وما فوقها فانفوا من الإقامة في

<sup>97 1.</sup> ابن الأثير(العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأنسير)، الكامل في التاريخ، دار صادر و دار بيروت، سنة ١٣٨٥هـ / ١٩٦٥م، ج١، ص١١٥. ولكامل في التاريخ، دار صادر و دار بيروت، سنة ١٣٨٥هـ / ١٩٦٥م، ج١، المنتظم، على بن الجوزي أبو الفرج)، المنتظم، عمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلميسة، بسيروت، لبنان، سنة ١١٠١م، ج١، ص١٣٠٠.

مملكة أردشير وخرجوا إلى البرية) ( وقسم من تنوخ ترك بلاد الرافدين ابتعاداً عن الفرس وفي ذلك يقول الطبري: (كره كثير من تنوخ أن يقيموا في مملكته، وأن يدينوا له، فخرج من كان منهم من قبائل قضاعة الذين كانوا أقبلوا مع مالك وعمرو ابني فهم، ومالك بن زهير وغيرهم، فلحقوا بالشأم إلى من هنالك من قضاعة ) ( ( ومالك بن زهير وغيرهم ) فللشأم إلى من هنالك من قضاعة ) ( ( ومالك بن زهير وغيرهم ) فلحقوا بالشأم إلى من هنالك من قضاعة ) ( ( ومالك بن زهير وغيرهم ) فلحقوا )

ثانياً: العباد.

وهم قبائل شتى دانوا للملك أردشير ملك فارس فأقاموا في الحيرة وابتنوا فيها وعمروها وكانوا على النصرانية يقول ابن العبري: (وهم قوم من نصارى العرب من قبائل شتى اجتمعوا وانفردوا عن الناس في قصور ابتنوها بظاهر الحيرة وتسموا بالعباد) (٤٩٧)، وإلى ذلك يذهب أبو الفداء فيقول العباد: (وهم عدة بطون من قبائل شتى، نزلوا الحيرة، وكانوا

ه ۶۹. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت ۸۰۸ هـ)، تــــأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ۲۰۰۱م، ج۲، ص۱۷۰.

<sup>£93.</sup> الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مسصر، سنة ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧م، ط٢، ج١، ص٥٧٧.

<sup>99٪.</sup> ابن العبري (غوريغوريوس بن أهرون المعروف بابن العبري)، تاريخ مختصر الـــدول، تحقيق: أنطون صالحاني اليسوعي، دار الرائد. بيروت، لبنان، ســـنة ١٤١٥ ه / ١٩٩٤م، ط۲، ج١، ص٨٠٠

نصاری، ینسب إلیهم خلق کثیر) (۴۹۱)، و کانت لهم معابد (رادیرة وصوامع)) کثیرة ذکر منها: (دیر اللج، و دیر الحریق، و دیر مارت مریم، و دیر العذاری، و دیر ابن براق، و دیر بني مرینا، و دیر حنة، و دیر الجرعة، و دیر مزعوق، و دیر الأکیراح، و دیر الأسکون، و اشهر هذه الأدیرة هما دیر هند الکبری، و دیر هند الصغری) (۴۹۹)، و دیر الجماجم، و دیر السوا، و دیر داد یشوع، و دیر بني صونیار، و دیر توما، و دیر ماریة، و دیر عبد المسیح، و دیر ابن و ضاح، و دیر مر عبدا، و دیر النقیرة، و دیر مار فایثون، و دیر علقمة، و دیر مار أبا الکبیر، و دیر قرة، و دیر عبد یشوع، و دیر حنظلة.

ثالثاً: قبائل الأحلاف.

وهم من جميع قبائل العرب، من كندة، ولحم، وجذام، وعبد القيس، ويقول أبو البقاء الحلي: (الأحلاف وهم قوم لحقوا بالعباد بعد نزولهم الحيرة فحالفوهم وانضموا إليهم ودخلوا معهم في أمرهم وهم من أحياء كثيرة سمي منهم بني لحيان من بن الحارث بن كعب وقوم من غسان وبني مرينا وهم من أشرافهم ونسبهم في جعفى منهم عدي بن أوس بن مرينا الذي كان عدي بن زيد العبادي عند النعمان الأصغر حتى قتله، ومنهم قوم من

<sup>49٪.</sup> أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل ابن علي ت٧٣٢ هـ)، المختصر في أخبار البـــشر، تحقيق: د.محمد زينهم محمد عزب وآخرون، دار المعارف، القاهرة، مـــصر ســـنة ٩٩٨م، ط١، ج١، ص١٨١.

<sup>99\$.</sup> توما شماين / عضو اتحاد المؤرخين العرب،﴿ مقالة بعنوان / مملكة المناذرة سلالة عربية قامت في وادي الرافدين﴾ .

عبد القيس بن أفصى ومن الأوس بن عمرو بن عامر وبنو حية من طيء وهم رهط أياس بن قبيصة الذي أستعمله كسرى بالحيرة بعد النعمان الأصغر، ومن حنيفة بن لخم ومن غير بن عامر وأنه بيت من أسيد بن خزيمة يقال لهم بنو شجرة، وقيل أنه دخل فيهم قوم من بني قريش من ولد عبد الله الأعرج بن عبد شمس بن عبد مناف يقال لهم بني العميني، وقريش تنكر ذلك، ويقولون إن عبد الله الأعرج لم يعقب، وقيل إن أسم الأحلاف بالحيرة كان يجمع قوماً من أربعة عشر حياً، ثم جعل أهل الحيرة كلهم ثلاث كتائب تجمع هذه الأسماء كلها وتسمى كل كتيب أسماً لم تزل تعرف به إلى آخر أيام ملوك الحيرة ) (٠٠٠)



<sup>• •</sup> ٥٠ أبو البقاء الحلي (أبو البقاء هبة الله محمد بن نما الحلي ت ٢٦٤ هـ)، المناقب المزيديـــة في أخبار الملوك الأسدية، تحقيق: محمد عبد القادر خريسات وصالح موسى درادكة، مكتبـــة الرسالة الحديثة، عمان، الأردن، سنة ١٩٨٤م، ط١، ج١، ص٢١.

## إعادة تشكيل الوجود السياسي الآرامي في بلاد الرافدين

في هذا الموضوع نتطرق إلى إعادة تشكيل الوجود السياسي العربي الآرامي الذي أقامه العائدون إلى بلاد الرافدين ولا نقصد الوجود السياسي الذي أقامه العرب المستقرون في العراق وقد أوضحنا ذلك في الصفحات الدي أقامه العرب المكيانات كانت الدولة البابلية الأولى والذي من السابقة ومثل تلك الكيانات كانت الدولة البابلية الأولى والذي من أعلامها كان الملك حمورابي، ومن قبائلها كانت قبيلة العمالقة كما أسلفنا.

بعد وصول الآراميين من العرب العاربة أو العرب المستعربة إلى بلاد الرافدين في حقب تأريخية مختلفة واتخاذهم من منطقة الفرات الأوسط مستقراً لهم، وقد عرفوا في بداية الأمر بقبائل ((الاخلامو)) و ((الخبيرو)) أو ((الخبيرو أو عبيرو الذين تنتمي إليهم قبائل الحانيون)) و ((السوتو)) استناداً إلى ما ورد في الحوليات الآشورية (۱۰۰) أصبح لهم وجود في المنطقة، وقد تمكنوا من إقامة العديد من الكيانات السياسية ابتدأت بالإمبراطورية الكلدانية وانتهت بمملكة المناذرة.

وقد أثار الوجود العربي الإمبراطورية الآشورية التي كانت تحكم في بلاد الرافدين وأشعرها بالخطر على مصير كيانها الاجتماعي والسياسي لاسيما وأن القبائل الآرامية اختارت فصيلاً آرامياً آخر التواجد معه وهم أهل بابل، والبايليون كما هو معروف من الآراميين النبط وهذا يعني أن بين

الجماعة القادمة من الجزيرة وهي القبائل الجوالة وأهل بابل رابطة تأريخية وثقافية، فضلاً عن ذلك أن البابليين لهم باع في تشكيل المجتمعات والكيانات السياسية فقد كان لهم العديد من الكيانات السياسية سابقاً فضلاً عن ذلك كان البابليون في ثورات مستمرة ضد الحكم الآشوريون وغالباً ما يحدث نزاع دموي عنيف بين الجانبين، ولهذا كان الآشوريون يتوجسون خيفة من وجود هؤلاء الآراميين بشقيهم ((القبائل الجوالة يتوجسون خيفة من وجود هؤلاء الآراميين بشقيهم ((القبائل الجوالة وأهل بابل من النبط)).

لذلك يقول د. طه باقر: (إن الملك الآشوري ((توكلمي مورتا)) جرد حملة عسكرية كان هدفها تأديب الآراميين في منطقة الفرات الأوسط)(0.7).

لكن حدث تغيير في مسيرة الصراع بين الجانبين الآرامي والآشوري إذ يذكر د. أحمد سوسة أن: (النشاط السياسي للآراميين لم يمت فقد استمر مدة أطول في الجنوب حيث القبائل الكلدانية التي أخذت تقاوم النفوذ الآشوري حتى تمكنت أخيراً من الاستيلاء على السلطة وتأسيس الدولة الكلدانية عندما أعلن القائد الكلداني ((نبوبلاسر)) استقلاله في بابل ونصب نفسه ملكاً عليها سنة ((٢٦ ق.م)).)(٣٠٥)، وفي هذا السياق أي قيام القبائل الآرامية بتأسيس كيان سياسي لها يذكر د. طه باقر: (فجاءت هذه الفرصة

۲ ۰ ۵. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد سنة ٩٥٥ م، ج١، ص ٢٠٥.

في أواخر أيام الدولة الآشورية، وكان يحكم في بابل في حدود ((٢٦٦ق.م)) باسم الدولة الآشورية على ما يبدو أمير كلداني هو ((نبوبلاسر)) فرأى الفرصة سانحة للانسلاخ عن تبعية الآشوريين والاستقلال ببلاده فحالف الماذيين ((الفرس)) وساهم في الحرب التي قوضت الدولة الآشورية واشترك في حصار نينوى وتخريبها، واستقل في بابل وكون له ملكاً جديداً وبدأ كذلك عهداً جديداً في تأريخ العراق يعرف بالعهد البابلي الأخير أو كذلك عهداً جديداً في تأريخ العراق يعرف بالعهد كذلك باسم الحديث، ولأن نبوخذ نصر كون إمبراطورية عرف هذا العهد كذلك باسم الإمبراطورية الكلدانية، وسمى جامعو إثبات الملوك بسلالة بابل الحادية عشرى (٥٠٤).

ومن أهم الحوادث التي حدثت أيام الإمبراطورية الكلدانية هي وضع حد لنفوذ الكيان اليهودي في إسرائيل أيام ((نبوخذ نصر))، فضلاً عن قيام الملك بخت نصر بغزو الجزيرة العربية وجلب جماعة تنتسب إلى العرب المستعربة وإسكافها في بلاد الرافدين وبالتحديد في منطقة ((الأنبار))، إلا أن الإمبراطورية الكلدانية لم تعمر طويلاً فقد استمرت زهاء قرن من الزمان فقط للفترة من ((٤٠٢-٢٦٥ ق.م)) وانتهت بدخول غورو ((كورباس)) بابل بتأريخ ٢٠/٣٢٥ ق.م، وكان ((كورباس)) هذا عامل الكلدانيين

٤ . ٥٠ د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، بغداد ٩٥٥ ١م، ج١، ص٢٠٣.

على <sub>((</sub>سوسة<sub>))</sub> قبل أن ينحاز إلى كورش ويغدر بمليكه <sub>((</sub>نابونائيد<sub>))</sub> ويعمل تحت سلطان كورش (۱۰۰۰).

وأورد المؤرخون ان الكلدان يتشكلون من قبائل عدة ذكر منها ((ليتاو، وخيندارو، والجوراسيميون التي سكنت شمال غرب مدينة أور، وكذلك قبائل بيت لاراك، راهيقو، هاكارنوا، كرامايا، وأكوتو) وغيرها وكانت أهمها قبيلة كلدة التي ينتسب إليها ملوك الإمبراطورية الكلدانية ((٢١٢\_٥٣٩ق.م)) الذي ابتدأ حكمهم بالملك ((نابو بلاصر ثم نبوخذ نصر، اویل مردوخ، نرجال شار آوصر، لباشی مردوخ، ونابونائید)،، وهذه القبيلة لم تنقرض أو تتوزع على بقية القبائل بل بقى وجودها حتى اليوم تسكن المنطقة نفسها وتحمل الاسم ذاته مع شيء بسيط من التغيير إذ تحمل اليوم اسم بني خالد وهذا ما أشار إلية انجلز في مواسلاته مع ماركس إذ يقول: ( ان مؤسسى الإمبراطورية البابلية (رويقصد الإمبراطورية الكلدانية)، وهم الكلدان مازالوا موجودين اليوم يحملون الاسم نفسه ((بني خالد)، وفي المكان نفسه)(٥٠٦)، وبالفعل فإننا نجد قبيلة تحمل اسم بني خالد يسكنون في المنطقة الممتدة من مدينة الديوانية وحتى جبل أو وادي خالد في منطقة الإحساء، وهذه المنطقة أخذت اسمها من هذه القبيلة.

٥ . ٥ . مارغریت روثن، تأریخ بابل، ترجمة: زینة عازار ومیسشال أبی فاضلل، منسشورات عویدات، بیروت، باریس، سنة ۱۹۸۶م، ط۲، ص۱۷۰.

٣٠٠. عزيز السيد جاسم، جدل القومية والطبقة في السياق لتاريخي لنشوء الأمة العربيسة وكفاحها القومي، ص ٤٨ ؛ محمد يوسف حسين، دراسة في طبيعة سكان السهل الرسوبي، الدار العلمية، بغداد المتنبي، سنة ٢٠١٧م، ط١، ص٣١و٣٠.

بعد نهاية الحكم الآرامي المتمثل بالإمبراطورية الكلدانية أصبحت البلاد خاضعة لأول مرة في تأريخها إلى الاحتلال الأجنبي المتمثل بالاحتلال الفارسي، لكن الفرس لم يسيئوا إلى الكلدانيين وعاصمتهم بابل بل على العكس فقد رفع كورش شعار تحرير العراق من استبداد مليكهم ولهذا للاحظ انحياز الكهنة والناس إليه، واتخذ كورش من بابل عاصمة ملكه الشتوية.

بسقوط الإمبراطورية الكلدانية لا يعني استكانة القبائل الآرامية النبطية في بلاد الرافدين للاحتلال الأجنبي وخضوعها للأمر الواقع وذلك يتضح جلياً في الثورة التي فجرها أهل بابل ضد الحكم الفارس ولهذا تقول مارغريت روثن: (فاندلعت الثورة بعد حكم قمبيز، إلا أن تمرد بابل قمع بوحشية من قبل الملك داريوس، فثارت الحاضرة الفخورة تحت هذا حكم الجديد، وراحت تتذكر ماضيها وفترات حكم أمرائها العظيمة، فلم تقبل بأن تكون مستعبدة، ولذلك دك كسرى حصولها دكاً حاقداً لا رحمة بأن تكون مستعبدة، ولذلك دك كسرى حصولها دكاً حاقداً لا رحمة فيهي، (٥٠٧).

وبقيت الثورة مستمرة في نفوس القبائل الآرامية حتى نهاية الحكم الفارسي على العراق عام ((٣٣١ق.م)) نتيجة غزو الاسكندر المقدويي لأملاك الإمبراطورية الفارسية الإخمينية لتصبح القبائل الآرامية وبلاد الرافدين هذه المرة تحت حكم الاسكندر المقدويي.

٥٠٧. مارغریت روثن، تأریخ بابل، ترجمة: زینة عازار ومیشال أبی فاضل، منسشورات عویدات، بیروت، باریس، سنة ۱۹۸۴، ط۲، ص۱۷۲.

في هذه الفترة أي فترة حكم الاسكندر قرر الاسكندر أن يجعل من بابل مركزاً لإمبراطوريته لذلك أعاد تعمير معابدها لاسيما البرج المدرج كما قرر إنشاء ميناء بحري في بابل لتكون مرتبطة بالتجارة بين الهند ومصر إلا أن الوفاة عاجلته لتنتهى مشاريعه بوفاته .

لكن الاسكندر قبل وفاته أمر بتقسيم ممتلكاته على مجموعة من الحكام الذين يدينون له بالتبعية وسميت هذه الحقبة بحقبة ملوك الطوائف، وكانت بلاد الرافدين بسبب التقسيم من حصة سلوقس، ويذكر د. طه باقر: (دام العهد السلوقي في العراق أكثر من قرن ونصف للفترة من (٣١٣\_٣١٥ ق.م)) وقد شيد مؤسس السلالة عاصمة جديدة له في العراق عرفت باسمه وهي ((سلوقية)) على دجلة تعرف خرائبها الآن بتل عمر على دجلة مقابل طيسفون ((طاق كسرى)) فكان ذلك ضربة قاصمة على بابل حيث هجرها الناس وأخذ يعمها الخراب منذ ذلك الحين)(١٠٠٠) لكننا نلاحظ أن ابن الأثير وابن الجوزي كانوا أكثر عمقاً من د. طه باقر فقد أوردوا أن الخراب حل بالمنطقة \_ تعد بابل والحيرة عند الجغرافيين منطقة واحدة \_ ((بعد وفاة بختنصر))(٥٠٠) وليس كما أورد باقر أن الخراب

٨٠٥. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، سنة ١٩٥٥، ج١، ص ٢١٤ــ٠٢٥.
 ٩٠٥. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت، ســنة١٣٨٥ه / ١٩٦٥م ، ج١، ص ١١٥؛ ابن الجوزي (عبد الرحمن بن علي بن الجوزي أبو الفرج)، المنتظم ، تحقيق: محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ســنة حدد ٢٠١١م، ج١، ص١٢٠.

حل في زمن ملوك الطوائف وأن ما حصل في حقبة ملوك الطوائف هو في الحقيقة استمرار لحال الخراب الذي بدأ في حقبة الملك نابونائيد، وهذا ما ذهب إليه د. طه باقر في موضع آخر إذ ذكر: ( مما يقال في أحوال بلاد بابل في عهد الملك ((بيل ـ ناصر)) تفسخ الإدارة، تلك الإدارة القوية الحازمة التي أسسها ((نبوخذ نصر)) فساء الحكم وعمت الرشوة وأزداد الظلم على السواد الأعظم ولاسيما الفلاحين، فبارت الحقول حتى أن البلاد هددها القحط والجوع عام ((٢٥٥٥.م)) \_ إلى أن يقول \_ قام خلفائه وبالتحديد الملك نبونئيد بنقل العاصمة من بابل إلى تيماء وتجميع تماثيل الإله لاسيما تمثال مردوخ الذي هو الإله القومي للبابليين وهذا ما سهل لكورش غزو بابل وإطلاق حجته أي كورش بأن الغزو كان بمباركة الإله مردوخ ولهذا نلاحظ قيام كورش بتعمير المعابد وأعاد تمثال الإله مردوخ إلى مكانه في المعبد)(٥١٠) ليكسب ثقة أهل بابل، وقد حسب المسعودي تلك المدة أي المدة منذ وفاة بختنصر وحتى احتلال بابل من قبل الاسكندر بعد ان انتصر على دارا فكانت (رأربعمائة سنة وتسع وعشرون سنة وثلاثمائة وستة عشر يوماً))((١١٥) وهذه المدة من دون حقبة ملوك الطوائف التي استمرت زهاء القرن والنصف.

٠١٠. د. طه باقر، تأريخ الفرات القديم، سنة ١٩٥٥، ج١، ص٢١٩.

# الكيانات السياسية الآرامية في بلاد الرافدين بعد سقوط الإمبراطورية الكلدانية

بعد سقوط الإمبراطورية الكلدانية أصبحت بلاد الرافدين خاضعة للاحتلال الأجنبي وتغير حال البلاد والناس كما أسلفنا لكن ذلك الأمر لم يمنع الآراميين من التفكير من جديد بإعادة تشكيل كيان سياسي لإدارة شؤوهُم بعيداً عن الاحتلال الأجنبي، وقد انقسموا في ذلك إلى قسمين، القسم الأول تحرك من بابل ووسط بلاد الرافدين إلى جنوب بلاد الرافدين واستطاعوا الاستقلال عن سلوقس وأقاموا كياناً سياسياً جديداً دعى عملكة ميسان أو ميشان، وكان مركز حكمها في مدينة العمارة الحالية وقد أشارت الدلائل إلى أن قيامها في القرن الثابي قبل الميلاد، وذلك بعد تفكك إمبراطورية الإسكندر المقدوين، وكانت عاصمتها خاراكس في منطقة المحمرة حالياً، التي أسسها الملك ((إسباوسينو)) عام ((١٢٧ق.م)) الذي لقبه المؤرخ يوسفيوس بالعربي، امتدت شمالا حتى جنوب بابل في وسط العراق وعيلام جنوبا، وكانت تشكل ميناءً مهماً على رأس الخليج العربي، حيث سيطرت على الملاحة في الخليج وفي شط العرب وانمار الكارون و دجلة والفرات.

وقد زارها الإمبراطور الروماني ((تراجان)) عام ((۱۱۹م)) ورأى السفن تغادر منها إلى الهند، وكان لها قوة عسكرية مهمة حيث احتلت بابل وسيطرت على مناطق كثيرة وهزمت العيلاميين واحتلت مدينة عيلام

نفسها، وكان لمملكة ميسان علاقات في بداية القرن الأول الميلادي مع مملكة حدياب، وكان أحد الأمراء الحديابيين وهو ((ايزات)) قد قابل أحد التجار اليهود في ميشان واقتنع بالإيمان باليهودية فلما عاد أصبح ملكاً على حدياب بين ((٣٠ ـ٣٠م)) بحسب ما جاء في كتاب ((تأريخ يهودا)) لفلافوس جوزيفوس: وظلت المملكة قائمة حتى اكتسحها الملك الأشكابي ((متر يدتيس الرابع)) في الأعوام ((١٢٨-١٤٧م)) واحتل عاصمتها میشان ((کرخا)) ونقل أهالیها إلی مدینة ((فرات ــ میشان)) التی کانت واقعة على نهر دجلة القديم جنوب المحمرة بحوالي ((١٨٠كم)) وفي تلك الفترة دخلت المسيحية إلى ميشان خاصة في مدينة جنديشابور بواسطة مبشرين قدموا إليها من مدينة انطاكيا، وأخذ يطلق عليها ((بيت هوزاي)) التي ربما أصل كلمة الأهواز، وسميت جنديشابور من قبل ساكنيها (ربيت لافاط)) أي مكان الهزيمة وانتشرت المسيحية في منطقة بيت قطرايا ((قطر)) وفي البحرين وفرات ــ ميشان ((قرب البصرة فيما بعد))، وقد حكم هذه المملكة ستة وعشرون ملكا، وكانت نهايتها على يد ((أردشير الأول)) الساساني في حدود عام ((٢٢٢م)).

أما القسم الآخر من الآراميين الذين بقوا في بابل وبقية أرجاء الفرات الأوسط والصحراء الممتدة إلى أعماق الجزيرة فهم أيضاً لم يكونوا بعيداً عن التفكير بإقامة كيان سياسي جديد لاسيما بعد أن شاهدوا ضعف الكيانات السياسية التي أقامها الإسكندر فضلاً عن مشاهدهم لقيام مملكة ميسان والفعل تمكنوا من إقامة العديد من الكيانات السياسية ولكن هذه

الكيانات لم تكن تجمع جميع الآراميين كسابقاقا مثل الإمبراطورية الكلدانية أو مملكة ميسان أو ميشان وإنما كانت الكيانات هذه المرة صغيرة وتقتصر على البيوتات الآرامية أي كل قبيلة أصبحت تمثل كياناً سياسياً قام بذاته وكان كل بيت يمثل قبيلة، ومن هذه الكيانات كان ((بيت ياكين، وبيت داكوري، وبيت اموكاني، وبيت اديني، وبيت شئالي أو شعالي، وبيت شيلاني، وبيت فوقودو، وبيت كمبالو، وبيت كرزيابكو )).

وتعزز شعور الآراميين بإقامة كيان جامع لهم وأخذ منحى آخر لاسيما بعد عودة عدد من القبائل الآرامية ((التنوخية)) من الجزيرة إلى بلاد الرافدين قادمة من البحرين لتنظم إليهم وبالتالي أصبحوا قوة تتألف من القبائل التنوخية والجماعة التي أرسلها الملك ربيعة بن نصر وهم من العرب العاربة المستقرة بالحيرة بأمر من ملك فارس ((سابور))، والجماعة التي أتى كما الملك بختنصر القاطنة في المنطقة الممتدة من الأنبار إلى الحيرة وهم من العرب المستعربة فضلاً عن بقية أهل بابل من الكلدان وهم النبط فقد الستطاع المجتمعون أن يتحركوا تجاه تشكيل كيان سياسي آرامي مستقل في بلاد الرافدين ولهذا يذكر ابن الكلبي ان حركة القبائل التنوخية بلاد الرافدين ولهذا يذكر ابن الكلبي ان حركة القبائل التنوخية كانت: (رأيام ملوك الطوائف))

وبالفعل تمكن المجتمعون في الحيرة من إعادة بناء وجودهم القبلي الأول قبل الرحلة إلى اليمن، وتمكن هذا الوجود من أن يكون له شأن

١٢٥. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)،
 الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت سنة ١٣٨٥هـ/١٩٦٥م، ج١، ص١١٥.

عسكري مستقل في العراق أخذ يزاحم ملوك الطوائف وكان من أبرز ملوك هذا الكيان هو جذيمة الوضاح ((الأبرش))(٥١٣)، فقد زاحم جذيمة ملوك الطوائف واستطاع أن (يستولي على الكثير مما كان يملكه ملوك الطوائف)(٥١٤)، ويذكر المسعودي: (كان مالك بن فهم بن دوس بن الأزد سار من اليمن أول من ملك الحيرة، فملك على مضر بن نزار اثنتي عشرة سنة، ثم ملك بعده ابنه جذيمة)(٥١٥).

بينما يذهب الصحاري مذهباً مغايراً فيقول: (وأما ملك العراق فكان نصفين بين الأزد ولخم، وكانت الأزد تسكن الحيرة، وكانوا يغشون ملوك البلد، وكانوا مرة يستعملون من هؤلاء ومرة من هؤلاء، فإذا اضطرب جبل الأعاجم قاتلت إحدى القبيلتين الأخرى على الملك، فأيتهما غلبت ملكت حتى صنعا ملك العراق واجتمعوا على جذيمة الأبرش، وهو الوضاح الأزدي صاحب الزباء، وهو أول عربي ملك العراق) (١٦٠)، وكان الصحاري يقصد في كلامه ((إذا اضطرب جبل الأعاجم)) هو أن الأعاجم

المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب، ج١، ٣٥ ٥٣٥ www:alwarraq.com ١٩٨٥.
 زهر الأكم في الأمثال و الحكم، اليوسي، طبع في الدار البيضاء سنة، ١٩٨١م معمد خجى: عميد كلية الآداب في الرباط، ود. محمد الأخضر، ج١، ص٧٧.

٥١٥. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علمي المسعودي ت٣٤٦هـ) مروج
 الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيم بروت، لبنان سنة
 ٢٠١٥م، ط١، ج١، ص٥٠٠٠.

١٦٥. الصحاري العماني (أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبـــراهيم الـــصحاري العـــوتبي
 ١١٥هـ)، الأنساب، ج١، ص٠٠٠ و www.alwarraq.com،١٠٠

كانوا موزعين على طوائف عدة ((كان قد وزعهم عليها الإسكندر حين احتل الشرق بنصيحة من أرسطوطاليس مخافة التجمع عليه))(١٧٥)، وكان لكل طائفة لها كيانها السياسي الخاص بها وكان الصراع بين تلك الكيانات السياسية قائماً.

وقول الصحاري يخالف قول المسعودي في كيفية حصول العرب على الحكم وعلى كل حال فان مُلك الحيرة بدء في هذا البيت أي في بيت مالك بن فهم ومن بعده ابنه جذيمة .

وبعد أن قتل جذيمة الوضاح ((الأبرش)) قتلته الزباء ((زنوبية)) انتقل ملك الحيرة إلى ابن أخت جذيمة وهو عمرو بن عدي، وعمرو هذا من غارة، وقد تعاقب على ملك الحيرة من ذرية عمرو ((ستة وعشرون )) ملكاً كان النعمان بن المنذر آخرهم وهو النعمان بن المنذر بن عمرو بن

١٥١٥. ملوك الطوائف: الأشغنائيون ويُدعون ملوك الطوائف وكان ملكهم الاسكندر المقدوي ((وقيل ان الإسكندر لما ملك بلاد الفرس ووصل إلى ما أراد كتب إلى أرسطاطاليس الحكيم: ابي قد وترت جميع من في بلاد المشرق وقد خشيت ان يتفقوا بعدي على قصد بلادنا وإيذاء قومنا، وقد همتُ ان أقتل أولاد من قتلت من الملوك وألحقهم بآبائهم، فما ترى.؟. فكتب إليه: انك ان قتلت أبناء الملوك أفضى الملك إلى السفل والانذال، والسفل إذا ملكوا قذروا وإذا قدروا طغوا وبغوا وظلموا، وما يخشى من معرقهم أكثر، والرأي ان تجمع أبناء الملوك فتملّك كلّ واحد منهم بلداً واحداً وكورة واحدة، فان كلّ واحد منهم يقوم في وجه الآخر يمنعه عن بلوغ غرضه خوفاً على ما بيده فتتولّد العداوة بينهم فيشتغل بعضهم ببعض فلا يتفرّغون إلى من بعد عنهم، للتفاصيل انظر: ابن الأثير ( العلامة عز الدين أبي الحسن على بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)، الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت سنة ١٣٥٥ه/ ١٩٦٥م، ج١، ص٩٥.

المنذر بن الأسود بن النعمان بن المنذر بن امرئ القيس بن النعمان بن امرئ القيس بن عمرو بن الحارث بن القيس بن عمرو بن عدي بن نصر بن ربيعة  $^{(010)}$  بن عمرو بن الحارث بن مسعود بن مالك بن عمم بن نمارة بن لخم $^{(010)}$  ونصر بن ربيعة وهو المتقدم ذكره كان ملك اليمن .

واستمر الوجود اللخمي على رأس الحكم في بلاد الرافدين حتى كان ((النعمان بن المنذر))، وبعد مقتل النعمان استعمل الفرس ((إياس بن قبيصة الطائي)) في حكم الحيرة واستمر حكم إياس إلى أن ظهر الإسلام (( وتصالح مع المسلمين على أن يدفع لهم الجزية، ودفع لهم تسعين ألف درهماً))(٢٠٠) ثم الهار حكم القبائل الآرامية في بلاد الرافدين وأصبحت البلاد مصر من الأمصار الإسلامية يدار من قبل خليفة المسلمين ((الأموي والعباسي)) حتى زوال الخلافة العربية الإسلامية .

#### \* \* \*

۱۸ . الصحاري العماني ( أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبـــراهيم الـــصحاري العـــوتبي
 ۱۱ تا ۵۵)، الأنساب، ج۱، ص۵۳، و www.alwarraq.com

١٩٥. ابن حزم (أبي محمد علي بن حزم الأندلسي)، جمهرة انساب العرب، دار المعارف،
 مصر، سنة ١٣٦٨ه/١٣٩٨م، ج١، ص١٩٣٠.

١٠٠ ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن على بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير)،
 الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت، سنة١٣٨٥هـ/١٩٦٥م، ج١، ص٣٨٢.

#### الخاتمة

من خلال ما تقدم يتضح لنا أن ما سطره المؤرخون ((القدماء سالمعاصرون )) أن العرب يعودون في أصولهم التأريخية إلى بابل/ بلاد الرافدين، وليس كما درج عليه النسابون المعاصرون أو المؤرخون المعاصرون من أن بلاد اليمن هي مبعث الأمة العربية فذلك خطأ تأريخي كبير.

إن اليمن ما هي الا مستقر للقبائل النازحة عن بابل/ بلاد الرافدين، ومن هذه القبائل (( عاد، وغود، وعمليق، وطَسْم، وجَديس، وأُمَيم، وجاسم ))، تشكلت الأمة العربية ((البائدة. العاربة. المستعربة))، وقد انتشرت هذه القبائل في بلاد اليمن، وهناك أي في اليمن أسست القبائل البابلية النازحة العديد من الكيانات السياسية، إلا أن الأمر بتلك القبائل لم يدم فقد انقرضت إلا بقايا قليلة منها، وقد شكل الباقي منهم مع النبي الساعيل العرب المستعربة المستمرة إلى هذه الأيام.

وقد عاد قسم من العرب العاربة والعرب المستعربة إلى بلاد الرافدين سواء قبل الفتح الإسلامي أو مع الفتح الإسلامي وهؤلاء لا يمكن أن نطلق عليهم مهاجرين إلى بلاد الرافدين بل الهم عائدون، إذ أن بلاد الرافدين هي موطن أجدادهم، وأن النظرية الصحيحة هي أن بلاد الرافدين موطن العرب الأول ومنها خرج الناس لينتشروا في الأقاليم المجاورة له مثل بلاد الشام والجزيرة ومصر وغيرها.

### المصادر والمراجع

أولاً: الكتب المقدسة:

القرآن الكريم

٢. التوراة

ثانياً: المصادر الأكاديمية العربية والأجنبية:

د. طه باقر، ملحمة گلگامش (أوديسة العراق الخالدة)، دار الشؤون الثقافية، بغداد، العراق، سنة ١٩٨٦م.

٢. د . طه باقر، تأريخ الفرات القديم ، بغداد سنة ١٩٥٥ م .

٣. د. طه باقر. مقدمة في أدب العراق القديم، (طبع على نفقة كلية الآداب،
 جامعة بغداد) ، دار الحرية للطباعة، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٦ه /١٩٧٦م.

٤.د. جواد علي، المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام، جامعة بغداد، ط٢،
 سنة ٩٩٣م.

- ٥. د. أحمد سوسة، العرب واليهود في التأريخ، العربي للإعلان والطباعة والنشر، سورية، دمشق، ط٢، سنة ١٩٧٣م.
- ٦. د. خزعل الماجدي ، متون سومر، /ك١ (التأريخ، الميثولوجيا، اللاهوت، الطقوس)، الأهلية للنشر والتوزيع ، الأردن، عمان، ط١، سنة ١٩٩٨م.
- ٧. د. فرج بصمه جي، كنوز المتحف العراقي، وزارة الإعلام العراقية، مديرية الآثار والمتاحف.
- ٨. د. حسين الشيخ (أستاذ التأريخ القديم بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية)
   العرب قبل الإسلام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٣م.

٩. د. حلمي محروس إسماعيل. الشرق العربي القديم وحضارته (بلاد ما بين النهرين والشام والجزيرة العربية القديمة)، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، مصر، سنة ١٩٩٧م.

• ١. د . محمد عبد القادر بافقيه، تأريخ اليمن القدين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، سنة ١٩٨٥م .

١١. فؤاد سفر ومحمد علي مصطفى، الحضر (مدينة الشمس)، بغداد، وزارة الإعلام، ١٩٧٤م.

1 1. محمود محمد الروسان (قسم الآثار \_ كليـة الآداب \_ جامعـة الملـك سعود)، جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، سـنة 1 1 1 1 هـ، ص ٣٠، (بالأصل كان الكتاب رسالة ماجستير مقدمة من المؤلف مقدمة إلى جامعة الملك سعود وقد منح درجة الماجستير في ٢ / ٣ / ٢ اهـ.

١٣. د. أندريه كحّالة، لبنان الآرامي والتسميات التاريخيــة القديمــة،بيروت،
 لبنان.

١٤. د. أنيس فريحة: "معجم أسماء المدن والقرى اللبنانية",

١٥. مارغریت روثن، تأریخ بابل، ترجمة: زینة عازار ومیشال أبي فاضل،
 منشورات عویدات، بیروت، باریس، سنة ۱۹۸٤م.

١٦. ديتلف نيلسن وفريتز هومل وآخرون، التأريخ العربي القديم، ترجمة: د.
 فؤاد حسنين علي و د. زكي محمد حسين، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة،
 مصر، سنة ١٩٥٨م.

١٧. د. فريتز هومل، التقاليد العبرانية القديمة.

١٨. موسكاتي، الحضارات .

# 19. المستشرق الألماني كارل بروكمان، فقه اللغات السامية، ترجمة د. رمضان عبد التواب، جامعة الرياض، الرياض، السعودية، سنة ١٩٥٧م

- 20. G.R. Driver, Semitic Writing from Pictograph to Alphabet (Oxford: Oxford Univ. press. 1979).
- 21. Sabatino Moscatl, An Introduction to the Comparative Grammer of the Semitic Languages.
- 22. Grohmann ,The Arabs,The Encyclopedia of Islam ,New Ed. p.A.525
- 23. Von Kremer, Semitische Cuituren Entlehnungen aus Pflanten-und Thierreiche, in das Ausland, Bd., IV, note, und 2.
- 24. Guidi, Della sede Primitiva del Popli Semitici, Rome, 1879, Wright, Comparative Gof the Semitic Languages, P., 5 Barton, p., 3, : Hommel, Grundriss, 1, S., 80, A. Grohmann, Kuiturgeschichte, S., 14.
- Noeldeke, Semitischen Sprachen, Leipig, 1887, S., 3, Zed., 1899, Einc,
   Brit., 9th, ed., Article, Semitic Language.
- 26. H.St.J.B. Phllby, "The Land of Midian," The Middle East Journal. 9.1955, 127-128.
- 27. Rogers," Cunciform Parallels.
- 28. Caetanl, Studi.
- 29. Musil, Negd.

### ثالثاً: مصادر الإخباريين.

ابن الضياء (أبو البقاء محمد بن أحمد بن محمد بن الضياء المكي ت٤٥ هـ)،
 تاريخ مكة المشرفة والمسجد الحرام، تحقيق: علاء إبراهيم وأيمن الأزهري، دار
 الكتب العلمية، ط١، سنة ١٩٩٧م.

المسعودي (أبي الحسن على عبد الحسين بن على المسعودي ت٣٤٦ه)
 مروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأميرة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت،
 لبنان، ط١، سنة ٢٠١٠م.

٣. المسعودي (أبي الحسن علي عبد الحسين بن علي المسعودي ت٣٤٦هـ)، التنبيه والإشراف، مكتبة الثقافة الدينية، ط١، سنة ٢٠٠٩م.

٤. المسعودي (أبي الحسن على عبد الحسين بن على المسعودي ت٣٤٦ه)،
 أخبار الزمان، دار الأندلس، بيروت، لبنان، سنة ١٣٨٦ه /١٩٦٦م.

ابن عساكر (أبي القاسم على بن الحسن ابن هبة الله بن عبدالله الشافعي تاريخ دمشق، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط١،سنة ١٤٢١ه/٠٠٠٠م.

٦. ابن الجوزي (عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي أبو الفرج)،
 المنتظم، تحقيق: محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب
 العلمية، بيروت، لبنان ، سنة ٢٠١١م.

٧. ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، محتصر تاريخ دمشق، تحقيق: روحية النحاس ورياض عبد الحميد مراد ومحمد مطيع الحافظ،
 دار الفكر، دمشق، سوريا، ط١، سنة ٤٠٤م.

٨. اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب المعروف باليعقوبي)، تاريخ اليعقوبي، دار
 صادر، بيروت، لبنان.

٩. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير ت٦٣٠ه)، الكامل في التاريخ، دار صادر ودار بيروت سنة ١٣٨٥ه
 ١٩٦٥م.

- ١٠. ابن الأثير (العلامة عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير ت ٣٠٠ه)، أسد الغابة، تحقيق: علي معوض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، ط١، سنة ٢٠٠٨م.
- ١١. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨
   ه)، تاريخ ابن خلدون، دار إحياء التراث العربي بيروت، لبنان .
- ١٢. ابن خلدون(ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت ٨٠٨هـ)،
   تأريخ ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، لبنان، سنة ٢٠٠١م.
- 17. ابن خلدون (ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد ت٨٠٨ه)، مقدمة ابن خلدون، تحقيق: عبد السلام الشدادي، بيت الفنون والعلوم والآداب، الدار البيضاء، المغرب، سنة ٢٠٠٥م.
- ١٤. الحميري (محمد بن عبد المنعم الحِميري)،الروض المعطار في خبر الأقطار،
   المحقق: إحسان عباس، مؤسسة ناصر للثقافة، بيروت، ط٢، ١٩٨٠م.
- ١٠. الحازمي (أبو بكر محمد بن موسى بن عثمان الحازمي الهمداني، زين الدين
   ٢٠٠ هـ)، الأماكن أو ما اتفق لفظه وافترق مسماه من الأمكنة، تحقيق: هد
   الجاسر، دار اليمامة للبحث والترجمة والنشر، السعودية سنة ١٤١٥ ه.
- ١٦. الطبري (أبي جعفر محمد بن جرير الطبري)، تاريخ الرسل والملوك،
   تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط٢، سنة
   ١٣٨٧ ه/١٩٦٧م.
- 11. العاصمي (عبد الملك بن العاصمي المكي ت 1111 هـ)، سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد عوض، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ، ط١، سنة ١٩٩٨م.

10. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي ت 11 هم)، حسن المحاضرة في أخبار مصر و القاهرة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية وعيسى البابي الحلبي وشركاه، مصر، ط1، سنة ١٣٨٧ ه/ ١٩٦٧م.

19. القفطي (جمال الدين أبي الحسن علي بن القاضي الأشرف يوسف القفطي تحت ٢٤٦ هي)، أخبار العلماء بأخيار الحكماء، المخطوط محفوظ في حيد آباد، الهند، عنى بتصحيح المخطوطة السيد محمد أمين الكتبي، بمطبعة الصحافة، القاهرة، مصر سنة ٢٩٢٦م (المعلومات عن موقع المعرفة الالكتروني).

١٠ المقريزي (تقي الدين أبي العباس أحمد بن علي المقريزي ت٥٤٥ هـ)،
 المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر .

٢١. الهمداني (الحسن بن أحمد بن يعقوب الهمداني)، صفة جزيرة العرب، تحقيق: محمد بن علي الأكوع الحوالي، مكتبة الإرشاد، صنعاء، سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.

۲۲. أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل ابن علي ت٧٣٢ه)، المختصر في أخبار البشر، تحقيق: د محمد زينهم محمد عزب و آخرون، دار المعارف، القاهرة، مصرط ١، سنة ١٩٩٨م.

٢٣. أبو الفداء (إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد بن عمر بن شاهنشاه بن أيوب أبي الفداء ت٧٣٦ه) المختصر في تأريخ البشر، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، سنة ١٩٩٧م.

٢٤. ابن المطهر (المطهر بن طاهر المقدسي)، البدء والتأريخ، تحقيق: خليل المنصور دار الكتب العلمية، ط١، سنة ١٩٩٧م، ينسب تأليف هذا الكتاب

لأبي زيد أحمد بن سهل البلخي، حتى أن هذه الدار أخرجته تحت تأليف المقدسي والبلخي

٢٥. المرزوقي (أبي علي أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي)، الأزمنة والأمكنة،
 تحقيق: محمد نايف الدليمي، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، ط١،
 سنة ٢٠٠٢م.

٢٦. ابن كثير (الحافظ أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي ت٧٧٤ ه)،
 البداية والنهاية، حققه ودقق أصوله وعلق حواشيه: علي شيؤي، دار إحياء
 التراث العربي، بيروت، لبنان، ط١، سنة ٨٠١٤ه/ ١٩٨٨م.

٧٧. الزمخشري (أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ت٥٣٨ه)، ربيع الأبرار ونصوص الأخبار، تحقيق: عبد الأمير مهنا، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت، لبنان ، سنة ١٤١٢ه /١٩٩٢م.

۲۸. المقريزي (أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد المقريزي المصري)، البيان والإعراب عما بأرض مصر من الأعراب، المكتبة الأزهرية للتراث، سنة ٢٠٠٦م.

۲۹. ابن العبري (غوريغوريوس بن أهرون المعروف بابن العبري)، تاريخ مختصر الدول، تحقيق: أنطون صالحاني اليسوعي، دار الرائد، بيروت، لبنان، ط۲، سنة ١٤١٥ه/ ١٩٩٤م.

• ٣. ياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي)، معجم البلدان، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان سنة ١٣٩٩ هـ/١٩٧٩م.

٣١. ابن المجاور البغدادي النيسابوري، تاريخ المستبصر، تحقيق: ممدوح حسن محمد، ط٢، مكتبة الثقافة الدينية، سنة ٢٠١٠م.

٣٢. ابن شداد، الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام و الجزيرة، نشر الأستاذ يحيى عمارة ، دمشق: وزارة الثقافة السورية، سنة ١٩٩١م.

٣٣. دعبل الخزاعي، وصايا الملوك، (كتاب نادر في نسبته إلى الشاعر المشهور: دعبل الخزاعي، إلا أن أسمه جاء في كل مرة ورد في الكتاب معرفاً بالألف واللام: (الدعبل بن علي)؟ وشكك د، عبد الكريم الأشتر، في صحة نسبة هذا الكتاب إلى دعبل، ورجح أن يكون من تأليف أبي سعيد الخزاعي، وقد جمع مؤلفه فيه:وصايا الملوك).

٣٤. أبو البقاء الحلي (أبو البقاء هبة الله محمد بن نما الحلي ت ٦٦٢ه)، المناقب المزيدية في أخبار الملوك الأسدية، تحقيق: محمد عبد القادر خريسات وصالح موسى ، مكتبة الرسالة الحديثة، عمان، الأردن، ط١، سنة ١٩٨٤م.

٣٥. ابن حجر العسقلاني (أحمد بن علي العسقلاني ت ٨٥٢ هـ)، الإصابة في معرفة الصحابة، تحقيق: علي معوض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،ط١، سنة ٥٠٠٥م.

رابعاً: المصادر اللغوية.

ابن منظور (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، ط١، سنة ١٩٩٤م.

٢. الزمخشري (أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ت٣٨٥هـ)، الفائق في غريب الحديث والأثر، تحقيق: على محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

- ٣. ابن درید (أبو بكر محمد بن الحسن الأزدي ت٣٢١ه)، جمهرة اللغة،
   تحقیق: رمزي منیر بعلبكي، دار العلم للملایین ، بیروت، لبنان، سنة ١٩٨٧م.
- ٤. الأزهري (أبو منصور محمد بن أحمد ت ٣٧٠هـ) تمذيب اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون وآخرون، الدار المصرية للتأليف، سنة ١٩٦٧م.
- و. الفراهيدي (لأبي عبد الرهن الخليل بن أحمد الفراهيدي)، العين، تحقيق
   مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، بغداد ١٩٨٥م.
- ٦. السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين)، المزهر في علوم اللغة العربية، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل وعلي البجاوي، دار النشر مكتبة دار التراث.
- الزَّبيدي (محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- ٨. الخزاعي، تخريج الدلالات السمعية، تحقيق: إحسان عباس، دار الغرب
   الإسلامي ، بيروت، لبنان، ط١، سنة ١٩٨٥.
- ٩. ابن الأثير (الإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير ت ٦٠٦ هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى، محمد الطناحى، المكتبة العلمية، بيروت، سنة ١٤٩٩ هـ/ ١٩٧٩م.
- ١٠. الصاحب بن عباد، المحيط في اللغة، تحقيق: الشيخ محمد حسن آل ياسين،
   بيروت، لبنان، سنة ١٩٩٤م.
- ١١. ابن الجني (أبو الفتح عثمان بن جنّي الشهير بابن جنّي ٣٩٢ه)،
   الخصاص، تحقيق: محمد على النجار، طبعة عالم الكتب.

المحمد محمد يونس على، وصف اللغة العربية دلاليا في ضوء مفهوم الدلالة المركزية: دراسة حول المعنى ومعنى المعنى، منشورات جامعة الفاتح، طرابلس، ليبيا، سنة ١٩٩٣م.

خامساً: مصادر الأنساب.

مرعي الكرمي الحنبلي، مسبوك الذهب في فضل العرب وشرف العلم على شرف النسب، تحقيق على بن حسن الحلبي، دار عمّار، عمّان، ط١، سنة ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.

٢. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٨٢١ه)، قلائد الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتب الحديثة، ط١، سنة ٩٩٣م.

٣. القلقشندي (أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي ت ٢١٨ه)، صبح
 الأعشى، شركة نوابغ الفكر للنشر والتوزيع والتصدير، ط ١ سنة ٢٠٠٩م.

٤. ابن الكلبي (أبي المنذر هشام بن محمد بن السائب الكلبي٤ • ٢ه)، الأصنام،
 تحقيق: أحمد زكي باشا، الدار القومية للطباعة، القاهرة، مصر، سنة ٧ • • ٢م.

ابن الكلبي (هشام أبو المنذر بن محمد بن التائب الكلبي ت٤٠٤ ه)، نسب معد واليمن الكبير، تحقيق: محمود فردوس العظم، دار اليقظة العربية، دمشق، سوريا.

٦. أبو الحسن القرطبي (أحمد بن محمد بن إبراهيم الأشعري القرطبي)، التعريف بالأنساب والتنويه بذوي الأحساب، ط١، دار المنار للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، سنة ١٩٩٠م.

٧. الزركلي (خير الدين الزركلي)، الأعلام الزركلي، دار العلم للملايين،
 بيروت، لبنان، ط١، سنة ٢٠٠٢م.

٨. البري (محمد بن أبي بكر بن عبد الله بن موسى الأنصاري التّلمسائي المعروف بالبُرِّي تـ٣٤٥)، الجوهرة في نسب النبي وأصحابه العشرة، تحقيق: د محمد التونجي، دار الرفاعي للنشر والطباعة والتوزيع، الرياض، السعودية، ط١، سنة ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.

٩. البلاذري (أحمد بن يحيى بن جابر)،انساب الأشراف، حققه وعلق عليه:
 محمد باقر المحمودي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان
 ط١، سنة ١٩٧٤م.

١٠. ابن بكار (الزبير بن بكار بن عبد الله القرشي الأسدي المكي ت٢٥٦ه)،
 جمهرة نسب قريش وأخبارها، تحقيق: محمود محمد شاكر، مطبعة المدني، صور،
 لبنان، سنة ١٣٨١ ه.

١١. ابن حزم (أبي محمد علي بن حزم الأندلسي)، جمهرة انساب العرب، دار
 المعارف ، مصر سنة ١٣٦٨ ه /١٩٤٨م.

١٢. المغيري، المنتخب في ذكر نسب قبائل العرب WWW.alwarraq.com

17. السمعاني (أبي سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني)، تقديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، الأنساب، منشورات دار الجنان، بيروت لبنان، ط1، سنة ١٤٠٨ ه /١٩٨٨.

سادساً: التفاسير.

- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، جامع البيان في تأويل القران، تحقيق: أحمد محمد شاكر.
- ٢. البغوي (أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي ت ١٦٥ هـ)، معالم التتريل، حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر وعثمان جمعة ضميرية وسليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٤، سنة ١٤١٧ هـ / ١٩٩٧م.
- ٣. ابن عجيبة (أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن الحسين بن محمد بن عجيبة الإدريسي الحسني الشريف ت ١٢٢٤ هـ) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد أو تفسير ابن عجيبة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٢، سنة ١٤٢٣ هـ/٢٠٠٧ م.
- السيوطي (عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي)، الدر المنثور في التأويل بالمأثور. المصدر: موقع التفاسير www.altafsir.com
  - ٥. ابن أبي حاتم، تفسير ابن أبي حاتم. المصدر: www.ahlalhdeeth.com سابعاً: مصادر عامة مختلفة .
- ابن عبد ربه الاندلسي (أحمد بن محمحد بن عبد ربه الأندلسي ٣٢٨ هـ)
   العقد الفريد، تحقيق: الدكتور عبد المجيد الرحيني، دار الكتب العلمية، بيروت،
   لبنان ط ١ سنة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م.
- ٢. الأبشيهي (شهاب الدين محمد بن أحمد أبي الفتح الأبشيهي المحلي ت ١٥٠.
   ه)، المستطرف في كل فن مستظرف، مكتبة الجمهورية العربية، القاهرة، مصر.

- ٣. النويري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري ت٧٣٣ه)، نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: الدكتور يحيى الشامي، منشورات محمد علي بيضون/ دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٤. المرزوقي (أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي أبو علي ت٢١٦ه)، شرح ديوان الحماسة، تحقيق: غريد الشيخ، ط١، المكتبة العلمية، ط١، بيروت، لبنان سنة ٣٠٠٣م.
- الصاغاني (الحسن بن محمد الصاغاني ت ٢٥٠ هـ)، العباب الزاخر واللباب الفاخر، د.فير محمد حسن، المجمع العلمي العراقي، بغداد، العراق، سنة ١٣٩٨هـ
   ١ ٩٧٨/ ٩٠٥.
- ٦. اليوسي، زهر الأكم في الأمثال و الحكم، تحقيق، د. محمد حجي (عميد كلية الآداب في الرباط) ود. محمد الأخضر طبع في الدار البيضاء، سنة ١٩٨١م.
- ابن حجر العسقلاني (أحمد بن علي العسقلاني ت٥٩٥٨)، تبصير المنتبه بتحرير المشتبه، تحقيق: محمد علي النجار وعلي محمد البجاوي، المكتبة العلمية، بيروت، لبنان، سنة ١٩٦٤م.
- ٨. الطبراني (الحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني ت ٣٦٠هـ)، المعجم الكبير، تحقيق: فريق من الباحثين برئاسة د سعد بن عبد الله الحميد و د. خالد بن عبد الرحمن .
- ٩. الدميري (محمد بن موسى بن علي الكمال الدميري الأصل القاهري الشافعي ت٨٠٨ه)، حياة الحيوان الكبرى، تحقيق: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١ سنة ٢٠٠٧م.

١٠ ابن النديم (ابن النديم البغدادي ت ٤٣٨ه)، فهرست ابن النديم، تحقيق:
 رضا \_ تجدد .

١١. المرزباني، أختصره اليغموري بعنوان (نور القبس من منتخب المقتبس)
 القبس من المقتبس، نشر رودلف زلهايم سنة ١٩٦٤.

١٢. صديق بن حسن القنوجي، أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تحقيق: عبد الجبار زكار، دار الكتب العلمية ، بيروت ١٩٧٨م.

١٣٠ الأمير عبد القادر الجزائري، ذكرى العاقل وتنبيه الغافل، دار اليقظة العربية، ١٩٦٦م.

١٤. حاجي خليفة (مصطفى بن عبد الله ت١٠٦٧ه) كشف الظنون، تحقيق: غوستاف فلوغل، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان،سنة ٩٩٩٩م.

٥١. الأصبهاني (أبو فرج الأصباني)، الأغاني .

۱۷. عمر كحالة، معجم المؤلفين، دار نشر مكتبة المثنى ودار إحياء التراث العربى، بيروت، لبنان.

١٦. جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، دار الهلال ( مطبعة الهلال ــ شارع نوبار) القاهرة، مصر.

١٧. عباس محمود العقاد، الثقافة العربية.

١٨. د، عبد الراضي محمد عبد المحسن، الغارة التنصيرية على أصالة القران الكريم.

١٩. د. عمر كحالة، معجم قبائل العرب، الشركة المتحدة للنشر والتوزيع،
 ط٨، سنة١٩٩٧م،

• ٢. عبد السلام هارون، تهذیب سیرة ابن هشام، مؤسسة الرسالة/دار البحوث العلمیة، الكویت ط ٤٤، سنة ٦٠ ٩٨٥/ هم.

17. الأب سهيل قاشا، بحث بعنوان (اثر الكتابات البابلية في المدونات التوراتية) ، في الأصل قدم كبحث في المؤتمر العلمي لكلية التربية (جامعة الموصل آذار/١٩٨٥)، ثم تحول إلى كتاب يحمل نفس العنوان صادر عن دار بيسان للنشر والتوزيع .

۲۲. الضبي (محمد أبو العباس الضبي)، ديوان المفضليات، الآباء اليسوعيون،
 بيروت ، لبنان، سنة ، ۱۹۲۹م.

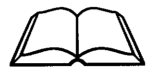
٢٣. عزيز السيد جاسم، جدل القومية والطبقة في السياق لتاريخي لنشوء الأمة العربية وكفاحها القومي.

٢٤. محمد يوسف حسين، دراسة في طبيعة سكان السهل الرسوبي، الدار
 العلمية، بغداد، العراق، شارع المتنبى، ط١، سنة ٢٠١٢م.

٢٥. محمد يوسف حسين، الإسلام وبرتوكولات حكماء صهيون، دار المنار،
 النجف الأشرف، العراق، ط١، سنة ٤٠٠٢م.

۲۲. محمد يوسف حسين، مصطلح خليج البصرة (خصوصية ثقافية وتاريخية عراقية)، دار الجواهري الجديد، بغداد، العراق، شارع المتنبي، ط١، سنة ٢٠١١.

٢٧. موفق نيسكو، الدولة الكلدانية الآرامية، مقالة بعنوان (قبيلة كلدة الآرامية)
 ٢٨. توما شماني عضو اتحاد المؤرخين العرب، (مقالة بعنوان مملكة المناذرة سلالة عربية قامت في وادي الرافدين).





الكاتب والباحث محمد يوسف حسين Myousif24@yahoo.com