

. حقوق الطبع محفوظة الموالف

منشورات مكتبة بيروت ١٩٤٤

مكيبة الجوادين العامة

مؤسسة

مطبعة الربيحاني – بيروت المسمن الكاظمية بالعراق مطبعة الربيحاني – بيروت المسمن الكاظمية بالعراق



# اهداء البكتاب

إلى الاسرة الهاشمية ، فخز القبائل العربية ، التي أنجبت النبي العربي والإما على وبطل كربلا، ، وعظاء الناريخ في الدين والجيش والسياسة والادب ، الذبر « إن جم موا لعلى تفر قوا عن نبي أو وصي نبي » .

إلى روح الملك حسين الهاشمي بطلوشهيد القضية العربية ، وإلى أبنائه الابطال على وعبد الله وفيصل وزيد ، الذين قادوا الجيوش الظافرة في ثورة نفرير العرب الي الأ مهر عبد الله أدب بني هاشم والشاعر الملك عربالي ماولك العراق الهاشميين الذين جلسوا على عرش بغد د الذي كان بطالب به الشهر ف الرضي مع الخلافة كحق شرعي للهاشميين والمشير اليه بقوله : متى أرى الزوراء مرتبح ألم إلى تلك الدوحة الزكية التي «ثرى زمجرة الآساد همساً في غابها» عماتي وشحها الرضى بأفيخر ببت قال العرب:

انا الدوحةُ العليا التي نزعت بها إلى لمجد أغصانُ الجدود الأطائبُ إِذَا كَانَ فِي جُو السّاءُ عروقها فأين أعاليها وأين الذوائبُ إِذَا كَانَ فِي جُو السّاءُ عروقها فأين أعاليها وأين الذوائبُ إِذَا كَانَ لَكُ الشَّجَرِةِ النَّبُولِةِ المعثلة بفيصل الثاني معبود العروبة العدي هذا الكتاب -

وما منهم ُ إِلَّا امروا شبَّ ناشئاً على نمطَي بيضا. من آل هاشم ِ فتى لم تور َكه الاماء ولم تكن اعاريب. مدخولة بالاعاجم ِ ( الشريف الرضي )



هذا الفتى الهاشمي المالك سعيداً بوصاية خاله الامير عبد الإله الذي صوَّد الشريف «عروبته الخالصة » ادوع تصوير ، حق الملك فيصل الثاني الحالم الخالس على «عرش بنداد » الذي كان الهدف الاسمى لأدب جده الشريف الرضي القائل :

# كلمة الناشر

ان دراسة الشريف الرضي كلفت مو لف الكتاب الد كتور محفوظ جهوداً كبيرة منذسنوات عديدة ، وكنا نطلع عاما بعد عام مع كثير بن من اصدقائه الادباء على نتائج ابحائه ومراسلاته إلى المكائب الكبرى القديمة في اوربا والعراق والعجم للتنقيب عن آثار الشربف الرضي واسرار حياته ، وكانت هذه المراسلات من العوامل التي اثارت همة علماء النجف الاشرف بالعراق للاسراع بطبع الجزء الخامس من «حقائق التأويل» للرضي رحمه الله وهو من أثمن المو لفات العربية على الاطلاق ، وفي عام منة ٥٣٥ عندمادعي الدكتور محفوظ إلى فلسطين لالقاء محاضراته في نادي الم MMQ في احاديثه في القدس ، كانت دراسة الشريف الرضي تحتل المقام الاول في احاديثه الخاصة والعامة

ان دراسته للشريف الرضي تعد اوسع دراسة أدبية لشاعر في تاريخ الادب العربي ، تقع في بضع مجلدات حافلة بأدق الابحاث التاريخية والادبية ، وفي خلال هذه الدراسة استرعى انتباهه مقطوعات وقصائد للشريف موسومة بالروح الرمزية العالية على نسق الشعر الرمزي الشائع في هذا العصر ، لا تقل روعة عن مقطوعات الشاعر الفرنسي الكبير«بودلير» مؤسس الرمزية في فرنسامع محافظته على الاسلوب الاصولي (الكلاسيكي) فأفر دالد كتور محفوظ لهذه الناحية الدقيقة من ادب الشريف كتابا خاصاً باشر بطبعه عام ٩٣٧ بمطبعة الريحاني وقد حالت اسباب قاهرة دون اتمام طبعه ونشره ، منها وفاة قرينته المأسوف على صباها واخد لاقها وعلومها ، وانشغاله بطفليه العزيزين «ليلي وعصام» ، ، ، ثم نشبت الحرب النازية وانشغاله بطفليه العزيزين «ليلي وعصام» ، ، ، ثم نشبت الحرب النازية

وتعطلت بعض ملازم الكتاب في الفيضان الذي غمر المطبعة المذكورة، الى أن اسعدنا الحظ بالاتفاق معه على شراء الملازم المطبوعة واتمام الطبع والنشر على نفقتنا الخاصة ، مع حفظ حقوق الطبع للمو ُلف

وقدشجعني على ذلك عاملان ، الاول الحاح اصدقائي الادباء المطلمين على موضوع هذا الكـثاب النفيس ، والمعجبين بعبقربة الشريف ، والثاني جمال الموضوع في تحديد الادب الرمزي وفلسفته ومزاياه وعيوبه وما يلتبس به والصوفية الرمزية النج بما يجمل الكتاب فربدا من نوعه في الادب العربي • ثم ان تطبيقهذه القواعد على روح الشريف الرضي يخرجه من نطاق الادب الحلي الى حقل الادب العالمي اللائق باديب كبيركالشريف الشاعر – الكاتب. ونأسف لكون غلا. الطبع والورق اضطرنا ان نرجى الى الطبعة القادمة فصولا هامة مع القصائد الرمزية المختارة المزدانة بالرسوم الفنية ومكنانة اللدكتور محفوظ الادبية والعلمية، التي اوضحَمالنا كَقَابِ النبوغ اللبناني فيه القرن العشرين ، لعطى لكلامه وزاً ولرأبه صدى ومن طالع في الصحف قصائد، الرائمة «عينالحبيب، القبلة الهاربة ، الحنين للبقاء ، حمال الشحوب، الى طاغور ، بطل كربلاء 6 اليتيم 6 على قبر شوقي ، القدس مدينة الاسرار ، وفضل الطب على الانسانية القصيدة الفائزة التي جرى تحكيمها تحت اشراف وزبر المعارف اللبنانسية عام ١٩٣٠ لم بدرك رقة إحساسه وسمو نفكيره في فهم عبقرية الشريف ولذو ّق ادبه الرائع • فلاعجب اذا اثى بتحليل دقيق الصورة لم بسبقه اليه أحد حتى بسين كتاب الغربُ حيث أثبت ان العبقر بة الشعر بة تحيط اللفظة الواحدة بعدة صور بيانية هي سر الجمال في صحر التعبير الذي بدفعنا للتأمل الطويل كما ان موضوع «الصورة الفارغة» الذي لم ببعثه كاتب عربي بعد ، بداها على سعة اطلاعه ، وسموفكره في الموازنةبين الادباء فضلاعن بقية فصول الكناب الممتعة

فنحن على ثقة منتقدير الطبقة الراقيةلنشر هذا الكتاب النفيس الذي لم إطبع إلا للفئة المفكره ، والذي سيكون من الكتب الحية التي تزدان بها المكتبة العربية في المدب القرن العشوين وهو يغني الادب عن مطالعة عشرات الكتب لمؤلفي الافرنج في الادب الروزي و فالى الطبعة الثانية القرببة ان شاء الله عجمود صفي الدين بيروت ٢٠ آب ٩٤٤ مكتبة بيروت

#### معالي وزير التربية الوطنيه في الجمهورية اللبنانية الأفخم

ان منهاجكم الاصلاحي الذي اولاكم ثقة الأمة اللبنانية بأسرها قد شجعني ان أطلب من معاليكم تحقيق امنيه غالية على قلب كل ادبب عربي ، هي انصاف ادبب كرب يد ظلمه منهاج البكلوريا بلبنان كما ظلمته الاقدار في اسانيه : الاوهو الشربف الوضي»

ان مكانة الادب في نظر نة أد الادب العالمي نقاس بالنسبة الى مجموع انتاجه التاربخ: وعلى هذا القياس مجتل الشربف الرضي أعلى مرتبة بين فادة الفكر العربي فدبوانه بوازي خمسة اضعاف دبوان المتنبي أو ابي تمام عوالمختار الرائع منه بعادل دبوان كل منها على كُثَرَة السقطات فيها ، وهو بفوق المتنبي وجميع شعرًا العرب في عدَّة نواح: ١ الخواطر الحائرة المعبرة عن أماني النفس وآلاً.ها الغامضة - ٢ الحبُّ منحنين وقصصووصف – ٣ تصوير الطبيعة والحركة والحياة – ٤ الفخر والحماسة هُ الرِّئاء - ٦ الرسائل الشعربة المنتوعة ، كما انه بنافس المتنبي وابا تمـــام في المدبح والوصف والهجاء والحكم البليغة والتاريخ الخ ٠٠٠ تلك الطبيعة الفنية الخارقةجملته « أشمر قربش » في نظر معظم المؤرخين ٤ و ﴿ إِمَامَ الشَّمَرَاءَ » قَاطَبَمَّ في نظر الصَّابي ومهيار الدبلمي والخطيب البغدادي وغيرهم 6 وقد اشار المعري الى ذلك في مرثاثه لوالد الشريف ٠٠٠ وشعره الحماسي الواقع أغرى وؤلف « قصة عنتر » فانتحل لبطل القصة بعض قصائد الشريف المنقولة خطأ آلى دبوان عنترة فالرضي شاعر لامستمطر كغيره من كبار شعرائنا الذين بنعتهم الافرنج بالمتسوَّلين ! • • • هو شاعر الحياة ؟ وشعره مرآة نفسهوصدي عصره ، وأدبه بعبق بحشمة الانبياءوجلالة الملوكورقةالحب وعنفوان البطولة ، وهو بتحدى النقاد بقوله :

أنا النضارُ الذي مُهِضَعُ به إن قلَّبتني بمينُ منتقدِ وعبقر بته الجبارة تجمعُ بين متانة الشعر القديم وروعة التجديدالاندلسي في كثير من قصائده ومقطوعاله الرقيقة المشبعة بالروح الرمز بة التي بصفها بانها «من كل لفظر نغم » على نهج «بودلير» الجامع بين الاسلوبين الأصولي والرمزي ٠٠٠ فاذا اختارت الأمة العربية شاعراً قديماً تفاخر به شعراء الافرنج فلا تجدافضل من الشريفاارضي كما سنبسطه في الرسالة الملحقة بهذا الطلب

ثم إن مؤافا اله النفيسة الضعدفي طليعة الكتاب والمؤلفين، والبره (السهل المعتنع) من الطبقة الأولى وحسبه فخراً ان يمهر الادب العربي بكتاب ( نهج البلاغة » الذي هز الثاريخ وأشغل ادباء العرب وكتابهم الى بومناهذا ، وتعليق ابن ابي الحديدوحده عليه بعد اعظم موسوعة علمية بتاريخ الأدب وبنهمه اخصامه بأنه هو مؤلف معظم خطب ( النهج » فاذا صحت النهمة بكون الشريف امير بلغاء العرب غير منازع! ونظر بته الاجتماعية في الإخاء والوفاه والتساهل الدبني تملي على الجيل الناشي ونظر بته الاجتماعية في الإخاء والوفاه والتساهل الدبني تملي على الجيل الناشي شاعر بدري سبق الثورة الفرنسية بأجيال عديدة ! . وقد نشر الثقافة في عصره شاعر بدري سبق الثورة الفرنسية بأجيال عديدة ! . وقد نشر الثقافة في عصره على نهج ارسطو وافلاطون ، و كفاه فضلا ان بكون مهيار الدبلمي من تلامذته! . على نهج ارسطو وافلاطون ، و كفاه فضلا ان بكون مهيار الدبلمي من تلامذته! . فالرضي مثال أعلى للأدب المثقف اي ( الشاعر – الكاتب – المعلم » والاستاذ فالرضي مثال أعلى للأدب المثقف اي ( الشاعر – الكاتب – المعلم » والاستاذ المربي الذي الذي يثل نضوج الهكر العربي الأكل في ثقافته الجامعة ، كا صور نفسه بهذا الميت الخالد :

لم بثقف عودي الزمانُ ولكن ضبحً عودُ الزمان من تثقيفي ٠٠٠١

فنأمل ان يسجل لكم الأدب هذه اليد البيضاً بتعزيز منهاج البكاوربا في لبنان بدراسة الشربف الرضي امير الصناعتين ٤ اسوة بالاقطار العربية الشقيقة ٤ وحبذا لو عوضت الحكومة اللبنانية عن اهماله السابق فتحتفي « بيوبيله الألفي » كما احتفت بأسبوع المعري ، لازال لبنان سباقاً الى كل نهضة ادبية ٢٠١ وتفضلوا يا معالي الوزير بقبول اسمى عواطف اخلامي واحترامي

# الشريف الرضى سيتبرد والدير

دبوانه ، مو لفاته ، نهج البلاغة ، مجمعه الأدبي ، تساهله الدبني ، شعره الرمزي

الرسالة التي الحقها الموَّلف الدكتور محفوظ بطلبه المنشور في الصفحة السابقة الموجه إلى معالي وزيو المعارف اللبنانية بلؤوم تزبين منهاج البكلوريا اللبنانية بدراسة الشريف الرضي كركن من أركان الأدب العربي ·

## ا ً نساهلہ الدہبی ونظریتہ ئی الاخاء والوفاء

ان أشرف مزية بنوج بها هام الشريف هي (اساهله الديني) الذي نحن أحوج ما نكون اليه في لبنان والشرق العربي ، وهي نتيجة سمو آدابه وفيض عبقريته السابقة لجيله ، فقد دون له التاريخ العربي حادثة كان لها دوي عظيم في عصرها ، ولا يزال صداها بهز الاندية الادبية والدينية إلى عصرنا هذا ، ذلك ان الشريف قد رأى أبا اسحق الصابي بقصيدة عامرة ذكر الثعالبي عنها انها من أشهر مراتي العرب مطلعها المعروف:

أعلمت من حملوا على الاعواد أعلمت كيف خبا ضياء النادي ? ••• إن لم تكن من اسرتي وعشيرتي فلاً نت اعلقهم بداً بودادسيك الفضل ناسب بيننا ان لم يكن شرفي مناسبه ولا ميلادي! • • • •

فاستاء اخوه الشريف المرتضى العالم الفقيه ان ينزل الشريف نفسه إلى منزلة رجل كافر خامل النسب؛ وان يعترف له (بالنسب) وبالقرابة بقوله: (الفضل ناسب بيننا ١١ي انه جعله من انسبائه وأقر بائه، واستعظم ان يصبح حفيد النبي (نسيباً) لرجل غير مسلم فقال: (ما حلوا إلا كلباً!) جوابا على مستهل القصيدة: (اعلمت من حملوا على الاعواد ؟ ٠٠٠) وما نقلت هذه العبارة للشريف الرضي حتى غضب على اخيه الاكبر وعاداه مدة طويلة رغم محبته الشديدة له، قائلا عبارله الشهيرة الستي تتناقلها الأجيال: (اغا رثيت فضله لا دينه!)

هذه الآية التاريخية يلفظها بدوي منذ الف عام ، متحدر من السلالة النبوية رئيس الحج ونقيب الاشراف ورئيس ديوان المظالم ، اي اعظم شخصية اسلامية بعد الحليفة ، ويلقي درساً بليغاً على ادباء القرن العشرين وزعمائه إذ يعتبر نفسه أخا و (نسببا) لرجل كافر اغا اديب كبير ذو أخلاق نبيلة فميز الشريف بين الدين وبين الفضل ، فقد يكون المجوسي فاضلا والمومن غير فاضل ! . . . ورابطة الفضيلة والإنسانية هي في نظره أشد وأعم وأسمى من رابطة الدين ومن رابطة الدم والقرابة ، وهو القائل بهذا الموضوع : (رب الحرلي لم نلده أمي)

فكلماته هذه في ( الفضل والاخاء ) هي نواة دستور حقوق الإنسان التي أُعلنتها الثورة الفرنسية : حرية التفكير والدين ، اخاء الانسانية ، المساواة بين الطبقات في الحقوق · والغريب ان صاحب هذه النظريسة السامية هو نقيب الاشراف وحفيد النبي القائل :

وهو نفسه القائل لامير المومنين الحليفة القادر ، في مجلسه مواجهة أمام زعماء العرب والعجم :

عطفاً امير المومنين فإننا في دوحة العلياء لانتفرق ما بيننا يوم الفخار لفاوت أبداً كلانا في المعالي معرق إلا (الحلافة) ميزتك فانني أنا عاطل منها وأنت مطوق وهذا اسمى ما ورد في الشعر العربي من أدب المنافسة بين المادح والممدوح وبهذا يظهر مقدار تفوق أدب الشريف بسلامة الذوق وحسن البياني على أدب المتنبي القائل في نفس المعنى:

لو استطعت ركبت الناس كالهم إلى سعيد بن عبد الله بعرانا وتساهل الشريف الديني عطبوع بالتقوى والتدين ولكن التقوى الدينية لا تعنى احتقار من كان من غير دينه ، وهو يدرك جمال الآبــة

الكريمة : ( ولو شاء ربك لجعل الناس امة واحـــدة ) فالدين لله والادب للجميع ٠٠٠

## ۲ ٌ خلود الشريف بخلود كنابه ( نهيج البلاغة )

اي معنى لتاريخ الأدب العربي بدون كتاب نهج البلاغة ، القرآن الثاني فارذا كان ابو تمام جامع ديوان الحماسة قد قيل فيه ( انـــه في جمعه ديوان الحاسة اشعر منه في شعره ) فماذا يقال عن الشريف الرضي الذي مهر الادب العربي بميزان البلاغة ومقياس الأدب الخالد ? ! وكم بذل من جهودحتي استخرج تلك الكنوز من بطون المخطوطات الدارسةومن زوايا ذا كرة الرواة ? ! ولمولا جهود الشريف لفقد الأدب معظم أقوال الامام على امير البلغاء كما فقد معظم أقوال سحبان وائل وقس بن ساعدة وكفي الشريف فخراً بالتهمة التي يوجهها اليه بعض المؤرخين(بأنه هومو لف تلك الخطب ففي للك الحالة بكون الشريف امير بلغا العرب! ٠٠) وعلى كل حال فإن الشريف بنشره ( نهج البلاغة ) قدأتُر في محرى التاريخ الادبي والسياسي والديني عند العرب ؟ فانشطر الأدباء إلى معسكرين المناصرون يشرحون النهج ويقرظونه ويثبتون صحة نسبته ٤ واوسع الشروح بهذاالموضوع لابن ابي الحديد في عشرين جزءًا ، وأحدثها شرح الامام محمد عبده والمعجب بعبقريةالشريف وبحسن اختياره لعنوان الكتاب أي ( نهج البلاغة ) وميزان الادب العالي ٠٠٠

ولا ريب ان منهاج البكلوريا في البلاد العربية بتشرف ان يتحلى بدراسة الشريف؛ الذي هز التاريخ العربي بنشره كتاب ( النهج )وأشغل

الشريف من كبار المو ُلفين ٤ وهو على شهرته بالشعر يعترف بأن شعره دون نثره بقوله :

صعداً ويعنو للأُخير الأُولُ

نظم ونثر قدطمحت اليها

ولسو، حظ الأدب العربي انه فقد كثيراً من مو الفاته ولم يطبع منها عدا (نهج البلاغة) سوى مو الفين: (المجازأة النبوية) المطبوع ببغداد على نفقة آل صدر الدين الكرام، و (حقائق التغزيل) المطبوع حيف النجف مع شرح نفيس للمدقق الاستاذ محمد رضا آل كاشف الغطاء، ومقدمة ممتعة للعلامة الاستاذ عبد الحسين الحلي وهو الجزء الخامس، وبقية الاجزاء مفقودة ويسرنا أن يصدر هذا الكتاب على اثر مراسلات شتى بيئنا وبين هواة أدب الشريف في القطر العراقي من وللشريف رسائل في ثلاث مجلدات ، منشور بعضها في الدرجات الرفيعة ، وقد تفردت مجلة العرفان الراقية بين الصحافة العربية بنشر قسم وافر منها بفضل منشئها المجاهد الجليل الشيخ احمد عارف الزين ...

ومن مو لفات الشريف غير المطبوعة : خصائص الأثمة ، مجازاة القرآن ، تعليق خلاف الفقهاء ، تعليقه على ايضاح ابي على الفارسي سيرة والده الطاهر ، الزيادات في شعر ابي تمام ، مختار شعر ابن الحجاج الفكاهي المشهور ، مختار شعر ابي اسحق الصابي ورسائلها الشعرية ، الخ

وكلكتاب ينعته المو رخون بأنه « يندر وجود مثله » ومن طالع بإمعان مقدمة الشريف لنهج البلاغة يجد فيها صورة مصغرة عن نثر الفني الموسوم بالإبجاز والمنطق وسمو البيان ، على طريقة « السهل الممتنع » ومع هذا الانتاج المدهش لم يتجاوز الشريف العقدالرابع من عمره (٢٥٩–٤٠٦) ه.

# يَّ رئيس مجمع ادبي وعميد مدرسة جامعة ، وصاحب مكتبة كبرى

ومن ميزات الشريف الاجتماعية انه كان عميد مدرسة كبرى يعيش قلامذنها على نفقته الحاصة في بنايسة له تدعى «دار العلم» وفيها مكتبة كبرى وهي ثاني مكتبة ببغداد بعسد مكتبة هارون الرشيد المساة بد «بيت الحكمة» و كان الشريف رئيس مجمع أدبي علمي فلسني اعضاؤه من كبار الأدباء على طريقة افلاطون وارسطو وبوالو الغ فهذه الاعمال الكبرى «المدرسة والمجمع الأدبي والمكتبة» يقوم بها الشريف فضلا عن نقابة الاشراف ورئاسة ديوان المظالم والحج ومو لفاته النثرية والشعرية تجعل من الشريف في عمره القصير سراً من اسرار العباقرة ، وتوشحه بهالة من المجد لم ينفرد بها سواه من الادباء في تاريخ الادب العربي .

وحسبه فخراً ان يكون من تلامذته الشّاعر المشهور مهيار الديلمي الذي أسلم على يده والمشير إلى ذاك ببيته المعروف :

وجمعت المجد من أطرافه ِ سوُّددالفرس ودين العرب

وله ديوان نفيس طبع بمصر بجزئين ومن رقيق غزله الميمية القائل فيها: حجبوها عن (النسيم) لأني قلت يا (ريح) بلغيها السلاما

٥ الشريف الرضى أشعر العرب

ان شاعرية الشويف الملهمة لم توح اليه الشعر وهو دون العاشرة من

عمره فحسب عبل أوحت اليه أجمل وافخم الشعر في مختلف فنونه فهو يحتل الدرجة الاولى في الحماسة والوصف والتاريخ عوالرسائل والغزل عوارثا عوالحكم والفخر والمديح النح وديوانه يوازي ستة أضعاف شعر الهنبي عوهو خال من السقطات التي تكثر في ديوان المتذبي عوقد شهد الشريف بعلو الشأن في مضهار الأدب جميع المؤرخين الأقدمين كالتعالمي وابن خلكان عوصاحب الدرجات الرفيعة والخطيب عوقد جام في تاريخ بغداد للخطيب ان العالم المشهور ابن محفوظ قال: «ان الرضي أشعر قريش قلت وقريش أشعر العرب عفالسيد الشريف أشعر العرب وفي العيان ما يغني عن الخبر عوهذا ديوان الحاسة لأبي تمام جمع فيه جيد شعر العرب وهذا ديوان الحاسة لأبي تمام جمع فيه جيد شعر العرب وهذا ديوان الماسي وضحاها والقمر إذا تلاها من المديوان الشريف أرهذا ديوان الشريف أره كالشمس وضحاها والقمر إذا تلاها من المديوان الشريف ثراء كالشمس وضحاها والقمر إذا تلاها المديد

وقد ورد في تأسيس الشيعة لفنون الاسلام « ان من مشاهير الشعراء بل « سيدهم » الشريف الرضي · · » ! ونقتصر على شهادة بعض كبار الادباء الاقدمين كالصابئ الناقد الكبير وهو شاعر و كاتب من المرتبة الأولى، يسلم للشريف بقصب السبق عليه وعلى غيره من الشعراء ، ومن قوله فيه :

إلى همة عذراء ذات بيان قوافيه من لفظ وحسن معان شأى الناس قبلي سعيه وشآني

وهذا قريضي وهو هم بعثته فان لثمتني بالغبار سوابقاً فلاعار إن قصرت دون مبر "ز

وهذا مهيار الديلمي رغم كبريائه وادعائه ، يعترف صاغراً لأستاذه بإمارة الشعر ، ومن قوله فيه :

وقضی لسانك رصفها وبیانها راعیت فیها عهدها وذمامها وَقَلائد ِ قَذَفَت بِجَارِكُ دَرَّهَا هِي آية العرب التي انفردَت بها كم معجز منها ظهرت بفضله سير الرجال فلم تجد افهامها قد كنت ترضاني إذا سومتها تبعاً وأرضى ان تكون «إمامها»

فالشريف « إِمام » الشعر العربي بحق · وقد أبدع مهيار إذ صور حماسة الشريف ورقته تصويراً رائعاً بقوله :

حمستَ حتى قيل: صب دماءها وغزلتَ حتى قيل:صب مدامها

ولم أجد شاعراً يجمع بين المتناقضين الحاسة والرقـــة كالشريف · واسمعه يصف مكانة الشريف في قومه منذ صغره :

ورآك طفلا شيبهم وكهولهم فتزحزحوا لك عن مقام السيد

حتى المعري خصمه يشهد له في مرئاته لوالدالشريف بفصاحة العرب العرباء وانه مالك سرح القريض وان شعره دون شعر الشريف بمراحل ونوادر الشريف الأدبية تملأ كتب الأدب منهامفاخرته للخليفة المار ذكرها حيث يقول: «عطفا امير المومنين ٠٠٠» وروى ابن خلكان النار ذكرها حيث يقول دار الشريف الدارسة وقف منشداً أبيات الشريف المشهورة:

ولقد وقفت على ديارهم وطلولها بيد البلي نهبُ ولقد عني فمذ خفيت عنها الطلول تلفت القلبُ

ومر شخص فسأله لمن كانت هذه الدار الفخمة ﴿ فأجابه : ان هـذه الدار هي لقائل هذه الأبيات التي تنشدها ، أي للشريف · · ·

وديوان الشريف يقدّم للتاريخ أصدق صورة عن نفسه وعن عصره وعلاقته بكبار الأدباء كالصابئ ، والصاحب بن عباد ، والشيرازي ، والسيرافي ، وابن الحجاج ، وابن جني، ومهيار وسواهم ، وعلاقته بالخلفاء

والملوك والوزراء الذين عاشرهم ونال أعظم مناصب في الدولة على أيامهم 4 وقدرسم لنا بشعره الحي صورة الانقلاب التاريخي بخلع الحليفة القادر وانتقال الخلافة للطائع وبقي وفيًا للقادر بنظم فيه المراثي المثيرة رغم غضب الخليفة وبها الدولة الذي قد يعرُّضه لخطر القتل ، فالوفاء عند الشريف أعظم من « الموت » · · ·

٣ مؤلف قصة عنترة يغزو ديوان الشريف

ان روح الشريف الحماسية وحكمه السائرة على ألسنة الجماهير دفعت مو لف سيرة عنترة لغزو ديوانه ، فنسب إلى البطل العبسى بعض قصائد

الشريف، منها الدالية التي مطلعها:

ولولاالعلىماكنت فيالحبارغب لغير العلى مني القلى وألتجنبُ . . . وللحلم أوقات وللجهل مثلها واكن أوقاتي إلى الحلم أقرب يرون احتمالي غصةً ويزيدهم لواعج ضغن اننيلستأغضب!··

وغزا قصيدته الدالية المشهورة بكونها لعنترة ، مع انها للشريف : لأي حبيب بحسن الرأي والود العلم واكثر هذا الناس ليس له عهد ا ويخدم فيها نفسه البطل الفرد وكلُّ صديق ٍ بين أضلعه حقد 'ا · · فللضارب الماضي بقائمه الحدُّ ! • •

تموز المعالي والعبيد لعأجز أكلُّ فريب ٍ لي بعيدٌ ابودٌ هِ ٠٠٠ إذا كان لايمضى الحسام بحد .

وقد أضاف مو ُلف السيرة إلى القصيدتين بعض الأبيات مع بعض التحريف والتشويه · وهذه القصائد « المسروقة » مثبتة لبس \_ف القصة فحسب بل في ديوان عنترة المنتشر في المدارس ، ولم أقرأ لناقد مقالاً عن هذا الغزو التاريخي ٠٠٠

ومما يلفت النظر أن هانين القصيدتين هما من أبلغ ما نقرأه بيف ديوان عنترة ٤ حال كونها من متوسط شعرالشريف وليس من روائعه! ٠٠٠ فالشريف بفوق عنترة حتى في الشعر الحاسى

#### ﴿ الشريفِ إلى غريد ٤ شاعر لا مستعطر كغيره مه الشعراء

ان نصف ديوان الشريف خواطر حائرة سابحة في أفق الحيال والاماني المضطربة ينشدها في وحدته وأسفاره ، فهو بلبل غربدعلى غصن الحياة الصاخبة ، وإذا مدح أو هجا أو رثا فإنه يوردي واجبا إنسانيا ويسخر الشعر كأداة لنيل أغراضه فنال قسماً منها ، وعصي عليه الغرض الاكبر أي « الحلافة » وهي حلم ذهبي لم يفارق خياله لحظة واحدة ، وهدكذا نجدفي شعر الشريف منهاجين مختلفين : أ الشعر المثالي ، أحيك الشعر لأجل الشعر والفن لأجل الفن ، ٢ الشعر العملي لتحقيق أهداف المنشودة ، وهو الادب العامل .

وهكذا يخرج الشريف من نطاق الادب المحلي إلى حقل الأدب العالمي ، ولا ينطبق عليه قول نقاد الافرنج في شعرائنا «ان انبغهم أبرعهم في الاستعطاء والتسوئل » 1 · · فالشريف لم يقبل صلة أحد حتى صلات أبيه ، وقد ارسل الوزير المهلبي يوماً هدية إلى تلامذة الشريف فلم يتجاسر أحد أن يقبلها احتراماً لعوائد أستاذهم 1 · ·

وأهدى اليه الوزير فخر الملك الف دينار بمناسبة ولادة مولود له ، كهدبة للقابلة على بشارتها ، فرد الشريف الهدية وكتب اليه بعتذر بلطف قائلاً : « إننا أهل ببت لا يطلع على احوالهن قابلة غريبة ، وإنما عجائزناً بتولين هذا الأمر من نسائنا ، واسن من بأخذن أجرة ولا يقبلن صلة! . »

#### ٧ٌ روائع الحبكم والامثال في شعر الشريف

لم أجد بين شعرا العرب من أغنى الأدب بالحكم والامثال السائرة كالشريف الرضي ، وإذا كانت الناشئة لا تحفظ له الشي الكثير فذلك عائد إلى عدم نشر حكمه في الكتب المدرسية ، وعدم انتشار ديوانه الضخم في المكاتب لنفاد طبعته وغلام ثمنها بينما تباع دواوين الشعرا ، بكثرة بسبب رخصها و كثرة نسخها ، ونحن مدينون إلى الاستاذ اللبابيدي الذي أحسن بطبع وشرح دبوان الشريف ، ومع ذلك فالجمهور برد د أبياتاً شائعة يجهل الكثيرون أنها للشريف ، كقوله في شطر واحد :

رب أخرلي لم تلده أمي - الها الناس على دين الملك وما آفة الاخبار إلا رواً نها - وللحلم أوقات وللجهل مثلها وبعضالك وتعن المدحدة - فما لجرحي من الندى ألم القلب في مأتم والعين في عرس - فما أمر أله في قلبي وأحلاك الها المال لحاجات الرجال - أنجد قلبي واعرق الجسد عيني لكم عين على قلبي - ترى العين ما لا تنال اليد ومنها ما هو شائع في بيت أو بيتين أو أكثر ، كقوله:

إذا العضولم يو لمك إلا قطعته على مضض لم تبق لحاً ولا دما قد يهلك النسر وفي ريشه عون الردى الجاري مع الاسهم غير بياض السيف والدرهم الو ان قلبي مطلق بالحشى جرى اليكم في عنان النسم خلامنك طر في وامتلامنك خاطري كأنك من عيني نقلت إلى قلبي نفر إلى الشراب إذا غصصنا

فذاك اليوم أعشق ما آكون ُ عن دارها والمال غير قليل ?! فدعه وسائل قبلها كيف أصله إذا أصابت من تحب ا فن ليدير ميك منحيث لاتدري وبعد أفضى إلي بقرب وزلزال' الحروب ٢٠٠١

إذا قدَّرتِ اني عنكِ سال ِ مَن لي بها والدار' غير بعيدة ٍ إذاشئتأن تيلوامر أكيف طبعه ما أخطأتك النائباتُ وهبكاتقيتالسهممنحيثبتقي ربّ بو ُس غدا عليّ بنعا بيديه ركدة السلم

وله قصائد كاملة حكمية ، واليك هذين البيتين اللطيفين :

وربُّ غاو عركت منطقه سنكتة والحلوم تعترك ا

ثار به الجهل فابتسمت له وربُّ جان عقابه الضحك ٢٠٠١

ومن لطائف حكمه رسالته للوزير أبي العباسالذي دفع مالاً وحصل على الوزارة ٤ شأن الكثيرين في العصر الحاضر :

فما العزُّ بغال بالقصار الصفر إن شهُ تَ أُو السمر الطوال من شری عزًّا بمال لحاجات الرجال الاموالَ أَثَانَ المعالي ! • •

اشتر العز عا بيع ليس بالمغبون عقلاً انما يذَّخر المالُ والفتى من جعل

## 9 ً الشريف الرضى والاُدب الرمزي

أشرنا سابقاً إلى منها َجي الشريف المختلفين : ١ ّ الفن لأجل الفن في خواطره الحرة ٢٠ ً الأدب العامل في سبيل أهدافه · وعبقريته تجمع أيضاً بين الاسلوب الاصولي المنطق وبين الاسلوب الرمزي ، فنقرأ له مقطوعات وقصائد رقيقة من لطائف الشعر الرمزي إلى جانب قصائده البدوية الجبارة فهو أشبه بالأديب الفرنسي الكبير «بودلير Beaudelaire» مؤسس الرمزية في الأدب الفرنسي مع محافظته على الاسلوب الاصولي فهو رمزي بروحه ، أصولي بلغته وأوزانه ، فالشريف هو بحق « بودلير العرب » ١٠٠١ فاسمعة يصف باسلوبه الجاهلي فتنة في بغداد قدمهاوالده بحكمته وبطشه فأنقذها من كارثة كبرى ، قال فيه :

وخطب على ألزوراء القى جرانه ُ سللتَ عليه الحزمَ حتى جلوته ُ وأقشعت عن بغداد يومًا دوية ُ ولولاك علّى بالجاجم سورها

مديد النواحي مدلهم الجوانب كالنجاب غيم العارض المتراكب إلى الآنباق في الصباو الجنائب وخندق فيها بالدما الذوائب!

ثم اسمعه يمدح أباه بهذا المعنى ٤ انما بأسلوب رمزي واشارات لطيفة ننبثق من ظلال المعاني ٤ كقوله على اسلوب مالازمه وبودلير:

واضطرمت في شدوقها اللجم و كفها والسيوف تزدحم أراوه تنهزم تنهزم كأنه بالهلال ملتثم وخاضها والضراب مضطرم في كفه البيض وانتشى القلم لو أن ما تضمر الكووس دم ! وصبحها بالظلام معتصم وانفلت من عقالها الظلم ! • •

إذا المذاكي باحث محازمها وقرها والرماح طائشة الخطى عجاجة زحفا تضحك عن وجهه غياهيها فشقها والحديد مطرد مطرد ممومه سكرت لارتشف الحمر وهو يلفظها من وليلة خضتها على عجل تطلع الفجر من جوانبها

فبدل ان يسمي الأشياء بصراحة كما فعل في الأبيات السابقة اكتفى المتلويح البعيد ، فإذا هاجت الحيل وطاشت الرماح وازد حمت السيوف «يوقر » الحيل أي يهد ثها ويعيد لها « الوقار » والهدوء بعد هياجها وجنونها اس فلم يذكر الثورة ولاالخطب ولا تفاصيل الحادث كما فعل في القصيدة البائية ، وكما عظمت المنكبة أو اشتد الخطب تسكر البيض في كفه وينتشي القلم في يده اس

ان مبدع هذه الصور المتحركة الحائرة هو نفسه شاعرالدم والحديد على منهاج المتنبي وابي تمام ويفوقهما حماسة كمثل قوله في غارة ليليةعلى بني فهر اثر تهديد «مشاجع»:

أغر بني فهر وعيد «مشاجع» أيوعدنا من عطل البيض والقنا عشية خضنا بالضوامر ليلهم نريهم صدور السمر بين نحورهم كأن الكرى يقتص من طول نومهم

وأي وعيد بعدوقع الصوارم? وأقسم لا ينجو بغير الهزائم ? وفي كل جفن منهم طيف حالم فما استيقظوا إلا بقرع الحلاقم فيسهر منه بالقناكل نائم!

هذا الفارس المغوار والجاهلي الجبار عندما يخلو بنفسه في دنيا الاحلام والإلمام يقول في نفس المعنى على طريقة مالارمه مشترع الرمزية :

بِ قَدَّ اَفَةِ بِالنَّجِيعِ الْمَبَاحِ بِالطَّعْنَ وَالْمُوتُ نَسُوانُ صَاحِ وَنَرَمَدَ فَيْهَا عَيْونَ الجُراحِ يَلِقَى الطَّعَانَ برمَّجٍ وقاحِ نَشَاوَى تَقَاضَي صَدُورَ الرماحِ

وسمراء ترشف ظلم القلو توسير الدماء تويق عليها كوثوس الدماء فنخضب فيها جباه الظبى من وكل غلام حيي اللحاظ إذا مطل الثأر جرً القنا

فأغمدها في بياض الاقاح ِ وجرَّدها في بياض الاقاح ِ

حيث يربك صوراً متحركة هاربة ، كفتاة تلمع عيناها الساحرتان من وراء النقاب ، حسب عبارة فرلن ، ، وبينما يقول في طلب الخلافة والأخذ بالثأر :

السن للزهراء إن لم ترها وطعان يخصب الأرض بدم وطعان يخصب الأرض بدم الأرض بدم شرعاً تفتر عن أعناقها قلل الغور وغيطان الاكم ان مثلي إلا طالباً ذروة المنبر أو قعر الرجم طامح الرأس على أعواده أو على عالية الرمح الأصم ان الم

هذا الرجل الحديدي والبطل الناقم عندما ينحني على ذات في دنيا . الحب والأحلام ينتقل من ضجة الاعواد والعجاج ومن ذروة المنبر إلى خفقان القلب، وأشعة الحب، ولغة العيون، وسكون العاصفة . . . . فيقول في وداع الحبيب:

طَأَطَأَتُ لَحْظَ العين حين خطا والبينُ يرمقني ويرمقهُ فأذبتُ دمعاً حين ودّعني في صحن خدّ ذاب رونقـهُ

وأرق من ذلك قوله في الاستعارة المرشحة والتلويح الساحر:
إنعني يا سرحة الحي وإن كنت سحيقه أتنى لك أن تبقي على النأي وريقه ثمر حرم واشيك علينا أن نذوقه ان أواليك هذه الأبيات الخافقة بظلال المعاني والصور الحائرة: وقف الموسد بي عندها وسرت بقلبي مقلقاها

وأذود قلبا ظامئآ لوقيلَ : «ورْدَكَ»ماعداها ولو استطاع لقد جرى مجرى الوشاح على حشاها! يا يومَ مفترق الرفا ق ترى تعود للتقاها قالت: سيطرقك الخيا ل' من العقيق على نواها فعدي بطيفك مقلةً ان غبت تطمع في كواها! ٠٠٠ يا سرحةً بالقاع لم يبلل بغير دمي ثراها منوعةً لا ظلَّها يدنو إليّ ولا جناها أكذا نذوب عليكم نفسي وما بلغت مناها 1 · جسد يقلب للضني بيدكي ممرضة سواها اين الوجوه أحبها وأودُّ لو اني فداها ? ! أمسى لها متفقداً فيالعائد بنولاأراها ٠٠١

ولكي يلمس القارئ سمو أدب الشريف في الشعر الرمزي ننشر بعض مقطوعات رمزية قصيرة لأمراء الشعر الرمزي الفرنسي ، للمقابلة والتحليل :

#### الحبيئة ( للشاعر الرمزي رنبو )

في قاعة الأكل السمراء التي كان يعطرها عرف الزيت اللامع والانمار عجاءت الحادمة وببنها هي تمشي أصبعها الصغير المرتجف على خدها وهو مخمل در أق ، زهر وابيض عمر كة شفتها التي هي شفة طفل حركة امتعاض ودلال ، وكانت ترتب الصحون بقربي كي تسر "ني ، ثم ... هكذا – ولا شك انها تريد مني قبلة – همست بنبرات ضعيفة : « الا تحس ؟ لقد شعرت ببرد في خد "ي " به ...

واليك مقطوعة للشريف بما بقارب هذا المعنى من نوادر قصص الحب
يا لميلة كرم الزمان بها لو ان الليل باقب
كان اتفاق بيننا جار على غير اتفاق
فاستروَح المهجور من زفرات هم واشتياق فاستروَح المهجور من بل تزود للبواقي ا ن فاقتص للحقب المواضي بل تزود للبواقي ا ن حتى إذا نسمت رياح الفجر تو دن بالفراق برد السوار لما فأحميت القلائد بالعناق ا

فليتأمل القارئ بجمال القصة وجمال التلويح والاشارات والصور •

#### انشو دة الخريف « لغران زعيم الرمزيۃ <sup>»</sup>

«إن التنهدات الطويلة المنبعثة من قيثارة الخريف تجرح قلبي بانحطاط مستمر . كل شيء خانق وباهت ، وعندما تدق الساعـة أتذكر الأيام القديمة ، وابكي ، وأنطلق مع الربح الـتي تحملني إلى هنا وهناك شبيها بالورقة المائنة » .

فهو يعبر عن تلك الهموم التي تغمر نفسه ، ذا كراً الزمان القديم ، واصفاً الطبيعة التي يهرب اليها ، واليك قول الشريف بما يقابل هذا المعنى: لا عادت الكأس عليل النسيم بعدي ولا فضَّت ختام الهموم في ليلة غاب معي بدرها وحاربتها سيف الظلام النجوم في ليلة غاب معي بدرها كأنها مكحولة بالغيوم أحيت شآبيت الحيا منزلا مات لنا فيه الزمان القديم وعادرق الارض ضاحي الوشوم كم صبغ الدهر فميص الثرى وعادرق الارض ضاحي الوشوم لي في حواشي البرق انس فلا ادري أأغضي دونه أم أشيم

٠٠٠ لوان قلبي، طلق في الحشي جرى اليها في عنان النسيم! ٠٠٠

وهذه مقطوعة جميلة للشاعر الرمزي المبدع « رنبو »

#### شعو ر

« في أيام الصيف الزرقاء سأدهب وأمر بالطرقات الضيقة في البرية ساحقًا العشب الناعم ، بينما تحتك بي سنابل القمح ، وسأشعر بالرطوبة في قدميٌّ وانا سابح في أحلامي · سأتوك الربح تحمم رأسي العاري · لن أتكام ولن افتكر ولكن الحب الذي لا نهاية لهسيغمر نفسي ، وسأذهب مع الطبيعة بعيداً وبعيداً جداً كواحد من القبائل الرحل سعيداً كما لو کنت مع فتاة 1 »

واسمع الشريف في « انشودة البادية » يقول بما يقابل هذا المعنى :

أماآن للدمع ان يستجم ولا للبلابل أن لانلم فتلهو عزائمنا بالخطوب وتهزأ اجفاننا بالحلم . فإناً بنو الدهر ما نستفيق من نشوة المم حتى نهم كواكبه في الفيافي بهم ولا نصحبُ الليلَ حتى نخال أمرخي ذوءابة ذاك الهجير على منكبى مجهل أو علم أرحنا نرح وترات المطي

بأجنحة المصلتات الخذم ۰۰۰ ويوم يرف عليه الردى ٠٠٠ صلينا بجمرة ذاك الهجير وعدنا بفحمة هذي العتم ١٠٠١

فان بها ما بنا من ألم

وإلى جانب هذه الصور الحية المتشابكة نرى الشريف في مواقف أخرى يسبل رقة م إلى درجة « السذاجة » التي ذكرها الفونس دوده عن طريقة فرلن وساها « سذاجة الطفولة »· قال في « عيد الغرام » : لما هبطر ت بنا الاجفرا فقال: تريني ما لا أرى ٠٠١ فأبصرت ما لم يكن مبصرا وأُذْ كرهُ البلدَ المقفرا وأنَّ من الوجد مستعبرا

أقول وقد عاد عيد الغرام أيا صاحبي : أترى نارهم ? دعاني الغرامُ ولم يدعهُ وما زلت' أطربه بالحنين إلى ان تنفس عن زفرةٍ

ومن لطيف اشاراته قوله في فتاة ظهر وجهها الجميل من الرحل سيف سواد الليل فسحرت الأبصار بجمال محياها :

> طلعت والليل' مشتمل ً ورقاب' القوم مائلة ُ فاستقاموا في رحالهم فامترينا ثم قلت ُ لهــــــــــ :

سابغ الاذيال والأزر 🕳 منخصاصات العبيط وقد غرَّد الحادي على أقرِ من بقايا نشوقِ السهر 🚺 يتبعون الضوء بالنظر « ايس هذا مطلع القمر »!

وازا ً سذاجة « فرلن » هذه ٤ نقرأ للشريف غرراً ملاَّى بالفرن والصور المتشابكة كقوله في فتاة سمراء :

لسان من النفس راجع الداء فانتكس رأى النار َ فاقتبس ١٠٠١ من الوجد ما درس على صبغة الغلس وقميص من اللَّعس

باحَ بالمضمر الدفين عن مبل ً من الجوى ما لقلبي عن السلو" ? جدُّدت نظرةُ الفتاة ركبت صبغة المسلال في خمار من اللَّمي واسمعه بصوَّر بألوان خاطفة سير السفينة التي عاد عليها صديقه :

وترحم قلب الظلام الأشب نطير مجاذيفها كالعذب ويشتاقك الماء حتى يشب ترعد بالبعد أو تحتحب

وما زلت تمسح خد الصباح بمطرورة الصدر خفاقة تعانقك الريح في صدرها إذا اطردت بكخلت القصور

ومن هذه الصور الحائرة المتشابكة قوله في غيمة ماطرة:
من كل سارية كأن رشاشها أبر تخيط للرياض برودا
نثرت فرائدها فنظّمت الربى من در هن قلائداً وعقودا

واليك معنى «العطاء والكرم» الشائع على لمسان كل شاعر فيقول ابوتمام: أطلت يدي أعلى الأيام حتى جزيت ورضها صاعا بصاع ِ وينظم المتنبى بعده ما يقارب هذا المعنى فيقول:

تركت السرى خلفي لمن قل ماله صواً نعلت أفراسي بنعاك عسجدا واليك تصوير الشريف لهذا المعنى نفسه باشاراته اللطيفة :

كم نفحة منك كاللطيعة مسراها نموم من وعرفها ثمل فليتأمل القارئ في قوة الصور وجمال المعاني وظلالها الخافقة ، بتشبيه العطاء بالنفحات العطربة ، وباستعارات «المسرى النموم، والعرف الشمل » فإذا أدهشنا الشاعر رنبو بصورة «السفينة الثملة » bateau ivre فان صورة الشريف أروع لأنه نسب النشوة ليس إلى جسم منظور بل الى في غير منظور كالاربج والعطر بقوله : العطر السكران ، الاربج الشمل parfum ivre

هذا هو «الوحي» أو الايحا، في الادب العربي القديم ، وهـــذا هو الشعر الرمزي في ادب الافرنج الحديث الذي عنينا بدراسته في هــذا الكتاب

# المقارنة بين الادب العربي والآداب الاجنبية

#### وقفة مع الدكتور طه حسين

الابحاث الادبية لا تستند على «الاعتقاد الشخصي» بل على الادلة التاريخية والعقلية

ان البحث في الادب الرمزي وما يقابله في الادب العربي - الذي يدور عليه محور هذا الكتاب - قاد ناحتاً الى درس المذاهب الادبية الكبرى عند الافرنج وعند العرب في فصل آت بعنوان «اساليب الكتابة في آداب الافرنج وما يقابلها في الادب العربي » وقد ظهر مو خراً كتاب ثين للد كتور طه حسين عميد كلية الآداب بمصر تحت عنوان «من حديث الشعر والنثر » ، مصد راً بمحاضرة قيمة موضوعها « الادب العربي ومكانته بين الآداب العالمية » ، وهي قريبة من موضوع بحثنا ،

فقد قارن حضرته اولاً بين الادب العربي والآداب الاور بية ، ثم بينه وبين الآداب الهور بية ، ثم بينه وبين الآداب الكبرى القديمة : اليونانية والرومانية والفارسية . فلم نر بداً من الوقوف معه برهة لمناقشته في بعض نقاط لا نوافقه عليها ، توطئة للفصل التالي ، نظراً لعلاقة مقاله بابحاثنا الآتية ، وهذه بعض ملاحظاننا الحاصة مع الاحتفاظ بعاطفة الاجلال نحو «معر ي » العصر الحاضر .

#### الملاحظة الاولى : تصريحه بضعف وسذاجة الادب العربي

قارن الدكتور طه حسين بين الادب العربي والآداب القديمة اليونانية والرومانية والفارسية · ولم يشأ ان يقارن بين ادبنا وآداب الغرب نظراً لضعفه وسذاجته بالنسبة اليها ' وهو يظلمه فيما لو قابل بينه وبينها '

فأحب ان يوحمه ويستر ضعفه وسذاجته ٠٠٠ مع كون المقارنة بين ادبنا والآداب الاوربية افيد للناشئة وللادباء لأسباب كثيرة ، منها : اولاً ان لغتنا هي لغة حية منذ نشأتها الى اليوم وهي لغة الادب قديماً وحديثاً . فمقابلتها باللغات الحية توضح لنا «نسبة» النمو والنضوج والاتساع والرقي والقوة والضعف في لغتنا ولغات الغرب وادبنا وآدابه اكثر مما توضحه لنا المقارنة بين لغتنا الحية وبين لغات مائتة منذ زمن طويل كاليونانية والرومانية القديمة فاللغة الرومانية مشلاً مانت بانهدام الامبراطورية الرومانية ثم قامت على انتقاضها اللغة الايطالية ، فوقفت الآداب الرومانية بموت لغتها عن النمو والانساع نوعاً ما · فمن الظلم اذن ان نقارن بينها وبين لغتنا التي ما تزال حية قابلة للنمو والانساع بعد موت اللغة الرومانية بقرون كثيرة · · · نحن لا نقصد «عدم فائدة » المقارنة بين ادبنا والآداب القديمة ، ذلك مفيد ولازم، الما المقارنة بين ادبنا الحية «أفيد وألزم» .

والسبب الثاني هو كثرة امتزاجنا بادباء الغرب ودراسة آدابهم، فان الذين بعرفون منا اللغات اليونانية والرومانية والفارسية قلائل جداً، يبنا نرى السواد الاعظم من الناشئة والادباء مطلعين تمام الاطلاع على اللغات والآداب الغربية، ويحفظون منها وبعرفون عنها كما يعرفون عن لغتهم، ان لم يكن اكثر من فقد كنا ننتظر ان يضيف الى مقارنته المفيدة بين ادبنا والآداب الغربية، لكي يرينا والآداب الغربية، لكي يرينا الفرق بين ادبنا والآداب الغربية، لكا أراقية، فنعلم ما لنا وما علينا، وما لادبنا وآدابهم من مزايا وعبوب، فينشط الطلبة لملء الفراغ الذي يجدونه في ادبهم المجل رفعه الى مستوى ارقى الآداب الغربية الحديثة والمحل رفعه الى مستوى ارقى الآداب الغربية الحديثة والعلام من مؤالى مستوى ارقى الآداب الغربية الحديثة والاحداد النا وما علينا على مستوى ارقى الآداب الغربية الحديثة والمحدودة في الأداب الغربية الحديثة والمحدودة في المحدودة في الأداب الغربية الحديثة والمحدودة في المحدودة في الأداب الغربية الحديثة والمحدودة في الأداب الغربية الحديثة والمحدودة في الأداب الغربية الحديثة والمحدودة في المحدودة في الأداب الغربية الحدودة في الأداب الغربية الحدودة في الأداب الغربية الحدودة في الأداب الغربية الحدودة في الأداب الغربية المحدودة في المحدودة في الأداب الغربية المحدودة في الأداب الغربية المحدودة في الأداب الغربية المحدودة في المحدودة في الأداب المحدودة في المحدودة في الأداب الغربية المحدودة في الأداب الغربية المحدودة في الأداب الغربية المحدودة في المحدودة

ولو امتنع الدكتور طه عن المقارنة بين ادبنا وآداب الغرب دون ان يذكر شبئًا لما كنا نلومه فهو حرّ بطرق الموضوع الذي يشاء انما نو اخذه بنوع خاص على نسبة «السذاجة» الى الادب العربي · فلم يشأ المقارنة بسبب «ضعف وسذاجة» ادبنا بالنسبة الى الآداب الاوربية ، قال : «اننا نظلم الادب العربي ان قلنا انه ضعيف وساذج بالنسبة الى الآداب الاوربية · · · لان الظروف التي احاطت بالادب العربي مخالفة للظروف التي تحيط بالآداب الاوربية الكوربية الكبرى · · · فهو ليس مكلفًا ان يستعد ويثبت للمقارنة · · · » الاوربية الكبرى حكم قاس يصدره الدكتور طه بايجاز وبدون ادلة على الادب العربي ( الذي هو يدر سه ) · فرفضه المقارنة مع الحكم عليه بالضعف والسذاجة ، لم يكن « رحمة » بل ظلماً صارماً « كظم ذوي القربي » · · · ·

ولعله يعترض أنه لم يقصد نعت الادب العربي بالضعف والسذاجة الاستعاله لفظة «أن » ٠٠٠ ولكن عبارته صريحة لا تقبل التأويل فلو استعملنا عبارته نفسها وقلنا «نحن نظلم الدكتورطه حسينان قلنا أنه ضعيف وساذج بالنسبة الى الاديب الفرنسي فالري لان الظروف التي احاطت بالدكتور طه مخالفة للظروف التي تحيط بفالري ٠٠٠ » فاننا بهذه العبارة نحكم بكل صراحة على الدكتور طه بالضعف والسذاجة ، أنما نجد له عذراً لضعفه وسذاجته في «اختلاف ظروفها» وأن اختلاف الظروف سيف الادب العربي والآداب الاوربية ببرتر وبعذر «ضعف وسذاجة » الادب العربي والآداب الاوربية ببرتر وبعذر «ضعف والسذاجة » الادب العربي والآداب الاوربية ببرتر وبعذر «ضعف والسذاجة » وعباراته العربي ، ولكنه لا بنفي عنه هذه الصفة اي الضعف والسذاجة ، وعباراته

صريحة لا تقبل الشك نحن لا ننكر ولا ينكر ناقد منصف أن الادب العربي هو دون الآداب الاوربية ، وانه ضعيف بالنسبة اليها ، ولكن ليس الى درجة « الضعف والسذاجة » · ولا ننكر ايضاً انبعض نواحيه لا تخلو من سذاجة ٤ ولكن هذا لا يعني ان الادب العربي هو ساذج ٩ فارـــــ ارقى الآداب الاوربية نفسها لا تخلو في بعض نواحيها من السذاجة ، مثلا في بدء نشأتها وفي فترات الانحطاط بين عصر ٍ وعصر · فلا يجوز لاجل ذلك ان ننسب السذاجة الى الآداب الاوربية بسبب سذاجة بعض نواحيها ، كما فعل الدكتور طه بالادب العربي · فالادب العربي ( الشرقي والاندلسي ) بشعره وفلسفته وفقهه ونثره الفتني لا نراه ساذجًا بالنسبة الى الآداب الاوربية مهما يكن دونها رقيًا واتساعًا · وكنا نود ان نرد عليه باسهاب ٤ انما هذا يخرج عن نطاق بحثنا الآن وعن موضوع الكتاب ، وسنضطر الى ذكر شيء من ذلك في الفصل الآتي عند مقارنة اساليب الكتابة عند الافرنج وعند العرب فسنرى في الفصل التالي، إن ادبنا العربي لم يقتصر على اسلوب واحد ساذج ٤ انما يشتمل على ارقى الاساليب الكتابية عند الافرنج: الكلاسيكي والرومنطيقي والرمزي · فالادب الذي يقوده التطور الفكري لىخلق نلك الاساليب المتنوعة التي نعبرعن ادق الخلجات النفسية والخواطر الانسانية لا يمكن أن يكون ﴿ سَاذَجًا ﴾ بالنسبة إلى الآداب الاوربية كما سنرى • ومن جهة ثانية كان من اللازم ان يظهر لنا اسباب ومواطن الضعف والسذاجة ، وبوضح لنا هــل الادب العربي بكامله هو ضعيف وساذج بالنسبة الى الآداب الاوربية ام بعض نواحيه فقط ?! وابن هذه النواحي ? لهدكنا ننتظر ادلةً مفصلة كافية تعزز قوله ، لا ان بكتفي بنسبة الضعف والسذاجة الى الادب العربي بصورة عامة شاملة ·

## الدكتور طريتسلح بأعذار غير مفبولة

والسبب الذي منعه عن المقابلة بين ادبنا وآداب الغرب هو «حيرته» بأي ادب يقارن ٤ أيقارن آدابهم الحديثة بادبنا الحديث ام بادبنا القديم ? فاذا هو امام « مسألة عويص محلها » كما قال الشاعر ! ٠٠٠ وقد فاته ان هنالك ادواراً متقابلة يحسر في مقارنتها كعصر النشو الادبي عندنا وعندهم وعصر الازدهار الادبي، وعصر الانحطاط وعصر النهضة الخ. حيننذ يرينا مواطن الضعفوالسذاجة فيادبنا بمقارنة هذه الادوار وهذهالتطورات الفكرية في أدبنا وآدابهم ٤ فنرى مالنا وما علينا ٤ فنطلب الحسن ونهمـــل الرديء · ولم كان عصر ازدهار « العلوم الحديثة » هو القرن التاسع عشر والقرن العشرين ٤ فقد كان بالمكانه المقارنة بين آدابنا وآداب الغرب منهذ نشأتها الى نهاية القرن الثامن عشر فقط اذا لم يشأ انتعرض الى النهضة الحديثة • واما العذر الآخر الذي خلقه للادب العربي« في اختلافظروفه عن ظروف آداب الافرنج »فهو عذر « لا يبرّر او ينفى « السذاجة » التي البسه اياها في حكمه الموجز الصارم · فالادب البوناني نختلف ظروفه ايضاً عن ظروف آداب الافرنج من حيث السياسة ولحكم والحضارة والعلوم ، وهو اقدم من ادبنا بكثير ٬ ويفصله عن آداب الغرب الحديثة نحو خمس وعشرين قرنًا ٤ ومع ذلك فلا يقل الادب اليوناني رقيًا عن اعظم الآداب الاوربية الحديثة كما سنرى قريباً ٢٠٠١ ثم ان ظروف الرومان كانت افضل من ظروف

اليونان من حيث بسط سلطانهم على الشعب اليوناني نفسه وعلى معظم شعوب العالم القديم، ومن حيث حسن سياستهم الماهرة واداراتهم المنظمة ومع ذلك فادب الرومان هو دون الادب اليوناني بمراتب كبيرة ! . . .

فالظروف المختلفة نوعتر في الادب ، انما لا نوعتر في جوهره كما توعن فيه عقلية الشعب وموعملاته واستعداداته الفكرية والادبية وتحن فسلم ان رقي الحضارة عند الافرنج وتقدّم العقل والفلسفة والعلم قد اثر كثيراً في آدابهم ولكن لا بخفي عليه ان تقدم العلوم والمخترعات هو غير رقي الاداب ، فلغة العلم هي غير لغة الادب ، ولو قرأ «معادلات» انشتين وسواه من علماء العصر لعلم انها بعيدة عن الادب بعداً شاسعاً ، ان ادب طاغور الهندي ادب صوفي محض لا بصور لنا الحياة الاوربية ومخترعاتها ورقيها ، ومع هذا فهو من ارقى الآداب الحديثة والقديمة ، ان قيمة الادب في طروفه وعصره .

واقرب دليل على قولنا الادب اليوناني القديم الذي عاش في اقدم عصور الهمجيةالعالمية ومعذلك فهو يستطيع يثبت للمقارنة بينهوبين الآداب الاوربية الكبرى ، فتمتاز عنه ببعض المزايا ويمتاز عنها بمزايا اخرى . فحجة الدكتور من هذه الناحية واهية ، لا نعزز قوله .

الملاحظة الثانية:

نناقض آراء الدكتور طه حسبى في الادب العربي والادب البوناني

ومن الغريب ان الدكتور طه بينها بنسب الضعف والسذاجة الى

الادب العربي بالنسبة الى الآداب الاوربية ، نراه \_\_في صفحة اخرى يجعله « مناظراً عزيزاً للادب اليوناني ، لا يقل عنه بحال من الاحوال بشعــر. ونثره وعلمه وفلسفته» (١) ٠٠٠ ثم نراه يقول في صفحة ثانية : «ويكفي ان نلاحظ ان البلاد المفتوحة كانت خاضعة لسلطــان الادب اليوناني وهو اقوى ادب عرفه الانسان الى الآن ، وقد أثر منذ الاسكندر في عقلية العالم تأثيراً كبيراً » ( المحاضرة نفسها ص ٩ ) ومع كل ذلك لم يثبت امام الادب العربي ٠٠٠ فيرى القاريُّ ان الدكتور طه يناقض اقواله بمقدار مايعاً كس الحقائق التاريخية · فنلمس فيقوله هذا نوعين من الخطأ : الاول التناقض في اقواله واحكامه ٤ حيث بناقض نفسه بنفسه · فهو من جهــة يصرح أن «الادب اليوناني هو أقوى أدب إلى « الآن » عرفه الانسان » ومن جهة اخرى يصر ح انه مناظر ﴿ كَفُوءُ للادبِ العربي ، فهو اذن متعادل ومتماثل معه ٠٠٠ ثم بصر ح ان الادب العربي ضعيف وساذج بالنسبة الى الآداب الاوربية · ولمـــاكان الادب اليوناني مساويًا للادب العربي فقد اصبح هو ابضاً « ضعيفاً وساذجاً بالنسبة الى آداب إوربا ·

فكيف يكون اذن الادب البوناني اقوى ادب عرفه الانسان الى

<sup>(</sup>١) « الادب العربي شعره ونتره مرعلمه وفلسفته لا يمكن بحال من الاحوال ان يقل عن الا داب العربة القديمة ( والاصح الثلاثة : اليوناني والمروه اني والقارسي · وهذه الفلطة ليست مطبعية بل حسابية · فقد سهي على بال الدكتور طه انه قد ذكر الادب العربي بين الاداب الاربعة التي يقارن بينها • اما وقد فصله عنها ) فلا يجوز ان يقول « ولا يقل عن الاداب الاربعة » بل « لا يقسل عن الاداب الثلاثة » لانه بعد طرحه من الاربعة وثميزه عنها لا يبقى سوى الثلاثة : اليوناني والروماني والفارسي ) بل هو من غير شك متقدم على الفارسي والروماني • واذا لم يكن بد من ان يكون له مناظر (كذا 1) بل هو من غير شك متقدم على الفارسي والروماني • واذا لم يكن بد من ان يكون له مناظر (كذا 1) •

الآن وبكون بنفس الوقت «ضعيفاً ساذجاً» بالنسبة الى الآداب الاوربية، هو ومناظره الادب العربي به العربي ضعيفاً ساذجاً بالنسبة اليها، وهو المناظر العزيز لأقوى ادب عرفه الانسان الى الآن، ساذجاً بالنسبة اليها، وهو المناظر العزيز لأقوى ادب عرفه الانسان الى الآن، اي للأدب اليوناني بلادب ان الدكتور طبه يحتار في الجواب على هذا التناقض، ولا نظنه يجهل القاعدة المنطقية الرياضية المعروفة وهو انه «اذا تعادل شيئان ثم تعادل احدهما مع شيء ثالث يتعادل الثلاثة معاً» فلو قلنا تعادل شيئان ثم تعادل احدهما مع شيء ثالث يتعادل الثلاثة معاً» فلو قلنا مثلاً «ان ادب المعرّي هو اقوى ادب عرفه الانسان الى الآن» ثم قلنا «ان ادب المدكتور طه حسين هو مناظر عزيز لأدب المعرّي ولا يقل عنه بحال من الاحوال » فالنتيجة هي اذن ان ادب طه حسين هو ايضاً آقوى ادب عرفه الانسان الى الآن» . . . .

والاستاذ طه لا يكد بصدق ان الادب اليوذائي هو مناظر كريم اللادب العربي جدير بالاجلال والاحترام بقوله «الادب العربي لا يحكن بحال من الاحوال ان يقل عن الآداب القيدية الكبرى (اليونانية والرومانية والفارسية) واذاكان له مناظر وانه ينحني له بشيء من الاجلال تلوء العزة فهو الادب اليوناني » فالدكتور يستعمل الشرط «واذاكن له مناظر » اي على افتراض اننا سلمنا بأن له مناظراً جديراً بالاجلال فهو الادب اليوناني ولكنه مناظر مكفوء لا يمكن بحال من الاحوال ان يقل عنه ، لانه اذا انحني له بشيء من الاجلال ، فهذا الاجلال متشح بالعزة، فالادب اليوناني . ولكنه مناظرة من الاجلال ، فهذا الاجلال متشح بالعزة، فالادب اليوناني . هذا التناقض ، اذ فائي منطق يجيز لعميد كلية الآداب بمصر ان يرتكب هذا التناقض ، اذ

يجعل الادب العربي ضعيفًا وساذجًا بالنسبة الى الآداب الاوربية ،وبالوقت نفسه يعتبره مناظراً تملوم العزّة لأقوى ادب عرفه الانسان الى الآن ?! ولم بكتف الدكثور طه بمناقضة اقواله بنفسه بل قاده حماسه الى معاكسة الحقائق الواقعية · فالادب العربي لبس مناظراً كفوءاً للادب اليوناني ، فيضاهيه او بأتى بعده بشيء قليـــل كما يعتقد ، فهو دون الادب اليوناني من نواح كثيرة · وهذا لا يحط من كرامة ادبنا ، لان الادب البوناني لا يتفوّق على ادبنا فقط بــل على جميع الآداب القــديمة في جميع شعوب الارض حتى الهندية والصينية والعبرانية التيءكر الدكتور طه انه لا يعرف عنها شيئًا · فاذا لم ندرس مثلاً اللغة الهندية او الصيفية ، فالتاريخ الادبي العام يعطي اكل امة قديمة منزلتها من حيث رقى آدابهاً • والادب البوزاني مع نفو قه على جميع آدابٌ الشعوب القديمة ، فانه في الوقت نفسه لا ينزلء ن مستوى ارقى الآداب الاوربية الكبرى الحديثة ، باعتراف معظم موءرخي الادب العالمي ٠

ان الحضارة الاوربية احدثت ولا ربب نطوراً كبيراً في الادب. ولكن اذا حــذفنا المواضيع العلمية التي خلقتها الاختراعات الحديثة ، واذا نزلنا الى صميم الادب الذي برتكز في جوهره على سمو الفكرة والعاطفة والصورة ، وعلى الروح الشعرية في تصوير الحياة والنفس البشرية وعلاقتها بما حولها ، حينت في نسلم مع اوثق مورخي الادب بسمو وخلود الادب اليوناني الذي يحتــل منزلة عالمية رفيعة حتى بين ارقى الآداب الحديثة ،

### عظمة ورقى الادب البونائي

فأعظم عصر ِ ذهبي في الادب الفرنسي هو عصر الادب الكلاسيكي ، وادباو و تلامذة الادب اليوناني ، يقتدون با دبائه ويتبعون اصولهم وطرائقهم . وبصرف النظر عن المواهب الشخصية ، نرى موليار يقتدي بآرستوفان الروائي الهزلي ٤ وراسين با وريبيدفي قوة العاطفة التحليلية النفسية ، وكورناي بسفوكل ـف تمجيد قوة الارادة ٤ وبوصوبت بدموستين ٢ وفلاسفة العصر الكلاسيكي الفرنسي يقتدون بأرسطو وغيره من فلاسفة اليونان · والروايات التمثيلية التي نقرومها لسفوكل مثلاً هي من روائع الادب العالي ، وتدلنا على عظمة الشاعر المفكر الذي يبدع نحو مثة وعشرين رواية من هذا النوع · ونحن ننظر الى مكانة الشعر التمثيلي – الذي كان مفقوداً ـــِف ادبنا - ايس من ناحية التمثيل ، بل من ناحية التحليل النفسي ودراسة الطبيعة البشرية التي هي مادة الشعر الاولية ٢ حيث ينزل الشاعر الى اعماق النفس ويحلل ادق العواطف والافكار الانسانية ومأساة « اودبب الملك » هي الى الآن اروع وادمي مأساة مفجعة في ناريخ فن التمثيـــل · وسيبقى اشيـــل Eschyle صاحب الروايات الخالدة مناظراً قوياً لشكــــــير وغونه وهيغو في الخيال المبدع والشاعرية العميقة، على رغم تقدّم العلوم والحضارة الاوربية بعد عصره بخمس وعشرين قرناً وارسطو ما زال « المعلم الاكبر» الذي يدرس عليه فلاسفة اوربا معظم نظريات البيان والمنطق وعلم النفس وما وراء الطبيعة وبقية فروع الفلسفة ٠٠٠٠ ومها ارتقت وتوسعت فروع الفلسفة الحديثة فاننا نجد اصول هذه المذاهب آفلسفية الجديدة ونواتها عند فلاسفة اليونان على اختلاف نظرياتهم في الكون والحياة ، كنظرية الجوهر الفرد ، والحركة الكونية المستمرة ، واضمحلال شكل المادة مع خلود جوهرها ، والموجات المادية التي لا تنقسم في اصغر اجزائها الخ ، . . ولم نظرية اجتماعية جديدة دون ان نجد نواتها او اصولها في الادب اليوناني : الحكم الجمهوري ، توازن السلطة التنفيذية والتشريعية ، حق الامرأة بالمساواة بالرجل ، الاشتراكية ، الشيوعية ، الخ ، . ومطالعة «جمهورية » افلاطون تنبئنا عن بعض هذه النظريات العجيبة » كما نجد في «سبارتا » وشرائع «ليكورغ » نواة الاشتراكية والشيوعية العملية ، باشتراك الشعب بأكل واحد ، وحياة عاملة منظمة ، وحق الدولة بالاولاد الصغار والتجنيد الاجباري المنظم الخ . . . .

وسببقى « دموستين وأشين وليكورغ » امثلة عليا للخطابة السياسية ، كا يبقى «فم الذهب ، وباسيل ، وغرغوار » ، من اعمق رجال الادب الروحي الموسوم بالتحليل النفسي الدقيق والبلاغة الخطابية التي لا تجارى . والالياذة هي مثال اروائع الشعر الملحمي قديمًا وحديثًا . وشعرهم في معظم نواحي الحياة من ارقى الشعر العالمي .

واذا كان حضرة الدكتور لم يدرس اللغة اليوزانية ليتذوق بنفسه لذة فنونهم الادبية ، فقد سمحت لنا الظروف بدرس هذه اللغة الجميلة وآدابها بصورة خاصة . وقد بسطنا رأينا الشخصي بالاستناد الى اوثق مصادر التاريخ الادبي . وما على الدكتور طه سوى مراجعة الموسوعات الادبية الكبرى لكي يتحقق صحة قولنا ، لعله يعود عن رأيه ، ولا غضاضة على الكبرى لكي يتحقق صحة قولنا ، لعله يعود عن رأيه ، ولا غضاضة على

ادبنا اذا كان دون الادب اليوناني من نواح كثيرة ، طالما موءرخو الغرب انفسهم بعترفون بأنه لا بنحط عن مستوى ارقى الاداب الغربية الحديثة . فهنالك ثغرة كبيرة تفصل بينه وبين ادبنا ، فيمتاز عن الادب العربي بأمور متعددة ، منها :

آ - ادب الفلسفة ، فإن فلاسفتنا هم تلامذة لأرسطو وغيره من فلاسفة اليونانية اليونانية اليونانية عجيباً \_ف حقل المعارف البشرية .

٧ - التمثيل الجدي (والمآسي) كما مر ليس فقط من ناحية التمثيل العملي ووحدة الموضوع ، بل ايضاً من ناحية «التحليل النفسي» \_ف موضوع طويل واسع ، حيث نظهر مزايا الكاتب \_ف قوة الملاحظة والفلسفة النفسية والتحليل العميق وهذه ثغرة كبرى في ادبنا كافية وحدها ان تجعله دون الادب اليوناني بمراتب .

٣ - التمثيل الهزلي الذي يجمع بين لطف النكتة وبراعة الاسلوب
 والتحليل النفسي ٬ وهو مفقود مصفود الدبنا ايضاً .

عُ - ادب الملاحم ، حيث نبقى « الالياذة » و « الاوديسه » من روائع الادب الملحمي في العالم ، وقد يكون في ادبنا ملاحم ، ولكنها ان تصل الى منزلة الالياذة حيث قو"ة الشاعرية وبعد الحيال ، فضلاً عن الملاحم اليونانية المفقودة ،

هُ – طريقة المناظرة ، او الجوار الادبي «الاستجواب» dialectique

المنسوبة الى منقراط ، وهي تجمع بين لطف الذوق ودقــة الفكر وحسن المنطق ، وبراعة الملاحظة النفسية لمعرفة نقطة الضعف عند الحصم .

٦ - الأدب الاجتماعي ، في درس وتنظيم الهيئة الاجتماعية والحقوق الشخصية ، وقد سبقوا امم الغرب الى درس هذه الناحية الخطيرة من الحياة الفردية والاجتماعية ، كما مر (ص٠٠-٣١)

الادب الروحي ٤ الذي يجمع بين الفلسفة العميقة والشعر الروحي الصوفي (باسيل ٤ فم الذهب عرغوار الاول ٤ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ٤ غرغوار الثاني ١٠٠٠ غرغوار الاول ٤ غرغوار الثاني ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار التاني ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الثاني ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠ غرغوار الاول ١٠٠٠ غرغوار الاول ١٠٠ غرغوار الاول ١٠٠

٨ - الخطابة في السياسة والقضاء ، كأرقى ما نراه اليوم في اورب الأعظم الخطباء امام البرلمانات او امام المحاكم القضائية ، او امام الجمهور ، في درس القضايا الكبرى السياسية والشخصية درساً مسهباً مع تحليل الاسباب والظروف ، واذا استشينا خطب « الامام علي » السياسية القليلة (لان معظم خطبه دبنية ) فان ادب «الدفاعات» في السياسة والقضاء يترك ثغرة عظم خطبه دبنية ) فان ادب «الدفاعات» في السياسة والقضاء يترك ثغرة كبرى بين ادبنا والادب الاغريقي (راجع عظمة الادب اليوناني ص ٣٠ ـ ٣١) .

فالادب العربي اذن لا يكون كما يعتقد الاستاذ طه و مناظراً كفواً للادب اليوناني ولا يمكن بحال من الاحوال ان يقـل عنه الدب اليوناني الطائف الاستاذ طه انه عندما قال ان ادبنا ينحني باجلال للادب اليوناني اتردد وراجع نفسه كأنه غير مصدق ذلك واستعار لفظة «بشيء» ووضعها قبل الاجلال ( بشيء من الاجلال اي ببعض الاجلال) و شم استدرك الخطأ واضاف أن ادبنا « تملوء العزاة » حينما يندني ببعض الاجلال . . . وقد غاب عن باله انه لا يندني لادب العربي وحده اجلالاً الادب اليوناني؛

بل ان ارقى الآداب الاوربية (التي يرى ادبنا ساذجاً بالنسبة اليها) تضطر ان تنحني ليس «بشيء من الاجلال» بل «بكثير من الاجلال» للادب اليوناني الخالد الذي مع ظهوره في اقدم العصور البربرية ، كان ولم يزل «دائرة معارف» العقل البشري .

ولا بأس من ابراد عبارة الدكتور طه حسين نفسه « ان الادب اليوناني هو اقوى ادب عرفه الانسان الى الآن » ·

#### الملاحظة الثالثة :

لقد جعل الادب الروماني دون الادب العربي بججة انه «مقلد"» للادب اليوناني «لأن ابرع خطبائهم شيشرون هو تلميذ لأرسطو ودموستين، وابرع مومرخيهم تبتليف وتاسيت هما تلميذان لهيرودوت وتوسيديد، وشعراوم واكبرهم فرجيل تلاميذ لهوميروس وغيره من شعراء اليونان، وما وجد عندهم من التمثيل فهو تقليد سيء لتمثيل اليونان» (ص١٧). ولا يخفي على الاستاذ طه ان الاقتداء بالنوابغ لا يجط من مقام المقتدي اذا كان نابغة أيضاً فو فتقليد شيشرون لدموستين لا يمنع كون الاول من اشهر واعظم خطباء الارض واذا كان شيشرون اقل حماسة من دموستين فهو يفوقه من حيث النقد الأدبي والأدب القضائي (المحامة) اليس فلاسفة العرب عكابن سينا وابن الرشد وغيرهماءمن تلامذة أرسطو ومقلديه والمن يخفف ذلك من عظمتهم ? واقتداء «راسين» بأ وريبيد لا يحط منزلة واسن ...

ان اقتداء تاسيت بهيرودوت وتوسيديد لا يمنع نفوقه عليها من حيث التدقيق العلمي والتحقيق التاريخي ، اذ نجد عنده نواة « فلسفة التاريخ » التي تمشت عليها العصور الحديثة من تعليل الحوادث وترتيب الاسباب والادلة على اسلوب التاريخ الحديث بينما نرى هيرودوت وتوسيديد يحشوان تاريخها بالاخبار الطائشة وانواع الحرافات ،

نحن لا نقصد أن نفضل الادب الروماني على الادب العربي فذلك بحث يطول شرحه ٤ انما الانصاف يقضي بأن 'يعطى الناقد كل ذي حق حقه ، فيذكر ما له وما عليه · وقدكان من المنتظر ان يعترف الدكتور طه ان الادب الروماني بمتاز عن ادبنا بأمور كثيرة منها: ١ ادب المحاماة امام الجمهور والقضاء ٤ ٦ الادب السياسي ٤ فقــد كانوا اسياد العالم من هانين الناحيتين: ادب السياسة وادب القسانون ، ولا تزال سياستهم وشرائعهم قاعدة السياسة والشرائع العالمية ، في كل عصر عند الامم الراقية الحية . ٣ً فن التاريخ ٤ ومن المسلم به ان التاريخ في الادبالعربي كان في دور النشوء خالياً من التحقيق الذي يتطلبه التاريخ الراقي · ويمكن ان نضيف الى « تيتليف و ناسيت » اسماء موءرخين رومانيين من المرتبة الاولى : امشـــال «سفار ولكتنس؛ واوروز وكاسيدور »· ٤ الادب الروحي الذي يعترف موردخو الادب الروماني انه مثال اعلى للالهام الشعري الصافي بما لا نجـــد مثله في ادبنا، وقلما نجد مثله حتى في الآداب الاوربية من شعر راق بتغلغل في اعماق الفلسفة الروحية الانسانية ، ونكتفي بذكر اسماء « توتيليان ، هيلار ' امبرواز ' جروم ، اغسطين » الخ· هُ التهكم والنقد الاجتماعي

والسياسي الذي ابدعه الرومان ونقلته عنهم آداب الغرب حتى جرى المثل في «التهكم الروماني» satire romaine واما التمثيل وان كان دون التمثيل اليوناني وفر فن يساعد على تحليل النفس البشرية وفيبقى عندهم خيراً من الديكون «مفقوداً» كما هو في ادبنا ومن جهة الشعر فأنه مع اقتداء فرجيل بشعراء اليونان لا نجد شاعراً عربياً نستطيع ان نقابله بفرجيل او لكويس ( Lucrèce ) من حيث كثرة الانتاج وقوة الشاعرية و

هذا فيما اذا اوقفنا تاريخ الادب الروماني «باغته اللاتينية» عند عصر انهدام الامبراطورية ولا يخفى على الاستاذ طه ان اللغة اللاتينية حتى بعد «موتها» وانهدام الامبراطورية الرومانية كانت في معظم المعاهد العلمية الدينية لغة «العلم والفلسفة» فموافات الفيلسوف «توما الأكويني» وحدها باللغة اللاتينية هي ذخيرة ادبية فلسفية من المرتبة الاولى .

نحن لا نعارض الاسناذ طه في تفضيل الادب العربي على الادب الروماني ، انما نو اخذه اولاً على اصدار حكمه بدون ادلة كافية ، ثانياً على هضم حق الادب الروماني باهماله ذكر ما يمتاز به عن ادبنا حباً بالتحقيق العلمي والانصاف في ذكر ما لنا وما علينا . . .

#### الملاحظة الرابعة :

من المعلوم انه قد باد الاسلوب القديم حيث كانوا يرون ان هذا الشاعر او ذاك هو « اشعر الشعراء » لاجل بيت ٍ او ابيات ٍ ممتازة ، لقد اندثر هذا الاسلوب وقام مقامه اسلوب علمي يتناسب مع العصر الحاضر · فاصبحوا يقابلون بين مجموع انتاج الشاعرين لاصدار الحكم سيف منزلتها و فالبيت الواحد و القصيدة الواحدة لا تكفي لتفضيل شاعر على سواه وهذه هي شروط المقارنة بين ادب امتين مختلفتين و فالعاطفة و استحسان موالفات بعض الادباء غير كاف للمفاضلة بين آداب امة واخرى و اما حضرة الدكتور طه و سيف مقارنته بين الادب العربي والآداب القديمة فقد سلك مسلك القدماء وهو مسلك التفضيل الاجمالي لسبب ما بدون مقارنة علمية كاملة والمقارنة الكاملة بين آداب الامم المختلفة تشتمل على هذه الانواع الرئيسية الاربعة و وبدونها نبقى المقارنة ناقصة او جزئية و

آ - مقارنة ابرز الأدباء عند الأمتين، والمفاضلة بين انتاجاتهم الادبية، فيقارن الناقد بين الادباء الذين كتبوا في فن واحد او متقارب: في فن التاريخ مثلاً، في الحب، في القصص، في الشعر الوجداني، في الشعر الفلسفي، في الملحمة، في التمثيل ونظهر افضلية ادب أمة على الثانية بقدار ما يقد م ادباوءها مو الفات خالدة عالمية تثبت مع الزمان اذا ترجمت الى لغة اجنبية، فمو الفات «سفوكل وأشيل وأورببيد» مع اخراجها عن لغتها الاصلية الجميلة تبقى محافظة على سمو الافكار وقوة الخيال ودقة الوصف المتحليل كذلك مو الفات شكسير مثلاً او غوته او فرجيل و دانت وهيغو وادغاربو وتولستوي فهل عندنا من نقابل به هو الاء العباقرة، وبأي الموافات به هو الآداب العربية الحديثة ...

٢ – مقارنة جموع الانتاجات الادبية بين الامتين او الامم ، فيقارن

الناقد بين مجموع الانتاجات الادبية الراقية في مختلف الفنون ، من حيث كية الانتاج ومن حيث الجودة ودرجة رقيه ٤ ومنزلته من الاداب العالمية. وهذا النوع يختلف عن النوع الأول ، فهو مكل ومتمم له لكي تكون المقارنة شاملة تامة · فلو اختار الناقد عشرين او خمسين اديبًا من كل امة للمقابلة بينهم ٤ فذلك غير كاف. لأننا نهمل طائفةً من الادباء الذين هم من المرتبة الثانية ٢٠ مَ طَانَفة من الادباء الذين هم من الطبقة الاولى انما لم يصلنا من انتاجاتهم الادبية الا القليل كابن زريق البغدادي وبشر بن عنوانة مثلاً . فقصيدة بشر في وصف الاسد نعد من فوائد الشعر القصصي الوصفي ايس فقط في الادب العربي بل في الآداب العالمية ، ولا نفضل عليها قصيدة فينبي في «موت الذئب» التي لا يجهلها طالب لشهرتها · والادب العربي اخصب من كل ادب في هذا المعنى ، وشعراوءه المقلون لا يمكن ان يحصاهم العد، وكُنْبُ الأدب طافحة بنوادرهم الشعرية اللطيفة حيث لا يكاد يخلو أعرابي من قول شعر جميل. ثم نجد كثيراً من القصائد والمو الفات لادباء نجهل اسماءه ، كقصيدة « دعــد » و « يا لكنانة » التي ادعاها سبعون شاعراً ، ومعظم قصائد الحب المنسوبة الى مجانين الغرام الخ ، وقصة عنترة ، والف ليلة وليلة وغيرهما ﴿ وهذا الامر يحصل في جميع آداب الأمم قبـــل بنضج فيها فن " التاريخ لا سيما في ادبنا العربي حيث نرى مئات من المقطوعات المجهولة اصحابها · فالنوع الاول اي اختيار ابرز الادباء من كل امة لأَجِل مقارنة ارقى انتاجاتهم يقدّم لنا صورةً حية عن آداب كل امة ، انما هذه الصورة الحية تبقى « ناقصة » من بعض النواحي · فالنوع الثاني اي مقارنة مجموع الانتاجات الادبية عندكل امة يكمل هذا النقص ويقدم لنا صورة «تامة» · اما الدكتور فلم يفعل شيئًا من هذا في مقارنته ·

" و لا بد لا جل فهم و درس آداب الامم من تمييز الاسلوب الكتابي و الروح السائد في هذا العصر او ذاك ، وعند هذا الكاتب او ذاك الشاعر ، فهل هو ادب خيال ام عاطفة ام تفكير ام حس و ملاحظة ? فتارة بنغلب الخيال ، وتارة العقل ، وتارة الحيال والعاطفة معا ، وتارة الحس الباطن ، هذا ما يميز المذاهب والاساليب الادبية الكبرى عند الا فرنج : الكلاسيكي والرومنطيقي والواقعي والرمزي الخ ، فلدى المقارنة بين آداب امتين تحسن المقابلة بين اسلوب و روح هذا العصر او ذاك في الادبين المتقابلين ، فيساعدنا دلك على درس وفهم «شخصية ونفسية » الادباء والعصر الذي عاشوا فيه ، ذلك على درس وفهم «شخصية ونفسية » الادباء والعصر الذي عاشوا فيه ، وهذا البحث المفقود في الادب العربي سنطرقه في الفصل التالي ،

٤ - تأثير الادب على الامم من حيث سعة انتشاره (المكان) ومدة انتشاره (الزمان) ان الادب الراقي اهل الانتشار وثابت مع الزمن عيد ان «الانتشار» ليس وحده دليل رقي الادب عبل قد يكون ثمة ظروف قاهرة كقوة الدولة مثلاً وسيادتها السياسية وانتشار الدين الخ وقد اعتمد الدكتور طه على انتشار الادب العربي لأثبات رأيه في تفضيله على الاداب القديمة حيث لم يثبت له ادب عبل انهارت امامه الآداب السائدة وقتئذ في البلاد التي خضعت لسلطان العرب: اليونانية والفارسية والارامية والعبرانية وعجزت هذه الآداب عن ان تثبت له فاند عبت فيه (ص ٩ - ١٢) . نحن لا نذكر ان الادب الجيل يزداد انتشاره مع الزمان والمكان ولكن لا يد من التمييز بين انتشار اللغة وبين انتشار الادب . فانتشار اللغة كما ذكرنا

ير نبط بانتشار سلطان الدولة وسيادتها على الشعوب المحكومة · فانتشار اللغة الانكليزية مثلاً بين مئات الملابين من البشر ٤ لا يدل على كون الأدب الانكليزي ارقى وافضل من الادب الفرنسي او الالماني ٤ بل يدل على نفوذ السلطة الانكليزية في شعوب مستعمراتها القديمة والحديثة • فلا ريب انه لو كان لألمانيا مستعمرات وممتلكات كأفكلترا لكانت اللغة الألمانية اوسع انتشاراً مما هي الآن ١٠ ان انتشار سيادة السلطة التركية \_ف القرن التاسع عشركان سببًا في انتشار لغتها في البلاد المحكومة ٤ وما تقلص ظل سيادتها على تلك البلاد حتى تقلص ظل لغتها معها · فلولا سيادة انكاترا السابقة على الولابات المتحدة لما كانت لغتها الآن اللغة الانكايزية ٠ وهل تكون لغــة البرازبل برنغالية لولا سيادة البرنغال سابقاً على نلك البلاد ? وقد تصبح بعد نصف قرن ماً هولة بمئتي مليون نسمة لخصب اراضيها وتبقى لغتهابرتغالية ٤ فهل سبب انتشارها هناك هو كون آداب البرتغال « ارقى » من آداب الامم الأُخرى ?!...

وهكذا كان انتشار اللغة العربية وآدابها ناتجاً بالدرجة الاولى عن «سيادة العرب السياسية » · فلغة الدولة هي السائدة ، وآدابها نكون عادة رائجة · فان «عدم ثبوت » الآداب اليونانية والعبرانية والفارسية امام الادب العربي لا يتخذ حجة قاطعة على افضلية ادبنا ، ان ذلك يشير الى رقي الادب العربي ولكنه ليس «دليلاً او لباً » كما يرى حضرة الدكتور طه حسين ·

اما مقياس رقي الادب الحالد فهو في مقابلته بآداب الامم الاخرى عن

طريقي الترجمة والنقد الادبي فالترجمة نضع هذا الأدب بين ابدي الشعوب المختلفة فيظهر تأثيره فيها وفي آدابها ، ويكون «الرأي العام» بين الامم والنقد بكون «الرأي العام» بين الخاص بين فئة راقية مفكرة ، ثم يمتزج الرأي الخاص بالرأي العامم تعاقب الاجيال ، فيكون ما نراه اليوم من الاحكام الرصينة في موسوعات «التاريخ الادبي » ، حيث نرى احكامه في الغالب صائبة دقيقة ،

ان البحث في انتشار الادب مفيد لا سيا اذا ذكرت فيه الاسباب التحليلية الداعية لهذا الانتشار ، ولكن لا يجوز ان نتخذ الانتشار كوسيلة كبرى للمفاضلة بين آداب الأمم ، أما المفاضلة بين آداب الأمم فهي ترذكز على الانواع الاولى الثلاثة : ١ المقارنة بين ابرزالادباء بينالامتين، ٢ مقارنة بحموع الانتاج الادبي بينها، ٣ مقارنة اساليب الكتابة فيها ، اما انتشار الادب فيكم ل المقرنة من ناحية «علاقته التاريخية» بالامم الاخرى، وهو ببحث في «ظروفه الحارجية» لا في «جوهره» ومقياس رقيه وسموه وخلوده .

هذه ملاحظاننا الحاصة على مقال الدكتور طه حسين، وما قصدنا من نقده سوى « التحقيق العلمي » الذي هو غاية كل ناقد، محتفظين بعاطفة التقدير نحو « معرسي » القاهرة وشيخ كتابنا الجليل...

## المذاهب الادبية الكبرى في الادب العالمي

الادب الكلاسيكي ) الرومنطيقي ، الواقعي ، الرمزي ) الادب المعاصر وما يَعابلها في الادب العربي

# التطورات الفكرية الكبرى التي انبعث منها الاوب الرمزي

لا بدّ لنا في مستهل بحثنا ان نشير الى صعوبة هذا الموضوع الجديد – الذي لم يعالجه كانب على ما نعتقد – ذاكرين عبارة الدكتور طه حسين في بد محاضرته التي مرّ الكلام عنها في الفصل السابق: «ان المقارنة بين ادبنا وآداب الامم هو موضوع غريب اليس يدري من يريد ان يتحدث فيه كيف يعرض له اولا من اين يأتيه ومهما يكن الاستاذ بارعاً فلن يستطيع ان يحيط بالادب العربي كله والآداب الاخرى كاما» ٠٠٠ (١)

### وجه الصعوبة في المفارنة بين آداس الامم

ان الاحاطة الواسعة بالادب هي جد أ لازمة لاجل المقارنة بين آداب الامم الما الصعوبة لا تنحصر في هذه النقطة كما يعتقد الاستاذ طه وان حضرته مطلع تمام الاطلاع على الادب العربي والادب الفرنسي ومع ذلك فهو امام نفس الصعوبة و ونجد مثلاً على ذلك في مناظرة تلميذين الواحد في الصفوف العليا والآخر في الصف الاوسط فاذا افترضنا عليها نفس الموضوع ثم اطلعنا على مقال كل منها تمام الاطلاع وفاذنا على رغم

<sup>(</sup>۱) طه حسين في كتابه الجديد « من حديث الشعر والنثر ( ص ١ )

احاطتنا بكل مزايا التلميذين ومحاسنهما ومساوئهما - نجد نفس الصعوبة لدى المقارنة بينهما بسبب اختلاف ظروفهما وظروف المقارن: ومع احترامنا لرأي الدكتور طه حسين نرى ان الناقد - مهماكان محيطاكل الاحاطة بالادبين العربي والافرنجي - فهو لا ينجو من صعوبة المقارنة التي توجع معظم اسبابها (حسب اعتقادنا) الى الامور الرئيسية الآتية :

اولاً اختلاف الظروف ، باختلاف العقلية الشرقية عن العقلية الغربية من حيث نفسية الشعب واخلاقه وعوائده وتفكيره وثقافته ، ونشأة ادبه واحواله الاجتماعية والسياسية، وتطورات دابه وعلاقتها بالاداب الاخرى . . . فالصعوبة هي في مراعاة هذه الامور بصورة تضمن حقوق الادبين المتقارنين حين اصدار الحكم عليها .

ثانياً عدم وجود رابطة في ادبنا بين فئة من الادباء المنتمين الى طريقة ما 'كا نرى عند الغربيين حبث كانوا ينتظمون على الغالب في حلقات ادبية ندعى منظمة او عصبة او مدرسة (école) بجددون فيها اسلوبهم واصوله وغايته وميزانه ، مما يسهل مهمة الناقد ، الذي بنطلق حينئذ من نقطة معينة واضحة الى غاية بجثه .

ثالثًا تفاوت قيمة الانتاج الادبي بين الشعراء ، فنرى الشاعر متفوّقًا في هذا الفن وضعيفًا في الفن الآخر ، ونرى بعضهم ينتمي تارةً الى هذه الطريقة وتارةً الى غيرها ، مما يزيد تعقيد المقارنة .

رابعًا نقص بعض الفنون الرئيسية في الادب العربي كالتمثيل الهزلي والجدّي والملاحم الشعرية ، او ضعف بعضها كفن القصص والروايات

التحليلية ، مما يزيد هذه الصموبة · لان المقارنة نكون في الفن الواحد اوضح منها في فنين مختلفين ·

خامساً اختلاف آراء النقاد في كثيرين من الادباء، وفي منزلة مو لفاتهم، سواء كان في ادبنا او في آداب الافرنج ، وذلك ناتج عن تباين اننزعات الشخصية والسياسية والديلية ٤ الخ في افواد الشعب وطبقة الناقدين ٠ ونكتفي بتقديم مثلين: فولتر والمتنبي · فلكل منها اخصام يجردونهما عن العبقربة والشاعرية ٤ ولكل منها انصار يضعونهما في اعلى درجــات العبقرية، حتى رأينا بعضهم يوعلفون في « الوساطة » بين المتنبي واخصامه··· وكثيرون من الشعراء كانوا مهملين عند الغربيين ولم يفهمهم معاصروهم ، ثم رفعتهم الاجيال المتأخرة الى أسمى درجات الخلود · ويكن ان نضيف اسبابًا اخرى ، لكن نرى ان معظمها يرجع الى هذه العوامل الرئيسية الخسة انتي ذكرناها ٠ فالاحاطة بالادبين العربي والافرنجي غيركافية وحـــدها لاز القصعوبة المقارنة بين آداب الأمم (كم يعتقـــد الدكتور طه حسين) . وسنبسط بايجاز تاريخ وميزات الاساليب الادبية الكبرى عند الافونج التي لابدً لأَي اديب في العالم إن ينزع الى واحد منها: الكلاسبكي والرومنطيقي والواقعي والرمزي وما يتفرع عنها ٤ لكونها حلقات. ترابطة نوضحالواحدة "لاخرى ونكم لمها ٤ ومنها انبعثت « الرمزية » التي هي موضوع كتابنا ٠ ثم نرى ما يقابلها في الادب العربي مستندين على الروابط الجوهرية العميقة ٢٠ما يوضح « مكانة »ادبنا من الآداب العالمية · وقد آثرنا درسهاعن الادب الفرنسي لأن اصولها ونظرياتها في الادب الفرنسي هي اوضح منها في جميع الا داب الاوربية ٠٠٠٠

## الادب الىكلاسيكي (١) الاصولي وما يقابله في الادب العربي

ان ادبا اليونان يشبهون الشعر بمركبة فيمة بقودها جوادان الخيال والعاطفة ، وسائقها العقل ، فاذا انحرف احد الجوادين عن الطريق اختل توازن المركبة ، فعلى السائق (اي العقل) ، ان يقودها باتزان فلا يدع احدهما يتغلب على الآخر حتى لا يختل توازن المركبة ، وهذا التشبيه الجيل هو اوضح تحديد للادب الكلاسيكي ، اي الاسلوب الانشائي الذي تكون فيه السيطرة للعقل على الخيال والعاطفة ، ولفظة «كلاسيك» تعني الادب الراقي عند قدما اليونان والرومان ، وبنوع خاص عند ادبا القرن السابع عشر في فرنسا ، فهذ العصر هو العصر الذهبي للادب الفرنسي كما ان عصر «بركايس» هو العصر الذهبي للادب الوناني الاصولي ،

فاذا نظرنا الى روح الانشاء والى جوهر الادب نرى ان الاسلوب الكلاسيكي يقابله عند العرب الادب الجاهلي — الاُ موي ٤ وان الاُ سلوب

<sup>(</sup>١) يهنا ايجاد تعريب مناسب لكاهتي «كلاسيك ورومنطيق » لانه لا غنى عنها للناقد . وقد عرب الملامة المرحوم جرجي زيدان «كلاسيك » بلغظة «مدرسي » وهو تعريب حرفي صحيح • وعربها الاستاذ الريات وغيره بلغظة «اتباعي » فهذا التعريب لا يدل على جوهر معنى classique بل ربحا يفيد عكسه تماماً • فلفظة اتباعي تفيد معنى التقليد فقط ولا تنضمن معنى القواعد والأصول التي بني عليهاهذا الادب الراقي • فتعريبه كلاسيك «انباعي» ورومنطيقي «ابتداعي» يسيء الى مكانة الادب الكلاسيكي ) لأن ادباء الكلاسيك هم بالحقيقة مبتدعو الادب الفرنسي الحالد في فنونه الكبرى ويثلون اعظم نهضة ادبية عرفتها فرنسا • فلماذا جازله ان يدعو ادباء الكلاسيك (اتباعين) وادباء الرومنطيق (مبتدعين) طالما ان ادباء الرومنطيق قد (انبعوا) طريقة البياد Pleiade وزعيمها رونسار بتعكيم الحيال والعاطنة على المقل ، كما انهم انبعوا ايضاً اسلوب غوته وشيلر في المائيا ، وميرون واوسيان في انكاترا ، ومنزوني وبلكو في ايطاليا من حيث الطريقة والروح الرومنطيقية • لذلك رأينا واوسيان في انكاترا ، ومنزوني وبلكو في ايطاليا من حيث الطريقة والروح الرومنطيقية • لذلك رأينا العامة والحاصة التي يخ عليها هذا الادب الراقي كما سنرى •

" - الاصول العقلية ١٠٠٠ ان الادب الكلاسيكي يحكم «العقل على الخيال والعاطفة والعقل يسيطر على اتجاه الادب في التعبير عن الافكار والعواطف والصور ، ويخضعها جميعها الى المنطق والذوق السليم والادب الكلاسيكي هو بحديث راق وخطاب موثر يخضع لأيجاء العقل السلا والذوق الرصين ، كما قال بوالو مشترع الادب الكلاسيكي : «احبوا العقل وكتابات جميعها فا تستعر منه زينتها وقيمتها ، ويجب ان يتجه كل ما فو كتابات إلى الذوق السليم » والعقل هو مصدر القواعد والاصول العام والحاصة التي تسيطر على الاساليب الادبية و ومعلوم أن الادب الجاهب هو قبل كل شيء ادب «العقل » المسيطر على الخيال والعاطفة ، ادب الفكر والمعنى الجيد حيث تخضع الصور والخيالات الى نظام العقل مصدر الافكر والمعائق الابدية والانظمة الانسانية ، فهو الذي يقود «مركب الشعر » الفخمة في طريق امينة ،

٢ً – الاصول البيانية ٤ التي تشير الى محاسن الانشاء والى مساوئا

لأجل استمال الاولى واجتناب الاخيرة ، وهذه الاصول هي نقريباً واحدة عند الافرنج وعند العرب الما اخذ الافرنج اصولهم عن الادب اليوناني والروماني القديم فأضافوا اليها بعض قواعد خاصة، بينها الادب الجاهلي اخذ «اصوله »النظرية والعملية عن «العقل » والذوق الفني والشاعر بة الفطرية واستخلص علما اللغة «اصول البيان » من ادبهم الخالد ، كما استخلص علما اللغة عند اليونان «اصول البيان» القديم من ادب نوابغهم : فالادب الجاهلي يقابل الادب الكلاسيكي عيند قدما واليونان ، الذين خلقوا ادبهم واصوله ، والاصول الرئيسية التي بني عليها الادب الكلاسيكي الاوربي والتي بني عليها الادب الكلاسيكي الاوربي والتي بني عليها الادب الكلاسيكي الاوربي

أ · — الطبيعة nature, naturel وكان بوالو يعتبرها اساس الادب العالي ويحارب كل ما هو خارج عن الطبيعي ، ويشتم منه رائحة الغرور والادتاء emphase ، كالعبارات الرنانة المتطرفة emphase ، والاسهاب الوارد في غير محله amplification ، والتعقيد المقصود obscurité ، فالطبيعة تقضي «بوضع الشيء في محله » كما قال بوانو ، و «بمطابقة مقتضى الحال » كما قال العرب ، فيجب الايجاز concision في المواقف المناسبة ، ويجب كما قال العرب ، ونرى ان «الطبعية » الاشباع والجزالة في المواضع التي تستدعي ذلك ، ونرى ان «الطبعية » ظاهرة في الادب الجاهلي اكثر مما نراها في الادب الكلاسيكي الفرنسي . ظاهرة في الادب الجاهلي اكثر مما نراها في الادب الكلاسيكي الفرنسي .

ب- الوضوح clarté ، كاقال ب- الوضوح clarté ، كاقال بوالو: «احبوا الوضوح فالذي نفهمه حسنًا نمبر عنه بوضوح» وكما قال العرب « افضل الكلام ما سبق معناه اللفظ الى الافهام » · والوضوح والصراحة

من خواص الادب الجاهلي · ومن شرط الوضوح السهولة والبساطـة simplicité ، حسب اسلوب السهل الممتنع ·

ج·- اجتناب السياق الواحد monotonie حسب مقتضي الحال » والشعر الغنائي لا بتطلب روابط لغوية صريحة بين كل فكرة وفكرة ، وقد عابوا على الشعر الجاهلي «عدم تماسك الروابط » في القصيدة ، ولكنا نرى الجواب في قواعد بوالو نفسها : «الكلام ذو السياق الواحد يسبب النعاس مها لمع لعينينا ٠٠٠ وفي الشعر الغنائي يكون «عدم الانتظام» «الجيل من مزايا الفن » ٠٠٠ وعكس السياق الواحد التفنن variété وهو من محسنات الانشاء ، فالانتقال «الجيل بدون نظام » في ابرازالفكرة هو من خواص الادب الجاهلي ايضاً ،

" - الاصول الشعربة (العروض) و فقد كان الشعر الكلاسيكي مبنياً على قواعد صارمة من حبث الوزن والقافية والمقاطع اللفظية وعلاقتها بعضها ويعتمد في الغالب على الوزن الكامل alexandrin المواف من اثني عشر ونداً وهو الخم الاوزان عندهم واما الادب الجاهلي فقد كان قائما ابضاً على اصول متبنة وصارمة وانما هذه الاصول مبنية على الساع كاكان العدب اليوناني الكلاسيكي ولمذا قال بوالو في مراعاة الساع: «فليكن الادب اليوناني الكلاسيكي والوزن واهم اصوله الله متانة القافية السبب فوله : «القافية عبد عبد ان نطيع وتخضع لنير العقل الانسجام الموسيقي عبد عبد ان نطيع وتخضع لنير العقل الما الانسجام الموسيقي خلوة من المحسود الموسيقي الكلاسيكي هي الموسيقي الادب الكلاسيكي هي الحشو والضعف والحال ان هذه المزايا الرئيسية في الادب الكلاسيكي هي الحشو والضعف والحال ان هذه المزايا الرئيسية في الادب الكلاسيكي هي

ايضاً من ابرز مزايا الادب الجاهلي ٤ حتى ضرب فيه المثل بمتانة القافية ومتانة الشعر الفطري البليغ • فلا يستطيع الشاعر الجاهلي مثلاً أن يقول مع المتنبي «وابوك والقرزان انت محمد أ » وغيرذلك من السخافات والمساوي والتي تعج في دبوانه وفي دبوان غيره من شعرا العصر العباسي • وهكذا اتخذ ارباب «العروض » الشعر الجاهلي مثالاً أعلى لمتانة القافية والشعر و وانسجام العبارة الطبيعي المتشع بالبلاغة بعكس الادب العباسي ادب التكلف والصناعة الفنية

٤ — الاصول اللغوية ، اي « صحة اللغة » في الفاظها وتر اكبيها وخصائصها ، من حيث القاموس والنحو والبيان ، حسب قواعد بوالو .
 ومن المعروف ان الادب الجاهلي كان في العصر العباسي حجة برجعون اليه حين الشك ، كما هو الى الآن مرجع المعاجم والموسوعات اللغوية .

الاصول الاخلاقية ، فالادب الكلاسيكي كان يقدس «الاخلاق الشريفة » ويقضي على الاديب ان يكون شريفاً مهذباً حسب قول بوالو : « اياك ان توحي نفسك واخلاقك – المصورة في اقوالك – الا صوراً شريفة عنك ! » ، بعكس الادب الرومنطيقي ادب الحرية الفكرية المطلقة ، وهكذا كان العصر الجاهلي ( وصدر الاسلام ) يقد أس الأخلاق العالية والمكارم العربية في عصر الفروسية والبطولة والمكارم العالية ، وسنرى نفكك الاخلاق والحرية الفردية في العصر المباسي عصر الانطلاق .

الاصول الدينية · فأدب الجاهلية وصدر الاسلام كان موسوماً بطابع الاحترام للدين كماكان الادب الكلاسيكي ايضاً هي القرن السابع عشر شديد الاحترام للدين · وسواء كان الجاهليون يعبدون

الأصنام أم الاآمه الحقيقي ، فلا ينفي ذلك احترامهم للروح الدينية ، التي ازدادت نمو آفي صدر الاسلام المنتشر بجماسة وسرعة ، بعكس الادب العباسي الذي تثور فيه عاطفة الحرية الشخصية كما سنرى، وهي تقابل الحرية الشخصية في الادب الرومنطيقي عند الافرنج .

ان ادب الجاهلية وصدر الاسلام هو مصدر روائع العصر الذهبي للادب العربي النقي في فني الشعر والنثر ١٠ أما الشعر فتتجلى روائعه في المعلقات وما وصل الينا من شعراء الجاهلية كامريء القيس ولبيد والنابغة وزهير والأعشى وعنترة ٤ ممن اجادوا في مختلف الفنون ٤ وشعراء المراثي

الموء ثرة كالمهلل والحنساء وابن نويرة وأعشى باهلة وكعب بن سعد · وقد ذكر صاحب الاغاني مختارات لمئة وخمسين شاعراً جاهلياً واختار منهم ابن سلاَّم ٧٣ شاعراً · فقصيدة بشر بن عوانة مثلاً في « الاسد » تبقى مثالاً للشعر الوصفي العالي في الادب العالمي ٤ و إن لم يصل الينا من شعر صاحبه شيُّ مُريذ كر ٠٠٠ وقد لمع الشعر الاموي بزعامة الاخطل وجرير والفرزدق والراعي والكميت ، وعشرات الشعراء ، فازدان شعرهم بلطيف المعاني وفقًا لتقدم الحضارة الاموية ، انما بقي اسلوبهم «جاهليًا محضًا » · · · وقد ظهرت ايضًا اناشيد الحب الخالص الممثل بعمر بن ابي ربيعة، وجميل بثينة، وكثير، ونصيب وذي الرمَّة وقيس ٤ وغيرهم من شعراء الحب المجيدين ٠ وغني عن البيان ان الحب شعلة الهية لا تنطفي من قلب الانسان على مدى العصور ، لذلك سيبقى هذا الادب الحيّ الرقيق« صفحةً ذهبية » في تاريخ الشعر العربي ويفتح امامه ابواب الادب العالمي اكثر من قصائد المديح المتكررة التي ستتخم الادب العربي في العصر العباسي ·

7 - النثر والنثر الكلاسيكي العربي بمتد عصره من الجاهلية الى صدر العصر العباسي كما امتدت روح الادب الكلاسيكي منذ اواخرالقرن السادس عشر الى اواخر القرن الثامن عشر في معظم بلدان اوربا والما النثر الجاهلي قبل الاسلام فلم يصل الينا منه قدر كاف. الما التاريخ الادبي والدليل العقلي يثبتان لنا انه كان متحلياً بمزايا الشعر الجاهلي نفسها من طبعية ووضوح الح فلغة قريش كانت رائجة في الخطابة والادب والتجارة والاحوال الجماعية و وما ذكروه عن بلاغة قس بن ساعدة خطيب الهرب وعن

«سجعالكم ان»في ذلك العهد بثبت لنارقي النثر الجاهلي في الترسل والسجع وعلى كل حال ان لغة الامام علي والصحابة وقو اد الاسلام في عصر النبي كانت لغة جاهلية خالصة نقية

ونكتفي الان بالاشارة الى روائع النثر في صــدر الاسلام ، ومنها اً « القرآن الكريم» وهو رائعة الادب العربي في جميع العصور، ولغته هي لغة قريش الفصحي وستبقى الغة القرآن – وهي مثال اكمـــل للنثر الجاهلي البليغ — انموذجاً حياً من الادب الخطابي العالمي جامعاً بين الاسلوبين المتوازن والمسجع ٢ ألحديث والرسائل النبوية (١) ٣ خطب الصحابة لا سيما الامامعلي امير البلغاء، وقد جمع الشريف الرضي قسماً منها في «نهيج البلاغة» الذي يحثل المنزلة الثانية بعدالقرآن يخكلام خطباء العرب المشهورين كسحبان وائل الذي يضرب به المثل في الفصاحة وزياد بن ابيه والحجاج وطارق وغيرهم من قادة الفكر والحرب والسياسة من الزعماء والخلفاء في خطبهم او رسائلهم ٥ روائع الادباء المختصين بفن الادب ، وإمامهم في العصر الاموي عبد الحميد الكانب زعيم ادباء النثر قاطبة ، ويليه تلميذه ابن المقفع في موُلفانه الشهيرة ، وكان متأثراً بخطب الامام على وقد حد البلاغة بقوله « هي التي اذا سمعها الجاهل ظن انه يحسن مثلها » وهي طريقة السهل الممتنع السائدة في صدر الاسلام · وبنتمي الى طريقته في صدر

<sup>(</sup>١) اذا جاز لبعضهم الشك بصحة قسم من الاحاديث النبوية وخطب الامام على ، فالذي لا شك فيه أنها من ادب (صدر الاسلام) الذي نحن بصدده ، لكونها حاوية مزايا الادب الاصولي الناضج ، سواء نسبت اليهما او الى غيرهما من بلناء العرب ، وهذه الملاحظة نفسها تنطبق على الشعر الجاهلي ، فاذا شك بعضهم بصحة نسبته الى اصحابه فالذي لا شك فيه انه من شعر الجاهلية او صدر الاسلام الذي هو موضوع بحثا ،

والنتيجة ان نثر صدر الاسلام حتى القرن الثالث للهجرة هو النثر الاصولي (الكلاسيكي) في الادب العربي ، فهذا النثر (الذي تتفاوت فيه مراتب الجودة بتفاوت الادباء) كان وسيبقى لغة العقل والفلسفة والعلوم، والسياسة والقضاء، والتجارة ، والخطب الشعبية والمحلات والصحف الرصينة ، كما ان النثر الكلاسيكي عند الافرنج كان وسيبقى لغة العقل والفلسفة والعلوم والسياسة والخطب الشعبية منالخ بلغة واضحة طبيعية رصينة بسيطر فيها العقل على الخيال والعاطفة ، والمعنى على زخرف الكلام كما مر في مزايا الشعر الجاهلي ، فاللغة كانت مزدانة بالخيال والبديع ، انما كان ذلك طبيعيا بدون تصنع او كلفة ، ولم يكن استعال السجع وانواع البديع « صناعة بدون تصنع أو كلفة ، ولم يكن استعال السجع وانواع البديع « صناعة فنية مصطنعة » كما حدث في القرن الرابع للهجرة . . .

<sup>(</sup>١) أن أبن المتنع ومالكاً بن أنس قد عاشا في أواخر العصر الاموي وأوائل العصر العباسي

### الادب الرومنطيغي (أوالادب المطلق) وما يفايله في أدبنا العربي (١)

على اثر الانقلاب الخطير في الثورة الفرنسية الكبرى تأثر الادباء ببادئ الثورة وبروح (روسو) حبيب الطبيعة ونقد م انفلسفة والعلوم والاختراعات، وبالتطور الاجتماعي الخطير في عهد نابوليون، كما تأثروا باسلوب شاتوبريان الحيالي في فرنسا، وباسلوب غوته وشيلر في المانيا، وبيرون واوسيان في انكلترا، ومنزوني وبلكو في ايطاليا، فانتشرت في اوروبا روح جديدة هي روح (الحربة) الفكرية، وانبعثت في فرنسا نهضة ادبية كبرى دءوها نهضة «الرومنطيق»، اي ادب الانطلاق، نهضة ادبية كبرى دءوها نهضة «الرومنطيق»، اي ادب الانطلاق،

وما اشبه الانقلاب الفرنسي بالانقلاب العربي الخطير في الثورة العباسية التي نقلت السلطان من بني امية الى بني العباس، والعاصمة من سوريا (دمشق) الى العراق ( بغداد ) وابدلت الحكم العربي المطلق بالحكم العربي المشترك مع ( الموالي ) الاجانب المسيطر بن على الخلفاء · وبسبب هذا الانقلاب نفسه ابتدأ عهد اموي جديد في الاندلس مع عبدالرحمن الهارب من ظلم العباسيين:

<sup>(</sup>١) ان بعض و رخي الادب قد عربوا (الرومنطيقي) بلغظة (ابتداعي) وهي قريبة من المني الما لا تعبر عن جوهر الادب وقد تسيئ الى الاساليب الاخرى التي تدعي الابتداع ايضاً (راجع حاشية ص ٤٠) فطريقة (نان) مثلا في الغد الادبي الواقعي هي احق بلقب الابتداع • كذلك طريقة دكارت وباسكال ولا برويار الاصولية ، وطريقة رنبو وما لارمي وبودلير الرمزية التي تعد بالحقيقة ابتداعاً جديدا في الادب العالمي • ينغ الحريقة الرومنطيقية قد (اتبحت) اسلوب رونسار والبلياد، وغوته وشيلر ومنزوني القائم بتحكيم الحيال والعاطفة على العقل • لذلك نرى ان افضل تعرب يدل على جوهر معنى romantique هو (الادب المطلق او ادب الانظلاق) ، لانظلاقه من التيود والاصول الكلاسيكية كما ترى في المتن او (الادب الشخصي) للدلالة على ميزته الرئيسية النائمة على الذرية المنائم المنائم ومن الادب الكلاسيكي الانساني العمومي ومن الواقعي (اللاشخصي) الدلالة على ميزته الرئيسية ومن الواقعي (اللاشخصي) المنائمة على النساني العمومي ومن الواقعي (اللاشخصي) التصومي المنائمة على المنائمة على النساني العمومي ومن الواقعي (اللاشخصي) الدلاسة على النساني العمومي ومن الواقعي (اللاشخصي) الدلاسة على المنائمة على النساني العمومي ومن الواقعي (اللاشخصي) المنائمة على المنائمة على المنائمة على المنائمة على المنائمة على النساني العمومي ومن الواقعي (اللاشخصية النردية impersonnel ومن الواقعي (اللاشخصية النردية impersonnel) والمنائمة على الدلالة على المنائمة على المنائمة على الدلالة على المنائمة على المنائمة على الدينائية اللادب المنائمة والمنائمة والمنائمة والمنائمة والمنائمة والمنائمة والمنائمة والمنائمة والمنائمة والترائمة والمنائمة والمنائمة

فحدث نغييرٌ كبير في نوع معيشة الخلفاء والشعب في الشرق والغرب، ورافق هذا ( الانطلاق ) التاريخي الاجتماعي من عهد الى عهد ( انطلاق م ادبي) خطير ٠ وكما تأثر الادب الفرنسي بالآداب الالمانية والانكليزية والايطالية والاسانية فقد تأثر الادب العربي ابضا بالاداب اليونانية واللانينية والعبرانية والفارسية والاسبانية في البلاد الخاضعة للفتح العربي • فلا بدع اذا انبعثت نهضة ادبية ( رومنطيقية ) في الشعب العربي الذكي ، مماثلة لنهضة الافرنج كالتشابه العوامل والعناصر التاريخية والسياسية والاجتماعية بين الشعبين ، على رغم تباين ( الظروف ) المختلفة · وكما ان الافرنجوجدوا نعتاً جِديدا لادباء تلك النهضة باسم ( رومنطيق ) فقد انتبه الى ذلك ايضا مو رَخُو العرب، وسمّوا ادباء العصر الجديد (مولَّدين)وهذه اللفظة لها نفس معنى ( الرومنطيق ) فالادب الرومنطيقي والادب العباسي الاندلسي يمثلان عهد الانطلاق الادبي وسنورد بايجاز ميزات كل منها بالاستناد الى اوثق مصادر التاريخ · فالادب الرومنطبقي : ١ ً يحكم الخيال والعاطفةعلى العقل بعكس الادب الكلاسيكي ، وهذه النزعة الخيالية هي من مزايا الادب العباسي الاندلسي الذي يحكم الخيال والعاطفة على العقل بعكس الادب الجاهلي الذي يحكم المنطق والعقل على الحيال والعاطفة • ٢ٌ يهتم اهتماماً زائداً بالالوان المحلية ووصف الطبيعة حتى ان اعداء ادباء الرومنطيق نعتوهم بوصّافي المناظر paysagistes تحقيراً لهم · ومسلمٌ بـــه ان وصف المناظر والطبيعة والرياض والازهار والقصور والمحالس الخ هو من مميزات الادب العباسي الاندلسي ٣ً بنشغل عن الافكار والحقائق الابدية

بالافكار الشخصية والخواطر النفسية، والشعور الخاص بالكون والحياة . والتأملات التي امتاز بها ادب الرومنطيق méditations ليست سوى «الحواطر » المتنوعة في الادب العباسي الاندلسي ، المعبرة عن الشعور الشخصي والحس الذاتي. والتذمر من ظلم الزمان والبشاوم الذي دعاه الافرنج داء العصر mal du siècle يقابله ذم الدهر وشكوى الزمان في الشعر العباسي .

٤ الادب الرومنطيقي بنطلق من القيود اللغويـــة والبيانية والشعرية فيبدل الوضوح الكلاسكي والطبعية بالتعقيد والاغراب والتكلف ويتساهل باصول اللغة والعروض، فنرى زعيم الرومنطيق هيغو يفتخر انه « ضعضع الوزن القديم الابله المؤلف من١٢ وتداً» وهكذا انطلق الادب العباسي من التقاليد القديمة ٤ فاوجدوا اوزانًا جديدة واخترعوا الموشحات الاندلسية الثائرة على الاصول القديمة ، وكثر التعقيد والاغراب ، وضعفت اللغة حتى قام رجال اللغة والنحو بطالبون باحترامها ٠ ٥ ومن مزايا الادب الرومنطيقي «المبالغة» في الوصف وتحسين الموصوف فكل منظر فاتن، وكلُّ ليلة مقمرة ، وكل زوضة غناء كما حدث في مبالغات الادب العباسي الاندلسي طبقًا للقاعدة المأثورة: الشعر أكذبه اعذبه. ٦ ومن مظاهر الرومنطيقية الأكثار من انواع البديع والمجاز والاستعارات، والاهتمام الزائد بالصياغة الفنية اللفظية٬ حتى ان هيغو كان «بو ً له» اللفظة ونظم فيها قصيدة خاصة، وهذا «الغرام» بالصياغة والصناعة اللفظية ، وانواع البدبع والمجاز هو من خواص الادب العباسي الاندلسي ادب السجع والجناس والمجاز ·

اخيراً ينطلق الادب الرومنطيقي من القيود الدينية والاخلاقية ، فالادبب حرّ باختيار الحياة التي بشاوً ها مها كانت وهذه الحرّية الفكرية والدبنية قد بلغت اوجها في العصر العباسي ، ومجون الشعراء الخالعين يفوق مجون موسه وبيرون . والخلاصة ان الادب العباسي - الاندلسي يشبه الادب الرومنطيقي الفرنسيمن حيث جوهر الاسلوب. وكما ان ادباء الرومنطيق كانوا يهزأون بالاسلوب الكلاسيكي ، هكذا نرى ابا نواس يهزأ بالطريقة الجاهلية ، ونرى الهمذاني يهزأ بالجاحظ امير كتاب العرب بقوله في مقامته الجاحظية « هلموا الى كلام الجاحظ فهو قليل الاستعارات قريب العبارات • • • فهل سمعتم له لفظة مصنوعة او كلمة غير مسموعة ? » الخ ٠٠ فان بديع الزمان لسان حال طريقة ابن العميد يفتخر باللفظة المصنوعة والتكلف، وباستعمال الغريب ومنافاة الطبعية التي هي اساس الادب الاصولي الكلاسيكي : فطريقة ابن العميد هي رومنطيقية وعدو"ة الطريقة الكلاسيكية للاسباب المار ذكرها (١) • وافضل مثل نقدمه على ذلك هو وصف الاسد لبشر بن عوانة، وللمتنبي والبحتري، فنرى البلاغة الطبيعية عند الاول، والصياغة الفنية والكلفة عند المتنبي والبحتري. والفرق ظاهر ايضًا في مدائح ومراثي الجاهلية الموسومة بالبلاغة الطبيعية والصدقء وفي مدائح ومراثي الادب العباسي الموسومة على الغالب بالصياغة الفنية والتكلف والخيال المتطرف والمبالغة. ولا حاجة بنا الى الاطالة في هذا الموضوع.

<sup>(</sup>١) ورد في تاريخ العلامة المرحوم جرجي زيدان ان اسلوب ابن العبيد يقابل الاسلوب الكلاسيكي ) وتبع رأيه الاستاذ الزيات وغيره من مؤرخي الادب وقد بينا مفصلاً في الصفحات السابقة ان طريقة ابن العبيد هي عدوة الادب الكلاسيكي لانها نحكم الحيال والعاطفة على العقل ، والصناعة الفنية والصياغة اللفظية على المعنى ، بحكس الادب الكلاسيكي الذي يحكم العقل على الحيال والعاطفة ويمقت التكلف والصياغة اللفظية المصطنعة ، واساسه الطبعية وعدم التكلف ، فالادب الكلاسيكي هو في كل عصر لغة العلم والفلسفة والسياسة والقضاء والتاريخ ، فهل تصلح لغة «الصاحب» وزملائه المسجعة المتكررة المعافي ان تكون لغة العلم والفلسفة والتاريخ والقضاء والسياسة ؟!!....

### الادب الوافعي عند الافرنج وما ينابل في الادب العربي

بعد ان لعب الادب الرومنطيقي دوره الخطير اخذ يتقهقر وانتهى الى الابتذال وقامت فئة من الادباء في منتصف القرن التاسع عشر تعارض تلك «المبالغات المبتذلة» ونهجت نهجاً جديداً يدعى «الاسلوب الواقعي» réalisme وهو بشمل فني الشعر والنثر وقواعده الاساسية هي المحذف الشعور الشخصي والعاطفة القوية التوية والتر وقواعده الاساسية هي المحذف الشعور الشخصي والعاطفة القوية ١٠٥٠ العناية الفنية بالالفاظ واحترام قواعد اللغة حسب مبدأ «الفن لاجل الفن» المحتام بالصياغه اللفظية حسب مبدأ «الفن لاجل الفن» العباب التي ادت الى مع شدة الاهتام بالصياغه اللفظية المعامين والعبين : الاول سأم الشعب الغرنسي من خلق هذا الاسلوب الجديد تعود الى عاملين رئيسيين : الاول سأم الشعب الغرنسي من والعاطفة والعاني تقدم الفلسفة والعلوم الطبيعية والرياضية والطبية التي لها غاية واحدة والعاهية الوضعية » positivisme على اثر الاكتشافات العلمية الخطيرة لكوفيه وأمبير وباستور الخ فكان ذلك الادب الجاف لغة العلوم العقلية والحدثية نثراً وشعراً

وكأن هذه العوامل نفسها قد اثرت في الادب العباسي بين القرن الرابع والسادس للهجرة ، وهي اولاً سأم النفوس من « مبالغات » الادب العباسي ، و تطرف الخيال والعاطفة والسجع الفارغ ، ثانياً تقدم الفلسفة والعلوم الطبيعية والرياضية والطبية الخ ، وغايتها جميعاً «الحقيقة الوضعية »، وكتاب الفهرست لابن النديم المسمى ايضاً «بفوزاالعلوم » بنبئنا برقي وانتشار العلوم المختلفة انتشاراً مدهناً بالنسبة الى ذلك العصر فلا بدع اذا مال الكتباب الفلاسفة والعلاء الى الادب الجاف بتفضيل الحقيقة الوضعية على الخيال والعاطفة ، وكما ان رجال الادب الواقعي حملوا في فرنسا على الادب الرومنطيقي « بحرب » ادبية شديدة ، هكذا حمل رجال الادب الواقعي العربي على الطريقة الرومنطيقية العباسية بقيادة عبد القادر الجرجاني صاحب المؤلفات الشعينة الذي حمل في « دلائل الاعجاز واسرار البلاغية » حملات عنيفة على الاسلوب السجعي السابق الحكيم « اللفظة » على المغي والخيال على العقل ، كما حمل ايضاً ابن الاثير في السابق الحكيم « اللفظة » على المغي والخيال على العقل ، كما حمل ايضاً ابن الاثير في

المثل السائر على الاسلوب السابق ، ومن قوله : «واذا تأملت كتابة المفلةبن بمن تقد"م كالصابى وابن العميد والصاحب ابن عباد الخ والمقامات الحربرية ، فانك ثرى اكثر السجع على الاسلوب الذي انكرته في البحث السابق لاشتال السجعتين على معنى واحد، وهو التطويل بعينه » الخ ، ثم يذكر شروط الكلام قاضيًا باخضاع اللفظ والخيال للعقل والمعنى ، ومن الغريب ان تتوارد الافكار والنظريات بين ادبائنا وبين ادباء الواقعية والافرنج على اختلاف العصور والظروف (١)

اما شعراء « البرناس » فيقابلهم في ادبنا شعراء الفقه والفلسفة والعلم ، الذين يهملون الخيال والعاطفة في سبيل العقل والحفائق العقلية والحسية ، وزعيم الشعر الواقعي في ادبنا هو « المعرّي » في لزوميتاته حيث بتفنن وبتقيد باصول النظم اكثر ممّا بلزم، كما يفعل شعراء البرناس في الرجوع الى القواعد الشعرية الصارمة ، ومثله الارجاني الشاعر الفقيه القائل :

أنا اشعر الفقهاء غير مدافع \_ في العصر او انا افقه الشعراء

كذلك الطغرائي ، والبستي ، والتهامي ، والشريف المرتضى وغيرهم من شعراء التفكير العلمي ، كالقالي وابن فارس وسواهما ٠٠٠ فلا عجب اذا جاء الشعر العلمي الفلسفي ضعيف الخيال والعاطفة ، قوي التفكير كالشعر البرناسي.

ولا بد من الملاحظة ان تقسيم المذاهب الادبية لا بنطبق حرفياً على كل ادبب، فقد بنتمي الشاعر الى مذهبين معا، وقد يترك طريقة ليتبع غيرها، فبودليز مثلاً كان

<sup>(</sup>۱) ويمكن ان نعد من رجال الادب الواقعي في ادب اللغة : القالي وابن فارس والجوهري والزمخشري وابن الاثير وعبد القادر الجرجاني ، وفي ادب اللغة وعلم الكلام : الاشعري والماوردي والنزالي ، وفي التاريخ : الطبري والمسعودي وابو فرج الاصفهاني ، وابن النديم ، والبيروني ، واسامة ، وابن الاثير صاحب الكامل ، وفي الطب : الرازي جالينوس العرب ، وابن الطبيب وابن سينا النخ ، وفي الفلسفة الفاراني وابن سينا ، وابن باجه وابن طفيل صاحب «حي بن يقظان» وابن الرشد وابن ميمون الاندلس ) ٥٠٠ فهؤلاء الناثرون العلماء الذين يجمعون بين العلم والتاريخ والنقد الادبي يقاربون في صحة تفكيرهم وصبط الموجم كبار ادباء الواقعية الافرنج نظير رنان ، وسنت بوف ، وتان ، وفلوبار وزولا ، وغونكور ، ودوده النجء

برناسيًا في صياغته ، رمزيًا في روحه ، ومثله رنيه الخ ، وفرلن طلق المذهب البرناسي واصبح زعيم الرمزية ، ونرى في الادب العربي المعرى رومنطيقيًا في سقط الزند ، وواقعيًا في لزوم ما لا يلزم ، والمتنبي في شبابه رومنطيقي متطرف الخيال ، ورجع في كهولته الى الادب الاصولي الجاهلي مفضلاً للمنى على الصياغة والعقل على الخيال ، وكما امتاز لا يروبار عن عصر الكلاسيكي بروحه الخاصة هكذا نرى ابن ابي ربيعة بمتاز عن عصره بروح رومنطيقية حرّة وصافة والشريف الرضي نظير « رنيه » يجمع بين الروح الرمزية والخيال الرومنطيقي والصياغة الجاهلية الاصولية ،

### الادب الرمزي · الادب المعاصر · الادب الاشتراكي

ان جمود الشعر البرناسي قد اوجد رد فعل في الادب الفرنسي فانبعثت في اواخر العصر الماضي النهضة الرمزية بزعامة فولن ومالارمه • واسبابها ١ افلاس الشعر البرناسي الجاف ٢ فشل العلوم الطبيعية في شرح امرار الكون والحياة ٣ انتشار المذهب المثالي الفلسفي المذكر حقيقة الكون الخارجي مع هيغل وكنت وبركلي ٤ ٤ تاثير شعر بودلير ٤ والروح الرمزية في الادب الالماني والانكايزي ٤ ٥ تجديد فن التصوير القديم السابق لعهد رافئيل ٤ وتاثير موسيقي فانير الالماني • فالادب الرمزي لا يعبر عن الحقيقة بصراحة بل يشير اليها باستعارات مجازية وعبارات موسيقية ٤ وهو موضوع كتابنا هذا •

اما الادب المعاصر فانه جامع بين تلك المذاهب المختلفة ، فيعبر عن المواضيع الاجتماعية باسلوب علمي واقعي ، وعن العواطف النفسية الغامضة باستعارات رمزية ، وبعبارة متينة كلاسيكية ، هذه هي طريقة ادب الحقيقة الروحية réalisme mystique ومن زعمائها فالري ، بروست ، اندري جيد ، كلوديل

واما الادب الاشتراكي فانه بنظر الى الادب كوسيلة لا كفاية • وغايته نشر الروح العملية الاشتراكية والتأثير على الشعب باي اسلوب كان • وقد ظهر موخراً الادب الفاشستي والنازي الوطني المقاوم للادب الاشتراكي ، وذلك خارج عن نطاق مجننا الآن

الادب الرمزي مستبة الجموادير وفلسفته العميقة مسة الميد هبة الدين الحسيو تعديد، عامره، تبته عويه، ما يتبكنظه إلى بالمنظه والمسالة والمسالة

### التحديد اللغوي والمنطقي

الرمز لغة ً الاشارة والايماء بالشفتين او العينين او الحاجبين او الفم او اليد او اللسان · وفي فقه الثعالبي هو مختص بالشفة ·

وقد حددت المعاجم الفرنسية الكبرى الرمز لغة بقولها: «هو شكل او رسم او اشارة او اي شيء حسي يجمل بنفسه معنى اصطلاحياً كرمز الكلب للامانة، والطوق للعبودية والمرساة للامل، ثم تذكر او أتح طويلة عن رموز الاشياء والزهور والاشجار والحيوانات المصطلح عليها، وان البشر لم يصطلحوا على تلك الرموز الالوجود رابطة معنوية بين الدلالة والمدلول فان اعتبار الزنبقة رمزاً للنقاوة والطهارة، والنملة رمزاً للنشاط بدل على ياض ونقاوة الزنبقة، وعلى اجتهاد ونشاط النملة في طبائعها،»

وقد قسم علم المنطق دلائل التصورات الى ثلاثة انواع

أ الدلام الطبيعية وهي ما توقف وجودها على وجود المدلول، لارتباطها الطبيعي به كالثمرة للشجرة ، والتمثال لاصله ودلالة الولد على وجود الاب

٢ الدلالة الوضعية وهي ما اصطلح عليها البشر دون ان بكون رابطة بينها وبين المدلول كدق الناقوس للدلالة على الصلاة ٤ والشارة السوداء على الصدر او البد للدلالة على الحداد

" الدلالة الرمزية او الاستعارية وهي ما يفيد وجودها معنى آخر دون ان يكون ببنها ارتباط ضروري · كدلالة الاسد على معنى الشجاعة والكلب على الامانة والنسر على العبقرية · · · وبعبارة اخرى هي ما يلزم من معرفتها معرفة شيء آخر من جهة المشابهة فقط · كالفارس والاسد تجمعها دلالة المشابهة بالقوة

#### التحديد الاصطلاحى

لما كان الادب الرمزي جديد النشأة غامض التحديد ولم يُبحث به في الادب العربي لذلك رأينا ان نذكر رأي كبار موءرخي الادب الفرنسي في تحديده

اً - «الادب الرمزي حركة ادبية شعرية نشأت في اواخر القرن التاسع عشر، كرد فعل للادب الواقعي، وغايتها التعبير عن الروابط (المشابهات) السرية الخفية بين الاشياء وبين نفسنا، وهو كالموسيقي في غايته التي تقوم بالتعبير عن العواطف والانفعالات التي لا بطالها التحليل وذلك بواسطة الايقاع والانغام» (دائرة معارف لاروس الجديدة)

٣ – «ان الحاجة الى المثال الاعلى المعبر عنها بدرجات متفاوتة من الوضوح تسم بوسم خاص بعض النزعات الجوهرية مما سموه الادب الرمزي - وفي نظر هو الا الشعراء ان ما يكو ن الشعر هو الايقاع والصورة ( Rythme نظر هو الايقاع والصورة ( et Image ) . وارث المنزون المزين بالصور الشعرية هو بالنتيجة شعر"» ( تاريخ كالفه )

«ان المدرسة الرمزية قد جددت الشعر وقاومت الشعر البرناسي

الواقعي. والشعر في نظرها هو كنوع من اندلاع وسيلان النفس الساذجة التي تخبر عن ذاتها فتشكو وتتذمر . وهو في نظرها كموسيقى غايتها الاولية ان توحي الينا الاحلام بدل ان تبسط لنا افكاراً صريحة . وهذه الطريقة الخاصة لها مادتها الخاصة ايضاً وهي الرمز اي المشابهة والعلاقة الخفية بين العالم المعنوي والعالم المادي» ( محتارات كالفه )

\* النطق لتحقيق معنى يفهمه الجيع ولكن حسب الحس الشخصي (Sensation) المنطق لتحقيق معنى يفهمه الجيع ولكن حسب الحس الشخصي (High الفعالات نفس الشاعر وحده · فالاشياء لا ندر كها الا بالحس، ولبس لها وجود بالنظر الينا الا بالحس · فمنظر الطبيعة بمثل حياة فكري نفسها ، فأحس نفسي واجدها في الاشياء التي اشعر بها · فوصف مظاهر الحوادث هو وصف اسرار نفسي ، والطبيعة هي رمز حياتي وكياني . فأع برعن «انا » الحالص المجرد ، عن «انا » الجوهري بدون تفاصيل الحوادث وظروف عملها · فبواسطة الرموز نجدد التعبير الفني عن انفعالات النفس والاشياء الخارجية · لان الفنان يشير اشارة الى الشيء فلا يكون دليلاً وضعياً » (التاريخ الكبير لغوستاف لانسون)

«إن الشعر الرمزي كان من واجبه ان يعبر عن اعمق ما يختبي في النفس ولا نكاد نشعر به فالادب الواقعي هو تمثيل صريح اللاشياء المادية ، اما الرمزي فهو ايماء احلام تشير الى هذه الاشياء ، والرمزي مبني على العلاقة والمشابهة بين شبئين واحد ينتمي عادة الى العالم الحسي والثاني الى العالم المعنوي ، ووسائل التعبير تقوم على المثل الحيالي والتلويح الى الشي وعدم العالم المعنوي ، ووسائل التعبير تقوم على المثل الحيالي والتلويح الى الشي وعدم

## النظام في بسط الافكار » (الموءرخ لاكرنج)

م - « وبعكس الادب الواقعي الوضعي قد نما ادب جديد لا يربد ان يعبر عن الاحساسات بافكار واضحة ومشروحات تحليلية بل يربد ان يجعلها محسوسة رأساً من الضمير العميق وان يوقظ فينا بوسائل جديدة هذه الاهتزازات الغامضة المختلطة القوية التي تقود القلب بصورة اكيدة اكثر مما تقود التفكير و فالقطعة تنبسط في جو مبهم ليس من وضوح العقل بل من حالة حس مو ثر عجيث الانفعالات والافكار توحي الواحدة الاخرى عوض ان نحللها ونشر حها و فهو عبارة عن ايجاء موسيقي موزون لحالات النفس الروحية " (المورخ مورنه)

#### الادب الرمزي عبرادبه العرب الاقدمين ٠

هل اتى موالفو الادب القديم على ذكر الاسلوب الرمزي ? هـذا ما نتساءله بكل شغف ومما يلفت النظر ان الموالفات الادبية القديمة اشارت الى الاسلوب الرمزي فذكرت ان الاستعارة اذا سيق عليها الكلام بما يتلائم معها ويتفرع عنها تدعى «رمزاً» وقصدوا بذلك الترشيح هـف الاستعارة .

ومن ادق ما ذكر في تحديد الاسلوب الرمزي قول الابشيهي : «ومن الكنايات ما يورد على سبيل الرمز او اللغز وهوادل على الذكاء والفصاحة ٠٠٠»

وهذا ما يتلائم تمامًا مع تحديد ادباء الافرنج الذين انما توسعوا في الشرح لكون هذا النوع من الادب قد اصبح طريقة خاصة وادباً خاصاً عند

بعض شعرائهم · فأعجب بسعة تفكير ادبائنا الاقدمين في جميع النواحي الادبية ! ولا يدفعنا بعض الاحيان الى احتقار موالفاتنا الادبية القديمة سوى جهلنا ما فيها من الكنوز الدفينة ·

وقد ذكر الشرنوني في علم البيان نقلاً عن الاقدمين «إن الكناية متى قلّت وخفيت تدعى رمزاً الان الرمز هو إن تشير الى قريب منك على سبيل الخفية »

#### الحلاصة :

نرى من تحديد كبار المؤرخين انهم على اختلافهم في تعريف هذا «الادب الجديد» الذي احدث ضجة كبرى في الادب العالمي ، قد اتفقوا جميعًا على ان هذا الادب هو شعر راق ناعم التعبير لطيف الاشارة ، وانه يشتمل على العناصر الرئيسية الاتية :

أ - الرموز وهي انواع الكنابات والاستعارات والمجازات اللطيفة التي تتألف
 منها الصور المتشابكة ، فتوحى الينا الاحلام والافكار الحائرة بدل الافكار الصريحة

٢ — صورة التجريد والمجاز العقلي ، بحيث بينح الشخصية الكاملة من حركة وحياة وادراك الى كل ما حولنا في الطبيعة ، فنزى صورتنا في الاشياء والحوادث، ونرى صورتها في نفسنا بالشعور الباطن فنؤلف مع مجموع الكائنات «وحدة شاملة حية واعية»

٣ً — النغم في الوزن وفي نبرات الالفاظ الموسيقية

المفاجأة في بسط الافكار ، ليس عن طريق العقل والمنطق بل عن طريق الحس والخيال ، لاجل خلق الاحلام والتأملات .

ان درس هذه العناصر هو من اعمق المباحث الفلسفية في الادب العالمي ، لذلك سُنبسطها بدقة ٍ في البحث التالي

## العناصر المكونة للادب الرمزي وتطبيقها على شعر الشريف الرضي

الرموز والصور المتشاكة ، الاحلام ، الوحدة النامة والوعني الشامل ، الموسيقى والايقاع المفاجأة في ترتيب الكلام

## ١ الرموز والصور المنشابكة

ان حياة الفن الشعري وغذاء ميف الرموز التي مر تحديدها ، وهي الصورة المعنوية التي تتولد من لفظة تعبر عن كائن حسي . فلفظة «فيل واسد وزنبقة» تحمل كل واحدة منها صورة معنوية وهي «القوة والشجاعة والنقاوة» وقد تحمل اللفظة الواحدة عدة صور معنوية بيكن ان يستغلها الشاعر ، فالزنبقة مثلاً تحمل صورة البياض ، وصورة النقاوة والطهارة ، وصورة العطر المنتشر، وصورة لطف الشكل وجمال هيئتها وهلم جراً ، فالصور التي يستغلها الشاعر بعد صورة الزنبقة قد يجوز ان يشير فيها الى تلك الصور اللولى الكامنة في لفظة «زنبقة» بصور جديدة لها علاقة بالصورة الاولى ، فانه فبدلاً من ان يحلل المعاني تحليلاً منطقياً وان يكتفي بالصورة الاولى ، فانه بتابع ابراز افكاره عن طريق الحس لا عن طريق الفكر ، اي بواسطة بتابع ابراز افكاره عن طريق الحس لا عن طريق الفكر ، اي بواسطة صور جديدة «الرموز» ، وهذا من نوع الترشيح في الاستعارة يف ادبنا العربية بي المهرية .

فالرموز هي انواع الكناية والاستعارة والمجاز المرسل والتجريد (المجاز العقلي والاستحضار) وما يقارب ذلك من الصور البيانية التي ينوب فيها المجاز عن الحقيقة والاشارة والتلويج عن التصريح · ولما كانت المعاني هي صوراً

غيز حقيقية وهي اشبه بظل الحقيقة برافقها كما يرافق الانسان ظله ، ولما كانت هذه المعاني هي اشباح الاشياء المحسوسة، فلا يمكن ان نعبر عنها تعبيراً صريحاً ثابتاً ، بل نشير اليها اشارة ، فمن الاصول الرمزية ان تستدعي الصورة الشعرية صور غيرها من الاشياء التي لها علاقة بها ، فلا بد من شعورين في وقت واحد ، هما الشعور بالشيء والشعور بعلاقته مع غيره من الاشياء من ناحية تشابك الروابط (Relativité) ، فعلى الشاعر أن يربط هذين الشعورين بالفكرة المرسومة فينتج من هذا التزاوج المعنوي دوابط الاحساسات بعضها بصور شعرية ، كقول بودلير يخاطب حبيبيته « لقد شعشع السندس ملء عينيك ، وشاع الشحوب الرائع في فاديم خدّيك » فان كل كلمة تقريباً تمثل صورة وجموع هذه الصور نتلاقي في فكرة واحدة «جمال عينيها وخديها » ومن اجمل ما ورد بهذا المعنى لابي نواس قوله :

## في صحن خدرٍ لم يغض ماؤه ولم تخضه اعــين النــاس

فان صورة الوجه الطري المي المياء الحدت اليه صورة ماء الوجه اي لونه الطبيعي الجذاب لون الحياء والفضيلة، وصورة الماء في الوجه اوحت اليه صورة «صحن الحد» وهذا الماء في وجهه دائم لا يغور ولا يذهب فحاءته صورة «لم يغض » ماوء ، ومن العادة ان يخوض الناس الماء فاوحى اليه ذلك صورة «لا يخاض» بل هو دائماً نقي للشرب كاء النبع وليس كاء الساقية او الغدير الذي يخوضه الناس، وصورة «خوض» الماء بالرجلين اوحى اليه صورة «العين» التي تخوض ماء الوجه فاذا نظرت اليه يتغير اون وجهه لشدة حيائه كما يتغير لون الماء الذي تخوضه فيتكدر ، وهذا البيت هو من

صعيم الادب الرمزي حبث ان الصورة الواحدة تستدعي الصور الاخسرى باسلوب الاستعارة المرشحة وهكذا تتشابك الصور الحسية للتعبير عن فكرة «الحياء المصون في الوجه» بدل ان تحلل تلك المعاني تعليلاً منطقياً • وهكذا بيت الشريف الرضي

كم نفحة منك كاللطيمة مسرا ها نمــومْ وعرفهــا ثمــلُ

الذي سنحلله في الفصل الثاني مع امثلة اخرى لشعراء الافرنج وبينها نوى ان ديوان ابي نواس لا يتضمن سوى ابيات معدودة من نوع هذا البيت الفاتن وانسا بالعكس نقرأ للشريف قصائد كثيرة من هذا النسق الخيالي كاسنوى .

## ٢ ً الاحلام والافكار الحائرة ·

ان الاحلام او الافكار الحائرة « المبهمة مع وضوحها » هي نتيجة الرموز وتشابك الصور ، فاذا سمعنا ببت الشريف ، او ببت ابي نواس ، او عبارة بودلير ، فاننا نقف متأ ملين بهذه الصور والافكار التي مع وضوحها نراها على جانب من الابهام والحيرة ، اننا نفهم بوضوح معنى « لم نغض ماو ، ولم تخضه اعين الناس » ، ولكرن مع وضوح المعاني نرى انها غير صريحة كما اعتدنا ان نرى الافكار الصريحة ، واذا سمعنا « نفحانك مسراها غوم وعرفها أيل » نفهمها فهي واضحة انما هي افكار بعيدة حائرة نفهمها من خلال الصور كما نرى القمر من خلال السحاب اللطيف ، وعلى هذا قان الصور وحدها اذا كانت صريحة لا توحي الاحلام فانها لا تكفي لايجاد الادب الرمزي ، فهذا قول المتنبي :

احن الى اهلي واهوى لقاءهم وتعذلني فيك القواسيف وهمتي اذاضربت في الحرب بالسيف كفه

واین من المشتاق عنقاء مغرب كآني بمدح قبل مدحك مذنب تبينت ان السيف بالكف بضرب

فهذه الابيات شأن كل شعر المتنبي تتضمن صوراً كثيرة ، ولكنها ليست من الادب الرمزي لكونها صريحة ولا تشير الى المعاني الخفية في اعماق النفس واليك قول الشريف بمعنى بيت المتنبي الأول في الشوق والحنين :

واذود قلبًا ظامئًا لو قيل وردك ما عداها ولو استطاع لقد جرى على على حشاها

فترى ان صور هذين البيتين في رقتها ولطفها وبعد خيالها غير صور المتنبي فان صورة «القلب الظاميء» وما يرافقه من الحوادث وصورة «القلب الذي يجري مجرى الوشاح» على حشاها ، ليست من الصور الصريحة الاعتيادية التي يتوصل اليها كل شاعر ، فلا بدان يقف الانسان امام هذين البيتين متأ ملاً بجهال الصور ولطفها ومعانيها الحفية المتشعبة ، وبقوة الحيال الذي يوحد بين القلب والوشاح ، فتمر هذه الصور امامه كأحلام واشباح بعيدة ، ولن نتعرض لتحليل صورهما ومعانيها الآن ، وسترى كيف تحلل الصور الشعرية في الفصل التالي .

وترتكز فلسفة الاحلام والابهام على الفكرة الآتية : وهي فكرة جهل حقيقة العالم ، العالم الخارجي كما ذكرنا في بحث « المذاهب الادبية الكبرى» · فالعالم مجموعة حوادث دائمة التطوّر والحركة وليس لها حقيقة ثابتة (مذهب النسبية والمذهب اللامادي) · لذلك يرى الادب الرمزي ان اصح تصوير لهذه «الحقيقة المتحركة المبهمة» هو ان نعبر عنها بصور متحركة مبهمة مثلها تجمع بين الوضوح والحيرة ، فترفوف الصورة حول الفكرة وتجعلها مفهومة واضحة مع غلالة من الضباب اللطيف، لا سيما فيما يختص بالانفعالات النفسية العميقة الحفية التي نحس بها بالشعور الذاتي ولا يطالها التحليل المنطقي الصريح

## ٣ الوحدة الشاملة بين جميدع الكائنات

ان حوادث الكون هي سلسلة عظيمة من الحلقات المتواصلة وتوعلف وحدةً عميقة بين جميع اجزائها وحلقاتها · فعلى الشاعر ان يشير اشارةً خفية الى هذه الوحدة العميقة الجامعة؛ التي تربط الحوادث ببعضها ، وتربطنا بها · فالاشياء التي حولنا لها حياة خفية وكيان يشبه كياننا · فهي في جوهرها موءسسة على اصول الجمال الاعلى، كما اننا نشعر ـــف اعماقنا باصول الجمال الاعلى، الجمال المطلق· فاذا رأينا شيئًا جميلاً او منظرًا فاتنًا ، فاننا نحس في اعماقنا بجاذبية خفية ندفعنا اليه. وما معنى تلك الجاذبية الخفية التي تربطنا به لو لم يكن بيننا وبينه وحدة روحية عميقة تجمعنا به· وهذه الوحدة؛ وحدة جاذبية الجمال هي وحدة طبيعية بيننا وبين جميع الكائنات التي نوعلف مجموع الكون· فالمعتقد بوجود اله اعلى يرىان الله قد نشر الجمال في جميع الكائنات وفيه تتمثل اصول الجمال المطلق الذي نرى مظاهره في الكائنات، وهكذا يجمعنا بهذه الكائنات رابطة الجمال الالهي ووحدة النظام الخفى بالنسبة الى الله ع النظام الاعلى المطلق·

والذي لا يعتقد بالله يرى ان نظام الطبيعة موزعًا بين جميع العناصر

المختلفة بتوازن ونظام ، فنرتبط اذاً بهذه الكائنات وبهذه الوحدة الطبيعية المشتركة ، فهذه الكائنات تحمل في اعماقها صورة كياننا ، ونحن نرى في نفسنا صورة هذه الكائنات ، ونشعر بها في الشعور الباطن ، فنحن ابناء الطبيعة الواسعة وجميع ما هو محسوس فيها تربطه بالمحسوسات الاخرى رابطة الاخوة ، رابطة الوحدة العميقة الطبيعية ، رابطة الجمال الموجود في كل عنصر من عناصر الكون ، هذا ما يدعونه في الادب الرمزي «الوحدة الشاملة » او الكيان المشترك بين جميع المخلوقات .

اننا اذا رأينا «كرسياً » فهذا المقعد ليس فيه ما بثير الشاعرية عادة . فان الروضة او الوردة او منظر الجبل قد بثير الشاعرية والاحساس، ولكن اي مظهر شعري نرى في «الكرسي» ج بيد ان الشاعر الرمزي الذي يرى نفسه في كل شيء، ويرى في كل شيء صورة لنفسه، ان هذا الشاعر يرى مع مالارمي «هذا الكرسي المتضجر» لانه فارغ ، ويرى ايضاً فيه صورة حيانه المتألمة فهذا المقعد قد انتزعت اخشابه من قلب الشجرة كما انتزعت حياة الشاعر من قلب الطبيعة ام الجميع ، والى غسير ذلك مما لا مجال للطالة فيه ،

ولكن اذا اخذنا نحلل علاقتنا بهذا الكرسي او بغيره من الكائنات تحليلاً منطقياً صريحاً ، فانه لا يبقى مجال للشعر بل يكون ذلك بحثاً علمياً ، اما الشاعر فيكتفي بالاشارة الحفية ، وبقدر ما تكون الاشارة خفية لطيفة بكون الشعر راقياً لطيفاً ، فعندما يذكر الشاعر «هذا الكرسي المتضجر» وهذه « الشجرة الكثيبة » ، وهذه « الورقة المتألمة » ، فانه يلمح بهذه

الاشارة الحفية الى تلك الوحدة الكبرى التي تجمعنا بهذه الكائنات ، التي لها حياة كحياننا وشعور كشعورنا ، فهي تحيا وتتألم وتموت ونضمحل مثلنا

## ٤ ً الوعى الشامل او الطبيعة الحية الواعية

ان فلسفة الادب الرمزي لم تقتصر على الشعور بتلك الوحدة العميقة التي توبطنا بالكائنات وتربط الكائنات ببعضها ، بل تذهب الى ابعد من ذلك، فتمنح الحياة والشخصية الواعية الى جميع المحسوسات والى صفاتها المعنوبة ، فكل ما حولنا هو مثلنا ، ذو ادراك خفي ، وشعور عميق ، وحياة واعية ، وهذا «الوعي الشامل او الطبيعة الحية الواعية » هو نتيجة المبدأ السابق، مبدأ «الوحدة الشاملة» بين جميع الكائنات وبينها نرى هذه الوحدة العميقة الشاملة تختيء تجت ستار المحسوس من الاجسام المادية ، فاننا من جهة اخرى نرى في هذه المحسوسات الجامدة حباة وحركة وادراكا مماثلاً لحياننا وحركتنا وادراكنا ،

لهذا تشيع في الادب الروزي صورة التجريد او الاستحضار (المجاز العقلي)، فتظهر الحياة والشخصية في كل كائن في الطبيعة والشريف الرضي يطفح شعره بهذه الصور من المجاز العقلي في كل قصيدة وفي كل بيت، وربما في كل كلمة كقوله:

عليه الرباح دموع الغام د بطعمُ بالفجر مر الفطام مربض المشارع مما تربق وطفل الدجي في حجور البلا

حيث منح الحياة والوعي لكل شيء الممشارع التي تمرض وتسقم كالانسان، والرياح التي تريق وتسفك كالانسان، والنام الذي يبكي بدموعه · · · والدجى

الذي يلد كالانسان وله طفل مثله ، كما ان البلاد لها جسم واحضان(حجور) وهذا الطفل ايضاً طفل الدجى يأكل ويفطم كالاطفال · · · فكل لفظة تمثل لنا كائناً حياً مدركاً حساساً كالانسان · وهكذا في سائر ابيات القصيدة ، وفي جميع قصائده الرمزية ·

ولا بدهنا من الملاحظة ان الوحدة الشاملة او الوعي الشامل في الطبيعة الحية لا ينافي وجود العناية الالهية، وهذا ، ما يميز هذه النظرية اشعرية عن «المذهب الحلولي» او النسبية العامة ( Pantheisme, Relativité ) · فمعظم الشعراء الرمزيين كانوا من المعتقدين بالله · انما الذي يوحد بينهم وبين الكائنات، والذي يمنح الحياة والشخصية للمحسوسات وللصفات المعنوية، هو شعورهم المرهف الناعم ، المهتز أكل حركة في الطبيعة ولكل نبرة، ولكل مشهد من مشاهد الحياة . . .

والشريف الرضي بتصويره «انقلب الذي يجري مجرى الوشاح على حشاها »، قد عبر عن حسه الناعم واهتزازات اعصابه الحساسة، التي منحت الحياة والوعي للوشاح، فإن شعوره المرهف العميق يحس أن هذا «الوشاح» هو سعيد لانه بلف حشاها ، ويلتذ بهذه الوظيفة الحلوة ، فمنح الشخصية الى الوشاح الذي يجري ويسيل على حشاها (صورة التجريد) كأنه يجد لذة بهذا العمل، وبما أن الوشاح الذي منحه الشخصية اصبح «كائناً حياً» يلتذ ويشعر بالجمال وبجهال حشاها ، فيلتذ بهذا الحب، لهذا نرى قلب الشريف يحسد هذا «الكائن الحي» ويتمنى أن يقوم مقامه فيسيل مثله ويلتف حول حشاها ، ليتلذذ بجالها ويحرسها من البرد بدل الوشاح.

هذه هي الوحدة الشعرية العميقة التي يجدها او بوجدها الحيال بينسا وبين كل المحسوسات حوانا و تكون الصورة جميلة بمقياس لطفها وتلويحها البعيد كما قال مشترع الادب الرمزي مالارمي : « بقوم الرمز بان نوحي شبئاً فشبئاً صورة كائن لكي 'نظهر فيه حالة نفسية ، او بالعكس نختار كائناً محسوساً فنستخلص ونستخرج منه حالة نفسية بسلسلة استكشاف تلك الروابط الخفية بيننا وبينه »

ان عبارة الفيلسوف باسكال الشهيرة: «الانسان عشبة مفكرة» اصبحت في نظر شعراء «الرمزية» عبارة بسيطة يأ تون بما يقاربها عشرات المرات في الصفحة الواحدة · حتى انهم يرونها صريحة بالنسبة الى قواعدهم ، ويذكرونها كعبارة عرضية فيحذفون لفظة «الانسان» لانها صريحة ويقولون: «ما اشقى تلك العشبة المفكرة ، التي تسع الكون بخيالها ، فتزهر مع الفجروتذبل في المساء الشاحب · · · » فيذكرون «عشبة مفكرة» بدون لفظة «انسان» الصريحة ، الشاحب · · · ، » فيذكرون «عشبة مفكرة» بدون لفظة «انسان» الصريحة ،

ان عبارة باسكال هذه التي هزت العالم الادبي في القرن السابع عشر بجرأتها وقوة الخيال، اصبحت في مقياس الشعر الرمزي عبارة اعتيادية ٠٠٠ ولا نعجب اذا رأينا الشاعر الرمزي يصف الوجه الجليل انه «بحيرة خريف تسبح فيها الروح» ٠٠٠ ولا نعجب اذا رأينا الشريف الرضي يصف القلم انه « بمطر في الطرس ليلاً احم »

وليتأمل القاريء نوارد الخاطر من حيث قوة الحيال بين الشريف وباسكال الذي قصد بعبارته الحالدة «الانسان قصبة مفكرة» (١) ان

<sup>(</sup>١) ان لفظة «roseau» معناها قلم النزار وهو قصبة نحيفة جداً كقلم الرصاص تقريباً . لهذا ترجمناها بلفظة «عشبة مفكرة» التي نراها ادلَّ على معنى باسكال من لفظة قصبة مفكرة •

الانسان العظيم في تفكيره هو حقير وضعيف \_ف جسمه كعشبة القصبة الرفيعة ·

اما الشريف فقد اخذ الفكرة نفسها من ناحية قلم الغزار · فعوض ان يقول : «قلم الغزار هو انسان بافكاره ، و جبل في قوته ، ورعد في شدته ، وليل في هوله ووطأ ته ، وافعوان في سمه الخو كام عبارات قوية الخيال من نوع عبارة باسكال ، فان شاعرية الشريف الرمزية العميقة قد رأت الاستعارات هذه صريحة ، فتوسعت الى اعظم مدى خيالي في فسحة الفكر الانساني وأور د ت ثلك المعاني القوية بهذه الصور الشفافة الرائعة ، فقال دون ان يذكر لفظة «قلم غزار » لكي أيبقي القاري سي جو شعري تكتنفه الاحلام والابهام :

نُ المطر في الطرس ليلاً احم وُتَخَضَّبُ لما ُهُ ، لا هرم سويداء تقتل من غسير سم

واهیف ان زعزعته البنا دَشیبُ اذا حذّفته المُدی وُتنطفُ عرض فمه ربقة ْ

فان استعارات «اهيف ويشيب ولمته وهرم» تشير الى تشبيهه بالانسان ، و «زعزعته» تشير الى تشبيهه بالجبل وبكل شيء عظيم ثابت ، و «امطر» تشير الى تشبيهه بالرعد والدنيا الملاءى بالغيوم السوداء ، و «ليلاً احمّ» تشير الى تشبيه حبره الاسود بالخطوب السوداء التي ينزلها على اعدائه بواسطته ، واستعارات البيت الثالث تشير كلها الى تشبيهه بالافعوان الهائل وتشبيه حبره بسم الافعى القاتل ، كل ذلك بدون ان يذكر بصراحة «الافعوان والجبل والدنيا والرعد والخطوب والانسان» الن

هذه هي الشاعرية العميقة في الادب الرمزي التي توحي الاحلام بدل الافكار الصريحة ، التي بدعونها «الصراحة الحقاء» ، ، ، وهذا يتضح لنا مثل «الكرسي» الذي ذكرناه في صفحة سابقة حيث ان الشاعر الرمزي يرى صورته في كل شيء، ويرى صورة كل شيء في نفسه وتجمعه بالعالم المحسوس وحدة خفية ، فهل من علاقة بين قلم الغزار وبين الانسان من حيث المشابهة ، والجواب البديهي كلا ، لكن الشاعر الرمزي يرى في القلم كما يرى في والجواب البديهي كلا ، لكن الشاعر الرمزي يرى في القلم كما يرى في يظهر ايض، فالشريف شأن كل شاعر رمزي يرى في ذلك صورة حياته بظهر ايض، فالشريف شأن كل شاعر رمزي يرى في ذلك صورة حياته وهو الشبب بعد الشباب ، فهذا القلم يشبب اي يظهر بياض داخله ، كما يشبب الانسان عندما تبريه السكين ، ثم يخضب القلم بالحبر الاسود فيوحي اليه ذلك صبغة الانسان لشعره الذي يخفي المشبب كما يخفي الحبر بياض قلب القلم الذي ظهر عند بريه ،

وكم إن القلم هو صورة حياته ، كذلك الاشياء التي تمثل بها القلم، هي صورة حياة الشاعر، وكما وجد في القلم صورة «الانسان والافعى والجبل والدنيا والليل» فانه يجد صورته ايضاً في هذه المحسوسات، ويجد صورته ايضاً في حياته، وفقاً لشعوره الذاتي العميق الذي يحس بالوحدة والعلاقة الحفية بين كيانه وبين الكائنات، وبين الكائنات ببعضها، وهذه الرابطة هي رابطة الجمال سلباً وايجاباً، ورابطة الحياة التي تبدو وتنمو وتضمحل، فنحن كالاشياء المحسوسة مظهر من مظاهر الوجود، مظهر سرتي غير مفهوم، فلا يلبث هذا المظهر، الذي يدعونه الانسان او الحيوان او الشجرة او البيت او يلبث هذا المظهر، الذي يدعونه الانسان او الحيوان او الشجرة او البيت او

البستان او الهضبة ، لا يلبث ان يضمحل فلا يبقى منه غير ذكرى وجوده ! فنحن مع جميع المحسوسات خيال ميظهر برهة ثم يتوارى ٠٠٠

هذه هي الفلسفة العميقة المتغلغلة في صميم الادب الرمزي ولنلاحظ انه لا يكون كل شاعر رمزي فيلسوفاً فيحلل هذه الافكار كما نحللها الان فالشاعر الرمزي اي الشاعر العميق الدقيق الاحساس يشعر شعوراً غريزياً بهذه الافكار وبهذه الروابط الحفية ، وببرزها على الفطرة كصدى شعوره الذاتي العميق والآفا بن حسه الدقيق الذي يمتاز به عن سواه ? فأي شخص لا يرى لا يشعر بحيات الزائلة التي لا نظهر حتى نتلاشي ? واي شخص لا يرى ويشعر ان كل المحسوسات حوله تتلاشي صورتها ابضاً ? فنحن اذاً نظهر ثم نغيب كما ما هو حولنا فهذه المشابهة الحفية العميقة، الذي يتفاوت الشعور بها بمقدار نفاوت درجات الشعور بين الاشخاص، يحس بها الشاعر الدقيق الشعور اكثر من سواه ، وبعبر عنها بالصور الاستعارية المشابكة التي نوحي الاحلام بدل الافكار الصريحة المنطقية .

السيد جباد هبية الديق

ه - النعم الموسيقي

ان الشاعر الرمزي يحسد الموسيقي الفنان ؛ لكون الموسيقي يعبر عن انفعالاته الخفية الغامضة من الم وفرح وبأس وحماسة ، بوسائل غامضة مثلها · فما هو النغم وما هو الايقاع ? ولماذا هذه النبرات الموسيقية تسكر النفس اكثر من النبرات الاخرى ? ولماذا تطرب الروح لحذا الايقاع اكثر من ذاك اسرار نفسية غامضة يتطلب شرحها مجالاً واسعاً ومها توسع العلاء في شرحها وتعليلها ، فلا تخرج عن الغموض الذي يكتنفها .

واذا كان العلم يرغب في تحليل الموسيقى ليزيل ما فيها من الغموض ، فان الشعر بالعكس يطرب لهذا الغموض الجميل ، لانه يتلاءم مع غموض الانفعالات النفسية العميقة ، ان العالم والفيلسوف يفتشان عن حل علمي لعلاقة النفس بالموسيقى ، اما الشاعر الرمزي فيبارك هذا الغموض لانه صدى شعور النفس المبهم ،

ولاجل مساعدة الانفاظ على خلق الاحلام والوصول الى اعماقالنفس وخلجاتها الخفية ٤ يستعين الشاعر بالموسيقي اللفظية وبالايقاع الموزون للاشتراك مع الرموز والصور الشعرية في أيجاء الانفعالات الخفية · لذلك قالوا: «الشعر هو الايقاع والصورة » وان النثر المصوّر هوشعر ُ ايضاً · وكما ان المقاطع الموقعة لها تأثير في النفس ، كذلك الالفاظ تتضمن مقاطعها الحرفية نبرات موسيقية تتعاون مع آوزن للتأثير عملي النفس في اداء الفكرة الغامضة التي نشعر بها ٠ وهذا العنصر الموسيقي في الشعر قد اوحته الموسيقي الالمانية اللطيفة · ولا يسعنا الآ ان نذكر عبارة الفيلسوف«هيغل» منكر حقيقة العالم الحسى الذي كان يتمنى « لو يتمكن الانسان ان يفكر بواسطة الانغام ، لكانت الانغام لغة ما وراء الطبيعة» · فالالفاظ لها وظيفة غير اداءُ المعنى ٤ وهي الوظيفة الموسيقية التي تخاطب بها الروح رأساً · رحم الله الزهاوي فقد صور الموسيقي بابيات في غاية الروعة تتلاءم مع وصفه لها وهي « لغة الارواح): • فالانفاظ في لادباارمزي لها قيمة موسيقية فضلاً عن اشارتها الى المعنى المرسوم في الفكر ·

لذلك اقتدى شعراً « الرمزية » في فرنسا بشعراء الانكايز ، فرفضوا

قواعد الوزن القديمة وأحلموا مكنها حرّبة الوزن كما يشعر الشاعر، لان الالفاظ والمعاني هي التي تتحكم في الوزن والقافية، بعكس القواعد القديمة التي كانت تحكم الوزن والقافية في المعاني و فالقافية الحرّة تسمح للشاعر ان يطوّع الوزن والقافية لهمسات روحه العميقة و ومن هنا تواّد الشعر المنثور في الادب الفرنسي اقتداء بالادب الانكايزي فتارة نرى شعراً موزوناً وطوراً نرى نثراً موزوناً مصوراً ويسرنا أن نعلم أن الشعر المنثور أو النثر الموزون قد ظهر في الادب العربي في العصر العباسي وما يلي وهذا الذي دعوه « السجع المتوازن » والسجع المتوازي ، كما سنرى في بحث عيوب دعوه « السجع المتوازن »

ولكن الخطأ الذي وقع فيه كتاب السجع المتوازي في ادبنا العربي، هو انصرافهم الى صور البديع والمحسنات اللفظية، مهملين الروح الشعرية، التي يتمكن بها الشاعر في نثره الموسيقي منسكب شاعريته الصافية وحيث لا يقيدها وزن ولا تضايقها قواعد العروض ومع ذلك فلا تخلو بعض المقطوعات من الروح الشعرية

ومن الشعر النثري آيات كثيرة من القرآن الكريم، وهي من النثر الموقع العالي، ولولا صراحة الشرائع لكن الكتاب الكريم مثالاً للادب الرمزي المنثور، على اننا نجد هنا وهناك آيات مشبعة بالروح الرمزية التي تجمع بين الصور الشعرية وبين الايقاع الموسيقي ٤ الذي بتنوع بتنوع القراء آت المتحلية جميعها بالايقاع اللطيف، ومثلها مقاطع كثيرة من نهج البلاغة ذكرناها في كلامنا عن نثر الشريف وموالفاته ٠

والعجب في شاعرية الشريف أنه كان على مركزه الاجتماعي العالي ، ذا روح موسيقية مطبوعة على حب الجال الذي تمثله الموسيقي كما يمثله الشعر، وكلاهما من فنون الجمال العالية ، فنراه في قصائده الرمزية يختار ابحراً ناعمة يشعر القاري بالايقاع الموسيقي في وزنهاوالفاظها كما مندى وجاءتنا عبقريته بعبارة تقابل عبارة هيغل الشهيرة في « لغة النغم الموسيقي » فاسمع الشريف بداعب بنات افكاره في آخر قصيدته « انشودة البادية » التي سنشرحها :

> بعقدر لجيد العلى منتظم كأنك من كل لفظ نغه

وانت ابنة الفكر قابلتيا تروقين اسماءً نا بالنشيد

وسنشرح معانيها الجميلة مع شرح القصيدة 'اغا قصدنا الآن ان نظهر تقدير الشريف لسحر الموسيقي فبينها يعتقد غيره من الشعراء ان النغم الموسيقي ليسشيئاً ذا قيمة كبرى نسبة الى مكانة الشعر، نرى ان الشريف الذي يعلم ما لقصيدته «انشودة البادية» من المنزلة الشعرية العالية ، لا يجد مانعاً من التصريح ان قصيدته هذه بجال معانيها وايقاعها الفني هي كقطعة موسيقية خالية من الالفاظ · فابيات شعره تتجرد من الفاظها وتصبح كنغم لذيذ في الاذن · وفي ذلك اعتراف صريح بتأثير النشيد وسحر النغم سيف النفوس ' وقد هذب قصيدته لدرجة انهاتحاكي النغم الحالص النقي الذي تمناه الفيلسوف هيغل ان يكون لغة الروح لما وراء الطبيعة كما ذكرنا سيف الصفحة السابقة والشريف في تشبيه قصيدته بالنغم الحالص يرى قبل هيغل ان الشعر مها سما فهو دون النغم في سحر النفوس ·

#### العنصر السادس : المفاجأة في ترتيب الافطار

يضيف الشاعر الى الرموز والصور والموسيقي عنصراً آخر لخلق الاحلام بدل الافكار الصريحة ، وهي المفاجأ ة في بسط الافكار ، او بعبارة اخرى عدم ترتيب الافكار ترتيبًا منطقيًا · لان بسط الافكار بطريقة منطقية حسب الاسلوب الاصولي (الكلاسيكي)بكسبهاصر احة 6 فالصر احة والمنطق هما من خواص العلم ، لا من خواص الشعر · فالشعر وليد الخيال والعاطفة ، وَمن بنكر سياحة الخيال وتقلباته مع كل فكرة ومع كل عاطفة ?٠٠ولمَّا كان الشعر وليد الخيال المتقلب٬ فمن الطبيعي ان ينطبع الشعر بطابع سيده الحيال القائل مع الشاعر العذري: « تنقل فلذات الهوى \_ف التنقل ِ»· فالشاعر المطبوع يبسط الحوادث النفسية كما تتولد بصورة طبيعية خالية من ترتيب المنطق وتنظيم العقل ٤ فلا يربط الحوادث ببعضها بطريقة منطقية ٤ بل يقلل الروابط اللغوية بين العبارات ٤ ويخفي صلة الانتقال من فكر إلى فكر، ولا يعلل الحوادث تعليلاً عقلياً بالادلة الصريحة : كل ذلك يفعله الشاعرككي يترك للقاريء لذة اكتشاف الفكرة والوقوف على سلسلة المعاني بعد التأمل والتفكير· تلك هي المفاجآت ( Transposition ) التي بتشح بها الشعر الناعم لكي يرتفع وبتميز عن اللغة العلمية او اللغة السياسية، فيتصل رأساً بالقلب عن طريق القلب وبالخيال عن طريق الخيال · وسيرى القاريء امثلة من شعراء الافرنج لكل ما ذكرناه من القواعد العامة والخاصة وسنري بنوع خاص كيف تتمثل هذه المفاجآت في « انشودة البادية » للشريف بأكمل صورة.

وقد رأى القاري مثالاً للدفاجاً في ابيات الشريف الرضي التي ذكرناها في صفحات سابقة في وصف القلم وقد ذكرنا مفصلاً كيف بنتقل الشريف من صورة الى صورة ومن معنى الى معنى بدون توقف في فينتقل من صورة « الاهيف الى الجبل، الى المطر، الى الليل، الى الشيب، الى الصبغة ، الى الافعوان ، الى السم، بسرعة البرق فتمر تلك الصور السريعة في الحيال بطريقة غير منطقية ، كما تمر خيالات الاشخاص سربعاً على الشاشة السينائية .

والذي يقابل الشريف في هذه المفاجآت السريعة بين شعراء الافرنج هو «مالارمي » الذى يصل بمفاجآته الى حدود التعقيد الغير مفهوم الماشريف فسنرى انه في جميع مفاجآته ورموزه يبقى مفهوماً محافظاً على اللغة وعلى تناسق الافكار والصور في كل قصيدة من قصائده ان نظرية الادب الرمزي هي ان لغة الشعر الخيالية يجب ان تكون غير لغة العلوم الاجتماعية المتنوعة التي لا بد فيها من الصراحة والمنطق فلغة الشعر هي كالانغام الموسيقية لغة انفلات النفس وانطلاقها و فتنشد اناشيدها وخواطرها الموسيقية لف فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في فضاء الخيال كما تنتقل النحلة بين الزهور العذراء من حقل الى حقل وننتقل في في النهاء الن

وهذه النظرية الجديدة هي انتصار للادب الجاهلي حيث اجمع موءرخو الادب ونقاده على نقد الشعر الجاهلي بشيء من اللوم ، لعدم وجود روابط منطقية بين الافكار ، والتخلص من معنى الى معنى · فهذا « اللوم » يتحول الى براءة والى « ثناء » على تلك الشاعرية المطبوعة التي تدرك بفطرتها ان لغة الشعر الوجداني هي غير لغة العلم والفلسفة ·

## قيمة الادب الرمزي وتأ ثيره شهادة انسامه انه اكتشاف جديد في الادب العالمي

ان مورخي الادب الاوربي اجمعوا على ان الادب الرمزي قد «جدّد حياة الشعر وردّ اليه وجهه الحقيقي » · ان لهذا الادب عيوباً سنذكرها قريباً ولكن هذه العيوب لم تفقده مزيته الكبرى وهي ان هذه الطريقة الجديدة قد اعادت الى الشعر «روح الشعر» ودقة المعاني الحفية فقد تفرّد في الاعراب عن تلك المعاني الحفية ( nuance ) او ظلال المعاني التي شبهها استاذ الطريقة الرمزية فولن « بالعينين الجملتين تلمعان من وراء النقاب · · · تلك المعاني الدقيقة الحفية التي تزف الحلم الى الحلم والموسيقى الى الحلم المعاني الدقيقة الحفية التي تزف الحلم الحاني الحقية الدقيقة » · الى الحاني الحفية الدقيقة » · الى الحاني الحفية الدقيقة المنابع الماني الحفية الدقيقة » · الى الحاني الحفية الدقيقة » ·

ولا ربب انه لم تعرف الآداب العالمية ادباً تغلغل في اعماق النفس وعبر عن تلك الانفعالات الحفية الغامضة ، وتلك الحلجات المرتعشة في زوايا الروح ، كما عبر عنها الادب الرمزي ، ولم يعرف الشعر تلك الحيرة اللذيذة السابحة بين الوضوح والابهام ، كما عرفه في الادب الرمزي ، الذي وحد بين ارتعاشات القلب البشري وبين ارتعاشات عناصر الطبيعة ، واعرب عن الرابطة الحفية رابطة الجمال والحياة التي توحد بيننا وبين الكائنات ، فلا نكاد نظهر على مسرح الوجود حتى نتوارى كما يتوارى كل ما حولنا ،

ونضيف الى شهادة الموارخين الكبارشهادة شاعرين كبيرين لا ينتميان الى الطريقة الرمزية · الاولى عبارة فكتور هيغو زعيم الادب الرومنطيقي

واعظم شاعر خيالي عرفته فرنسا ، قالها في بودلير احد موسسي الادب الرمزي «انه قد مهر الشعر بقشعريرة وهزة جديدة» ، فشهادة شاعر فرنسا الاكبر تثبت لنا ان هذه القشعريرة ، (frisson) هذه الهزة الحفية في اعماق النفس لم يعرفها الادب الفرنسي قبل بودلير ، ولهذا قد توجه بهذه المزية الكبرى التي لا يجدها حتى في نفسه ، وهو زعيم الادب الرومنطيقي الحالد، فاعترف انه لم يوجد هذه «الهزة» في الشعر كما اوجدها بودلير .

والشهادة الثانية مطولة ٤ لفرنسوا كو به من زعماء الادب الواقعي ومن حاقة البرناس ٤ قالها في فران استاذ الطريقة الرمزية ٠ ومتى علمنا ايضاً ان حويه كان من المدرسة المخاصمة للادب الرمزي وانه عضو في «جمعية المخلدين» اي في المجمع العلمي الفرنسي ٤ ندرك حينئذ قيمة هذه الشهادة ٠ والفضل ما شهدت له الاخصام ٠٠٠ قال كوبه في اسلوبه الرشيق :

«سعيد" هذا الشاعر (فرلن) الذي تألم في جسمه المريض كما تألم في قلبه المتوجع ان الالم هو فداء النبوغ، وهذه الكامة تطبق على الشاعر فرلن، لان اسمه سيوقظ فينا دائماً ذكرى «شعر جديد» بكل معانيه، قد نال في الادب الفرنسي اهمية «الاكتشاف» أجل ان فرلن قدخلق شعراً وابتدعه بنفسه ، وهو شعر من الالهام الساذج والدقيق معا المشبع بالمعاني الدقيقة الحفية ، فيوقظ ادق وألطف الاهتزازات في الاعصاب ، وهو شعر اصداء القلب الهاربة ، شعر طبيعي ، انما منفجر من ينبوع هو في بعض الاحيان يقارب العامي شعر حيث الاوزان الطليقة والمختلة تحافظ على انسجام لذيذ حيث تدور المقاطع ونعني كدورة الاطفال، وحيث الابيات التي تبقى ابياناً حيث تدور المقاطع ونعني كدورة الاطفال، وحيث الابيات التي تبقى ابياناً

بين روائع الشعر هي ايضاً موسيقى. وفي هذا الشعر الذي لايجارى، قد عبر لنا عن جميع عواطفه الملتهبة، وعن جميع هفواته، وتوبيخات ضميره، وكل حنانه واحلامه.

وقد ارانا نفسه الشديدة الاضطراب ، ولكنها نفس في غايــــة النقاوة والسذاجة ، وهكذا قصائد «ستبقى خالدة » · ان هذا الشاعر المسكين والعظيم معاً الشبيه بورقة الشجر ، كان يتنهد اكثر مما يغني » (عن المقدمة لحتارات فرلن) F. Coppée, de l'Académie Française

هذه شهادة كوبه المعاصر المتوفي في مطلع القرن العشرين قالها بعد وفاة فران بحيث تكون العاطفة مجردة والحكي نزيها . وقد اعترف اديب البرناس ان الشعر الرمزي «هو شعر جديد وله اهمية الاكتشاف... وهكذا شعر سيبقى خالداً لانه يوقظ ادق والطف اهتزازات الاعصاب...»

وقد اجمع المؤرخون الادباء ان الادب الرمزي اولا العيوب التي سنذكرها ، لكان اعظم ادب عرفه تاريخ الفكر البشري من حبث جمال الشعر والموسيقى ، وعلى رغم عيوبه ، يشهد جميع المؤرخين كما شهد هيغو وكوبه ان هذا الاسلوب هو اسلوب الروح الشعرية العالية وانه انقذ الشعر الفرنسي من جمود الادب الواقعي ، المنتشر في ذلك الوقت ، كما ذكرنا في فصل « المذاهب الادبية الكبرى » ، حيث كان الشاعر كالة فوتوغرافية بصور الاشياء كما هي بدون عاطفة وبدون خيال ، وقد انقذ اسلوب النقد من جفاف النقد الواقعي ، حيث كان النقد في نظر الفيلسوف شين ، هان يحلل الانسان وادبه كما يحللون ارضاً او ساقية او شجرة » ، مدعياً «ان يحلل الانسان وادبه كما يحللون ارضاً او ساقية او شجرة » ، مدعياً

انه يعرف الشاعر متى عرف بيئته وعصره مع انه قد يكون اخَـوان ـف عصر واحد وبيئة واحدة ، ويف بيت واحد ، ويدرسان على استاذ واحد، كما هيحالة الشريفين الرضي والمرتضى ٬ وعلى رغم ذلك يختلفان في طبعهما وادبها اختلافًا كبيراً · ان الناقد « نــين » كان متطوفًا في نظريته التي تعلن « ان الاعمال الروحية كالتفكير والفضيلة والرذبلة هي منتوجات مادية كالسكر والاملاح فيمكن تحليلها الى عناصرها الطبيعية ، وانه متى عرفنا اين نما ذلك « انتبات الانساني » او « الانسان النبات » واين يغذى، والمناخ والمحيط اللذين عاش فيهما ٬ والجنس الذي ينتمي اليه٬ نستطيع حينئذ تَـكُوين عواطفه وافـكاره» · نلك نظرية جميلة · انما مبالغ فيهاكما لايخِفي على كل مطلع · فهنالك الافكار الابدية المعروفة بالكليات ، وهنالك الحقائق الازليــة والايحاء الذاتي والتفكير العقلي المجرد عــــــ المادة ' ممـــا لا يقع تحت تحليلمسيو «تين»،وليسهو ثمرة المحيط المادي.ولا نقصد تفنيد هذه النظرية الفلسفية الان، انما اشرنا اليها لنظهر «حالة الشعر» الذي اصبح من اعمال الحسّ المادي قبل ظهور الادب الرمزي ، فانتشله من حقل الحسّ الى حقل الروح ، الى حقل الايحاء الذاتي العميق ، الذي يدعونه « ايحــاء الضمير الوجداني »

وهكذا و جه الادب الرمزي الشعر الحديث الى طريقة روحية جديدة عملاً بهذه القاعدة : « العلم للمجتمع المادي ، والشعر للروح » كما مر في بحث « المذاهب الادبية الكبرى » ، حبث ذكرنا اسباب نشأة الادب الرمزي وشعاره ، ونا ثيره في الادب المعاصر .

## مواطن الضعف في الادب الرمزي (عيوبه)

عبقرية الشريف لم تقع في واحد من هذه العيوب وتتفرد بهذه المزية في تاريخ الادب العالمي

يهمنا ان نذكر عيوب الادب الربزي ، لكي تتضح انا مقارنته بادب الشريف الذي لم يقع في تلك العيوب، فكأن عبقريته لم نرض ان تكون محصورة محدودة في نطاق ضيق، كما هي حالة ادباء الشعر الربزي في فرنسا. ونستطيع ان نحصر عيوب هذا الادب في اقتصاره على الانفعالات الدقيقة والاحلام دون الحقائق الصريحة، وقلة انتاجه، وتعقيد بعض شعرائه وتكرار بعض الالفاظ والعبارات. وهذه العيوب جميعها لم نقع عبقرية الشريف في واحد منها كما سنرى.

## ١ً – حفر الادب الرمزي في الانفعالات النفسية الدقيقة \*

ان المزية الكبرى التي يتحلى بها هذا الادب هي التعبير عن اعمق الانفعالات الروحية الدقيقة ، وان تلك المزية الشمينة يتولد عنها عيبه الرئيسي، بسبب اقتصاره عليها وانحصاره ضمن دائدة محدودة . فلا ربب ان انتعب الشعري الخامض عن بعض الانفعالات النفسية في جو من الاحلام هو في غاية الجمال ، ولكن لا يجوز ان نحصر جميع الانتاجات الادبية في هذه الناحية وحدها . فالانسانية تحيا ابضاً من الافكار الصريحة والحقائق التاريخية ، التي لا غنى عنها للشعر وللحياة الادبية ، وتلك الحقائق والافكار تقتضي الصراحة و لانكتفي بضباب الاحلام والافكار الحائرة

ولا بد في بعض المواقف من تصوير العالم المحسوس تصويراً حقيقياً ، لا ان نكتفي بايجاء الشعور الذاتي. وهنالك حقائق اجتماعية ادبية تاريخية ، لا يجوز ان نهمل ذكرها الصريح واذا حذفنا منها او من صراحتها شيئاً تفقد قيمتها كلها ، ونسيء الى التاريخ ، فالادب الانساني الخالد الكامل يتوسع مع توسع الحياة في جميع نواحيها ، ويعرب عن نزعات الانسانية في جميع الادوار ويوالف وحدة جامعة تعبر عن العواطف والافكار الانسانية في الطوارها المتنوعة .

وان حصر الشاعرية ضمن دائرة محدودة يسي الى هذه الشاعرية ولا يتلام مع طبَعية الشعر، وحرية الانطلاق الروحي في جميع نواحي الحياة · · هم يد عون ان الشعر موسيقى الملوسيقى طليقة غير منحصرة في دائرة ضيقة ، فهي تنتقل من النغم الحالو الى النغم الحاسي الشديد، ومن النغم الحزن الى النغم الما النغم المائرة الى النغم المديح الذي يسمعك صوت الطفل وزقزقة الطيور ودوي المدفع ! · · · · فلاذا نحصر الشعر في ناحية محدودة لا تستطيع ان تصور عواطف الانسانية المتشعبة في اغراضها ، والمتنوعة في مظاهرها ج

اما الشريف الرضي فقد عرف ان لا يقع في هذا العيب لذلك نراه يصور خواطره الغامضة في اسمى اسلوب رمزي ، ونراه في مدائحه ومراثيه وبعض اوصافه يلجأ الى الحقيقة الصريحة والى المبالغة في الصراحة ، ونرى ذلك في امثاله ايضاً وبعض قصائده في الحب، فضلاً عن موالفاته النثرية

#### ٢ً – فلذ الانتاج في الادب الرمزي

ان قلة الانتاج نتبجة ما تقدّم من حصر الشعر في دائرة الانفعالات الحفية ، فان اجتهاد الشاعر في ايجاد الصور المتشابكة لابراز الفكرة تحت ستار من الحيرة والابهام بتعب الشاعر ويضطره ان يكون مقلاً في انتاجه الادبي ، المحصور في تلك الناحية المحدودة ، لهذا نرى بالفعل ان امراء الشعر الرمزي كانوا قليلي الانتاج ، فلو نبغ فيهم عبقري خصب المادة ، لكان شأن الادب الرمزي غير ما كان ، ولرفعه الى قمة الادب العالمي كما فعل فكتور هيغو بالادب الرومنطيقي الذي دعمه وعززه بعبقريته الخصبة في انتاجها الادبي في معظم الفنون الشعرية

وقد انفلت عقربة الشريف من تلك الدائرة الضيقة ولم تقع في هذا العيب لذلك نراه لا يلجاء إلى الاسلوب الرمزي الا في خواطره المتشعبة الاغراض الغامضة الاماني فلو حصر شعره في هذه الناحية كما فعل ارباب الشعر الرمزي لم يكن له غير ربع دبوانه ولم ينتج موافقاته الكثيرة التي تبلغ العشرين في حياته القصيرة و فابدع تلك الموافقات الثمينة في حقل الادب والفقه والتاريخ فكان شاعراً مطبوعاً وفقيها مفكراً وموارخا نبيها كما ذكرنا في نقد موافقاته

#### ٣ – التعقيد المتطرف

ان بعض الشعراء وعلى الاخص مالارمي، قد افرط في التعقيد لدرجة التعمية . وكان عذره في ذلك انه يكره الضوضاء العامة ، ولا يكتبالاً الى الطبقة الخاصة الراقية . والحال ان تعقيده كان صعب الادراك حتى على

الطبقة الخاصة وقد اعترف الناقد الكبير «جيل له متر» الذي شرح بعض قصائد مالارمي شرحاً جيداً كما يشرحون بعض الطلاسم، انه ليس على نقة من صحة شرحه و نظراً لتعقيده الشديد والتعقيد نوعان : تعقيد " بنتج عن قوة المعنى وتشابك الصور وبعد مراميها وهذا النوع لا يعد عيباً وتعقيد بنجم عن غموض الالفاظ وفقدان الروابط اللغوية بين اجزاء العبارة بجيث يصعب على القارىء اعراب بعض الالفاظ فلا يدري اهي فاعل ام مفعول ام بدك وبأي لفظة يرتبط هذا الحرف الجار" والى أي موصوف يعود هذا النعت ? وهذا هو الغلوق في المفاجأة وعدم ترتيب اجزاء العبارة ومواقع الكلات.

فالشاعر يغني لسبين الاوللاجللذته الشخصية، والثاني لاجل ايصال انفعالاته الى الناس فيغمرهم بحالته ويشعرون معه ، وتخلّده الذرّية جيلاً بعد جيل فالشاعر الذي لا يفهمه الا القليل من الطبقة الخاصة ، لا تصل فائدته الى الانسانية ولا يغمرها بشعوره الذاتي .

الشعر موسيقى؛ والموسيقى تتصل بكل شخص، فيفهمها ويتأثر بهاكل انسان تأثراً يتلامم مع نزعته الى الفن الجميل. والقارى؛ يجب ان يقرأ شعراً ويلتذ به ؛ لا ان يجهد قواه العقلية لحل الطلاسم والاحاجى.

وهل يخسر الشاعر اذا جمع بين الصور العالية وبين الوضوح كوضوح فرلن زعيم الادب الروزي وبوداير، وسامان ، ورنيه ، وكاوديل? ومع انتقادنا للتعقيد الشديد، لا ننكر ان مالارمي قد زين الادب الفرنسي بحلة جديدة من الصور المتشابكة حتى لقبوه «مشترع الادب الروزي» وقد

اسسوا مو ُخراً « اكاديمية » ادبية باسم « مالارمه » تخليداً لذكره ·

وقد عرف الشريف أن يرتفع إلى أعلى ذرى الحيال كفرلن وبودلير، دون أن يستغويه التعقيد الغريب، في كل شعره ، وعلى الاخص في الادب الرمزي ، حيث يأتي باروع المفاجآت، وبالصور المتشابكة نظير مالارمي، أنما يحافظ على أصول اللغة وعلى الروابط الواضحة التي تزيل التعقيد الغدير مفهوم ، وقد بيتنا في أبياته في «القلم » كيف وصفه بطريقة رمزية دون أن يسميه ، وكيف تتعاقب الصور عن طريق الحس متشابكة ، لا عن طريق العقل والمنطق ، حينها ابتدأ بقوله :

وأهيف ان زعزعته البنان أمطر في الطرس ليلا احم

فاين الرابطة المنطقية بين «غلام اهيف والجبل والمطر والطرس والليل» ؟ الها تشابكت هذه الصور عن طريق الحس والخيال، فجاءت مع 'بعدها عن المنطق الصريح، واضحة متناسقة مفهومة، لا تعقيد فيها. وهذه صورته الثانية:

وَذَعرنا الظلامَ حتى ُلقينا خارجًا عن ثيابه الاخلاق

فهل نجد ابعد واشد من صورة « ذعرنا الظلام » وهل يُذَعر الظلام ؟ ثم ابن العلاقة بين «ذعر الظلام وثيابه الاخلاق» ? أن المعاني والصور بعيدة المرمى والحيال الما لا تخرج عن الوضوح المفهوم ، ومعناها انه قطع مسير الليل حتى الصباح ، وهكذا ينجو الشريف من التعقيد غير المفهوم مع بعد صوره الشعرية كما سنرى .

### ٤ - نيكر ار بعض الالفاظ والعبارات

وهذا العيب لا يعود الى جوهر الادب ، بل الى بعض شعرائه ، الذين يكررون بعض الالفاظ الى درجة توصلها الى الابتذال، كرخاوة ، ورخو، وفوح ، والتنهد، والموت ، والالوان التي يضيفونها الى كل اسم تقريباً ، كالاسود والازرق والابيض والقاتم، والسقيم ، وغير ذلك . . . .

فاذا سمعنا مرةً « الخريف الازرق او البحيرة الزرقاء» ، فاننا نجد لهـــا رونقاً ٤ انما يخفّ رونقها بمقــدار تـكـرارها بالصاق «الزرقة » بكل شيء. كذلك يروقنا معنى «'مصاب' اسود » ، انما بأخذنا بعض السأم متى رأينا هذه اللفظة «اسود او قاتم» تلصق باسماء كثيرة ، ولا تخلو قطعة من لفظة كهذه «اليوم الاسود التراب الاسود الارض انسودا الفكر الاسود ا الصباح الاسود» النع فيخشى ان يصبح هذا التكرار مبتذلاً (cliché) ، فنقع في العيب الذي وقع فيه الادب الرومنطيقي٬ حيث كانوا يعيبون على شعرائه تكرار بعض عارات مبتذلة كم كانوا يعيبون على «لامرتين» مثلاً تكراره «السهول الساويـــة اي الساء ' وعربة الشمس ' وملك الليل اي القمر» الخ· فلا نكد نقرأ مقطوعةً دون ان تجد فيها لفظة «رخو» : النهار الرخو' النسيم الرخو، رخاوة الزهور' الزهور الرخوة الغ٠ نحن لا ننكر احتمال نكرار بعض هذه الالفاظ٬ انمــا ننتقد « الافراط » في التكرار ، خشة الابتذال.

ومن الجمال في ادب الشريف الرمزي ، انه قد انتبه لهذا الامر ، واذا صدف تكرار بعض الالفاظ فذلك قليل ، ولا يخلو من الجمال .

٥ً – التماكم

ولا بد من الاشارة الى نقص في « قواعد فران » الشعرية ، فقـــد انتقد التهكير ونصح بعدم استعاله في مقطع خاص واصفًا التهكير « بالنكتة المجرمة القاتلة ؛ والروح القاسية المتوحشة ؛ والضحك الفاحش ؛ وانه جناح من المطبخ الدنيء ؛ وكل ذلك يستنزف الدمع من عيون الساء » · فحـــذف' هذه المادة اي عنصر التهكم القاسي والسخرية الجارحة القاتلة ، يفقيد الادب الرمزي عنصراً جميلاً قوياً ، وهو سلاح الشاعر الوحيد في دد ً هجات اخصامه · الا يرى فرلن ان النقد اللاذع للشعر الرمزي كاد يزعزع بناءه من اساسه، لولا جودة شعره وضعف الشعــر الواقعي المخاصم له ٠ فهل يجوز حذف هذا السلاح الادبي من فم الشاعر ٢٠٠٠ وكم من المشاهد تحمل في نفسها معاني خفية مضحكة تبعث الابتسام على رغــم ارادتنا ٤ حتى في اشد الاحزان! فماذا نفعل بهذه الانفعالات الخفية ? وهل نحذفها منالادبوهي تمثل ناحية من نواحي شعورنا الخفي وحياتنا الادبية ببسب فهل يجوز اقصاء هذا العنصر الادبي عن حياتنا الشاعرة ?

ولهذا نرى الشريف يلجأ الى التهكم الجارح في كثير من مواقف ف اليس من الحسارة ان نفقد تلك «النفحة» التي يرسلها الى بني العباس ولعل الى الحليفة نفسه ، فينشقهم نفحة موت ادبي ، لا نفحة زهور فياحة ، فاذا هي «تجدع مارن الاشم ٠٠٠ فيئن من غير الم ٠٠٠ ويركى و سمها على عاري العظام وهي رمم » ? ٠٠٠

## ٦ – نحطيم اوزان الشعر

لا ريب ان تحطيم اوزان الشعر يساعد الشاعر ، كما ذكرنا سابقــــا ، على ابراز عواطفه كما يشاء ' فلا تخضع المعاني للوزن والقافية ' بل يخضع الوزن والقافية للمعنى · كان هيغو يفتخر « انه زعزع الوزن الاسكندري الأُبله» الموَّلف من اثني عشر مقطعاً ﴿ وَبِداً ﴾ • وبقي محافظاً نوعاً ما عـــلى جوهر الوزن والقافية ؛ اما شعراء الادباار مزي فقد زعزعوا الشعر من اساسه في دعامتيه : الوزن والقافية · فرفسوا قواعد الوزن ' وزاد بعضهم مقاطعه الى اربعة عشر وستة عشر مقطعـــاً وهذَّ من نوع السجع المتوازي عندنا ' اي عبارات ذات ايقاع وقافية ' بدون وزن خاص • كذلك رفس بعضهم القافية اقتداءً بالادب الانكايزي ' تسهيلاً للكتابة ' حيث يكتفون بالايقاع الموسيقي بدون قافية ويقابلذلك فيالادب العربي السجع المتوازن المذكور في كتب البيان · · · هذا ما دعاه المتجدَّدون «الشعر المنثور » او النثر الشعري · والقرآن الكريم طافح بانواع السجع المتوازي والمتوازن في نبرات موسيقية وايقاع جميل ٠

وهذا الانفلات من قيود القافية والوزن ، يقابله ابضاً في الادب العربي طريقة الموشحات ، التي تستبدل القوافي ، وكثيراً ما تستبدل الاوزان ، تسهيلاً للنظم ، كما سنرى في بحث خاص في آخر هذا الجزء .

اما الشريف فله فضل آكبر ، لكونه لم يستفد من حرية الوزن والقافية ، التي تسهّل النظم وترفع عنه تلك القيود الثقيلة ، وعلى رغم مراعانه قواعد العروض الصارمة ، نراه يرتفع الى اعلى ذرى الادب الرمزي .

وبهذه الناحية يفضل بقية الشعراء الرمزيين ويحاكي بودلير ' الذي مع تقيده بقواعد الشعر ' قد نظم شعراً رمزباً عالياً ·

## ٧ – التصنع واثر التكلف

ويلاحظ المطلع على الادب الغربي بعض التكلف و ثر الجهود الفلية في مقطوعات كثيرة ، وذلك بقصد الابتعاد عن الصراحة ، فمن المنتظر ان يكون ذلك ، لان الشاعر الذي يندمج في تلك المدرسة الرحزية ، بات من واجبه ان يتقيد بروح وقواعد تلك المدرسة التي تكره الصراحة ، وتوقر الاحلام على الحقائق ، فلا بد اذاً من الجائم في شيء من التكلف ، للتقيد بتلك القواعد الجديدة المبهمة ، لهذا نرى منهم من ينتظم في سلك الادب الرمزي ، ثم يهجره لعدم ملاءمته طبيعته ، حتى مالارمي نفسه كان يبذل الرمزي ، ثم يهجره لعدم ملاءمته طبيعته ، حتى مالارمي نفسه كان يبذل غاية جهده عن تعمد وتفكير ، لكي يا تي بصور بعيدة لا يفهمها الا الطبقة الخاصة الراقية ، وهل يمكن ان يكون ذلك بدون شيء من التكلف ?

اما الشريف فلم يكن امامه مدرسة لها قواعدها الحاصة يلزمه مداراتها، بل كان ادبه طبيعياً ساذجاً منفجراً من قلب شاعريته العميقة ومن الادلة على ذلك اسلوب شعره الواضح المتدفق عن شعور طبيعي، ونظمه معظم قصائده الرمزية في صباه ، حيث يسيل قلبه على الالفاظ، وينشر نفسه بين السطور واما اثر التكاف فهو ظاهر في «مدائحه الرسمية» التي كان ينظمها مداراة للممدوح، ومسايرة لعصره باسلوبها الجاهلي من متانة وجزالة وقوة ولكن خواطره وبقية شعره المنبثق عن عاطفة خالصة ، فلا نرى فيها تكلفاً . ولا ننفي بذلك اجتهاد الشاعر في ابداع المعافي والصور ؛ اذ لا بد من الاجتهاد ولا ننفي بذلك اجتهاد الشاعر في ابداع المعافي والصور ؛ اذ لا بد من الاجتهاد

او الجهد الرصين عكس الجهد المتطرف الذي يظهر فيه التكلف الصريح.

غواطره التي تغنى بها لنفسه هي صوت ذاته الحفي، وصدى خفقات قلبه وشعوره العميق، وصورة صباه الطبيعية، ولم ينظمها في مناسبات خاصة او لمصالح شخصية قاهرة ولو لم تكن هذه النزعة الرمزية متأصلة في نفسه متملكة شعوره الطبيعي ، لما احتاج ان يبدع هذا انوع الجديد من الادب العالي، الذي لا يروق معاصريه كما يروقهم الاسلوب الجاهلي المتين لمذا نراه يجاري عصره في بعض مدائحه ومرائيه ، في شيء من التكاف، ونراه في ناحية ثانية يجاري نزعة نفسه العميةة ، التي تعبد الجالل المطلق والفن الاسمى

وخلاصة هذا اليجث ان عقرية الشريف المدهشة كانت ارفع من ان شخصر في دائرة محدودة ، فلم تقع في واحد من العيوب المنسوبة الى الادب الرمزي او الى اسلوب شعرائه ، ان شخصيته العجيبة تجمع في نفسها اجيالاً مختلفة ، فأ نتجت اللادب العربي شعراً رائعاً سيبقى صفحة ذهبية سيفي تاريخ الادب الخالد ، انها لغريبة تلك العبقرية التي تتجرد من نفسها التنقد ذاتها بذاتها ، فتدرك موطن الضعف فتتحاشاه ، وترى الادب الصافي فتسكيه في الما الذهبية ، وتسجل للادب العربي مفخرة خالدة بين آداب الامم الراقية ،

مكتبة الستدليسة اليق الخشيني لشهيريالشهرستاني ١٢٦٠ مييز ديلاميدية

# ما يلنبس بالادب الرمزي الامثال ذات المنزى · كثرة الصور والالوان · الصونية

بسطنا في الابحاث السابقة ما هو الادب الرمزي من الوجهة الايجابية والما الآن فسنرى ما يلتبس به بسبب غموض لفظة « رمزي » التي اجمع مؤرخو الادب على كونها لا تخلو من الغموض والابهام والكتابات التي قد تلتبس بالادب الرمزي على ثلاثة انواع والمثال ذات المغزى والكتابات المزدانة بالالوان والصور الصريحة والكتابات ذات المرموز الخاصة كالصوفية في شعرابن الفارض وما قاربها وسنفرد لكل منها بحثًا خاصاً و

١ – الامثال ذات المغزى

واول ما يلتبس في الادب الرمزي الامثال ذات المتوني المثال ذات المتوني المثال ذات المتوني المثال ذات المتوني الأسان او الحيوان او الجاد، أو الى الاشياء المعنوية ، كامثال كايلة ودمنة وامثال لقان ، والزهر بات التي تعير الكلام الى انواع الزهور في مناظرات ادبية مختلفة ، ومنح الشخصية الى الصفات المعنوية كالفضيلة والشجاعة . . .

ان الامثال ملائمة في اسلوبها للادب الرمزي لانها في نهايتها تبعث الى التأمل · انما المثل والمغزى غير كافيين لتكوين الادب الرمزي بدون العناصر الاخرى · فالمثل يلزمه عدا ذلك نغم موسيقي في وزنه والفاظه ، والتلويج اللطيف غير الصريح ، والصور المتشابكة التي تعبر عن جزء من الفكرة ، فنراها من خلال الصور والاحلام ·

واليك مثل الصبي الغربق المنسوب الى الهان ، وهو مثل مخترَع ذو مغــزى :

«رمى صبي بنفسه مرةً في نهر ولم بكن يحسن السباحة ، فاشرف على الغــرق · فاستعان برجل عابر في الطريق ، فاقبل اليه وجعل بلومه على نزوله الى النهر · فقــال الصبي : با هذا خلصني اولاً ثم لمني · مغزاه اذا وقع صديقك في شـــدة فخلصه اولاً ثم لمنه » ·

ان هذا المثل على جماله صريح جداً ، خال من الصور الرمزية والتلويج البعيد ، بصرف النظر عن النغم الموسيقي ، فالشاعر الرمزي يحذف اولاً المغزى ، لكي يترك للقاري ً لذة اكتشافه ، ولا يكترث لتفاصيل الحادث ، فياً في بصور مختلفة من هنا وهناك، ويشير اشارة واضحة غير صريحة فيورده على ما بقارب هذا الشكل :

ذهبتُ مع الصباح الى حمّام الطبيعة الحبيبة ، لاغسل في امواجها افكاري القائمة، وأغرق روحي في جمالها المعبود ، فجرح اذني هتاف ولد ، وهو زهرة لطيفة بين اشداق الموجد المعربد ، يقاوم دفقات الموت المخيف ، وكان النور يثلج اصفراراً سحريًا على الزهور الحالمة سيف الضفة الخضراء ، وكل شيء باسم ما عدا نفسي الكثيبة ، وغمرني حزن عميق شامل ، تغلغل في اسرار نفسي الجريحة ، فعد فت بشدة يتلك الوردة البريشة الساذجة ، التي حملتها براءتها الى ذلك الشرك الدامي ،

وكان صدى الامواج الصاخبة الجانية يحمل الى روحي الكئيبة نبرات متقطعـــة متناثرة كتناثر اوراق الشجر البالية : « ارشدني وانا بين يديك» (١)

وهكذا يترك الشاعر الرمزي التفاصيل الصريحة ، ليبرز فكرتهف غلالة من الصور والاحلام المفهومة ، انما غير الصريحة ، معبراً عن عواطفه

<sup>(</sup>١) راجع في النماذج التي سنذكرها لشعراء الغرنج «الطبيعة الحبيبة » لرنبو •

الدفينة ، وشعوره العميق بما حوله من مظاهر الطبيعة · فالصبي الغريق هو مظهر من مظاهر الطبيعة التي تمر مرور الطيف او وميض البرق شأن كل مظهر من مظاهر الكون واليك مثلاً آخر وهو قول انشاعر :

مررت على المروءة وهي تبكي لفتاة فقلت لها لما تبكي الفتاة فقالت كيف لا ابكي واهلي جميعًا دون خلق اللهماتوا

فهذان البيتان من الامثال التي لا يمكن وقوعها ، وهما قريبان من التأمل . الروح الرمزية لما فيها من تخيل وتجريد ، ويدعوان الى شيء من التأمل . ولكنها صريحان ويخلوان من تشابك الصور . ولما كان مقصود الشاعر «المروءة» فالشاعر الرمزي لابذكرها بتلك الصراحة «مررت على المروءة» بل يذكرها بطريقة خفية ، بما يقارب هذا الاسلوب :

« مررت على فتاة جميلة فاتنة ، تنبّر اللآلي، على خد وردي مقلت لها : « لماذا هذه الدموع المشعة كقطع البلور ? فعيناك الواسعتان لم تخلقا للدمع ، بل هي نور بنفذ الى اعماق القلوب المظلمة » فقالت : « أنا يتيمة وحيدة القد مات اهلي و تركوني هدف الوحدة والشقاء » • • • فمن أن ايتها الزنبقة اليتيمة ، ومن هم أهلك ? فتنهدت تنهداً عميقاً ، ونظرت الي بجنان وألم ، وسكبت دمعتين : دمعة الانفة ودمعة الوداعة « اسمي المه وءة » •

وهكذا يبرز الفكرة في الواح مختلفة من الصور 'دون ان يهتم بالفكرة الرئيسية التي يبرزها مع غيرها من الافكار الحائرة بشيء من «الابهام الواضح» وقد يوردها الشاعر الرمزي على الف شكل مختلف ، انما يوردها بنفس الاسلوب اسلوب الكناية والاشارة ، لا الصراحة فقد يختمها بشكل ابعد خيالا فيقول : « وسكبت دمعتين ثم تلاشي جسمها شيئًا

فشيئًا كما يتلاشى الضباب في شعاع الشمس ، ولم يبق من ذلك الحيال المتلاشي سوى مقاطع مبهمة تتألف منها هذه الكامة «المروءة» . فامنية الشاعر الرمزي ان يبرز فكرته كعلم حائو، لا كحقيقة صريحة واضحة ، لان جوهر هذا الادب في الاسلوب لا في المغزى.

وهكذا قل عن امثال كليلة ودمنة وما شابه التي تبتعد بصراحتها عن الادب الرمزي · والا لكن الشاعر « لافونتين» اعظم شاعر رمزي بامثاله الجملة ·

## ٢ – الاستعارات والصور لا تكو"ن وحدها الادب الرمزي

يعتقد بعض الادباء ان كل بات تكثر فيه الصور والاستعارات ينتمي الى الادب الرمزي. وقد ميز فران بصراحة بين الصور وبين دقة المعاني بقوله في قواعده:

«نريد المعاني الخفية ( nuance ) او ظلال المعاني لا نريد الالوان ، بل ظلال المعاني لبس الا مسلم - وهي عيون جميلة تلمع من وراء النقاب» وقد انخدع بعض طلاب التجديد في الشعر ، لاعتقادهم ان كل شعر نكثر فيه الالوان والاستعارات هو من الادب الرمزي ، فالادب الرومنطيقي يطفح بالصور والاستعارات ، لا سياشعر في كتور هيغو الذي يعد في طليعة شعر ، الخيال في لادب الفرنسي وربما في الادب العالمي ، ومع ذلك فلا بعد أديباً رمزياً ، لان صوره قوية صريحة ، لا تعبر عن ظلال المعاني ، كما فعل فران ومالارمي وبودلير ، وقد اعترف هيغو « ان بودلير المعاني ، كما فعل فران ومالارمي وبودلير ، وقد اعترف هيغو « ان بودلير قد مهر الشعر بقشعريرة جديدة » .

وهذا شأننا في الادب العربي · فان كثرة الصورغير كافية لتكوين الادب الرمزي اذا كانت هذه الصور صريحة واضحة او انها مأ لوفة كثيرة الاستعال · واليك بيت المتنبى المشهور:

الخيل والليل والبيداء تعرفني والسيف والرمح والقرطاس والقلم

حيث منح الشخصية للاسماء المذكورة ، فاصبح كل اسم يمثل صورة من المجاز العقلي ( التجريد ) ، فنسب العقل والمعرفة الى جميع ما ذكر من « الليل الى القلم » ، فهذا ليس من الشعر الرمزي بشيء ، لان جميع هذه الصور هي عبارة عن صورة واحدة « تعرفني » معطوفة ومكررة ، وهي صريحة جداً لدرجة الابتذال ، وهذا التعداد في الاسماء لا يا تي بصور جديدة منشابكة ، فاسمع قول الشريف بما يقارب هذا المعنى :

لم يثقاف عودي الزمان ولكن ضج عود المنزمان ِ من تثقيفي

ان المعنى متقارب ، انما الفرق في اداء المعنى بصورة شعرية عالية . فمعنى المتنبي انه رجل مجرب مثقف سواء كان في ميدان السيف او القلم او الرجولة الكاملة . فكل شيء تحت الشمس بعرفه وكل ما حوله في زمانه يشهد له وبعرفه » . وهذا جوهر معنى الشريف ايضاً «فهو رجل مجرب مثقف في جميع الميادين العملية والرجولة الكاملة . فهو كامل وكل ما في زمانه بعرفه ويشهد له انه كامل »

انما شتان بين معنى ابي الطيب المبتذل وبين معنى الشريف البعيد الخيال فانه اولا قد منح الشخصية بصورة عامة الى «الزمان» كما فعل المتنبي وينها يقف خيال المتنبي عند هذه الصورة ٤ نرى الشريف ينفحنا بصور

جديدة متشابكة متلائمة ، على اساس الاستعارة المرشحة . فغير كاف ان يقول مع ابي الطيب «كل ما على الارض في هذا الزمان يعرفني » فالرجل الاعتيادي يستطيع ان يقول ذلك ، ولكن لا يستطيع غير الشاعر العميق ان يقول ما قاله الشريف .

فقد اتى باستعارة «عودي » اي طبعي واخلاقي ، لان عود الشجرة بدل على طبائعها وجنسها ، حتى ولو كان يابساً ومقطوعاً منذ زمن بعيد ، وهذه الصورة «عودي» استدعت صورة ثانية « يثقف » ، فاذا كان العود معوجاً يثقفونه اي يقومونه ويصلحون حاله ، وقد اشار الشريف بهذه الصورة المتشابكة « لم يثقف عودي الزمان » الى كرم اصله و كرم فصله والى كاله الموروث الممزوج بطبيعته مزجاً تاماً ، والى رجولته الكاملة الخصال ، فصور نفس معنى المتنبي انما بصورة اروع واسمى ، ، ، ولم يكتف بمعنى المتنبي حتى شفعه بصور جديدة تزيد المعنى جمالاً والصورة خيالاً ، فالزمان يعرف كاله وبعجب به حتى يضج ، ، ، ولفظة الزمان تعني كل ما عناه المتنبي من « الخيل الى القلم » اي كل ما في هذا الزمان و كل ماعلى الارض ،

فبرزت على لوحة الخيال الشريفي هذه الصور الجديدة المتشابكة مع صور الشطر الاول: «ضج عود الزمان من تثقيفي» · فكما يقال «عود الانسان» يصح ان يقال عود الزمان الذي كان قد منحه الشخصية الكاملة الواعية · ولا ربب ان صورة « الضجة » المنسوبة الى العود هي من اروع ما يرسمه خيال شاعر · وهذه اللفظة وحدها «ضج» تتضمن ثلاث صور بيانية بمعان متنوعة · فالضجة في معناها الاصلي الضوضا عوضج القوم اي احدثوا

ضوضاء ٠ ومعناها المحازي تذمر واحتج او تعجب ٤ وهذه صورة أولى ٠ والصورة الثانية هي نسبة الضجة الى غير العاقل « الزمان » الذي منحه الشخصية الواعية ، والصورة الثالثة هي نسبة «الضجة» الى صفات الزمان واحدى خواصّه «عود الزمان» · وقد مر \_في بحث سابق في «الصورة» ان اللفظة الواحدة يمكنها أن تتضمن صوراً متنوعة · وبعبارة ثانية أن الصورة الرائعة تتضمرن في نفسها صوراً اخرى · فان صورة «ضج القوم» اي تذمروا واحتجوا هي دون « ضج الزمان » من حيث الجمال والخيال · كما ان صورة «ضج الزمان» هي اقل خيالا من صورة «ضج عود الزمان »مع كون المعنى كله واحداً في هذه الصور الثلاثة المتفاوثة في درجات الخيال· الدرجة الاولى : الزمان يعرفني ويشهد لي وهذا هومعنى المتنبي، – والدرجة الثانية : الزمان لا يشهد لي ويعرفني فقط بل يتعجب من كال خصالي ٤ – والدرجة الثالثة : لا يكفي ان يعرفني الزمان ويتعجب ٤ بل يضج من ذلك وهو اقصى درجات الاعجاب والاكبار ٠ ان كل شخص يمكنه ان يقول ما قاله ابو الطبب «كل ما على الارض يعرفني » ، ولكن قول الشريف هذا لا تصل اليه الا الشاعربة الحساسة التي توشح المعنى البسيط بحللساحرة من الصور المتشابكة ، فترينا الفكرة من خلال الصور في ظلال الخيال. واليك بيتًا آخر لأبي الطيب يتضمن صورًا اكثر واجمل من صور بيته الاول ٠ ولكن صور هذا انبيت ايضًا هي صريحة ٠ لا تعبر عن ظلال المعاني الخفية قال:

صحبت في الفلوات الوحش منفرداً حمنى تعجب ممني القمور والاكم والمعنى انه سار في قفر موحش مخبف لا يصل اليه الانسان، ولايسكنه غير الوحوش ، حتى نعجبت تلك الاكام من سيره فيه منفرداً ، وذلك دليل جرأتةوهمته الجبارة ، ان هذا المعنى كثير الورود وقد ذكره الشعراء الف مرة قبل المتنبي وقبل الشريف الها تأمل كيف بورد الشريف هذا المعنى نفسه بخياله العجيب ، حبث يشير الى ذلك القفر الذي « تنفر منه المطايا » بقوله:

تجللت فيمه رداء الظلا م وسرت وحاشيتاه الهمم

ان الشريف صور بهذا البيت سيره منفرداً \_ف ذلك القفر الموحش الذي لم يرافقه فيه احد ، سوى الهمم ! ٠٠٠ وهو نفس معنى ابي الطيب ، ولكن ابن بيت المتنبي من بيت الشريف من حيث الجال والابداع! ان الشخص الاعتيادي بمكنه ان يقول مع المتنبي : « صحبت الوحش منفرداً حتى تعجبت مني الآكام · · · » واكن لا يستطيع غير الشاعر العميق ان يسبغ على القفر «حواشي من الهمم» تحرس الشريف سيـف ذلك القفر المخيف الذي ذكر في البيت السابق « ان المقربات تتدافعه خوفًا وتنفر منه الرسم» ولم يكتف الشريف بصحبة الوحش فهذا معنى مبتذل طالما كررته الالسن ، لكنه «يرتدي فيه ثوب الظلام ، ويضع على حواشيه البعيدة حرساً من الهمم»! · · · فبدلا من ان يصور الشريف الفكرة بصراحة كافعل المتنبي ، فاجأ نا بصور بعيدة تشير الى المعنى نفســـه ، فنرىالفكرة من خلال هذه الصور الجميلة : «وحاشيتاه الهمم» · وللشريف ابيات كثيرة بهذا المعني ٤ اوردها بصور مختلفة ٠ فأن المتنبي والشريف قد سارا ـيف القفر لسببين: تبديداً للهـوم وسعياً وراء الآمــال · فأليك قــول الشريف بهذا المعنى نفسه: ر ويد الجدواهين

Lui Hemme

#### ذعرتُ الهموم بخطارة ي تسيل بها في قلوب الاكام

ولا مجال لتحليل جمال صورة « ذعرت الهموم » التي نرتفع الى اعلى ذرى الخيال ، حيث نتمثل شخصية الهموم الهاربة \_ف ذلك القفر · ان لامرتين «شاعر الوحدة» الذي عزّ زها بقصائد خالدة 4 لم ينفحنا بصورة اروع من «ذعر الهموم» في تصوير التسلية التي يأنس بها الشاعر في وحدته وتنسيه هموم الحياة · · · واين البون الشاسع في مدى الحيال بين « آكام المتنبي وآكام الشريف» ? ان آكام ابي الطيب نتعجب، وهذا محاز "جميل باستعارة الشخصية الى الاكام ، ولكن خياله قد وقف عند تلك الصورة · اما الشريف فقد منح «آكامه» شخصية اكمل واوسع ، ورسم لها شبكة من الصوَّر المتناسقة ، فجعل لها «قلوباً » حية لها علاقة بقلب الشريف ولها علاقة بهمومه المذعورة ٬ ولها علاقة بمطيته ٬ ولها علاقة « بالسيلان » تلك الاستعارة الجميلة • فنرى قلوب الآكام تنوب عن قلبه باستيعاب همومه الكثيرة ونتمثل تلك المطية الخطّارة التي لا تنقل همومه بل «نسيل بها» في قلوب المضاب؛ فتنتصب امام الخيال صورة جديدة ندعو الى التأمل العميق وهي العلاقة الخفية السرية بين «قلب الانسان وقلب الآكام» · ان البيت يطفح بالصور والمعاني البعيدة ٤ مع كونه يعبر عن نفسمعني المتنبي، فابرزه بحلة جديدة من نسج الخيال ، واشار الى الفكرة اشارة لطيفة فنراها في جو ملىء بالاسرار والخيالات·

ويذكرنا بيت الشريف ببيت آخر قديم موسوم بالنزعة الرمزية : اخذنا باطراف الاحاديث بيننا وسالت باعناق المطي الاباطح ُ وكان القاضي الجرجاني شديد الاعجاب بهذا البيت الجميل، عملي أن بيت الشريف يفوقه روعة بكثرة الصور المتشابكة ونواحي الخيال البعيد كَمَا تَقَدَمُ فِي شَرَحُهُ وَلَيْسَ قَصَدُنَا الآنِ المَقَابِلَةِ بِينَ خَيِــالَ المُتَنِّي وَخَيــال الشريف فسنرى ذلك في فصل خاص الها غايتنا في هذا البحث تبيان الفوق بين الصور الصريحة التي لا تكون الادب الرمزي وبين الصور البعيدة المرمى المترجرجة الخيال التي تكوّن عنصراً رئيسيّاً من العناصر الرمزية. واليك معنى آخر طالمًا مضغه الشعراء وهو ان كرم الممدوح يفيض عـــلى المادح فيصبح ذا سعة · فمن قول ابي تمام هذا البيت :

اطال بدي على الابام حنى جزيتُ قروضها صاعًا فصاع ِ وفيه صور<sup>م</sup> جميلة « اطالة يده عـــلى الايام » ٤ و «جزاء قروضها » · وقال المتنبى :

تركت السرى خلفي لمن قل ماله 💎 وانعلت افواسي بنعاك عسجدا

فبامكان كل شخص ان بقول مع المتنبي: ملاَّت جيوبي ذهبًا او ملأت داري ذهبًا ، وانعلت خيلي ذهبًا وعسجداً ، وغير ذلك من صور المبالغة · ولكن البيتين على جمالها صريحان ' بقف فيهما الخيال عند درجة ٍ محدودة ، بعكس قول الشريف بهذا المعنى نفسه :

كم نفحة منك كاللطيمة مسرا ﴿ هَا نَمْــُومُ وعــُـرَفَهَا ثَمَلُ ۗ

وقد حللنا معانيه في مكان آخر ٠٠٠ – وأكثر الشعراء من ذكر قصر الليل مع الحبيب ، ومنه قول المجنون :

وليل كظل الرمح قصرت طوله لليلى فلهاني وماكنت لاهيا

فهو على ما فيه من التشبيه والمجاز صريح بقوله «قصرت طوله» واليك قول الشريف في قصر الليل:

يا ليلةً بكاد من تقاربها بعثر فيها المماء بالسحَر

فلم يقل «قصرها» بل «تقاربها» ولم «يقص طولها» بل يعثر مساوءها بسحرها لقصرها ولا ريب ان «عثرة المساء بالسحر » هي من اعلى صور الخيال عديث لا يفصل بين المساء والصباح سوى «خطوة» صغيرة يخطوها المساء فيعثر بالسحر .

ولا بد من الملاحظة ان البيتين والثلاثة في القصيدة لا تجعلها من الادب الرمزي ولا لله السر في مجموع القطعة التي توعير في القاريء وفيقف متأملاً مغموراً بحالة الشاعر وغارقاً في جو جديد مبهم تحت اجتحة الخيال

مڪتب قراجيو ادين رُسنة الديد هية الدين الحسينو کاظمة - عبداذ - سانة ١٠٠٠

## الصوفية والرمزية الكتابات ذات الرموز والتباسها بالنعر الرمزي

ان تاريخ الادب الافرنسي برى ان لقب «رمزي» المنسوب الى تلك الطريقة الادبية هو «مبهم وغير صحيح نوعًا ما» (كالفه ص ٥٧١) On I'a designe par le nom assez vague et peu exact de symbolisme ويدعى هذا النوع من الادب الطوقة الودب الصوري، الادب الحيلي، او الادب المثالي، نسبةً الى المثل الاعلى Idéal الذي تنتمي اليه الطريقة ولفظة «ادباليزم» اصح من لفظة «سمبوليزم» «رمزية»، لانها اولا تدل على المثال الاعلى للادب الحيالي والشعور النفسي والفكر الحالص، الذي تنتمي اليه هذه الطريقة ، ثانيًا لانها تفيد عكس معنى الادب الواقعي الذي تنتمي البه هذه الطريقة ، ثانيًا لانها تفيد عكس معنى الادب الواقعي الرمزية لاجل مقاومته والتخلص من جموده العلمي وقيوده الثقيلة والادب الواقعي كان ماديًا ، بينما الادب الرمزي كان روحيًا ، اي نفسيًا خياليًا مبنيًا الوقعي كان ماديًا ، بينما الادب الرمزي كان روحيًا ، اي نفسيًا خياليًا مبنيًا على الصورة والفكرة المجردة والحس الباطن الروحي .

اما سبب لقب « رمزي » المنسوب الى هو علاء الشعراء عنائهم لما دعاهم اخصامهم « منحط ين » décadents ، معيرين اياهم بقلة الانتاج وعدم ابداع المعاني الجديدة ، ردوا على اخصامهم انهم « رمزيون » لا يهتمون بالمعاني الصريحة لكونها اصبحت مبتذلة ، فبشيرون الى تلك المعاني اشارة لطيفة فقط بصور شعرية رمزية ، لا بالفاظ صريحة ، وثبت لهم هذا اللقب الذي اختاروه ، وظهر في التاريخ الأدبي .

ولا ربب ان لفظة «رمزي » هي التي خلقت الالتباس عند بعض المو وحدة والادباء ، فباتوا يعتقدون ان كل كتابة ذات رموز هي من نوع هذا الادب ، وذلك خطأ اذ يجب التمييز بين الرموز الشعرية عامة وبين الرموز الخاصة كما سنرى في بجثنا هذا عن «الصوفية » وما قاربها من الكتابات الرمزية ، كما انه لا بد من التذبيه ان الرموز وحدها لا تكوتن الشعر الرمزي الصحيح كما مرة مفصلاً ،

ان اساليب الكتابة التي قد تلتبس بالادب الرمزي التباسا وهمياً هي كثيرة ، ومنها انواع الكتابات الواردة فيها رموز خاصة ، اي كامات مقصدون منها معنى غير معناها الحقيقي وبدخل في هذا النوع :

آ - الشعرااصوفي على طريقة ابن الفارض الذي يجعل الخمرة والحبيب رمزاً لله ويذكر اسرار وطرائق الصوفية ورموزها وسندرس شعره فيحث خاص.

٢ - كتابة المتقدات والصلوات في معظم المذاهب الدينية والجميات السرية المليثة بالرموز الخاصة.

٣ – النبو الدبنية كرو يا يوحنا الانجبلي وغيره ، ونبو الت كهنة اليونان والهند وسواهم بمن يتنبأ ون عن المستقبل بالفاظ مبهمة ورموز مختلفة . ٠٠٠

٤ – الكتابة التي بذكرون فيها اساً ويرمزون به الى شيء آخــر ٤
 كتنني الشاعر بالظبي وقصده حبيبته،وذكر الحبيب وقصده الحبيبة، والتغني

باسم ليلى أو هند ليستر به الاسم الحقيقي · وهذا مماثِل لأسلوب ابن الفــارض ·

آ - الرموز العلمية كذكر «القوة» رمزاً لله عند الفلاسفة ، وقولهم «المنظم الاول، المحرك الأول، الناموس الازلي، الحقيقة الابدية ، العقل الاسمى » وغير ذلك من الرموز المصطلح عليها في الفقه واللاهوت ، ومثلها الرموز الحربية والكياوية والفنية ، والرموز العلمية على اختلاف انواعها ، حسب اصطلاح تلك العلوم والفنون . ومنها رسائل اخوان الصفا براعها ، حسب العلاج تلك العلوم والفنون . ومنها رسائل اخوان الصفا براعها ، وهي عند ادباء العرب الاقدمين من نوع الرمز ، وسنرى ذلك في بحث الشعر الرمزي في الادب العربي في آخر هذا الكتاب

التلميح والاشارة الى بيت شعر او الى حادثة ٤ لان هذا الشكل من اشكال البديع يلمح ويشير الى حادثة صريحة او الى معنى صريح ٩ وهو غير «الاشارة والتلميح الى المعنى الدقيق الكامن في اعماق النفس » كقول الشاعر :

ومن صنع المعروف مع غير اهله يلاقي كما لاقى محير ام عامر

ففي هذا البيت تلميح او اشارة الى قصة الرجل الذي آوى ضبعة «ام عامر» في البرد الشديد فلما تمكنت منه بقرت بطنه وقتلته · فهذا البيت ليس من الادب الرمزي الانه تلميح صريح الى حادثة صريحة ، وهذا النوع من التلميح والاشارة والتعريض والتورية كثير في الادب العربي ويختلف عن التلميح الذي ورد في عناصر الادب الرمزي انه يشير الى معنى حائر

وفكرة خفية في الحس الباطن

آ - اشكال التورية والتوجيه والابهام ' التي نفيد احتمال معنيين في لفظ واحد ' كما هو مفصل في كتب البيان ' وشعر ابن الفارض من هذا النوع الاخير كما سنرى

وتجنباً للالتباس علينا ان نميز بين الرموز العامة وهي انواع الاستعارات والكنايات اللطيفة التي تشير الى علاقة خفية ' ومشابهة عميقة بيننا وبين الاشياء وبين الاشياء نفسها ' وهي عنصر رئيسي من عناصر الادب الرمزي كا مر مفصلا ' وبين الرموز الحاصة المصطلح عليها لدى فئة وا امة وا مذهب ، او لدى شخص مفرد ' في علم خاص او فن خاص او مذهب خاص فاللغز مثلا والتورية والتوجيه والابهام تتعلق رموزها بالشخص فقد يجوز ان شيئاً واحداً برمز اليه عدة اشخاص بالغاز مختلفة حسب فكر كل منهم ' واما الرموز العلمية والفقهية واللاهوتية والحربية وما شاكلها فانها تتعلق باصطلاح وقواعد فئة خاصة او 'عرف خاص وهذان النوعان من الرموز الحاصة ، لا بعدان من عناصر الادب الرمزي

فالخمرة بوجه عام هي رمز اللذة المادية المرفوقة بضياع الرُشد والانحطاط الادبي، واذا قبل هذا سكران، فمعناه «انه فاقد كل ادراك وارادة» اما في الاصطلاح الحاص فالخمرة عند ابن الفارض هي رمز الله والنسر هو رمز النبوغ والتحليق والسيادة في الاصطلاح العام، كما ان الاسد رمز القوة ، اما في الاصطلاح الحاص فالنسر هو رمز المانيا او الرابة الالمانية ، والاسد رمز بربطانيا العظمى او الرابة البريطانية ، والحمل في الاطلم الحالية البريطانية ، والحمل في الالمانية ، والحمل في الالمانية ، والحمل في الالمانية ، والحمل في الرابة البريطانية ، والحمل في المناسبة ا

الاصطلاح العام رمز الوداعة ، اما في الاصطلاح الخاص في المذهب المسيحي فهو رمز السيد المسيح الخ

فالرمز الادبي الشعري يمثل الصفة الطبيعية الملتصقة بالشيء وينبعث عن طبيعة الكائنات ومن المشابهة الحفية الطبيعية بين الرمز والرموز اليه، والادب الرمزي يستوحي الرمز الطبيعي بالشعور الذاتي، لا بالاصطلاح المرتب لدى فئة او امة خاصة

ولا بد من الملاحظة ان الرموز وحدها لا تكون الادب الرمزي الانها عنصر واحد من عناصره · فانواع الكتابات الثانية المذكورة ، على فرض تسليمنا برموزها كرموز عامة ، لا يمكن ان تندمج بالادب الرمزي الصحيح الا اذا تضمنت الشروط المحددة في عناصر «الرمزية» ، حينئذ لا يبقى ما يمنع اعتبارها ادباً رمزيا · فان كتابات برغسون الفيلسوف الفرنسي المعاصر ، مع كونها صادرة عن فرع علمي له رموزه الحاصة ، نراها مشبعة بالروح الرمزية ، تلك الروح الشعرية الناعمة الحائرة التي يتحلى بها اسلوبه بعكس ابن انفارض البعيد عن الروح الرمزية بشعره الجامد الجاف كا سنرى ،

فلوكان الشعر «الصوفي » جامعاً العناصر الرمزية ، الكان شعراً رمزياً على طريقة الافرنج · اما ما وصلنا منه فلا يخِرج عن اسلوب الشعر العربي العام فهو من بعض تلك الكتابات ذات الرموز الخاصة المار ذكرها ·

وتوضيحًا للفرق بين الصوفية والرمزية الصحيحة ، لا بد من بسط

النقاط الآنية ، لازالة اسباب الالتباس بين الروزية العلمية والروزية الشعرية، وبين لفظة mystique و symbolisme حيث أن التعريب المخطيء خلق ذلك الالتباس عند كثيرين من الادباء:

### أرمزية العلمية هي غير الرمزية الشعرية ·

ان الرموز الصوفية هي رموز علمية فقهية تندمج في نوع الرموز الحاصة التي مر ذكرها ، ومن اطلع على تحديد «الرمزية » لكبار موسرخي الافرنج في الابحاث السابقة يرى ان الشعر الرمزي يهرب من العلوم الوضعية التي تستند الى العقل والمنطق ، والحال ان « الصوفية » هي علم فقهي ير تكز على اسرار وطرائق خاصة بقيادة العقل والمنطق ، وهذا ما ينافي الروح الرمزية الشعرية ، (١)

وقد رأينا ان الرمزية توعيد النظرية القائلة «لغة العلم للمجتمع ، ولغة الشعر للشعر فقط » . قال بودلير : «ليست غايــة الشعر تهذيب الضمير والاخلاق وتلقين العلوم والحقائق . فالحقيقة ليس لهــا شغل مــع الاغاني

<sup>(</sup>١) وهذه الرموز العلمية قد وردت كثيراً في الادب العربي القديم · منها «القصيدة الراءزة» وهو مؤلف شعري لضياءالدين ابي عجد عبد الله الخزرجي المتوفي عام ٢٢٠ ه · وهو مخطوط في مكتبة الاسكوريال مع شرح ابي عبد الله محد بن مرزوقي · وهذه القصيدة الرائزة تشرح اسرار العروض والقافية وما فيها من رموز لغوية مطلعها :

<sup>«</sup> وللشعر ميزان يسمى عروضه ٠٠٠ » وذلك قبل ابن الفارض بثلاثة اجيال · ومثله « رموز الكنوز » في تفسير الكتاب العزيز للشيخ الامام عزالدين عبد الرزاق من معاصري ابن الغارض . وكتاب « رمسوز الكنوز في الحسكمة » لابي الحسن علي المعروف بسيف الدين الاسمدي المتوفي سنة ١٦٠ ه ٠٠ - « ورموز الكنوز » لابن البارزي المتوفي سنة ٢٢٨ ه وكتاب « الرموز والامثال الاهوتية في الانوار المجردة الملكوتية ) للعالم الاشراقي الشيخ شمس الدين محمد الشهرزوري ٠٠- وغير ذلك من المؤلفات القديمة التي تبحث الرموز العلمية الخاصة من صوفية ولغوية وطبية ٠

الشعرية 'والشعر الحقيقي لا غاية له سوى الشعر نفسه لا غيير 'واشرف شعر هو الذي 'نظم لاجل لذة الشعر · فلا يمكن ان يمتزج الشعر بالعلم وبقواعد الآداب دون ان يتعرض للموت او للانحطاط · فالحقيقة ليست هدفه ' وما هدفه الانفسه · ان جو الحقيقة بارد هادى عجامد يطرد ألماس الوحي الشعري وزهوره : فهو اذاً نقيض الجو الشعري · · · »

ان قول بودلير وكل ما ورد في شعر زعماء الرمزية يثبت لنا الفرق الشاسع بين «رمزية العلم ورمزية الشعر» اي بين الرموز العلمية التي تنتمي الى علم او الى فن خاصاو الى جمعية او مذهب حيث يكون هدفها الحقيقة او تهذيب الاخلاق، وبين الرموز الشعرية التي تنتمي الى الحس الباطن والشعور الحفي حيث يكون هدفها اندلاع النفس في نبرات خفية وخلجات مرتعشة في جور خيالي مبهم

٧ – ان ما بوقع الالتباس عند بعض الادباء في فهم جوهر «الشعر الرمزي» الصحيح هو تعربب لفظة: mystique ومعناها «روحي او صوفي» والصوفية يقابلها mysticisme وتحديدها في المعاجم الافرنجية «مذهب فلسفي او دبني حيث يقوم الكال بالتأ ملات الروحية التي تذهب الى حد الانجذاب والغيبوبة عن هذا العالم ، فتتحد النفس بالله اتحاداً سرياً روحياً » الانجذاب والغيبوبة عن هذا العالم ، فتتحد النفس بالله اتحاداً سرياً دوحياً » ال هذا التحديد ينطبق تماماً على «الصوفية» التي كانت منتشرة في الدين الاسلامي ولا ريب ان فرقاً بعيداً يفصل بين الصوفية وبين الرمزية ، لان الاولى مذهب فلسفي او دبني ، والثانية اسلوب شعري محض وقد يجوز ان يكون في الصوفية يظهر في الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية يظهر في الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية ويظهر في الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي ، كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي . كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي . كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي . كما يجوز ان يكون في الصوفية ويفي الادب الرمزي شعر وحي صوفي . كما يقور المراوي المراوي المراوي شعر وحي صوفي . كما يقور المراوي ا

شعره رمزي، لانهما مذهبان منفصلان مستقلان الواحد عن الاخر ·

ولكن لسوء الحظ لا نجد في «الصوفية» شعراً رمزياً صحيحاً لكونها لا تشتمل على عناصر الادب الرمزي التي تقدم ذكره: ·

فالشعر الصوفي عندنا هو شعر وحي ديني لا يخرج في اسلوبه عن طربقة الشعر العربي وفنونه المختلفة مع عاطفة دينية · فقد كان فرلن زعيم الطريقة الرمزية «كافراً بالدين» ولم يمنعه ذلك من استلام «زعامة» الرمزية ثم ارتد الى الايمان في اواخر حياته فألف بجموعة شعرية من الشعر الصوفي الطافح بشعائر التقوى ، ومع ذلك بقي شمره الروحي «الصوفي » موسوما بالطريقة الرمزية الصحيحة اي بروح الشعر العالي الحائر ، وسيرى القارى المفوذجاً منه في البحث التالي، وقد كان «جبران» متمرداً على الدين وشرائعه في معظم كتاباته ، ولكن لم يمنعه ذلك من كونه شاعراً رمزياً ، لان جوهر الرمزيسة في «الروح الشعرية والاهتزازات الحائرة » سواء كان الشاعر كافراً او موءمناً او منصوفاً

" - ان الذي يسبب الالتباس بالصوفية وبغيرها من الكتابات هو ايضاً تعريب لفظة سمبوليزم symbolisme ، ومعناها «الرمزية» ولكن الناقد بميز بين هذه اللفظة سمبوليزم بوجه عام ، وبين سمبوليزم في الادب و الناقد بميز بين هذه اللفظة سمبوليزم بوجه عام ، وبين سمبوليزم في الادب و en littérature ، حيث بتغير معناها تغييراً جوهريا ان لفظة سمبوليزم كانت تعني قبل عام ١٨٨٠ معنى واحداً وهو «مجموعة رموز معدة لتذكير بعض الحوادث، او للتعبير عن بعض المعتقدات عند بعض الشعوب والاديان» . هذه هي الرمزية التي نجدها في معظم المذاهب الدينية ، ومنها «الصوفية» .

وقد كان لها علم خاص symbolique وتعني هذه اللفظة «مجموعة رموز عند بعض الشعوب والادبان او العلم الذي يبحث عن تلك الرموز » و كما ذكر نا اسم الموافقات العربية القديمة (ص١١٣) المتكلمة عن الرموز اللغوية او الفقهية او الدينية و فلا مانع من ذكر كتا بي كروزه Creuser وكينيو Guigniaut و بعنوان «الرمزية والمعتقدات عند الشعوب القديمة» حيث بحثا في هذين الكتابين عن الرموز القديمة المختلفة

اما بعد عام ١٨٨٠ فقد اكتسبت لفظة symbolisme معني جديداً مختصاً بالشعر والادب: وهو «الرمزية الشعرية» التي كانت محور كلامنا في الابحاث السابقة ، وادخلت دوائر المعارف تحديداً جديداً لها وهو «انها حركة شعرية انبعثت في اواخر القرن التاسع عشر لمقاومة الادب الواقعي، وغايتها التعبير عن العلاقات الحفية بين نفسنا وبين المحسوسات» لهذا يرى بعض المورخين ان «لفظة رمزية هي مبهمة وقليلة الصحة » كما مر" في بدء هذا البحث.

## ابن الفارض والشعر الرمزي مل ابن الفارض شاعر ريزي كما ينقد الاستاذ الزيات ?

رأينا من الواجب التبسط في درس وتعليل هذا الادب الواقى لسبين : اولاً بالنظر لمكانته وتأثيره في اتجاه الادب المعاصر · ثانيًا بالنظر لنشأته الجديدة والتباسه على بعض ادبائنا اللامعــين · نخص منهم الادبب الكببر موءرخ الادب العربي بمصر الاستاذ الزبات ' صاحب محلة الرسالة الراقية · فقد ذكر في تاريخه ان طريقة ابن الفارض هي طريقة الادب الرمزي التي ظهرت في اواخر القرن التاسع عشر في فرنسا ' مع كون ابن الفارض هو ابعد من كل شاعر عربي عن الادب الرمزي اذ إن الادب الرمزي ، كما ذكرنا مفصلاً بالاستناد إلى أوثق المصادر الادبية الافرنجية ، هو عبارة عن شعر ناعم رقيق يبعث هزةً في النفس: وهذا ما لا نجده\_ف شعر ابن الفارض كما سنرى . ولما كان ناريخ الاستاذ الزبات يدرُّس في المدارس الرسمية بمصر ، ويف معظم مدارس لبنان وسوريا والعراق ، ولا يخفي ما له من التأنير في نفس الناشئة الجديدة ، فلا بد من بحث خاص غيز فيه الشعر الرمزي الصحيح الذي انبثق في اواخر القرن الغابر ، من شعر ابن الفارض ؛ الذي يندمج في نوع الكتابات ذات الرموز الخاصة ؛ كا مر في البحث السابق. ونخص هذا البحث بدرس شعره كوسيلة تساعدنا على ايضاح كل التباس ، وايجاء فكرة صحيحة عن الطريقة الرمزية · لان نسبة الرمزية الى طريقة ابن الفارض توحى الى الناشئة فكرة خاطئة ُ بحيث لا تستطيع ان تدرس الشعر الرمزي الصحيح في ادب الشريف وفي الادب

الانداسي · فلا بد لنا اذاً من تمييز الشعر الرمزي من العنـــاصر التي توءدي الى الالتباس به في شعر ابن الفـــارض ، وهي ثلاثة : الصوفية ، والرموز ، والتلميح ، وقد درسناها في الصفحات السابقة مفصلاً .

اً - الصوفية وقد رأبنا ان الصوفية mysticisme هي غير الرمزية فالصوفية مذهب روحاني بالمعنى الديني كشعار من شعائر التقوى بينما الرمزية هي اسلوب ادبي كتابي ، فيه نزعة روحية بعكس النزعة المادية ، بالمعنى المدني لا الديني، نسبة الى الروح esprit ، اي الى الفكر الخالص والوجدان والشعور الباطن ، وقد يكون الشاعر الرمزي متديناً او غير متدين كما مر عن فرلن زعيم الرمزية في حالتي تشرده و تدينه ، وعن جبران في بعض كتابانه المتمردة على الدين ورجاله .

٢ - التلميح · وقد ميزنا سابقاً التلميح الرمزي اي الاشارة الى معنى غامض او فكرة حائرة بالفاظ مجازية ، من التلميح البديعي وهو من اشكال البديع الذي يشير الى قصيدة او بيت شعر او مثل ، او حادث ، او الى كلام شخص ، او الى آية قرآنية او انجيلية ، او الى شريعة ما او عقيدة مذهبية ، كقولهم :

المستجير بعمر عند كوبتــه كالمستجير من الرمضاء بالنار

حيث يشير الى حادثة كليب وجساس ، وكالبيت الذي يشير الى «مجير ام عامر» وترى في كتب البيان امثلة كثيرة على ذلك . فهذ التلميح يشير الى حادثة تاريخية صريحة ، او الى آية صريحة ، او الى طرائق وعقائد مقررة معلومة كما هي طريقة ابن الفارض الذي يشير الى عقائد وطرائق

صريحة مرنبة ومقررة في قواعد الصوفية والا فكل كتابة عربية بكثر فيها التلميح هي من الادب الروزي! وهذه الرسالة الاغريضية للمعري كالما تلميح واشارات ولهل هي من الادب الروزي! وهدفا النوع من التلميح واشارات ولهل هي من الادب الروزي! وهدفا النوع من التلميح كثير في الادب العربي وقبل ابن الفارض وفهل بكون ذلك ادبًا روزيًا وعلى هذا القياس فان كتابات معظم شعراء فرنسا قبل ظهور الطريقة الروزية كانت طافحة بالتلميح الى اساطير اليونان والرومان وغيرهم فلاذا لم يذكروهم بين شعراء الروزية ?! فاسمع ابن الفارض يشير الى عشيقته «الله» بشعره البارد الجاف:

بمظهر حوا قبل حكم الائمومة. كاكل ايـام اللقــا يوم جمــة على بابهـا قد عـادلت كل وقفة بهــا ليلة القدر ابتهاجًا بزورة بها حزت صحوالجعمن بين اخوتي ففي النشأة الاولى تراءت لآدم. وكل الليمالي ليلة القدر ان دنت وسعيي لها حج بها كل وقف قي وسعي لها حرفت ليلا فشهري كله وكل الورى ابناء آدم غير انني

حبث يشير الى حوادث صريحة وطرائق دينية معلومة · فهذا التلميح هوغير تلميح شعراء الرمزية الى الفكرة الحائرة بالفاظ مجازية كقول احدهم مشيراً الى جمال عيني حبيبته وخديها : « لقد شعشع السندس في صفاء عينيك وابتسم الورد على اديم خديك » وقول فرلن في مناجاته الالهية (الصوفية) مشيراً الى توبته : « وهاهما عيناي مصباحا الخطأ والانخداع اطفئها بدموع الصلاة ، فقد انهدمت القبة حبث كان قلبي يحفر مدفنه » ، وقول الشريف الرضي الى حبيبته مشيراً الى انه لا بنساها ولا يخونها : «عيني لكم عين على قلبي » فالاشارة الرمزية هي اشارة لطيفة الى معنى حائر وفكرة شخصية ، فقلي » فالاشارة الرمزية هي اشارة لطيفة الى معنى حائر وفكرة شخصية ،

لا الى حادثة تاريخية او عقيدة دينية معلومة ٠

" – الرموز · قد مر" ان الرمز ينبثق عن طبيعة الشيء ، فالاسد رمز القوة لانه يحمل في القوة لانه يتضمن في طبيعته معنى القوة ، والنسر رمز التفوق لانه يحمل في نفسه معنى رمز الوداعة ، اما الحرة نفسه معنى التفوق كما ان الحمل يجمل في نفسه معنى رمز الوداعة ، اما الحرة التي هي في الاصطلاح العام رمز اللذة المادية ورمز الانحطاط الادبي ، والتي هي في الدين الاسلامي رمز النجاسة ، «انما الخمر رجس من عمل الشيطان · · » في في الدين الاسلامي ومز النجاسة ، «انما الخمر رجس من عمل الشيطان · · » فكيف تكون رمزاً لله ? واذا شاء ان يرضي الشبيبة افلم يجد غيير رمز النجاسة « لله » ارضاءاً للشبيبة الجاهلة ?! فمن المصطلح عليه ان الثعلب رمز الحبث ، والسم رمز الموت ، والذئب رمز الغدر ، فهل يجوز ان يجعل الثعلب والذئب والسم رمزاً للعزة الالهية ?

وما يقال عن الخمرة يقال عن تغزل ابن الفارض بعشيقة هي في نظره رمز "
لله · فالله والعشق كامتان تتنافران ، لا سيا عندما يصف حوادث غرام
مع عشيقته وينسبها لله تعالى ، فتارة يشبه الله بالغصن وقلبه عليه طائر ،
وطوراً يتأ كم لانه «قتيل لحاظها»، ويطلب منها وعداً بالوصال ولو كاذبا «عديني
وصل وامطلي بنجازه »، الى غير ذلك مما يتنافى مع كرامة العزة الالهية ،
فالشعر الرمزي لا يقوم بتسمية الله بالخمرة والحبيبة ? 1

اما الاسرار والرموز الوارده في متن قصائده ، فهي كما مر رموز دبنية لا علاقة لها بالادب الرمزي ، فهي من نوع الرموز العلمية والفقهية واللاهوتية ورموز الجمعيات والمذاهب السرية ، وقد رأينا مفصلاً ان هذه الرموز المقررة لدى فئة خاصة هي غير الرموز الشعرية التي تقوم بمنح الحياة لما حولنا فنجعل للكائنات نفساً وحياة كنفسنا وحياتنا ونرى صورتنا في الكائنات ، فاين هذه الرموز من رموز ابن الفارض ? ولنسمع مالارمي مشترع الرمزية كيف يحدد الرمز الشعري : «يقوم الرمز بان نوحي شبئًا فشيئًا كائنًا محسوسًا لكي 'نظهر فيه حالة نفس بشرية ، او بان نرى كائنًا محسوسًا ونستخلص منه حالة نفسية ، وذلك بسلسلة من التفكير لا كتشاف ما بيننا وبينه من الروابط الغامضة"

فالرمز اذاً لا يقوم بالتلميح الى اسرار الصوفية وطرائقها ورموزها الخاصة ، بل باعتبار كل كائن حولنا رمزاً لحياننا ، وبروءية صورتنا في ما حولنا من المحسوسات، وهذا يختلف جداً عن اسرار الصوفية وطرائقها ، وقد اوردنا في البحث السابق رأي بعض موءرخي الادب الافرنسي ، وهو ان لفظة «الرمزية » هي « مبهمة وقليلة الصحة » ، لان الادب الرمزي لا يقوم على الرموز فقط ، ولان الرموز الشعرية هي غير رموز الاقدمين من دينية وشعبية ، ولا ريبان لفظة «رمزية » هي التي اوجدت الالتباس عند بعض الادباء ، الذين يحسبون شعر ابن الفارض من الادب الرمزي

ونضيف الى هذه الادلة ملاحظات اخرى في تحليل ادب ابن الفارض تزيد القاريء يقيناً وتضع حداً لكل جدال بهذا الشأن.

آ - لا نوافق الاستاذ الزيات ومن يوى رأيه من الادباء على قوله في تاريخه الادبي (ص ٢٨٢) « ان هذه الطريقة الروزية التي ظهرت كف منتصف القرن التاسع عشر قد بلغ اربابها في الكتابة حد التعمية والتعجيز» فان معظم شعرائها قد كتبوا بلغة مفهومة ٤ تجمع بين الصور الشعرية العالية وبين الجال الواضح كفرلن زعيم الرمزية الذي كان شعره سهلا طبيعياً

لدرجة السذاجة ، سذاجة الاطفال في التعبير انفسي، مع جمال الصور الرائعة . كذلك شعر بودلير ، ورنيه ، وسامان، وكاودل، وكان، وبول فور وغيرهم من امراء الرمزية ، ولم يبلغوا "حد التعمية والتعجيز " ما عدا مالارمي الذي كان يتعمد ذلك لكي لا تفهمه الا الطبقة الخاصة ، وما خلا بعض مقطوعات رينو ومورياس ، فان نسبة "التعمية " الى الادب الرمزي بصورة اجمالية حكم جائر ، يسيء الى هذا الادب الراقي الخالد ، ولا ريب ان الشعر العالمي يتطلب شيئًا من "التأمل» الفهم جماله، ولكن هذا التأمل اللذيذ في كشف روابط الصور والافكار هو غير "التعمية والتعجيز " ، وسيرى القارىء في فصل آت غاذج مختارة لامراء الرمزية ، حبث تتلاقى الاحلام والصور الشفافة بوضوح وجمال ، لان الفكرة الحائرة و«الغموض المفهوم» هو غير "التعمية »

ابن الفارض و السعر الرمزي يختلف في « كنهه وجوهره » عن طريقة ابن الفارض و الطريقة الرمزية ادب عالى عالى وشعر عميق خصب و بعكس طريقة ابن الفارض السطحية العقيمة ، فلم تنحصر الرمزية في دائسرة الجود كطريقة ابن الفارض و بل تابعت تطورها في صميم الادب الحالد الى عصرنا هذا ، فو جهت الادب العالمي المعاصر الى ناحية جديدة ، تجمع بين الرمزية وبين الواقعية والاصولية ، كا مر في بحث المذاهب الادبية الكبرى عند الافرنج ، وقد امتدت هذه الروح في البلاد العربية كما انتشرت عند الامم الراقية ، بعكس طريقة ابن الفارض الجامدة العقيمة ، فان نسبة طريقته الى الطريقة الرمزية عند الافرنج على المؤنجي لانه ارفع باللادب الافرنجي لانه ارفع الله المؤنجي لانه الفرنج عند الامة الطريقة المؤنجي لانه الفرنج و المؤند و المؤند و الله المؤنجي المؤند و الله الطريقة المؤنج عند الافرنج عند الافرنج و الدونة المؤنج الدونة المؤند و المؤند و المؤند و المؤند و المؤند و المؤند و الدونة المؤند و الدونة المؤند و الدونة الدونة المؤند و المؤند و الدونة المؤند و الدونة الدونة و الدونة و الدونة الدونة الدونة الدونة الدونة الدونة الدونة و الدونة الدونة الدونة الدونة الدونة و الدونة الدونة و الدون

واسمى من جمود ابن الفارض ويلحق هذا الظلم بالادب العربي ابضاً لان العبقرية الساميّة العربية هي اعظم واخصب من ان تقتصر على اسلوب ابن الفارض العلمي الجاف وفابدعت الاسلوب الرمزي الحقيقي كأسمى شعر عند ادباء الافرنج، وهو الادب العالمي في شعر الشريف الرضي وشعراء الاندلس كا سنرى .

" - ان جوهر الرمزية يقوم بالتعبير عن خلجات النفس الخفية وظلال المعاني ( nuance ) اي المعاني الدقيقة الخفية حفي اعماق النفس ، فتبرز الفكرة من خلال شبكة من الصور الشفافة الحائرة ، اما ابن الفارض فتي علمنا قصده من " الحمرة والحبيبة » اي « الله » تصبح معانيه صريحه ، وله من وراء الابهام امور واضحة مقررة، وطرائق معلومة مرتبة في المذهب الصوفي يعرفها كل شخص مطلع ، فالشعر الرمزي لا يقوم بالاعراب عن طرائق مقررة صريحة ، بل عن خلجات الشعور الباطن الحفي الذي لا يطاله التحليل (qui échappe à l'analyse) ، فهو اذاً نقيض شعر ابن الفارض الذي استهل قصيدته التائية بان "راحة ، قلته سقته حميا الحب وان كأسه هو محيا من عند الحب جلّت اي "مجيا الله » ، ثم يتم كلامه على هذا النسق الحاف الحافي من الروح الشعرية :

فاوهمت صحبي ان شربي شرابهم به سر سري بانتشائي بنظرة ِ ففي حان سكري حان شكري لفتية بهم تم لي كتم الهوى مسع شهـرتى ولما انقضى صحوي تقاضيت وصلهـا ولم يغشني بـف بسطها قبض خشية ِ

فاين الاحلام وظلال المعاني وخلجات الروح الدفينة في هذا النظم الجاف الذي كلما طال يطولجفافه وجموده عماين الشعرفي «قبض خشية · · ·

سر سري ٠٠٠ حان سكري حان شكري ٠٠٠» ، واين رقة الذوق في قوله «تقاضيت وصلها» وصل معشوقته اي «الله عز وجل »، واين الخلجات الدفينة في مثل قوله المشهور:

اوميض برق في الابيرق لاحا ام في ربى نجد ارى مصاحا؟ ام تلك ليلى العامرية اسفرت ليلاً فصيرت المساء صباحا؟ معابرة في بدا من جانب الغور لامع م

ام ارتفعت عن وجه ليلى البراقع ?

سعيدةً ليلي التي تمثل «الله» في هذه المواقف الشعرية. • • •

با تم من نسك وحج وعمرة
 واشهد فيها انها لي صلت
 حقيقته بالجمع في كل سجدة

وكل الجهات الست حولي توجهت لها صلواتي بالمقسام اقيمها كلانا مصل واحد ساجد الى

اين هذه «الرحى تطحن قرونًا» من قول فرلن زعيم الرمزية :«انصت الى الاغنية اللذية ٬ وهي خفية ولطيفة : رعشة' الماء على العشب ٠٠٠» والى قول الشريف

تخادعنا نفحات النسيم اذا عبقت بجواشي الظلام

بمثل هذه النفحات الحائرة الشفافة يعبر الشاعر الرمزي عن انفعالاته الخفية وليس بتعداد الامور المذهبية والاسرار الصوفية والطرائق الفقهية باسلوب جامد.

٤ - أن نظم أبن الفارض هو من نوع التورية والتوجيه ٤ لاحتماله معندين ٤ أو وجهين مختلفين ٤ وهذا عكس الادب الرمزي الحقيقي الذي يحمل معنى وأحداً ووجها وأحداً ٤ معبراً عن امنية حائرة ٤ وذلك اما بلغة .

ساذجة اطيفة ، واما بلغة عالية مجازية ، واكنها على كل حال لا تعتبر عن معنيين محتلفين او وجهين متضادين كنظم ابن انفارض ، الذي يرضي الجهال بالمعنى البعيد المحتلف عن المعنى الاول كل الاختلاف، وهذا لعمر الحق شيء وادب فران وزملائه شيء آخر ، فاسلوب ابن الفارض والشعر الرمزي على طرفي نقيض ، لان الشعر الرمزي ليس سوى «صورة ونغم »، وليس احجية ذات وجهين مختلفين .

و كثيرون من يعتبرون شعر ابن الفارض «نظاً » لا شعراً ، اي شعراً فقهياً جامداً ، وهو ولا ، قساة في حكمهم لانهم يجردونه من الروح الشعرية ، ولكن الادباء المعتدلون من ذوي الرأي الرصين يرون ان شعره من الدرجة المتوسطة ، ولا اعتقد ان ادبباً رصيناً يضعه في المرتبة الاولى في الشعر العربي ، بل الجميع متفقون على ان شعره من المرتبة المتوسطة من حيث الروح الشعرية ، اما الشعر الرمزي فقد اجمع مو وخو الادب الافرنسي على انه اعاد الشعر الى ينبوعه الصافي » والى المثال الشعري الاعلى ، وقد شهد هيغو انه اوجد هزة في الادب الفرنسي ، كما شهد كوبه ان له مكانة خطيرة هيغو انه اوجد هزة في الادب الفرنسي ، كما شهد كوبه ان له مكانة خطيرة كخطورة الاكتشاف ، وانه ادب خالد ، . » .

ولا بدع اذا كان شعرابن الفارض جامداً سقيماً لانه شعر فقهي علمي الخلاقي . وقد ذكرنا (صفحة ١١٣–١١٤) رأي بودلير في الشعر العلمي، ومنه « انه لا يمكن ان يمتزج الشعر بالعلم وبقواعد الآداب دون ان يتعرّض للموت او للانحطاط . . . ان جو الحقيقة بارد هادي، جامد، يطرد ألماس الوحي الشعري وزهوره: فهو اذاً نقيض الجو الشعري . . . . » وكلامه هذا

ينطبق حرفيًا على نظم ابن الفارض الفقهي الجامد الذي هو نقيض الجو الشعري. فان تائيته الكبرى وهي عمدة دبوانه عنوانها « نظم السلوك » حيث بورد الطرائق والقواعد الدينية والاخلاقية في سلوك التقوى ، وهذا على قول بودلير « نقيض الجو الشعري » .

وقد اعترف الاستاذ الزيات في تاريخه "ان اشهر شعره تائيتاه الكبرى والصغرى اللتان لا يقرأهما الا من رزق الصبر والجلد . . . » فالشعر العالي لا يمل منه مها طالت القصيدة "لانه يستهوي القاري عجال معانيه وصوره وكلما ازداد تعقده تعداد قراءته المرة بعد المرة لاستيماب جمال الافكار والصور بعد التأمل ، فان قصيدة رنبو «السفينة السكرى» هي من اشد قصائده غموضاً ، وهي على طولها يطالعها الاديب المرة بعد المرة لروعتها قصائده غموضاً ، وهي على طولها يطالعها الاديب المرة بعد المرة لروعتها وجمالها ، بدون ملل ولا ضجر ، اما تائية ابن الفارض فالذي يدعو فيها الى الملل ويقتضي «الصبر والجلد» هو اسلوبه الجامد الخالي من الروح الشعرية العالية ، وليس تعقد ، فني فهم القداري وصده من «الخرة والمعشوقة» يزول كل تعقد ، لان اشارانه تشير الى امور دينية صريجة معلومة .

آ – ان نظم ابن الفارض هو نقيض الادب الرمزي ، لانه حسب اعتراف الاستاذ الزيات في تاريخه وحسب رأي كل ناقد ، مولع بالمحسنات اللفظية وبانواع البديع من جناس وتضمين وطباق ، وغير ذلك من اصول المحسنات اللغوية لدرجة الافراط ، حيث ترى ذلك في كل بيت من شعره ، وهذا عكس الشعر الرمزي الذي ثار على القواعد القديمة ورفض الاصول الكتابية المتبعة من حيث تنميق العبارات بالمحسنات اللفظية ، ولم يعتن الا

بروح الشعر فقط ' فلا تخضع المعاني والافكار للمحسنات اللفظية حسب مسلك ابن الفارض ، بل تخضع الالفاظ واللغة للمعنى ' وقد يا تي النظم عتل الوزن ومحطم اللغة ، ولكن ذلك لا يمنعه ان بكون شعراً رمزياً ، من حيث اعتبار الروح الشعرية ' لا من حيث اللغة والنحو والبديع! · · وهذا من عناصر الرمزية الرئيسية ، التي يناقضها مسلك ابن الفارض ·

أحرف قواعد الشعر الرمزي الاساسية بسط الافكار من حيث اشتراك الحس الشخصي والشعور الباطن الامن حيث العقل والمنطق فينتقل الخيال من فكره الى فكرة بدون رابطة منطقية ويترك للقارئ لذة اكتشاف تلك العلاقة في سلسلة الافكار اما ابن الفارض فقوام نظمه على المنطق والدلبل العقلي على عكس الطريقة الرمزية وهو يعترف بذلك سف قوله:

واثبت بالبرهان قولي ضاربًا مثال محق والحقيقة عمدتي ومن لغة تبدو بغير لسانها عليه براهين الادلة دلت.

وبذلك يخالف القواعد الاساسية في الشعر الرمزي · لهذا نرى شعره على ونيرة واحدة حيث تتكرر الافكار نفسها على منهاج واحد ، وان قصائده الكبرى انتي كانت السبب في نسبة شعره الى الرمزية هي قصائد مملة «لا يقرأها الا من رزق الصبر والجلد» كما اعترف الاستاذ الزيات نفسه

أ - ومن العناصر الرمزية الرئيسية النغم الموسيقي ، وهذه الناحية يصعب على الناقد ان يصدرفيها حكماً مبرماً ، لان الابجرالعربية كالها موسيقية وذات ايقاع حسن تتفاوت فيه درجات الجمال الموسيقي ، فلكل بحر رنة

خاصة وميزة خاصة ولكل وزن مقاطع تشمل الالفاظ التي تكون تفاعيلها واوزانها و لا ريب ان القافية من العناصر الرئيسية «للنغم» في الشعر، وتنوع القافية عند الافرنج انسب الى الشعر الرمزي من القافية الواحدة في شعرنا العربي ، لان كل قافية تحمل نبرة موسيقية خاصة تلائم المعنى، بعكس القافية الواحدة التي تخضع المعاني لقواعدها وقيودها الثقيلة ، فطريقة الموشحات والشعر المنثور اقرب الى الروح الرمزية ، اما اذا ازم الشاعر قافية واحدة فانه يترتب عليه : اولا أن يحسن اختيار القافية اللطيفة المتلائمة مع الموضوع ، ثانيا أن لا يطيل القصيدة الى درجة تبعث الملل ، ثالثا أن ينتبه الى مقامها لا سيها اذا طالت القصيدة ، كي لا تأتي نافرة سقيمة ،

وقد جمع ابن الفارض في التائيتين الكبرى والصغرى هذه العيوب الثلاثة: طول القصيدة المدلل وعدم اختيار القافية الملائمة وضعفها في اكثر ابيات القصيدة ان قافية النباء المكسورة هي من القوافي المبتدلة المكروهة في الشعر العربي وقلما يستعملها الشعراء الا بقصد تنويع القافية في الديوان اما ابن الفارض فقد لجأ اليها على ابتذالها في القسم الاكبر من منظوماته ، فجاءت مع طول القصيدة الممل نافرة ركيكة كأنها رقعة في طرف البيت ولا مجال لايراد امثلة على ذلك فسب القارى النبيه ان يستعين بالصبر والجلد لقراءة تلك القوافي السقيمة النافرة .

كذلك قصيدته اليائية نتضمن كثيراً من القوافي النافرة: « تتأي، زي، الاحي، دوَي صَبِي، هي ابن بي، الارَي، عمي، قصي، الشذي، الخبي الي. . . . » اما قصيدته الذاليه فهي بلا جدال اسقم قصيدة في الشعر العربي ، اذا جاز لنا ان ندعوها شعراً! · · ومن التفكمة ان بعض الاطفال قد سمعوا تلاوة هذه القصيدة فكانوا ينفجرون من الضحك عند كل قافية من قوافيها المضحكة : «جبّاذا ، ممشاذا ، جذاذا ، لذاذا ، ملاذا ، شحاذا ، بذاذا ، لاذا ، وقاذا ، وشاذا ، الالواذا ، بناذا ، الاذا ، استئخاذا ، استلذاذا ، اغذاذا ، رذاذا ، يغذاذا ، اناذا ، الاذا ، استئخاذا ، استلذاذا ، اغذاذا ، رذاذا ، يغذاذا ، الالواذا ، الاذا ، المنتخاذا ، استلذاذا ، اغذاذا ، رذاذا ،

ابهذه القوافي السقيمة النافرة وبهذه القصائد المملة بكون ابن الفارض شاعراً رمزياً كفرلن وبودلير ? ١٠٠ هذا هو النغم الموسيقي الساحر في قوافيه وملائمتها للمعنى ? ١٠٠ نه بعض مقطوعات رقيقة من حيث المعنى والقافية ولكن « اشهر شعره كما ذكر الاستاذ الزيات التائيمتان » اللتان تحتويان على رموز الصوفية ، والحال ان كل شعر عربي يمكن ان نعده شعراً رمزياً قبل تائيتي ابن الفارض الخائيتين من عناصر الرمزية الصحيحة كما تقدم .

# ماذا تدعى طريقة ابن الفارض ٩

لا يخرج شعره عن فنون الشعر العربي المأ لوفة في كتب البيان من تورية وابهام وتوجيه والغاز ، وما اشبه ، حبث يجندل اللفظ مهني غدير معناه الظاهر ، فالتورية في علم الادب «هي الستر واصطلاحاً ان يوعتى بلفظ له معنيان احدهما قريب والآخر بعيد ، اما المقصود الحقيقي فهو البعيد، ويورس عنه بالقريب لرفع الشبهة » ، وينطبق ذلك على نظم ابن الفارض، فان المقصود البعيد هو الله ، انما يورسى عنه بالخرة والحبيب وبصفاتها لرفع

الشبهة ' فيرضي الجهال والانقياء المتصوفين · ويقارب التورية « الابهام » ، وهو في اصول البيان «صياغة الكلام يحتمل وجهين مختلفين للتخلص من المواخذة ولارضاء الفريقين » ، وهذا ايضاً ينطبق على شعر ابن الفارض · كذلك التوجيه فهو عند المتقدمين « الابهام ، وعند المتأخرين افادة معنى بالفاظ موضوعة له ، واكنها اسماء لاناس ، او قواعد العلم او لفن . » حيث ذكر ابن الفارض الفاظاً من قواعد الصوفية وعلومها · · الخ ·

وقد يجِوز ان يسموا شعره منظومات رمزية ۴ بالمعنى القديم اي كنابات رمزية 'كما دعوا قصيدة الخزرجي «القصيدة الرامزة» قبل ابرن الفارض بثلاثة اجيال؛ وكما دعوا غيرها من الكتب الرمزية القديمة ولكن لا يجوز مطلقاً ان ندعو شعره «شعراً رمزياً» كالطريقة التي ظهرت في اوربا \_ف القرن الاخير · فهذا الشعر الرمزي الجديد له تحديد معلوم وعناصر معروفة ٬ وهو شعر٬ راق ناعم ليسله وجهان كطريقة ابن الفارض وجه قربب ووجه بعبد ' وجه ظاهر ووجه مستتر ؛ انمـــا هو شعر 'بظهر ما استتر من خفايا النفس وخلجاتها الكامنة ، فلا «يخفي» مثل ابن الفارض ، بل 'يظهر تلك الخفايا الدفينة في زوايا النفس · ونهجه من نوع نهج المعري في رسالة الغفران " حيث يرى فيها بعضهم كتابات رجل موممن 4 بينما يرى غيرهم انها «تهكي» بالبعث والجنة والنار وبالدين وشرائعه ، فهل هي من الادب الرمزي ? وهكذا كثير من الكتابات القديمه انتي تحتمل وجهين، كأُ قوال الفتيان الثلاثة السكارى الذين امسكوهم ليلاً ، فسأَ لوا الاول : ابنُ من انت ﴿ فقالِ :

انا ابن الذي لا تنزلُ الدهر قدره وان نزلت يوماً فسوف تعودُ ترى الناس افواجاً الى ضوء ناره فمنهم قيام حول وقعودُ

الى آخر القصة ، فليس هــذا من الشهر الرمزي، مع كونه يحتمل وجهين مثل شعر ابن الفارض، ولكن ينقصه بعض العناصر الرمزية ، لان وصفه لابيه هو وصفحة يقي صريح ، انما يحتمل وجهين . فشعر ابن الفارض لم يخرج في اسلوبه وروحه عن منهاج الشهر القديم وفنونه المعروفة كاللغز والرمز والتوجيه والتعريض . واليك ما ذكره البويري (ص١٦٢جز ، ثالث) قال : « وللغز اسماء ، فمنها الرمز والمحاجاة والتأويل والكناية والتعريض والاشارة والتوجيه النح ومعنى الجميع واحد ، فاذا اعتبرته من حيث انه عمل على وجوه وابواب سميته لغزآ ، واذا اعتبرته من حيث ان صاحبه لم يفصح عنه قلت : رَمزَ ، وقريب منه الاشارة ، واذا اعتبرته من حيث انه ذو وجهين سميته لم يصرح بغرضه سميته تعريضاً واذا اعتبرته من حيث انه ذو وجهين سميته التوجيه .»

فيتضح للقاري ان رموز ابن الفارض هي من نوع التعريض او التوجيه وما قارب ذلك من الفنون الشعرية القديمة الواردة في الكتب الادبيسة ، وان «الرمز »كان في نظر الاقدمين من نوع «اللغز والتوجيه والتعريض» وهذا صحيح ، انما ذلك غير الشعر الرمزي الذي ظهر مو خراً في اوروبا ، وله قواعده واصوله المعلومة ، وسنرى في الفصل الاخير من هذا الكتاب ابن ظهر الشعر الرمزي الصحيح في الادب العربي ، عند شعراء الاندلس وشعراء الشرق ،

#### الحلاصة :

يجوز ان ندعو طريقة ابن الفارض «كتابة رمزية » بالمعنى القديم •كما يجوز ان ندعو انواع الكتابات الدينية ذات الرموز الخاصة واصطلاحات الجمعيات السرية والرموز العلمية والفقهية واللاهوتية والحربية والكماوية وما اشبه ٤ كما يجوز ان ندعو بذلك طريقة التغنى بالظبي وصفاته لاخفاءاسم الحبيبة الحقيقية ٬ كما يجوز ان ندعو ايضاً شعر الاحاجي والتوريــة والتوجيه وانواع الكتاباتالنثرية والشعرية التي تتضمن معنيين ٬ لان الاقدمين كانوا يدعون ذلك «رمزاً» حسب رأي النويزي المذكور في الصفحة السابقة·· ولكن لا يجوزمطلقًا ان ندعو طريقته طريقة رمزية «كطريقة السمبوليزم» عند الافرنج ٤ لان الرمزية عندهم لها اصول وعناصر معروفة غير اساوب ابن الفارض كما تقدم في هذا البحث ' ذلك لان زموز الصوفية عند ابر · \_ الفارض هي اصطلاحات عند فئة خاصة ٬ ولان تلميحه واشاراته اليها هو تلميح الى امور صريحة مقررة معلومة \_في الصوفية كالانابة ، والمراقبة ، والذكر ' والوجد والحب ' والفناء والبقاء الخ •

وعمدة ابن انفارض في نسبة شعره الى الر مزية قصيدناه التائية الكبرى والتائية الصغرى ، وهما على رأي الزيات « اشهر شعره » لاحتوائهها على اصطلاحات الصوفية ورموزها ، والحال انهها ابعد من كل شعر عربي عن الرمزية الصحيحة : ١ لان الرمزية تهرب من « الطرائق العلمية والفقهية » التي تملأ التائيتين ، ٢ لانها تهرب من « المنطق والبرهان » ، بعكس ابن الفارض الذي يصرح انه « يثبت قوله بالبرهان ، ٠٠ » كما مر في الابيات

السابقة ، ٣ لان الرمزية لها وجه واحد مجازي من الشعر العالي ، وايس لها وجهان مختلفان كنظم ابن الفارض الذي يصرح انه يتكلم « في لغية بغير لسانها ٠٠٠ » كما مر في الابيات المذكورة ، وهذه لغة التورية والتوجيه المتضمنة وجهين مختلفين ، ٤ لان الرمزية هي ارفع روح شعرية خيالية بينما نجد في التاثيتين نظاً بارداً جافاً قلما نجد مثل جموده في الادب العربي ، هذا فضلاً عن الاعتبارات الاخرى المذكورة في هذا البحث ، فاليك مثالاً من تلويحه واشاراته :

وعني بالتلويح يفهم ذائسق عني عن التصريح للمتعنت ومبدأ ابداها اللذان تسببا الى فرقتي والجمع يأبى تشتتي هما معنا في باطن الجمع واحد واربعة في ظاهر الفرق عدت فذاتي باللذات خصت عوالي بمجموعها امداد جمع وعمت

فأين هذا التلويج من تلويج الشعر الرمزي ? وهل يجوز ان ندعو هذا النظم «شعراً » ? ! اما الشعر الرمزي الصحيح فلا نجده في هذه « المحموعة الحسابية » ، بل في مثل هذين البيتين لابن الفارض نفسه ، الذي « ترى كل جارحة منه حبيه في كل معنى لطيف » ، ثم بتمم كلامه قائلاً :

وفي مساقط انداء الغام عــلى بساط نور من الازهار منتسج ِ وفي مساحب اذبال النسيم اذا أهدى الي سحيراً اطيب الارج ِ

فهذان البيتان لا يحتويان على رموز الصوفية ، انما هما مشبعان بالروح الرمزية اي بروح الشعر العالي الحائر : « بساط نور من نسج الازهار ، مساحب اذيال النسيم · · · » · ولسوء الحظ اننا قلما نجد مثل هذه الابيات في منظوماته ، كما ان البيتين والثلاثة في القصيدة لا تكفي لاعتبارها شعراً

رمزياً كما تقدم ، فلوكان لابن الفارض ثلاث قصائد كاملة من مرتبة هذين البيتين المليئين بالصور الجميلة ، لجاز لنا ان ندعوه شاعراً رمزياً ، ولكن بكل اسف لا نجد له سوى ابيات متفرقة فقط عير كافية لالباسه «التاج الرمزي» الصحيح . وبتضح لك ذلك متى اطلعت على الناذج المنشورة لشعراء الافرنج وللشريف ولشعراء الاندلس ، ومتى اطلعت على «تحليل الامثلة ، في البحث التالي .

ومن محاسن الصدف ان فران نفسه زعيم الرمزية له موالف نفيس «الحكمة» ، يتضمن مناجاة روحية «صوفية» ، ننشر منها بعض فقرات مقتطفة ، حيث يلمس القارى والبون الشاسع بين «نورية» ابن الفارض ذات الوجهين المختلفين، وبين الشعر الرمزي الصحيح، الذي ليس له الا وجه واحد ، لان الشعر الرمزي هو الشعر الناعم المشير الى المعنى بلطف ورقة ، والمعبر عن خلجات النفس واهتزازاتها الدفينة باسلوب شعري عالى طافح بالصور المتشابكة :

## انموذج من المناجاة الروحية ازعيم الرمزية فرلن

يا الهي 1 لقد جرحتني 'جرح الحب ، وجرحي لا يزال مرتعشاً ، يا الهي 1 لقد عرفت ان كل شيء تافه ' ، وقد سكن مجدك في نفسي ، أغرق روحي في امواج خمرك ، وذو ب حياتي مع خبز مائدتك ، ها هو قلبي الذي لم يخفق الاللباطل ، اقدمه ليختلج باشواك جبل الجلجلة وها هو صوتي، تلك النغمة المزعجة الكاذبة ، اقدمه لتوبيخات الندامة ، وها هما عيناي مصباحا الخطيئة ، اقدمها لينطفئا بدموع الصلاة ، انت نعلم كل هذا ، وتعلم كل شيء ، وتعرف اني افقر شخص بين البشر ، ولكن يا الهي اعطيك كل ما املك.

ها قد نصد عت القبة التي كان قلبي يحفر فيها مدفنه ، واني اشعر ان الفلك يسيل نحوي، فاناجيك قائلاً : «اي طربق توصلني اليك? وهل ممكن ان احظى الى الابد بالعناق الساوي ? »

فالشعر الرمزي كما ترى لا يقوم بتسمية الله «بالحمرة والحبيبة» كما فعل ابن الفارض؛ بل بهذه الروح الساذجة اللطيفة التي تسيل مع الالفاظ، ونخلق الاحلام من خلال الصور المرتجفة والمعاني الدقيقة الحائرة كقوله: الجرح المرتعش ٠٠٠ ذوّب حياتي واغرق روحي في امواج خمرك ٠٠٠ يختلج قلبي بالاشواك ٠٠٠ عيناي مصباحا الخطيئة ٠٠٠ ينطفئان بالدموع ٠٠٠ تصدعت القبة التي كان قلبي يحفر فيها مدفنه ، (اشارة الى حياته الاولى التي كانت ملاًى بالشر) ٠٠٠ اشعر بالفلك يسيل نحوي ٠٠٠ العناق الساوي ٠٠٠ » .

هذا هو الادب الرمزي بوجه واحد 'لا بوجهین مختلفین کأ دب ابن الفارض ' بین الخرة والله ٤ اي بوجه قریب ووجه بعید ٤ وهذه هي الرموز وهي انواع الاستعارات والصور الشفافة التي تخلق فینا الاحلام والتأ ملات ٤ لا رموز الصوفیة وطرائقها واسرارها ٤ واخیراً هذا هو الشعر الناعم الحائر الذي لا يخلق الملل بصوره والوانه المرتعشة فیقف امامه القاری و قائلاً : هذا شعر جمیل وسنری في البحث الت لي نماذج للتحلیل الدقیق ٤ تزیدن وضوحاً عن ماهیة الرمزیة الصحیحة وعناصرها الجوهریة ٤ في امثلة من شعر الشریف ومن شعر بعض ادباء الغرب الرمزیین .

# الفلسفة العميقة في تحليل الادب الرمزي

«التشبيه هو المقابلة بين شبئين اما الرمز فانه يمزجها معاً» كانهما واحد La comparaison envisage deux termes, mais le symbole les confond (723 calvet) وتقول بالرمز (723 calvet) فنقول بالتشبيه «الكرم كالعطر» وتقول بالرمز (الكرم كالزهور او الاستعارة: «عطر الكرم» والمعنى المستترهو ان الكرم كالزهور وله عطر كعطر الزهور ، وهنا يتضح لنا عمق تحديد النويري للاستعارة بقوا : «الاستعارة جعل الشيء الشيء للشيء للشيء للشيء فالشاعر المطبوع لايحتاج الى ذكر وجوه الشبه انما يدرك بالشعور الذاتي اي بالشعور الوجداني العميق الروابط الحفية بين الكائنات من مشابهات كلية او جزئية الوجداني العميق الروابط الحفية بين الكائنات من مشابهات كلية او جزئية فيذكر هذه الافكار كما تلقاها بالشعور الذاتي رأساً بدون الالتجاء الى التشبيب وادوات وتبيان وجوهه ، فيوحد الاشياء المتشابهة ثم يزجها بكائن واحد ، في لبس الشيء صفات الشيء الثاني بواسطة الرمز او الاستعارة والكناية وما قارب ذلك .

فاذا رأيت ارتعاش ضوء النجمة تشعر بوحدة عميقة بين ارتعاش ضوئها وارتعاش قلبك وخفوقه · فالشاعر الرقيق الرمزي لا يجتاج ان يفكر ويقابل وان يذكر وجوه الشبه بعبارات طويلة ، بل يمزج صفات الكائن بصفات غيره كأنها شيء واحد ، فيقول : «ضياء قلمي المرتعش — وفوءاد النجم الحذفق » وبتوسع الشاعر فيقول على الاساس ذاته :

«ان شعاع قلبي يغمره ضباب كثيف · · - وان هذه النجمة الشاحبة تتقطع نبضاتها من خلال الضباب · · · » فكما ان النجمة يحجبها الضباب جاز للقلب ان يججبه الضباب ايضاً ، وكما ان القلب المريض تتقطع فيه النبضات جاز للنجمة ان يكون لها نبضات متقطعة استناداً على التشبيه الاول العميق ٠٠٠ والشاعر الناعم بعرف كيف يختار استعاراته الخيالية الناعمة الشفافة بعكس الشاعر الجامد الذي بأتي بصور واستعارات جافة خشنة ٠٠ فرقة الشاعر الحساس نظهر برقة استعاراته ولطف خياله ٠ لهذا نرى ان التلميح اللطيف الى المعنى افضل واروع من اللفظ الصريح من الناحية الفنية

ان الشاعر الشديد الاحساس يتأثر بكل ما يرى حوله • فربمـــا تمرُّ بشجرة او بساقية او بروضة دون ان تتأثر بها ٤ اما الشاعر الحساس فانه بتأثر بكل ما يراه · فاذا تحرك شيء او لاح شكل كائن فان تلك الحركة او ذلك الشكل يوءثران فيخياله وبوحيان البهشعوراً نفسياً بختلف باختلاف الشعراء · اما الشاعر الرمزي اي الشاعر الدقيق الشعور فيرى في تلك الشجرة والساقية والروضة اشباحاً لحياته وصدى ً لافكاره · فاذا كانت الشجرة مثمرة اوحت اليه علاقتها بالحياة المنتجة في الانسان وما يتفرع عنها، وانككانت عارية من الورق اوحت اليه صورة الحياة المتضعضعة وصورة نفسه الكئيبة البائسة الغريبة عن المجتمع ، وان كانت الشجرة نضرة فانها توحى اليه احلام الصبا الضاحكة وآماله المعطرة باريج الامل وهكذا توحي اليه الساقية الكبيرة أو الصغيرة الصافية أو المتكدرة المسرعة أو البطبئة صوراً تناسبها في الحياة ، كذلك قل عن الروضة وعن كل شكل او حركة في العالم المحيط بالشاعر

فبينما الشاعر الحسي ( الرومنطيقي ) يهتم بالالوان المحلية وتصوير

الطبيعة الجميلة في احسن مناظرها ، بينها نرى الشاعر الواقعي بصور الطبيعة كلا هي بتفاصيلها الصحيحة بدون خيال يجسنها للعين ، ودون عاطفة تحببها للقلب، كأنه آلة فوتغرافية جامدة ، نرى على عكسها الشاعر الرمزي لا يهتم بتصوير الالوان المحلية الآبا يجد له شبحاً في حياته وصدى في افكره ومشابهة عميقة بكيانه

فالرومنطيقي يصور جمال الطبيعة لجمالها ، والواقعي يصور ما تشعر به حواسه من الطبيعة لبس لجمالها بل لحقيقتها ، جميلة كانت او قبيحة ، اما الشاعر الرمزي فهو لا يعتني لا بالجمال ولا بالحقيقة ، بل بما يتلاءم مع شعوره بالحياة ، سواء كانت تلك المناظر جميلة او قبيحة ، وسواء كانت حقيقة او خيالاً وهمياً ، وبعبر عن خلجات النفس الحفية وانفعالاتها العميقة بصور حائرة ترفرف حول المعنى

ان الافكار التي بوردها الشاعر على نوعين : افكار صريحة معلومة ، وافكار غامضة ، وهي خواطر النفس وامانيها الغامضة المختلجة \_ف اعماقها بالشعور الباطن آ اما الافكار الصريحة فالرمزية تشير اليها اشارة لطيفة بصورة جديدة مبتكرة كما قال مالارمي : «اذا سمينا الشيء باسمه الصريح نكون قد حذفنا ثلاث ارباع اللذة الشعرية التي تقوم بان نفهم الفكرة شبئًا فشيئًا ، اما الحلم فهو ايجاء الفكرة عن طريق الاشارة » وهذا ايضًا ما قاله كورمون بعبارة اخرى :

« يظهر ان امور الحياة قد قيلت آلف والف مرة ، فلا يبقى على الشاعر سوى ان يشير اليها باصبعه هامساً بضع كلمات نر افق اشارته » · كقولهم

للكريم «كرمك مشهور» فهذه الفكرة المبتذلة المكررة الف والف مرة، اخذها الشريف واشار اليها اشارة بعيدة فظهرت كأنها جديدة حين قال لياء الدولة:

ها نمــومْ وعرفهــا تُـــلُ كم نفحة منك كاللطيمة مسرا وسنحلل هذا البيت في الصفحات الاتية.

٢ اما الاماني والعواطف الغامضةوالافكارالمبهمة فمن الطبيعي ان يعبر عنها الشاعر بعبارات وصور مبهمة مثلها عن طريق الكناية والاستعارة وانواع المحاز ' مستعيناً بما حولنا من حوادث الطبيعة والكائنات المحسوسة ' كما قال بودلير: «الطبيعة هيكل حيث نشعر كأنه ينبعث من الدعائم الحية كالت غامضة. فالانسان يسير فيها بين غابات من الرموز تراقبه بنظرات انسانية حبية » · وقال في موضع آخر في صفات الشاعر الانساني انه يعبر بوضوح عما هو واضح " ويعبر بغموض ٍ لا بد منه عما هو غامض وموحى " ايجاء مبهماً ٠٠٠ وعن الاحساسات الهاربة والمشتبكة ٠٠٠ المتصلة الينا من الكائن المحسوس في الطبيعة · · · · »

هذا ما قاله ابضاً فرلن في قواعده الشعربة واصفاً جمال الشعر في المعاني الخفية nuance والحائر معاً nuance حيث بلتقي الواضح والحائر معاً se joint والمعاني الحفية تزف الحلم الى الحسلم والموسيقى الى الموسيقى و فعي كالعينين الجميلتين وراء النقاب···»

اما الان وقد توسعنا في درس الابحاث النظرية في الادب الرمزي ٤ فمن الواجب ان ننتقل الى تطبيق تلك القواعد النظرية على شعر الشريف· لذلك سنقابل اولاً بين امثلة مقتطفة من شعر الشريف وشعرا الرمزية عند الافرنج ، فنحللها تحليلاً دقيقا حسب اصول الفلسفة الرمزية ، ثانياً بين مقطوعات كاملة من شعر الشريف وامرا الشعر الرمزي من الافرنج ، مع تحليل موجز ، مكتفين بالاشارة الى وحدة الاسلوب وجمال الصور عندالفريقين .

وسيرى القارى السيرى القارى السير يقوم بالتفتيش على استعال جديد للصورة والفكرة كما قال الكاتب الاجتماعي الكبير امرسون: «الشعر هو الاجتماد الدائم للتعبير عن الاشياء والتفتيش على استعال جديد للفكر والصورة بادراك وجوه الشبه» .

اذا اختارت الامة العربية شاعراً تفاخر به شعراء الغرب فليس لها الا الشريف الرخى

ان الثعر الرمزي الذي اوجد هزه في الادب الافرنسي كما اعترف هيغوط والذي يعد كاكتشاف خطير كما قال الفونس دوده عهذا الشعر قد اوجده الشريف الرمني من الف عام قبل فران ومالارمي •

# فقرات مقتطفة للمقابلة والتحليل موازنة بين الشريف وشعراء الافرنج

### ١ - بين الشريف ومالارمي

نظر مالارمي «مشترع الرمزية» الى الافق فرأى الضباب الكثيف يحبس النور ' ورآه منتشراً كالثياب البالية حاجباً نور الشمس المشرفة على الغروب فقال: « وهذا السجن الدخاني التائه، فليطفى م برهبة ذيوله السودام الشمس المدنفة 4 المصفرة في الافق · · · » · ان هذه الفقرة تتضمر · · تشابيه كثيرة قد اختصرها الشاعر بمجـازانه واستعاراته ، والا لاستغرقت افكارها وصورها نصف صفحة · فان حبس النور اوحى الى الشاعر صورة «السجن الدخاني» ، وحركة الغيم اوحت البه صورة « التائه »الهارب، وامتداد الضباب صورة الثياب و « ذيولها السوداء » التي نطفي ونور الشمس كا ان اطفاء النور وضعفه اوحى اليه صورة «مرضالشمس وقرب،موتها»٠ فنرى ان الصور تتشابك عن طريق الحس والخيال ، لا عن طريق العقـــل والمنطق <sup>4</sup> فمنح الحياة والشخصية للغيم « التائه » ٤ وللسجن الذي « يطفي <sup>ء</sup> »، وللشمس « المدنفة المصفرة ٠٠٠٠ اما الفكرة فهي «ان الضباب الكثيف يحجب نور الشمس عند الغروب »، ولكن هذا كلام صريح بقوله كل شخص، فاشار الى هذه الفكرة بتلك الصور الجيلة اشارة لطيفة مانحاً «الشخصية» لجميع الاسماء المذكورة ٠

ومن الغريب ان نرى للشريف الرضى عبارةً بنفس المعنى في وصف

غبار الحرب الكثيف الذي يحجب نور الشمس؛ فابرز هذه الفكرة المألوفة بصور شعرية عالية · فانظر كيف تتلاقى العبقريتان في اسمى جو من اجواء الخيال ' قال :

> بيننا با بني المغيرة يوم عائر الشمس مدنف الاشراق وعجاج مجرتر الذب تخطو محيارى نواظر الاحداق واتشاح النسور بعد ادراع النقع من حلة النجيع المراق

وَلَكَى نَدْرُسُ قُوهُ الْخَيَالُ بَيْنُ الشَّاعُرِينَ جَرِّبْنَا انْ نَقَابِلُ بَيْنَ فَقُــُرَاتُ متقاربة من حيث كمية الالفاظ ، لنرى كمية الصور المتشابكة في كل فقرة ، ونقيس عليها قوة الخيال في العبارة الموضوعة للتحليل · فلو حذفنا الشطـــر الاولُ والشطر الاخير الخارجين عن وصف الغبار ؛ يبقى ببتان يقاربان في كمية اللفظ عبارة مالارمي · ان الشريف في قوله « مدنف الاشراق » تفو تق على ما لارمي القائل «الشمس المدنفة» · فان صورة موت الاشعة او «بموت الاشراق» اروع وابعد خيالاً من «موت الشمس »، فلم يقل الشريف «الشمس المدنفة» اي القادمة على الموت ، بل الاشعة القادمة على الموت ، لان الشمس كائن له جسم مادي ، اما الاشعة فهي مظهر من مظاهر هذا الكائن ، « فموت الاشعة » اروع من موت الشمس· على ان الشريف لم يقل «موت الاشعة» بل « موت الاشراق » ، وذلك اسمى روعة وخيالاً ، فان لفظة « اشراق » تمتاز عرن «الاشعة » بامرين: اولاً لانها تشير الى «قوة » الاشعــة التي يميتها الغبار، فقد تكون الاشعة ضعيفة صباحاً او مساء او مع الغيوم ، ولكن نظهر كثافة الغبار عندما يبت اشعة الشمس وهي في « اشراقها » اي يف اشد ما تكون من الاشعاع ، ثانيًا لان « الاشراق » مصدر يتضمن معنى الفعلوالحركة rayonnement موهي غيرالشعاع rayon كما ان «الادناف» يفيد لغة معنى « الاصفرار» الذي ذكره مالارمي « الشمس المصفرة » · · · وقد تقارب الشريف ومالارمي في صورة « الذيل » فان قول الشريف «مجر ّر الذيل » فيه من تتابع الحركة ومن الروعة ما لا نجده في « الذيول السوداء»، بيد ان مالارمي افاد نفس معنى الحركة في صورة « التـــائه » المنسوبة الى السجن ' وهكذا ثلاقي خيالها العالي في تصوير حركة الضباب والغبار في لفظة « تائه » وفي تجرير الذيل · وتلويح « السجن الدخاني » يقابله قول الشريف «غائر الشمس » ٤ فهي سجينة في كهف ١في مغار مظلٍ من الغبار نتوارى \_في اعماقه كما تتوارى وراء السجن الدخاني ، ويقال «غار النجم» اي غاب ، وكأن الشمس قد « غابت » وراء افق الغبار ، وهي صورة في غاية الجمال حيث نرى الشمس كأنها قرص دهبي غائر في طبقات الضباب في كهف عميق يحبسها عن الانظا**ر** ·

وقد ابدع الشريف حين قال : « تخطوه حياري نواظر الاحداق » ع فتأمل \_في صورة النواظر التي تمشي ' وتخطو ذلك الغبار الكثيف فلا تستطيع ان تجِتازه ، وتزيدها جمالاً صورة «حيارى» التي تمثل لنا المشهد تمثيلاً سحرياً ؛ فنرى حركات الاحداق الحائرة المضطربة التي تتحول منَ هذه الناحية الى الناحية الاخرى محاولة ان تخترق وثجتاز هذا الجبل المتراكم من الغبار ' حتى ان ارتفاعه لحق باعلى الفضاء وغمر « النسور » فاتشحت «وادرعت بالنقع » قبل اتشاحها بالنجيع ٠٠٠ هذا من ناحية الصور المتشابكة 'اما من جهة « الوعي الشامل »فقد منح الشخصية والحياة «للشــس المشرفة على الموت الغائرة المحتبثة ' وللعجاج الذي يجر ذيله الطويل ، وجر

الذيل من مزايا الانسان ، وللنواظر الحيارى ، وللاشراق المريض المدنف ، وللنسور التي تتشع وتدرع » ، فكل ما ورد في البيتين هو ذو شخصية حية مثلنا ويلبس صفات الانسان ، بدون تشبيه ، بل باستعارات متعاقبة متشابكة ، فقد عبر الشريف عن هذه الفكرة «الغبار الكثيف بمنع نور الشمس » بتلك الصور المتآلفة ، فاشار اليها من خلال الصور الشفافة ، على ان الابيات الثلاثة تشير كلها الى فكرة واحدة ايضاً بتهديد اعدائه ، «ستربكم حرباً طاحنة » ، فهرب من التصريح المبتذل واطل على الادب العالي بهذه النفحات الحائرة ، مشيراً الى «الحرب » بهذه الصور الساحرة ،

# ۲ -- بين الشريف وفرلق

امتدح فران "زعيم الرمزية " صديقه الشاعر الحبير هيغو متغلب بمجده فقال: "لم يعرف احد مثلي خحر الاعجاب بمجدك ٠٠٠٠ وكان اسك يسكرني كأنه اسم الانتصار ٠٠٠ " ان فران وغيره من شعراء الرمزية كانوا عند المديح بميلون إلى التعبير الصريح ، بينما كانوا في خواطرهم الشخصية يكتفون بالتلويح اللطيف لذلك نرى عبارة فرلن هذه ذات نزعة صريحة ، فالعبارة الاولى صريحة جداً ، اما الثانية ففيها اشارة لطيفة ، وبدل ان يقول: "كنت اسر باسمك "، قال "كان اسمك يسكرني وبدل ان يقول: "كنت اسر باسمك "، قال "كان اسمك يسكرني كا القصيدة كا يسكر الانتصار " وهذه اننزعة الصريحة ظاهرة في كل القصيدة كا هي بقصيدته في فرنان وبجميع رسائله في المدح " لانه " يصعب المديح بالاشارة " بدون صراحة "

اما الشريف فله قصائد مديح طافحة بالروح الرمزية على رغم

الصعوبات التي تعترضه عمما يدل على تملّك النزعة الرمزية الفطرية من نفسه الشاعرة · فحد هذه الفكرة المألوفة في «مدح الكريم » التي طالما كررها الشعراء ، فابرزها الشريف بحلة فاتنة ، فظهرت كأنها فكرة جديدة مبتكرة قال :

## كم نفحة منك كاللطيمة مسرا هما نبوم ، وعرفها ثمل

يرى الشاعر الروابط الخفية بسين الكريم والزهور، فالكريم ينشر العطاء مجانًا كما تنشر الزهور عطرها ، وللكريم سمعة حسنة كرائحة الزهور الذكية ، وكما يعرفنا العطر' بطبيعة الزهرة وخصائصها كذلك الكرم يعرفنا بطبيعة صاحبه وشمائله · ان الشاعر الفطري الحساس يرى هذه الروابط الخفية ببننا وبين الاشباء بالبديهة بدون تحليل او تفكير٬ فبصور الفكرة كما شعر بها عن طربق الحس والخيال؛ بدون الالتجاء الى ادوات التشبيه · فلم يقل لبهاء الدولة : لقد وهبآني هبأت ِ كثيرة لهما صدى جميل وذكرها لذيذ يسكرني٬ بل قال ما هو اسمى وابعد خيالاً فاضاف الى الهتاف «كم» والى التشبيه الجميل «كاللطيمة» صوراً خمسة من ارق الاستعارات وهي : «النفحة – نمومٌ – عرفها – ثملُ » ، فاشرك الكرَ م في صفات الزهور «النفحة والعرف» ، وفي صفات الانسان «المسرى او السري » ٤ ثم اشرك صفات النفحة نفسها اي « المسرى والعرف » بصفات الانسان «نموم وثمل " فابرز هذه الشبكة السحرية من الصور المتآلفة ، حتى يتوهم القارىء ان هذا البيت لا علاقة له بوصف « الكرم » ٤ مع ان هذه الصور الثفافة نشير كلما بلطف الى هذه الفكرة البسيطة: «كرمك

مشهور<sup>د</sup>».

وكم يتفوق بيت الشريف على بيت المتنبي المأثور :

تركت السرى خلفي لمن قل ماله وانعلت افراسي بنعاك عسجدا

وقد مر الكلام عنه ، فبيت المتنبي بتضمن مبالغة صريحة ، في امكان كل شاعر ان يقول مثلها ، ولكن اين له رقة بيت الشريف وصوره المتشابكة ? 1 كذلك بيت ابي تمام الذي بتغنى به كل شخص :

هو البحر من اي النواحي اتيته فلجته المعروف والبر" ساحله

فهو اسمى من ببت المتنبي من حيث نرشيح الاستعارة في صوره المتتابعة ولكن هذا البيت على جماله يقصر عن بيت الشريف من حيث رقة حواشيه ولطف اشاراته <sup>،</sup> كما ان لفظة « البحر» في وصف الكريم كانت مأ لوفة لدرجة الابتذال عندكل شاعر، انما حسنها ابو تمام باضافة اللجة والساحل كاستعارة مرشحة · ان معنى «اسمك يسكوني» لفرلن اورده الشريف باشارة بعيدة الخيال حيث نسب «السكر» الى العطر في قوله « العرف السكران » ولم ينسبه الى نفسه عمم ان المقصود واحد عند الشاعرين «مجدك يسكرني او كرمك يسكرني» ، فقصد فرلن ان مجد هيغو احدث في نفسه هزة سرور كَمَّا احدث « الْكُرَم » يف نفس الشريف · وكم كان عظيماً عجب رنبو صاحب « المركب السكران » ، لو علم ان الشريف يتغنى منذ الف عام « بالعر فَ السكران » بالعطر الثمل ، وبالمسرى النموم بفطرته البدوية وبديهته المدهشة إ.

ومن المسلم به ان نسبة « السُكر » الى شيء معنوي كالعرف والعطر

يحتوي صورة ادق واسمى من نسبته الى شيء مادي كالمركب. فليفكر القاريء في «الاحلام» التي توحيها اليه صورة «المسرى النموم ، والعرف الثمل السكران » ، وكيف يكون هــذا العَرف الثمل المتابلة نفحــاته والمتاوجة ببطيء كما يتمايل السكران في سيره .

# ٣ – بين بودلر والثريف

وقف الشاعر بودلير \_في المساء بتأمل في تلاشي النهار وقدوم الليل كاحتضار النهار تحت ضغط الليل المنتصر ، نشبه جميع العواطف المشتكة التي تتنازع ـــــــ قلب الانسان في الساعات الخطيرة من الحياة ٠٠٠ والنجوم المرتعشة الذهبية والفضية ٠٠٠ تمثل تلك الالعاب النارية التي لا يشتد لهيبها الاً تحت حداد الليل العميق »

ان عبارات بودلير طافحة بالروح الشعرية العالية بصورها وبالعواطف المنتشرة فيها وهي مع اشاراتها الرمزية «انبساط لمحات النور - واحتضار النهار تحت ضغط الليل – وتنازع العواطف المشتبكة – والنجوم المرتعشــة – وحداد الليل» متميل الى الصراحة بالتجاء الشاعر الى ادوات التشبيه «نشبه · · · وتمثل » · وان بودلير كتب مقطوعته قبل ان نتنظم المدرسة الرمزية بزعامة فرلن ومالارمي ، وقبل ان تتوطد دعائمها وطرائقها ، فلا عجب اذا كان صلة بين عهدين بضع اسس الرمزية من جهة ، ومن جهة ثانيــة يرضي معاصريه بشيء من الصراحة · ان فران او مالارمي يجذفان « ادوات التشبيه » المذكورة ويمزجان مظاهر النور والنجوم بمظاهر الانسان حسب مبدأ «الوعي الشامل والوحدة الشاملة » ·

اما الشريف فانه يزاحم مالارمي \_ف تشخيص الكائنات واعتبارها حية مدركة مثل الانسان فاليك كيف يرسم لنا مشهد « زوال الليل »، وهو يقارب مشهد « زوال النهار » عند بودلير ، والفكرة على اختلافها متشابهة لانها عندكل من الشاعرين زوال قسم من اليوم ، قال الشريف في زوال الليل :

تخادعنا نفعاتُ النسم اذا عبقت بحواشي الظلام ... وطفل الدجى في حجور البلاد 'يطعمُ بالفجر مر الفطامِ تزاحـم انجمـه للا والبدر هي اثر ذاك الزحام ِ

ان بودلير امتاز بمقابلته بين تنازع النور والظلام وتنازع العواطف في القلب ، وبفكرة حداد الليل ، ولكنه كما ترى يقصر عن الشريف من حيث كثرة الصور وتشابكها واشاراتها البعيدة ، فالشريف كفرلن ومالارمي في «الوحدة الشاملة والوعي الشامل»، لم يلجأ الى ادوات التشبيه عند تشبيهه الكائنات واعمالها بالانسان واعماله ، ان فرلن شعر بصفير رياح الخريف وهي تنثر اوراق الشجر كأنها تئن انبنا يجرح قلبه ، فلم يلجأ الى التشبيه بل قال رأساً : « ان تنهدات قيثارة الحريف ، تجرح قلبي ، ، ، والليل ، والبلاد ، والفجر ، والانجم ، والبدر ، ، كما ترى ، فكلها تحيا والليل ، والبلاد ، والفجر ، والانجم ، والبدر ، ، كما ترى ، فكلها تحيا الشاعر صورته فيها وصورتها في الانسان ، حسب الروح الرمزية وقواعدها الشاسسة ،

يقف القاريء امام ابيات الشريف متأملاً في هذه الافكار المستترة بغلالة من الضباب الشفاف ٤ فهي على وضوحها يكتفها شيء من الابهام الجميل، فنتسائل: « كيف نخادعنا نفحات النسيم ? وما هو هذا الحداع ? والخداع من خواص الانسان! وما هي حواشي الظلام وهل للظلام حواش وما هو شكلها ? فالحاشية تنسب الى الثوب او الى شخصية كبيرة كحاشية الملك مثلاً · فاستعارة « الحواشي » من كائن مادي الى الظلام الذي ليس له جسم التثيرفينا « احلاماً » وتأملات لذيذة تدفعنا الى اكتشاف التشبيه المستتر ، الدفين تحت ثلك الاستعارة اللطيفة· ان بودليركان في عبارةاخرى قد شبه الليل بثوب من « اثواب الراقصات » ، فهل قصد الشريف شيئًا من ذلك ? بلا ربب. وقد قال ذلك في ببت آخر عند ما عارك الليل حتى لقي نفسه خارجًا عن « ثيابه الاخلاق » · ولكن اشارة «الحواشي» إلى التشبيه بالثوب اروع والطف من التصريح ، وحواشي الثوب اطرافه، وهذا التلويح البديع يشير الى اواخر الليل ويمثل لناكيف نقلص ظله الآ في بعض الآفاق البعيدة وبعض جوانب الارض التي لم نصل اليها لمحات وهج الفجر ٢٠٠٠ ثم لماذا استعار الشريف العبق الى النفحات ، فهل للنفحات عطر ? أن هنالك تشبيهًا خفيًا ٬ فالعبق من خواص الزهور ، وهذه اللفظة تشير الى تشبيه النسيم بالزهور فاصبح يعبق كالازهار · ثم هل لكل نسيم عبقة وهـــل انبعثت هذه العبقات من نسيم الحبيب ام من نسيم الفجر القريب الطلوع ? ان الشاعر لم يصرح ولم يوضع فكرته ، كما انه لم يوضع قصده من خداع نفحات النسيم ، انما الفكرة مفهومة واضحة نراها من خلال الصور

مبدأ «الوعي الشامل والوحدة الشاملة » ·

اما الشريف فانه يزاحم مالارمي في تشخيص الكائنات واعتبارها حيّة مدركة مثل الانسان فاليك كيف يرسم لنا مشهد « زوال الليل »، وهو يقارب مشهد « زوال النهار » عند بودلير ، والفكرة على اختلافها متشابهة لانها تمثل عندكل من الشاعرين زوال قسم من اليوم ، قال الشريف في زوال الليل :

تخادعنا نفعاتُ النسمِ اذا عبقت بحواشي الظلام . . . وطفل الدجى في حجود البلاد 'يطعمُ بالفجر مرَ الفطامِ تزاحــم انجمـه للا والبدر سيف اثر ذاك الزحامِ

ان بودلير امتاز بمقابلته بين تنازع النور والظلام وتنازع العواطف في القلب ، وبفكرة حداد الليل ، ولكنه كما ترى يقصر عن الشريف من حيث كثرة الصور وتشابكها واشاراتها البعيدة ، فالشريف كفرلن ومالارمي في «الوحدة الشاملة والوعي الشامل» لم يلجأ الى ادوات التشبيه عند تشبيهه الكائنات واعمالها بالانسان واعماله ، ، ان فرلن شعر بصفير رياح الخريف وهي تنثر اوراق الشجر كأنها تئن انبنا بجرح قلبه ، فلم يلجأ الى التشبيه بل قال رأساً : « ان تنهدات قيثارة الحريف من " تجرح قلبي ، ، ، والمناب وهكذا الشريف ، يعير حياة الانسان ووعيه الى كلما ذكر من « النسات والليل ، والبلاد ، والفجر ، والانجم ، والبدر ، ، ، كما ترى ، فكلها تميا والميار مورته فيها وصورتها في الانسان ، حسب الروح الروزية وقواعدها الشاسية ، والاساس ، والماسية ، الاساسة ،

يقف القاري علما ابيات الشريف متأملاً في هذه الافكار المستترة بغلالة من الضباب الشفاف ٤ فهي على وضوحها بكتفها شيء من الابهام الجيل، فنتسائل: « كيف نخادعنا نفحات النسيم ? وما هو هذا الخداع ? والخداع من خواص الانسان! وما هي حواشي الظلام وهل للظلام حواش وما هو شكلها ? فالحاشية تنسب الى آثوب او الى شخصية كبيرة كحاشية الملك مثلاً · فاستعارة «الحواشي» من كائن مادي الى الظلام الذي ليس له جسم اتثيرفينا « احلاماً » وتأملات لذيذة تدفعنا الى اكتشاف التشبيه المستتر ٤ الدفين تحت تلك الاستعارة اللطيفة. أن بودليركان في عبارة اخرى قد شبه الليل بثوب من « اثواب الراقصات » ، فهل قصد الشريف شيئًا من ذلك ? بلا ربب. وقد قال ذلك في ببت آخر عند ما عارك الليل حتى لقي نفسه خارجًا عن « ثيابه الاخلاق » · ولكن اشارة «الحواشي» الى التشبيه بالثوب اروع والطف من التصريح ' وحواشي الثوب اطرافه' وهذا التلويح البديع يشير الى اواخر الليل ويمثل لناكيف تقلص ظله الآ في بعض الآفاق البعيدة وبعض جوانب الارض التي لم نصل اليها لمحات وهج الفجر ٢٠٠٠ ثم لماذا استعار الشريف العبق الى النفحات ، فهل للنفحات عطر ? أن هنالك تشبيهًا خفيًا ' فالعبق من خواص الزهور ' وهذه اللفظة تشير الى تشبيه النسيم بالزهور فاصبح يعبق كالازهار · ثم هل لكل نسيم عبقة وهـــل انبعثت هذه العبقات من نسيم الحبيب ام من نسيم الفجر القريب الطلوع ? ان الشاعر لم بصرح ولم يوضح فكرنه ٤ كما انه لم يوضح قصده من خداع نفحات النسيم ٬ انما الفكرة مفهومة واضحة نراها من خلال الصور ونعلم بعد التأمل في «حواشي الظلام وخداع النفحات» ان الفجر قريب الطلوع ، فنشعر بجمال الفكرة على غموضها ، ونتلذذ بفهمها ونحن في جوّ سحري من اجواء الخيال والاحلام .

قلنا في تحديد عناصر «الرمزية» انها تهرب من العقل والمنطق، ونظهر تحت تأثير الحس والحيال · فعبارة بودلير نزاع النهار «تحت ضغط الليل المنتصر » ٤ لا تخلو من ايحاء العقل والمنطق · اما الشريف فكما يتكلم رنبو عن معشوقته « الطبيعة » كأنه مع فتاة ٤ وكما يتكلم فران بخيال الاطفـــال فيمثل « الخريف » كشخص بيده قبثارة ، هكذا الشريف، الذي نشأت حياته بين الخيال والرموز ، يشبته الليل، وقد تقاص ظله على الارض، بالطفل الذي ينسلخ عن امه الارض « ويطعم بالفجر مر ً الفطام » ٠٠٠ ان صورة « نزاع » النهار جميلة جداً ولكنها مأ لوفة حتى في الادب الكلاسيكي الاسيا بعد ان تبعتها عبارة « تحت ضغط الليل » ولكن صورة الطفــل في حضون البلاد ٤ وفطامه المرّ عن امه بواسطة الفجر تدلُّ في تشابك الصور على قوة خيال جديد ، خيال سار ح متجول ، خيال طفل عبقري ، كخيال فرلن الذي بقي طول حياته «طفلاً » عبقرياً كما ذكر الفونس دوده عنه· ولا شيء اروع والذ من صورة «طفل الليل » متشبثًا بأ ذيــال امه الارض التي كان في حضنها ٤ فلا ينفطم او بنفصل عنها الا بمرارة ٤ ويا له من طعام مر" يأكله من بدالفجر القاسي! فيقف القاريء متأملاً في أواخر الليل المتلاشي حيث لا تزال ظلاله في الاودية والآفاق البعيدة ·

وقد شبه «جبران » الليل « بشخصه » فقال : « اندانت ايها الليل

فلا بأ تي صبحي حتى بنقضي اجلي » · · ·

وكما أشار بوداير الى ظهور النجوم بهذا التشبيه الجيل ، نرى الشريف يشير الى غروبها بدون تشبيه ٤ فينفحنا بصورة من اسمى مولدات الخيال ٤ وهي صورة « تزاحـم النجوم » للغروب وفي اثرها الليــل · فهل تتزاحم النجوم حقيقةً وما قصد بذلك ? ان الاستعارة تفيد دائمًا تشبيهًا خفيًا ٤ فما هو هذا التشبيه العميق الذي ترمز اليه لفظة «التزاحم» · ان التزاحم لا يختص بكائن واحدكي نعرفه في التشبيه المحذوف ، كما نعلمه من لفظة «حلَّق» المختصة بالطيور مثلاً ،ومن لفظة «فاح» المختصة بالزهور ، وغيرها من الاستعارات· فربما قصد تشبيهها بالجيش الجوار المتزاحم في زحفه لكثرته ' او بعصائب الطيور المنتشرة في الفضاء المتزاحمة باجنحتها لكثرة عددها ' او بقطيع الجمال المتزاحمة على الورود في يومها الخامس ' او باشيا ' اخرى مرسومة في خيال الشاعر ٠٠٠ او بكل الاشياء التي تنطبق عليها لفظة التزاحم! لا ندري ' انماكل ما نعلمه ان التزاحم من خواص الكائنــات الحية ' وان الشريف قد منح بذلك الحياة والشخصية الواعية الى كل نجمة ٍ بمفردها والى النجوم بمجموعها · وهـ ذه الصورة الفريدة تفيد ثلاث معان متآلفة معاً «الكثرة ؛ والحركة ؛ والسرعة » · وقد رأينا ' وسنرى ان للشريف وثبات كثيرة من هذا النمط العالي والذي يشير الى صور مختلفة بلفظة واحدة ؛ او يشير الى معان متنوعة في الصورة الواحدة ؛ وهذا من عمل كبار العباقرة · وحسبنا تصويره « الحركة » بهذه الصورة الحية ·

ويزيدها جمالاً الصورة الثانية وهي اشتراك البدر في الزحام · وهل

يزاحم البدر النجوم ? أن الشريف لم يقل ذلك بل قال ما هو أروع ٠ أن النجوم يختفي ضووَّها قبل اختفاء القمر ، فالقمر لا يزاحمها ، انما هو ماش\_ في اثر ذاك الازدحام· فهنالك معان ِ بعيدة وتشابيه خفية نشعر بجمالها في اعماق نفسنا . فأي تشبيه قصد الشاعر باستعارة اشتراك البدر في ذلك الزحام? فهي تسيرامامه كقطيع من الغنم المتزاحم؛ والبدر في اثرها كالراعي الذي يتأخر عن القطيع قليلاً ولكن لا ينفصل عنه ' بــل يراقبه ويلحق به · وربما قصدالشاعر نشبيهاً آخر ٬ كالجيش الزاحف والملك في مومخرته، او غير ذلك مما تفيده صورة سير البدر في اثر النجوم المتزاحمة · فلم يصرح الشريف ' لان «الصراحة هي حماقة مبتذلة » في قواعد الرمزية ' لذلك قد المبهمة والواضحة معاً من خلال الصور اللامعة · ألا يذكر القاريُّ انه كثيراً ما يرى سحابًا رقيقاً سائراً بسرعة في ليلة مقمرة عجيث بظهر القمر والنجوم كأنها تتحرك وتسير من وراء السحابة ? هذه هي « الصورة المتحركة » التي يلتقطها الخيال من بيت الشريف في تمثيله النجوم السائرة للافول ' والبدر في اثرهــا ·

ذكر بودلير ان ضوء النجوم كالنيران \_ف الليل لا يزداد لهيبها الا بقدر ما يشتد الظلام · وقد اشار الشريف الى هـذه الفكرة نفسها اشارة بعيدة ، تتضمنها عبارة تزاحم النجوم للافول التي يزيد ازدحامها للغروب بقدر ما تظهر طلائع نور الفجر ، فهي تختفي مع الضوء (الشريف) وتسطع في الظلمة الشديدة (بودلير) · لكن الشريف يفوق بودلير في تمثيل «حركة النجوم» المتزاحمة للافول والزحام في الافرنسية بتضمن معنى فعلين معًا se heurter et se presser وتأمل في جمال صورتها المترجمة:

Les étoiles se heurtent en se pressant...

وتذكرني هذه الفكرة بصورة بول فور الشاعر الرمزي في وصف نجوم الليل leurs reflets se heurtent التي نزدحم اشعتها المنعكسة وتعثر ىلطف ىعىنىك.

ان صور الببت الاول في تمثيل زوال اللبــل هي اسمي من صورة «الاحتضار» عند بودلير التي طالما ذكرها الشعراء على ان الشريف ذكرها في مواضع اخرى، وقد اتى بصورة ِ ادق من معنى الاحتضار، قال : «والليل فان هذا البدوي قد ابدع بخياله العبقري اجمل الصور التي وردت عند كبار شعراء الافرنج ، واليك نرجمة البيت الاول :

Les mouvements parfumés de la brise cherchent à nous tromper en s'exhalant aux bordures de la nuit!

> تخادعنا نفحان النسيم اذا عبقت بحواشي الظلام

## ٤ – إبن والشريف وفران تمثيل الزهرة الحبية عند الشاعرين

قد مر" ان الرمزية ترينا صفات الانسان في كل ما حولنها ، وها ان فرلن يحدثنا عن زهرة «الاداليا» فيخاطبها كأنها فتاة حبيبة ، ويقول: «ايتها الزهرة السمينة والغنية، انه لا يخِفق حولكشي من العطر، انما الجال الصافي في جسمك يبسط بهدوء انسجامه الموءتلف الذي لا عيب فيه · انت لا تعرفين حتى رائحة الجسم ' تلك الرائحة التي على الاقل ننشرها ( الفتيات) اللواتي بذهبن لتقليب اعشاب الحقل، وتجلسين على عرشك صنماً لا يحسولا يكترث ببخور المديح »

فانظر كيف 'يلبس الزهر: خواص الانسان في كل ما ذكره٬ وانظر الى تلك الصور الخافقة «لم يخفق العطر حولك · · · الجمال الصافي يبسط انسجامه المو تلف · · · تجلسين على عرشك · · · لا تكترثين ببخور المديح» حيثيمنح الشخصية والحياة الى الزهرة الحية الحبيبة.

وقبله بالف عام كان الشريف يخاطب « زهرته » الحية الحبيبة بهذه النفحات العالية:

> وما مس ارضك العدمُ هجيرها بالنسيم يلتطم ومن غصومت على ذوائبها ﴿ بزلق طل يُ الرياض والديمُ ا

يا زهرة الغوطتين تبيخل بالبشر كم فيك من مهجة معذبة

ان فرلن يرى في الزهرة صورة الفتاة الحبيبة ، والشريف يرى صورة حبيبته في الزهرة 'كما قال مالارمي : « الرمز هو ان نوحي كائناً محسوساً لَكَي نَظْهِر فَيه حَالَة نَفْسَيَةُ انسانية ، او ان نرى كَائناً محسوساً فَنْسَتَخْرَ جَ مَنْهُ حالة نفسية في الزهرة بسلسلة تفكير لا كتشاف ما بيننا وبينه من الروابط» فان. فران ُيظهر حالة نفسية \_في الزهرة طبقًا للفقرة الاولى ' والشريف يستخرج من الزهرة حالة نفسية كحبيبته ، مظهراً ما بين الزهرة وحبيبته من الروابط طبقاً للفقرة الثانية · فحبيبته تبخل بالبشر وبالوصل بدون سبب

والزهرة تبخل ايضاً وما مس العدم ارضها الخصبة ، وحببته تجمع بين لذة الحب وطلاوته ونداه وبين نار الهجر وجفافه ، كما ان الزهرة يلتطم نسيمها الندي بالهجير المحرق، وحبيبته يزلق عليها ندى الحب ورشاش اللذة كما يزلق الندى (الطل) ورشاش الديم على ذوائب الزهرة .

يرى القارى؛ ان ابيات الشريف على قلة الفاظها نفوق عبارات فرلن بكترة الصور المتشابكة والتلويح البعيد: «الزهرة تبخل البشر ١٠٠٠ العدم يس الارض ١٠٠٠ هجير المهج بلتطم بالنسيم ١٠٠٠ على ذوائب الغصون يزلق طل الرياض ١٠٠٠ فقد منح الشخصية والحياة لكل اسم «لازهرة البخيلة والعدم الذي يس الارض ويلمسها والمهجة المذبة المتألمة والهجير الذي يلتطم ويصطدم ، والغصون التي لها ذوائب والطل الذي يزلق : فالبخل والمس والعذاب والالتطام، والذوائب والزلق كلها من خواص الانسان والمكائن الحي، وكل منها يحمل صورة التجريد او المجاز العقلي ومع والكائن الحي، وكل منها يحمل صورة التجريد او المجاز العقلي ومع اعجابنا برقة الصور في "بخل الزهرة بالبشر، والعدم الذي يس الارض اعجابنا برقة الصور في "بخل الزهرة بالبشر، والعدم الذي يس الارض اعجابنا برقة الصور المهجير المهج الملتطم بالنسي»

Les cœurs tourmentés dont la chaleur la plus forte du midi se heurte à la brise....

فكل لفظة صورة 'الهجير في المهج نيرانها المشتعلة وآلامها 'والنسيم حنان الحبيب وقرب وصاله ولذة لقائه ، ويلتطم اي بلتقي فيتلطف ، لان النسيم يلطف الهجير كما يلطف الوصال نيران القلب · كذلك صورة طل الرياض الذي يزلق مع رشاش الديم المطر الهادى على ذوا ثب الغصون، ... la rosée qui glisse ... ان تلك الصور هي من ارقى مولدات شعراء العالم، ويجدر بشباب العرب المثقفين ان يعجبوا بقوة هذا الخيال الراقي وبهذه الصور الرائعة كما يعجبون بصور شكسبير وغوته وهيغو وادغاربو وغيرهم من امراء البيان العالمي.

وليراجع القارئ الابيات الثلاثة بتروكي يقف امام نلك الاشارات اللطيفة العميقة المعنى والبعيدة الخيال على قربها من الفهم فهي قريبة الادراك واضحة ولكنها غير صريحة تبرز الفكرة فيها من خلال الاحلام فتتعاقب الصور عن طريق الترشيح في الاستعارة ، فيخاطبنا بلغة الحس والخيال والاحلام بدل الغة العلم والمنطق عن طريق العقل .

ان عبارة فران للزهرة «انت تجلسين على العرش» تشير باستعارة «العرش» الى تشبيه محذوف تقديره انها تتباهى «كالملكة» بين الزهورالتي حولها ، لان العرش من لوازم الملوك ، وهكذا عبارة الشريف «هجيرها بلتطم بالنسيم» تتضمن تشابيه كثيرة في استعاراتها الجيلة تستغرق صفحة كاملة ، ونلخص تلك المعاني وانتشابيه كا بلى : «ان المهج المعذبة المتألمة من فراق الحبيب تحترق كا تحترق الارض في ساعة الهجيرة اي في اشد ساعات الحر عند الظهر، حيث يبدو وهج الحر من قوة اشعة الشمس متموجاً كالسراب ، فتعاكي تموجاته امواج البحر بقوتها ، وهذه الامواج النازية تلتطم بموجات النسيم البليل الذي بلطف حدة حرها ، وما هذه الارض سوى المهج المعذبة ، وما هذه الامواج النارية عند الهجيرة سوى امواج الشوق والاضطراب في القلب المتألم ، وما هذا النسيم الحيي سوى لذة الشوق والاضطراب في القلب المتألم ، وما هذا النسيم الحيي سوى لذة

الاجتماع بالحبيبالتي تفرج وتطفي لهيب القلب الخ· · · · » هذه هي التشابيه التي تتضمنها استعارات الكلمات الثلاثة الساحرة «هجيرها يلتطم بالنسيم»

ولكي نسبر غور عبقرية الشريف الجبارة ٤ سنحلل الصور والمعاني المجازبة الكامنة في لفظة « هجيرها » وهي لفظة واحدة تحتوي اثنتي عشرة صورة بيانية ، وهي معجزة من معجزات البيان العالي والحيال المبدع :

#### لفطة واحدة نحتوي ١٢ صورة بيانية

ولكي بدرك القارى وقوة الصور البيانية المتنوعة في عبدارة «هجيرها بالنسيم يلتطم» التي سنحللها وفلا بدله من الاطلاع على البحث الدقيق «الصورة مقياس العبقرية» (ص ٢٤٠ وما يليها) ، حيث ورد ان اللفظة الواحدة قد تتضمن اكثر من صورة واحدة ، وان شاعرية العبقري بامكانها ان ترسم عدة صور متميزة في الكلمة الواحدة حسب المكان الذي تحتله في العبارة ، فالصور البيانية المسندة الى «الهجير» في هذه العبارة تبلغ اثنتي عشرة صورة ، واليك تفصيلها :

آ - الصورة الاولى استعارة «الهجير» وهو اشد اوقات الحر المنبعث من اشعة الشمس عند الظهر . وهجير القلب صورة تأويلها حر القلب وناره ولهيه . فاستعال لفظة الهجير مجازاً بدل «الحر والنار» يكوّن الصورة الاولى .

٢ – ان قولهم «حرّ القلب او نار القلب ولميبه » هو معنى مجازي ايضاً ، تأويله آلامه واضطرابه وشدة شوقه وحنينه ، لأن القلب ليس له

حرٌّ او نارٌ او لهيب ، انما شبهوا شدة المه واضطرابه بالنار والحر واللهيب ، ونابت الاستعارة عن ذكر التشبيه · فهذه الكنابة او الاستعمارة « الحرّ للقلب » هي الصورة الثانية · وقد يظن بعضهم إن الصورتين هما صورة واحدة ' ولكن من يتاً مل قليلاً يدرك انهما صورتان متميزتان · فان «حر" القلب او ناره او لهبيه » هو استعارة métaphore وذلك لاستعال الحرّ واللهبب والنار محازاً بدل آلام القلب واضطرابه · فنار القلب او حرّ م صورة اولى · ولكن عندما نقول : حرُّ القلب «الذي يشبه حرَّ الشمس الشديد عند الهجيرة » نضيف الى الصورة الاولى « حرّ القلب » معنى جديداً محازياً او صورة جديدة أي التشبيه بحرّ الشمس الشديد عند الظهر · وهذا التشبيه المحذوف قد اشار اليه الشريف بلفظة «هجير» فمن الطبيعي ان ينتج عن ذلك صورة جديدة لهذا المعنى الجديد المحذوف · فان «حر القلب وناره ولهبه وسعيره الخ (صورة اولى) الذي يشبه حرّ الشمس الشديد عند الظهر ( صورة ثانية ) ٤ لان كل تشبيه محذوف يحسب ـف علم البيان صورةً بيانية تدل عليها اللفظة المستعارة · والا فما الفرق بين حــر" القلب وهجيره ? وهل نجد \_ف «حر القلب وناره ولهيبه» المعاني الشعرية الكامنة في استعارة « الهجير للقلب » ? 1 وعلى فرض تسليمنا بالصـورة الواحدة ، فلا ريب ان هذه الصورة تعدُّ من الصور القوية التي تتحلي بمعنبين محازبين واذالم نعتبرها صورتين فسلا بد من الاعتراف انهسا تحوي معنبین محازبین ٤ وندعی صورة مزدوجة او استعارة مضاعفة ٠

٣ً – ان نسبة الهجير الى الضمير الموءنث الراجع للمهج ( هجيرها )

تتضمر · ي شأن كل استعارة تشبيهًا محذوفًا تقديره «كالجو الملتهب او كالارض الملتهية في حرّ الشمس الشديد » 4 لأن حرّ الهجير من خواص الجو الارضى٬ وهو اشد ساعات الحر على الارض · فكما ان قول فرلن للزهرة «تجلسين على العرش» يتضمن تشبيهها بالملكة لان العرش من خواص الملوك

وكما ان قولنا « عطر القضيلة » يتضمن باستعارة العطر تشبيه الفضيلة بالزهرة ٤ كا ترى في كتب اليان، هكذا قولنا «هجير المهج» يفيد بهذه الاستعارة تشبيه المهج بالارض الملتهبة \_ف حرّ الشَّمس او بالجو المضطرم. فتشبيه المجة المعذبة بالارض المضطرمة يكون الصورة الثالثة.

عً - ان اسناد الالتطام الى « الهجير »هو استعارة جديدة تفيد تشبيه الهجير بالامواج المائية ' لان الالتطام ينسب في الاصطلاح الى موج البحر او النهر ، ونسبة «الالتطام» الى الهجير افادت تشبيه الهجــير نفسه بموج البحر ٠ ومعلوم ان وهج الهجير يتراءى للعين كاً نه ماء مترجر ج او امواج متلاطمة · وقــد ذكر الشريف ذلك في مواضع كثيرة منيا قوله:

لمن الحدوج تهزهن الابنق الركب بطفو في السراب ويغرقُ

فالطفو والغرق لا يحدثان الا في المياء الغزيرة التي يغرق الركب في امواجها · بيد ان استعارة الالتطام الى الهجير وان نكر · وال صراحة ً لندرك الرابطة بين الاستعارة وبين التشبيه المحذوف الذي تشير اليه تلك

الاستعارة 'حيث يرى القارىء بعد «التأمل» العلاقة الخفية بين وهج الحرّ وامواج السراب وبين امواج المياه المتلاطمة وهذه هي الصورة الرابعة ·

 آ - ان الالتطام من خواص الكائن المادي الذي له جسم وجرم وجرم التطام من خواص الكائن المادي الذي اله جسم وجرم التطام من خواص الكائن المادي الذي اله جسم وجرم التطام من خواص التكائن المادي الذي اله جسم وجرم التلك محسوس ، والحال ان « الهجير » ليس له جسمُ او جرمُ انما هو حـــالة الحرُّ الشديد ومظهر من مظاهر الطبيعة ، فلا يجوز ان يحدث الالتطام الآبين جسمين · فأسناد «الالتطام» الى الهجير صورة بيانية «التجسيم» تقوم بمنح الكيان المحسوس والجسم الملموس لما ليس له جسمٌ . كما ان «اللطم» وفروعه التلاطم والالتطام من خواص الانسان الكارُن الحي: «لطمه يده لطمةً » · انما امتد استعالها على سبيل المجاز لغير الانسان ولكل كائن ذي جسم ، ذلك ما يدعونه المجاز العقلي او الاستحضار في علم البيان ، كما يقال : ضايقني الحرّ او قتلني الحرّ ، فالمضّايقة والقتل من خواص الانسان والكائن الحيُّ ، فاستعملا لغير الانسان مجازاً ، كما ينسبون مجازاً «اللطم» ومتفرعانه الى غيرالانسان · فمنح «الجسم» للحرُّ لكي بصطدم ويلتطم، ومنحه الوعي والادراك لكي « يلطم ويلتطم » يكوّن صورتين التجسيم «والاستحضار» ، ونعتبرهما صورةً واحدة ، لان الواحدة تندمج في الثانية · وهذه هي الصورة الخامسة ·

آ – أن اعتبار هجر الحبيب هجيراً للمهج يفيد معني مستتراً ، وهو ان نقاء عكس الهجير اي ربيع المهج او صباحها الندي أو ليلها الرطب ومساوءها البليل أو فجرها المنعش وهذا المعنى لا يخفى على الادبب، لأن قولك لشخص « أنك شجاع وأنت سكران » معناه أنه جبان في حالة الصحو، وقولك له « أنت كريم باللسان » يخفي معنى مستتراً تقديره أنه

بخيل عند الفعل، وقولك لحبيبك «فراقك لهيب لفو ادي » يخفي معنى مستتراً تقديره « وقربك ندى الفو اد وثلجه » ، لذلك قالوا اثلج فو ادي بعنى ارتاح وسر اي عكس لهيب الفو اد وحره وهجيره وهذا هو المعنى الخفي الذي تشير اليه عبارة الشريف وقد قال في موضع آخر بهذا المعنى نفسه لحديثه :

انت النعيمُ لقلبي والشقاء له فما امرك في قلبي واحلاك.

وهذا المعنى الصريح «قربك نعيم لقلبي وجفاو ك جعيم له » ، قد اورده الشريف عن طريق الايجاز والاشارة عندما سمى بخلها بالبشر «هجيراً للقلوب » ، والمعنى المتمم له « ان جودها به هو ربيع القلوب او صباحها المند ى ومساو ها الرطب » وهذا « الكلام الجامع » الذي يجري محرى المثل والذي يشير الى المعنى بايجاز ، وبتضمن معنى مستتراً ملازماً للمعنى الظاهر ، هوالصورة البيانية السادسة .

أ - صورة المطابقة او المقابلة بين الهجير والنسيم ، وهي واضحة فلا حاجة لشرحها .

٨ - صورة «التضمن » في الحجاز المرسل اى التعبير عن الكل باحد اجزائه ، لان المهجة هنا بمعنى الانسان ، فحر المهجة وآلامها واضطرابها معناه آلام الانسان صاحب المهجة ، لان المهجة بنفسها لا حر لها ولا آلام ولا اضطراب وهذا واضح ايضاً .

ه ً - ان العبارة كامها من نوع الكنابة والتلويج ، دون التصريح،
 فعوض ان يقول لها الشريف «اعراضك عني بوملني» ، فقد استعمل

الكناية والتلويح فنفحنا بهذه الصور الحية التي حللناها

أ - الصورة البيانية العاشرة هي الاستفهام مع التعجب في العبارة .
 ولما كانت لفظة الهجير لها المكانة الرئيسية سيف العبارة ، فالتعجب يشملها حتماً ، ومن المعلوم أن التعجب من الصور البيانية الموثرة في النفس

11 - ان العبارة تنضمن ايضاً معنى الطلب والاستعطاف والتمني المان استفهامه وتعجبه من بخلها بالبشر بدون سبب وجفائها بدون موجب يحسب براعة في الطلب واستعطافاً ، وقصده بذلك واضع اي «طالما لا داع لبخلك بالبشر وبالوصل فلهذا هذا البخل وهذا الجفاء ? فجودي بهما لان قربك نعيم ونسيم، وجفاوك جعيم وهجير وهذا الطلب الناعم البارع، والاستعطاف اللطيف المسمى بالافرنسية déprécation هو الصورة البيانية الحادية عشرة وقد حدد علماء البيان براعة الطلب بقولهم : «هي ان تشير الى الحاجة في نفسك تلويحاً لطيفاً بدون تصريح من » وهل الطف من عبارة الشريف في براعة الاستعطاف والطلب بهذا التلويع الناعم الرقيق ? كقولك الصديق : ليس عندي زاد ولا ماء فهو طلب لطيف للماء والزاد والزاد والمعاد والمناء والزاد والماء فهو طلب لطيف للماء والزاد والماء فهو طلب لطيف للماء والزاد والمناء والزاد والماء فهو طلب لطيف للماء والزاد والماء فهو طلب للماء والماء فهو طلب للماء والماء والماء فهو طلب للماء والماء فهو طلب للماء والماء فهو الماء فهو طلب للماء ولماء فهو الماء فهو طلب للماء والماء فهو طلب للماء والماء فهو الماء والماء فهو الماء فهو الم

17 - ان لفظة «الهجير» المستعارة لم تأت هنا وحدها ، او في عبارة مستقلة ، ولكن لها اتصال وثيق بالمعاني السابقة وباستعارات البيت الاول . فقد شبه حبيبته بالزهرة ذات الارض الحصية ، ثم انى بالهجير تتمياً للاستعارات السابقة ، وهذه الصورة تدعى في علم البيان التوشيح في للاستعارات السابقة ، وهذه الصورة تدعى في علم البيان التوشيح في الاستعارات السابقة ، وهذه المحارب والاستتباع ، ولا ريب ان ايراد لفظة «الهجير» في هذا المكان بعد الاستعارات السابقة كمنى تابع وصورة

متماسكة بالصور الاولى يدل على قوة خيال وبعد تفكير ، بعكس ايرادها وحدها او في عبارة مستقلة ، فايراد لفظة «الهجير» مترابطة بالصور السابقة هوالصورة الثانية عشرة اي صورة التوشيح في الاستعارة أو ما بقاربها من صورة التفريع والاستتباع ، لان هذه الصور متقاربة في جوهرها كما ترى في الامثلة المنشورة في كتب البيان

هذه هي عبقرية الشريف المدهشة التي على ما نعتقد تضرب الرقم القياسي بين شعراء العالم في بعد الخيال وقوة الصور، هذا الخيال الجبار الذي يزحم أكثر من عشر صور في لفظة واحدة· وكيف لا تخلق فينا الاحلام والتآملات هذه اللفظة التي تعج بهذه الصور المتزاحمة : استعارة الهجير بدل الحر، واستعارة الحر القاب بمعنى اضطرابه وآلامه، وتشبيه المهجة المعذبة بالارض المضطرمة في حر الشمس الشديد؛ وتشبيه موج السراب وحر الهجير بموج البحر ، وتشخيص «الهجير» بمنحه الجسم والادراك لكي يلتطم، واخفاء معنى مستتر مع الاشارة اليه في المعنى الجامع ، ومطابقة الاضداد او الممَّابلة بين الهجير والنسيم ، والتضمن في المجاز المرسل اي التعبير عن الكل بالجزم، وعن الانسان بالمجـة، والكنابـة والتلوبح دون التصريح، والاستفهام مع التعجب، وبراعة الطلب والاستعطاف· وقد كان بالامكان اضافة صور اخرى كالتصرف وائتلاف اللفظ والمعنى والاشباع والتلافيء ولكنهذه الصور البيانية تشمل الابيات الثلاثة · فقد ابدعالشريف في كل من صور التصرف، والاشباع ، وائتلاف اللفظ والمعنى والتلافي»·ونكتفي بتحليل صورة التلافي ' وهي واضحة لا سبيل لانكارها ' وقد حددها علما'

البيان بقولهم: «التلايف ان بتدارك الأدبب حجج مخاطبه فيفندها سلفاً » واستشهدوا بقول المتنبي وقد شاء ان بتدارك حجة اخصامه الذين ربما يحتجون انه لم يمدح ويشكر الآلاجل ما ناله من العطايا ، فقال : وما شكرت لان المال فرحني سبان عندي اكثار وافلال لكن رأبت قبيحاً ان يجادلنا وانسا بقضاء الحق بخيال

حيث تدارك سلفًا وفند حجة مناظريه • ولكن اين هذا التلافي المعتاد المبتذل الذي طالما كوره الشعراء قبله ، من تلافي الشريف المدهش؟ والفرق عظيم من حيث الروح الشعرية بين بيتي المتنبي الجامدين وبين ابيات الشريف الساحرة فقد تدارك حجة حبيبته الزهرة بقوله «لماذا تبخلين بالبشر وما مسك العدم» ? لان البخل يعذر صاحبه في حالة القلة والعدم ' اما انت فلا حجة لك في بخلك لان ارضك خصبة لم يصل اليها المحل » • وقد جاء « التلافي » مشبعاً مكوراً في البيتين التاليين حيث قال لها : « لماذا تعذبين مهجنا بحر الهجير وعندك النسيم البليل المنعش ? فكل حجة يمكن ان تفتكري بها هي واهية لا اساس لهــا ٠٠٠ وهذا الحر ايبس مهجتنـــا بجفافه ، وعندك ما يزيل هذا الجفاف ، عندك طلَّ الرياض والديم ، الندى. الغزبر والمطر الخفيف الدائم الذي يروي الارض الجافة والعشب اليابس ع اي المهج اليابسة الجافة · فكل حجة يخطر لك ان تتسلحي بها هي باطلة ومرفوضة سلفاً · » وهكذا الشريف ندارك حجة حبيبته وفندها قبل ان تفوه بها ، وذلك التلافي اورده بطريقة شعرية تجمع بين جمال الدليل المفحم وجمال الخيال والصور الشعربة الحائرة · فابن هذا التلافي الشعري الساحر من تلافي المتنبي الذي طالما لاكته السن الشعراء قبله · وقد

استشهدت بهما كتب البيان على جمودهما وخلوهما من الصور الشعرية الجميلة العالية مع ان التلافي الشعري يجب ان يكون مزيناً بالصور الشعرية الجميلة بعكس التلافي النثري وهل من صورة في قوله: وما شكرت لان المال فرجني ٠٠٠ سيان عندي اكثار واقلال ٢٠٠١ ولولا الاستعارة في الكامة الاخيرة « بخال بالحق » لكان البيتان خاليين من كل صورة شعرية 'بعكس ايات الشريف الطافحة بالصور ٠

#### اعترامى

ربما يعتقد القاريء انه بالامكان اختصارعدد الصور في لفظة «الهجير» عند الشريف ، والجواب انه لا يمكن ان نحذف صورةً واحــدة دون ان نشوّه العبارة كما بسطناه عند ذكركل صورة بمفردها · فلو وضع الشريف لفظة « لهيب » بدل الهجير يعتقد بعضهم ان البيت يبقى على جماله وعلى صورَه • والحال انه بذلك يخسر الشريف اربع صور : الاولى والثالثة والسادسة والسابعة؛ اذ يزول معنى التشبيه بحر الشمس عند الهجيرة، وتشبيه المهجة المعذبة بالارض المضطرمة تحت نيران الشمس وفكرة الصباح الندي او المساء البليل المعاكسة للهجير ، ومطابقة الاضداد بين الهجير والنسيم · فان قوله « لهيبها بالنسيم يلتطم » مع محافظته على الوزن والمعنى استعارة النار للمهجة ٬ ولا يمكن ان ننسب اليه صورة مطابقة الاضداد مع النسيم ، لان النسيم يوافق اللهيب ويزيده استعاراً ، بعكس الهجير فان النسيم يلطفه او يميته لانه ضده ٬ كذلك بقية الصور · واذا ابدل الشريف

لفظة « بلتطم » بلفظة « يخمد او ينطفيء » وقال « لهبيها يخمد في النسيم » لحسر الشريف ثلاث صور ايضاً : الرابعة وهي تشبيه امواج الحر في القلب بامواج البحر المتلاطمة مما لا نجده في لفظة بخمد ' والصورة الخامسة التي تجسم الهجير وتمنحه الشخصية لكي بلتطم «جسمه » بالنسيم، والتاسعة حيث يتضاءل جمال الكناية والصور التي كانت تزين عبارة «التلويج» الاولى واشاراتها البعيدة ٠ هذا فضلاً عن ايجِاد معنى متنافر مع الصورة لان اللهيب لا يخمد في النسيم بل يزيد استعاراً ، بعكس الهجير الذي يموت حره في النسيم ' سواء كان النسيم الحقيقي او نسيم الحبيبة ' فالمعني يناسب النسيمين؛ اما « الخود » فهو يتنافر مع الجهتين · فلا يمكن ان نحذف صورة من بيت الشريف دون ان نشوَّه جمال الصور والمعاني · فبابدال هانين الكلمتين يخسر الشريف سبع صور ٤ فلا يبقى سوى خمس صور من اثنتي عشرة ولو اورد الشريف عبارته منفصلة عن الصور السابقة وغيرمشتبكة بها لحسر صورتين ايضاً: صورة التفريع او الترشيح في الاستعارة، وصورة براعة الطلب والاستعطاف حيث يزول هذا المعنى اذا فصلت العبارة عن البيت الاول وهكذا لا يبقى سوى ثلاث صور: استعارة الليب للمهجة والتعبير عن الكل بالجزء اي بالمهجة عن الانسان وصورة الاستفهام والتعجب، فيرى القَارىء أن الشريف ماهر مه باختيار الالفاظ الشعرية عرب دقة شعور وقوة خيال لا يباريه فيهما احد ولو لم يكن له غير هذه الرائعة الخياليـــة لنسبنا كثرة الصور في عبارته الى الصدفة ، ولكن له وثبات لا تحصى من هذا النمط العالي، كيف لا وهو استاذ بيان ، ورئيس حلقة ادبية او مدرسة جامعة ع يجمع بين الشاعرية العميقة والتفنن في مداعبة الصور البيانية والخيال

الساعر ، فيزحم اثنتي عشرة صورة في اللفظة الواحدة كماسة السيديسية الدين المنه لتكسير وغوته وفرن ومالاري

وربما يعترض احدهم ايضاً انه اذا حللنا لفظة لأي شاعر كبير على طريقة تحليل صور « الهجير » نجد أكل لفظة بضع صور كما وجدنا صوراً عنتلفة في لفظة «الهجير» للشريف فنجيب باحالة القارى على بحثنا «الصورة مقياس العبقرية » (ص ٢٤٠) وحبث ذكرنا ان الشاعر العبقري يلبس الكلمة الواحدة صوراً مختلفة من مولدات الخيال العالي انما انصورة وجدت مملكتها الغنية في الادب الرمزي حيث تكتسي اللفظة الواحدة عدة صور و فهذه عارة من عبارات شكسبير الجيلة : «ليست الحياة سوى زهرة و اغتنموا الساعة التي تمراً لان الحبمتوج بالزهور الاولى من الربيع »

فلفظة «حياة» لا تحتوي سوى صورة واحدة هي تشبيها بالزهرة الما لفظة الحب فهي نتضمن اربع صور جميلة : الاولى تشخيص الحبومنحه الشخصية لكي «يلبس التاج» ، الثانية تشبيهه بالملك ، لان التاج من خواص الملوك ، الثالثة المقارنة بين ناج الملك وناج الحب، او بعبارة اخرى تشبيه زهور الربيع بذهب التاج وما يزينه من حجارة كرية (وسنعود لتحليل هاتين الصورتين) ، الرابعة صورة التفريع او الترشيح في الاستعارة لان لفظة الحب المتوج بالزهور ترتبط بالاستعارة السابقة «الحياة زهرة» فلفظة «الحب المتوج بالزهور ترتبط بالاستعارة السابقة «الحياة زهرة» فلفظة «الحب هي عبارة شكسبير الجميلة لا تتضمن سوى اربع صور فقط بينا لفظة «الحجير» عند الشريف تنضمن اثنتي عشرة صورة ، وربما يعتقد بينا لفظة «الهجير» عند الشريف تنضمن اثنتي عشرة صورة ، وربما يعتقد

القارى انه بالامكان ضم صورة خامسة اليها وهي براعة الطلب ولكن ذلك غير ممكن لان هذا الطلب معبر عنه بلفظة صريحة مستقلة اي غـير مسندة الى «الحب» وبراعة الطلب يجب ان تكون تلويحاً كعبارة الشريف لا طلباً صريحاً كقوله: «اغتنم الساعة التي تمر ٠٠٠»

واليك العبارة الثانية المنسوبة الى شكسبير وهي من اروع ما قيل في الموضوع «لو اخصبت دموع المرأة ، لنبت مكان كل دمعة افعي» · فاللفظة الرئيسية التي تزدحم حولها الصور هي «الدموع» دموع المرأة · فالفكرة قوية والخيال رائع ، انما لفظة «الدموع» لا تتضمن سوى ثلاث صور ً بيانية الاولى استعارة الخصبالدموع وهي تفيد تشبيه دموع المرأة بالارض المخصبة، الثانية تشبيه نبات الارض او زهورها في حالة الاخصاب بمـــاذا ? بالافاعي عبث ينبت افعي في محل كل دمعة . وهي من الصور البيانية الساحرة الثالثة هي صورة المقابلة بين دموع المرأة وما فيها من خبث ودهاء وضرر ' وبين الافاعي وما تختص به من صفات الشر والخراب والضرر · وهنالك صورة رابعة تدعى في علم البيان « المزاوجة » وهي «الشرط وجوابه ( Condition ) · ونلفت نظر القارى ُ اننا لا تقصد تفضيل معاني الشريفعلي معاني شكسبير القوية ، انما قصدنا بيان كثرة الصور في اللفظة الوِاحدةِ عند الشاعرين ؛ وكثرة الصور لا تعني سمو الفكرة وعمق المعنى العــائد للعقل؛ بل سمو الخيال وبعد مراميه: وهذا الخيـــال وهذه الصور المتشابكة من ميزات « الرمزية »

### غوذ شاعر المانيا الاكر

عاد لنسيوس من معاركة ورحلاته حاملًا إلى الملكة كنوزًا ثمينة فقال لها : «ها أني اضع على قدميك ِ حصاد معاركي العديدةُ الدامية» (رواية فوست). أن اللفظة الرئيسية التي تزدحم فيها الصور في عبارة غونه شاعر المانيا الاكبر هي «الحصاد» المتضمنة اربع صور بيانية : الاولى استعارة الحصاد للمعارك الدامية٬ وهي تعني تشبيه معاركه وجهوده بالزرع٬فالكنوز الذهبية الَّتي وجدها هي حصاد ذلك الزرع ، اي نتيجته كما ان الحصاد هو نتيجة الزرع ٤ الثانية المقابلة بين الكنوز الثمينة وبين حبه للملكة وحاجته الى رضاها ؛ فهذه الكنوز الذهبية الثمينة ؛ هذا الحصاد الثمين ؛ هو شيء نافه حقير امام عظمة محبتها ، لذلك وضع كنوزه «على قدميها» ، لان كنوز الدنيا هي دون كنز حبه لها ٠ الصورة الثالثة التلويح حيث اكتفى بالاشارة دون التصريح ولم يذكر الكنوز بل «الحصاد» باشارة لطيفة · الرابعة صورة الاستتباع الان استعارة الحصاد مرتبطة باستعارة سابقة وبمعنى سابق حيث قال لها البطل للسيوس صاحب الكنوز: « ان هذه الكنوز نصفر" امام حمرة خديك»·

وهـذه عبارة ثانية له في نفس الـرواية: «اذا جـاء النهار النقي الصافي يبتسم لحظة واحدة ، فان الليل بغمرنا بدوره \_ف حجب الاحلام الكثيفة» .

ان لفظة «النهار» تلعب الدور الرئيسي في عبارة غوته بلسان فوست، كما لعبت لفظة «الهجير» دورها الرئيسي في عبارة الشريف. ولفظة «النهار» تتضعر خس صور بيانية : الاولى تشخيص النهار فهو يجي وببتسم كالانسان الثانية استعارة «النقي الصافي » الراجعة للنهار ، فتفيد تشبيهه بالاجسام النقية الصافية كالبلور او غيرها مما حولنا ، الصورة الثالثة صورة المجاز المرسل في قوله : «النهار ببتسم » فالذي يبتسم لبس النهار بل الذين يعيشون في ذلك النهار ، من قبيل تسعية الشي و بظروفه وقصد الشاعر ان النهار يسبب لنا الابتسام اي وسائل السرور كما يقال ابتسمت الدار اي اصحاب الدار ، وابتسمت السهرة اي الذين في السهرة ، او ان السهرة سببت العار الابتسام والسرور للذين سهروا . . .

الصورة الرابعة ، استعارة «النهار » بدل صفاء النفس وغبطتها بعكس الليل اي ظلمة النفس واضطرابها وغمها لان النور رمز صفاء الامور، والليل رمز ارتباكها ، الخامسة مطابقة الاضداد بين النهار والليل.

وقد اجتهدنا ان نجد في عبارات غوته الخالدة لفظة تحتوي اكثر من سبع صور فلم نجد كما وجدنا في شعر الشريف، ونكرر القول اننا لا نقصد تفضيل الشريف على شكسبير وغوته من حيث سمو الافكار، بل من حيث بحثرة الصور فقط كان كثرة الصور وتشابكها من مزايا الشعر الرمزي .

#### فيرلن

ان اللفظة الواحدة المتضمنة بضع صور هي قليلة في الادب الكلاسي والواقعي، وتكثر في الادب الرومنطقي الحيالي عند كبار الشعراء فقط، الما في الادب الرمزية باستعاراتها الكثيرة الما في الادب الرمزي فهي كثيرة جداً لان الرمزية باستعاراتها الكثيرة

تشبّه الشيء الواحد باشياء كثيرة متنوعة ، وكل تشبيه هو صورة سواء كان ظاهراً او مستتراً بالاستعارة · فهذه عبارة فرلن مخاطباً الزهرة : « ان الجال الصايف في جسمك يبسط بهدو ً انسجامه المو تلف الذي لا عيب فيه» · فلفظة «جمال» تتضمن ثلاث صور : الاولى التشخيص والتجسيم باستعارة الجسم وفعل البسط وهما من خواص الكائن الحي، و\_في الوقت نفسه يشبهه بالمساء الصافي ، لان لفظة serein في اصلها من خواص المساء ، فاستعارة الصفاء للجال هي الصورة الثانية ، وبينما يشبهه بالانسان وبالمساء اذ نراه يشبه له بالموسيقي، لانه يبسط انسجامه المو تلف ( accords ) وهي الصورة الثالثة ، فقد شبَّه الجمال بثلاث اشياء مختلفة في آن واحد · واليك عبارة ثانية لفرلن : « ان روحي المرّ يطير على البحر بجناح ِ قلق ِ مجنون » فلفظة «روحي» تتضمن ثلاث تشابيه او ثلاث صور : «تشبيهه بالطير (استعارة يطير) ، وتشبيهه بالماكل والمواد المرة (استعارة المرارة للروح) ، وتشبيهه بالانسان (التشخيص والتجريد) باستعارة القلق والجنون الى جناحه والصورة الرابعة من المجاز المرسل بالكلام عن الكل بالجزء (جناحه) ، فليس القلق والجنون في الحقيقة للجناح بل لصاحب الجناح «للروح القلق المحنون »·

ان فرلن رصين في خلق الصور التي يوردها في ميزان الخيال والفكر معاً · امما مالارمي فانه قلما يترك \_ف صوره اثراً للفكر ، بل يبرزها تحت تأثير الخيال والحس الباطن · وتأمل في الصور الراجعة الى « انسجن » في وصف الضباب الذي سبق تحليله (ص١٤١) ، حيث قال : «وهذا السجن

الدخاني التائه فليطفى برهبة ذبوله السوداء الشمس المصفرة المائتة \_ف الافق). فقد شبه الضباب بامور مختلفة في نفس العبارة بواسطة الاستعارات ١ بالسجن ٢ بالدخان ٣ بالانسان التائه الهارب (السجن التائه) باستعارة الهرب والتيه الى السجن ٤ بالثوب الذي له ذيول ٥ بالريح او بالانسان اللذين لها خاصة الاطفاء ٤ فالانسان يطفىء والريح تطفىء ٤ وهو في الاصل من خواص الانسان (الشخصية والاستحضار) تلك صور مصدرها التشبيه المحذوف عن طريق الاستعارة · والصورة السادسة هي المقابلة بين ضدين ، بين ظلام الضباب والدخان وذيوله السوداء ٤ وبين نور الشمس الماثتة ٠٠٠ والسابعة صورة التفريع والاستتباع او الترشيح في الاستعارة ولارتباط هذه الصور بما قبلها 'حيث خاطب الضباب قائلاً : « تصاعد ايها الضباب وصب رمادك. · · · » الثامنة صورة التلويج والاشارة بالكنابة اللطيفة ، فهذا المعنى الصريح «الضباب يحجب نور الشمس الغاربة » قد اورده على ذلك الشكل من الصور المتشابكة التي تلوّ ح الى المعنى تلويجًا. ويمكن ان نضيف ايضاً صورة تاسعة ، وهي استعال الامر والطلب بدل الاخبار بالفعل ونقوله «فليطفىء» معناه انه اطفآ او سيطفىء نور الشمس·

غيال الشريف اذاً من هذا النوع ، حبث تتجاذب الصور وتتآلف فترسم الشيء الواحد بالوان مختلفة وتشابيه متنوعة عن طريق الاستعارة . وربما نجد لمالارمي لفظة تحتوي اثنتي عشرة صورة كالشريف لان عبقريتها متقاربة بقوه الحيال والحس الدقيق، كما سنرى تباعاً .

وقد استطردنا الى المقارنة بين صور الشريف وصور غوته وشكسبير

ومالارمي لنثبت قوة الخيال الخارقة عند الشريف الرضي حتى بسين اعظم شعراء العالم ، بعد ان اتبتنا في بدء هذا البحث (بين الشريف وفرلن \_ف وصف الزهرة الحية) أن الشريف يتفو ق على فران لبس من حيث ابراده لفظةً واحدة متضمنةً اثنتي عشرة صورة ببانية وحسب ً بل من حيث مجموع الصور في عبارات الشاعرين· فصور الشريف أكثر عددًا واشد تشابكًا بحيث تتعانق كل صورة عــلى حدة ثم تتعانق الصور بمجموعها فتبدو وحدة كاملة او صورة شعرية ، او اوحًا شعريًّا يعبر لنا من خــــلال الخطوط والصور المتنوعة عن « فكرة واحدة بسيطة » هي ان اعراض حبيبته بوعمله ويرجو وصلها لإزالة هذا الالم · وصور الشريف ابعد خيالاً حيث يضطر الفكر أن يسبح في أفاق بعيدة من أجواء الخيسال لاستيعاب جمالها وقوتها ٬ مع ان كمية الالفاظ عند الشريف لا تتجاوز سطرين كاملين وهي عند فران اربعة اسطر· ان الفكرة متقاربة عند الشاعرين في «مخاطبة الزهرة الحية » ، ولكنها يختلفان في وصف فرلن لزهرة الأداليا الحقيقية الـتي يكتشف فيهـا صفات الفتاة ، وفي وصف الشريف للزهرة زهرة الغوطتين النـــامية الجميلة التي هي رمز حبيبته · فمزج بـــين الزهرة الطبيعية والزهرة الحية ٤ واستعار خواصالواحدة للثانية ، فكانت عباراته من اعمق وارق الاشارات الرمزية الساحرة

وللشريف جولات كثيرة من هذا النوع ، واليك كيف يخاطب حبيبته في مكان آخر بهذه الابيات الذائبة رقة ولطفاً :

انعمي يا سرحةَ الحيِّ وان كنت ِ سحيقة

اتمنى لكِ ان تبقي على البعد وربقة ثرُ حرتمَ واشيكِ علينا ان نذوقه

فهو يشبه حبيبته بسرحة الحي بدون ادوات تشبيه كما شبهها قبلاً بزهرة الغوطتين · فسرحة الحي هي اجمل واطول وانفع شجرة في الحي ، يشير بذلك الى ان حبيبته هي « اجمل واكل» من جميع رفيقاتها· لقد ُحرم لذة وصالها ومع ذلك فالحب الخالص العميق يدفعه ان يتمنى لها ارب تبقى سعيدة بنضارة شبابها وجمال صحتها "كنضارة السرحة «الوريقة» الخضراء وياً سف ان ذلك الثمر اللذيذ ثمر حبها واجتماعه بها قد منعه الواشي من ان يتمتع به ، وان « يذوقه » · فيرى القارى · ان ما ذكره لا تصريح فيه بل كله اشارات رقيقة وتلويح لطيفء عملي نهج الاستعارة المرشحة ، اي الصور المتشابكة المتتابعة الـتي توالف مجموعها صورة كبرى او فكرةً رئيسية ، هي فكرة بعد حبيبته عنه وشوقه اليها٠٠٠ ان غواة الادبالجديد يحتقرون الشعر العربي حيث لا بتكلم الشاعر عن حبيبته دون أن يذكر سيف لحاظها وسهام عيونها ، وعنق الغزالة وعينيها ، ولكن لو امعنوا النظر في مثل هذا انشعر للشريفالرضي لعلموا انه بضاهي ازقى ما نظمه شعراء الغرب في الحنين اللطيف الناعم المنبعث من حبيب الى حبيبته عن شعور سام متدفق رقةً وحنانًا

# ٤ً – بين الشريف وبول فور في تمثيل نجوم الليل

نظر بول فور الى نجوم الساء ، فبدت لعينيه كأنها زهور ذهبية ، وصورة الزهور اوحت اليه صورة الاشجار الساوية ، اشجار الليل مصدر

تلك الزهور ، فقال : « انظر الى هذه الزهور الذهبية ، رجاء حياتنا ، \_ف صف اشجار الليالي ذات الغصون غير المنظورة ، وتأمل كيف تلمع - الطوابع الذهبية لأعمارنا الآتية – نجو ُمنا المنظورة على شجر الليل » ·

وقبله بالف عام نظر الشريف الرضى الى انساء في ليلة ندية فرأى النجوم غارقة في بحر الظلام لا تكد تظهر اشعتها ، والحرة متدة كأنها غصن مورق، واورا ُقه هي لمعات النجوم او احداقها ، نقال :

> والنحم في بحرالطلام غريق ُ فله على طركر البلاد شروق هزّ المحرة َ افقه ُ وَكَأْنَهِـا ﴿ غُصْنَ بَأَحَدَاقَ النَّجُومُ وَرَبِّقَ

مستشربًا برقًا تقطُّ ع خيطه ُ

ولا بد من الوقوف قليلاً عند صور البرق ٬ فقد شبهه الشريف بأ مور ثلاثة عن طريق الاستعارة اولاً بالخيط المتقطع، ومن تأمــل البرق المنسل في الساء كخيوط متقطعة بدرك جمال هذه الاستعمارة « تقطّع خيطه » ٤ ثانيًا بالشمسالدالة عليها استعارة « الشروق » التي هي من خواص الشمس ، الثالثة بالارض او بالجو بقوله عن البرق « افقه' » ، والافق ينتمي ـف الاصل الى الارض او الى الجو ، الرابعة تشبيه البرق بالانسان اذ يهز الغصن هزاً ، وهذا العمل من خواص الانسان، ثم قالوا : هزت الريح الغصن مجازاً ، فكم بالحري اذا قسالوا : هز" المجرة افقُ البرق ? ونكتفي بهذه الاشارة للانتقال الى وصف النجوم عند الشاعرين ، وقد ذكرنا « البرق » لعلاقته بنجومها وهز غصنها ·

الفكوة الاولى تشبيه النجوم بالزهور على اشجار الليل

ان فقرة بول فور الشاعر الرمزي الملقب بامير الشعراء تشتمل على

فكرتين رئيسبتين: الاولى تشبيه النجوم بالزهور الذهبية على اشجار الليل، ولها ما يقابلها عند الشريف، الثانية اتخاذه النجوم رمزاً للانسان، وهده ايضاً لها ما يقابلها هي ايبات الشريف ان تشبيه النجوم بالزهور الذهبية في عبارة بول فور على جانب من الجمال والحيسال، ولكن تشبيهه الجو بالاشجار التي لا نرى غصونها هو غريب، فلا رابطة بين الرمز والمرموز اليه من حيث المشابهة فأين هذه الاشجار ? واذا كانت غصونها غير منظورة فأين جذوعها واصولها ? وقوله «صف اشجار الليل» بعيد عن الواقع لان النجوم مبعثرة في الساء كالغبار، فلماذا تكون الاشجار مصفوفة «صفا » ولا تكون منثورة منتشرة كالنجوم ? من وقد ذكر كالفه ان قصيدة بول فور لا تخلو من الغرائب المضحكة bizarreries ولعل استعارة «صف أشجار الليل» الى افق الساء هي من هذه الغرائب الدالة على تكافه في ايجاد الصور الغريبة .

اما الشريف فقد التي بتشبيه يتلاءم مع الحقيقة المرموز اليها . فشبته المجرة الممتدة عروقها في الساء بغصن كثيف مورق، وانغصن المورق يحمل طبعاً الزهور ، اما غصن المجرة فهو وريق باحداق النجوم ، اي ان اوراقه مشعة لامعة ، فهي اوراق من نور ، ان زهور الشاعر فور هي زهور من ذهب، وغصن الشريف له اوراق من نور، و كاتنا الاستعارتين خارقة الجمال فاغصان فور هي غير منظورة ، اما اغصان الشريف فهي منظورة الماعة فور الذي مندة في الافق بشكل «المجرة» ، فالشريف لم يقع هي غرابة فور الذي شبه الجو باشجار ذات غصون غير منظورة ، ولا يرى منها غير زهورها

الذهبية ؛ بل اورد تشبيهاً لطيفًا خياليًا · فالمجرة ممتدة كما يمتـــد الغصن، وهي مليئة بالنجوم كما هو الغصن ملي ً بالورق ، والنجوم الملتفة المثراصة فيها هي كالاوراق المكتظة في الغصن ٬ والنجوم تزين المجرة ونكسوها جمــالاً وزينة · وهذه الاوراق هي من نور ' ترسل اشعتها السحرية كما ترسل احداق الغيد اشعتها الفاتنة ٤ وما اقرب مشابهة النجوم ومظاهرها بالعبون والاحداق! · · · فالشريف لم يورد «الاحداق» بدون خيال، فاستعارة الاحداق للنجوم تفيد اولاً تشبيه النجوم بالعيون والاحداق بشكلها واشعتها ثانياً تشبيه سحر اشعة النجوم بسحر الاشعة المنبعثة من احداق الحسان. فاستعارة الاحداق تفيد هذا التشبيه ، كما تفيد استعارة «جناح الخيال» تشبيه الخيال بالطائر ذي الاجنحة. وقد اضاف الشريف الى النجوم صورةً جديدة تمثلها لنا مع البرق٬ فماذا يكون من امرها ومن نورها عند ظهور البرق المشرق? فهل بارسال ضوئه الساطع على المجرة يزيدها جمالاً ووضوحاً فتبدو نجومها بجلاءً ام يخفيها بضوئه القوي كما تخفيها الشمس? لا هذا ولا ذاك ? فنور البرق لا يخفي النجوم كما يخفيها نور الشمس، لانه ومضات كهربائية محدودة ، بل يلقي عليها مصباحًا يجلوها للعين ، وهو آت. من الافق البعيد في سماء صافية · ولكن هذا النور الكهربائي لا يطول عمره لكي يجلوها لنا ، بل يحدث فيها هزَّة نوركما تحدث يد الانسان هزَّةً في الغصن. فكأن البرق بحركها ويهزها هزًا قويًا لحظة واحدة ثم يتوارى. فهذه المقابلة بين ضوء النجوم وبين نور البرق تضيف الى التشابيه الاخرى صورة حية جديدة تسطع في افق الخبال سطوع البرق فتهز ُ النفس كما يهز ٌ

البرق غصن المجرة · فهذا اللمح ، هذه الومضات من برق الخبال هي دعائم الرمزية واسس جمالها ·

الفكرة الرئيسية الثانية : اعتبار النجوم رمز الانسان وحياته

الفكرة الرئيسية الثانية عند بول فور هي جمل النجوم المنظورة رمز الانسان ورمز حياتنا. "تأمل كيف تلمع لنا نجومنا المنظورة وهي طوابع اعمارنا الاتية»

وقد مر ان جوهر الرمزية يقوم باعتبار جميع الكائنات واعمالها رمزاً للانسان واعماله ، فنرى صورتنا في الكائنات. بيد انه يكون الرمز طبيعياً جميلاً بقدر ما يخلو من التكلف، فالتكلف يدل على عمل العقل وضغطه على الحيال، فيأتي التشبيه بصورة غير طبيعية باد عليها اثر التصنع، كما هو ظاهر في عبارات بول فور ائتي « تلفت النظر » الى كون هذه النجوم هي رمز حياتنا ورجائها النخ.

اما الشريف فانه يجعل النجوم رمزاً المانسان رأساً بدون «الفات نظر» وبدون تعليل عقلي كبول فور ' بل بالاستعارة كفرلن ومالارمي · ألم نر فران بتكلم عن زهرة الاداليا وعن الحريف وعن الطيركما يتكلم عن الانسان بدون الفات نظرنا الى كونها رموز حياتنا · كذلك مالارمي عندما بحدثنا عن «الرسم» على الجدار يقول انه «متضجر» على الحائط، فتموله «متضجر» على الحائط، فتموله «متضجر» يفيد نشبيهه بالانسان الذي هو رمز "له ' ولا يقول «هـذا الرسم هو رمز حياتنا · · • » فالفات النظر من اعمال العقل الضاغط على الحيال ، لا من عمال الحيال الخيال والحس الباطن · لذلك ذكر الشريف « ان النجم كان غويقاً

في بحر الليل » <sup>4</sup> فهو يغرق ويموت في الافق المندّى المليء ببخار الضباب كما يغرق الانسان ويموت في الماء · كذلك استعارة الاحداق التي مر" الكلام عنها ' تفيد تشبيه النجوم بالاحداق' واشعتها المرتعشة المترجرجة باشعة عيون الحسان الساحرة. فالاحداق من خواص الانسان ؛ وتشير استعاراتها الى تشبيه النجوم بالانسان، وشعاعها بشعاع العيون الفاتنة. كذلك جميع صور الابيات: فافق البرق يهز المجرة كما يهز الانسان الغصن على الشجرة ، والظلام بمج الفجر والاضواء من شفة الغياهب (الظلات) ، ويبدو الفحر كخروق في جلد الظلام ، فالجلد ، والمج ، والهز ، من خواص الانسان والكائن الحي، وكل ما ذكره الشريف هو رمز الانسان وحياته واعماله

وللشريف مواقف كثيرة ايضاً في تمثيل النجومومنحهاشخصيةالانسان، وقد ذكرنا سابقاً تصويره النجوم المتزاحمة للافول في آخر الليل، والتزاحم من خواص الكائن الحي · ونراه سينح مكان آخر يشبه النجوم بالحياظ الليل ، بتشخيص الليل، ومنحه اللحاظ كالانسان :

باليلة تكسَرُ الحاظ'ما كأنها مكعولة بالغيوم

وسنحلله عند شرح القصيدة الميمية ٠ وله ابيات اخرى في وصف الثريا والسدر:

> ودجي طمست قنساعه عن وجه طــامسة ِ خفية تسري كواكبه الى الاصباح والليل المطية والنجم وجه مقبل والبيدر مرآة صدية

وسنعود الى تحليل هذه الايبات الجمبلة في موضع ثان ، انما غايتنسا الآن تبيان نظر الشريف الى النجوم الحية التي يجد فيها رمز الانسان وحياته وبلبسها صفات الكائن الحي : فالدجى له قناع والقناع من لوازم الانسان، وهذا القناع يخفي «وجه» الثريا الطامسة ، فقد استعار من الانسان القناع والوجه الى الثريا الحية ، ونجوم الليل حية ايضًا لأنها «تسري» والسري من مزايا الكائن الحي ونسري معتلية «مطيتها» أي الليل والمطية من مزايا الكائن الحي ونسري معتلية «مطيتها» أي الليل والمطية من الوازم «الانسان» فقط وينتقل من «الكواكب» الى كل نجم بمفرده ازاء البدر ، فيرى كل نجم «وجهًا مقبلاً » ازاء المرآة الصدية اي البدر فنرى ان الفكرة الثانية التي تجعل النجوم رمز الانسان قد اوردها «فور» بشيء من الدليل العقلي ، بينها يوردها الشريف بدون الفات نظر او دليل عقلي بل باستعارات وتشابيه واضحة حائرة ترينا الفكرة من خلال الصورة والاحلام كما يفعل فران ومالارمه ،

الخلاصة · ان تمثيل النجوم عند بول فور على جانب من الجمال والخيال ، ولكنه لم ينفحنا بنفحات عقرية جديدة · فقد سبقه لامرتين الى تشبيه النجوم « بالزهور التي تداعبها نفحة نسيمها » كما شبهها بغبار من الذهب على اقدام الليل ، فيبذره ( ينثره ) فسيم المساء كغبار الزوابع في الفضاء اللامع » · فتشبيه الزهور الذهبية في عبارة فور مأخوذ عن «زهور لامرتين وبذور الغبار الذهبي » · كما ان صورة الاشجار اخذها ابضاً عن عبارة لامرتين « كمأ نها (النجوم) تحلق فوق روموس اشجار انغابات · · · » · انما لا مرتين كان موزوناً في اير اد صوره بأسلوب رائق · وبصرف النظر

عن هذا الاقتباس ، نرى ان صور بول فور اعتيادية ، يستطيع كل اديب ان يقول مثلها : النجوم كالزهور الذهبية ، هي رجاء حياتنا ، وطابع اعمارنا ، انظر الى نجومنا على شجر الليل ».

اما صوَّر الشريف فلا يتمكن كل اديب ان يورد مثلها ٤ ولا تنفحر الاعن خيال عبقري. فلو قال: «كأن المحرة غصن مورق بالنحوم» لكان هذا النشبيه الجميل في وسع كل اديب ذكي ان يأتي بمثله ، كما ان قوله «والنجم في بحر الظلام غريق» يتحلى بصور جميلة بامكان كل شاعر نبيه ان يورد مثلها · ولكن الصور الساحرة التي لا يبدعها الا الشاعر العبقري تعود الى معنيين : الاول تخيل الحادث الكهربائي المنبعث عن البرق المشرق على المحرة كأنه «هزة » · والحقيقة ان انفجار البرق في السهاء بظهر كأنه يهز الجو والافاق ، فهذا الخيال الذي صوّر انفحار البرق «يهز الساء» بقوة نوره ٤ كما يهز الارض بدوي رعده الصاعق، هذا الخيال الذي يوالف بين رعشة الجو واضطرابه ، وبين رعشة الغصن واهتزازه ، والذي يحيط البرق «بافق» بصطدم بالمحرة فيهزها هزاً ، كأنه عالم مستقل له آفاق كافق الارض والساء ' انه خيال جبار مبدع · والمعنى الثاني الجدير بالاعجاب هو اسناد «احداق النجوم» الى الغصن المورق ، وتشابك صور البيت جميعها · وكأن خيال الشريف العجيب قد التقي منذ الف عام بخيال شاعر الوحدة لامرتين القائل في نجوم الليل : « وتبدو كأنها « عيون » شاخصة الى عالمنا النائم »·

انمــا لامرتين شاعر رومنطيقي لم يزل مع سيطرة الحيال عـــلى العقل يحافظ على التوازن بيذها توازناً منطقياً فيشبه النجوم بالعيون فقط · امـــا

الشَريففانه يشبه النجوم باوراق الغصن ولكنهذه الاوراق هي من نور عهي ومضات كهربائية٬ فيأتى بتشبيه آخر ويشبه شعاعها بشعاع العيون٬ ويستعير لها الاحداق · فلم يقل الشريف انها « تشبه العيون » كما قال لامرتين 4 بـــل قال رأساً عرب طريق الاستعارة « وريق باحداق النجوم »· فلو قـــال : « وكأنها غصن وريق، واوراقه هي احداق النجوم» ، لكان التشبيه عـــلي جماله مأ لوفًا يستطيع الادبب الفطن ان يأ تي بمثله· ولكن الشريف نفحنا بنفحة ٍلا تلدها سوى العبقرية فجمع التشبيهين بتشبيه مزدوج او استعارة مضاعفة وقال: «غصن باحداق النجوم وريق» ·وما هي احداق النجوم ? هي اشعتها وومضاتها الكهربائية، ومعناه انها غصن مورق بالانوار او اوراقه من نور · ولكن هذه الاوراق من نور تبدو كعيون الانسان الشاخصة ٤ فهي نشبه الاحداق · فعبارة لامرتين « تظهر كأنها عيون شاخصة · · · » تتضمن صورة واحدة هي تشبيه النجوم بالعيون؛ اما عبارة الشريف «غصن باحداق النجوم وريق " »فتشتمل على اربع استعارات او صور قوية ¢ الاولى التعبير عرَّتْ الجزء بالكل ؛ فاحداق النجوم تعني النجوم نفسها ؛ الصورة الثانية تشبيه المنجوم بالعيون الشاخصة وهذا هومعنى لامرتين الثالثة استعارة الاوراق وتشبيّه النجوم بأوراق من نور على الغصن ، والصورة الرابعة "أَسْتَعَارَةُ الْغُصُنَّ لَلْمُجْرَّةُ بَعْنَى الامتدادُ ؛ فامتدادُ المجرَّةُ وَنَفْرٌ عَنْجُومُهَا اوحى اليه تشبيهها بالغصر . تلك وثباتلا تلدها الا الشاعرية الخارقة، اضف الى هذه الصور الاربعة الصور السابقة في الشطر الاول «هـز" المحر"ة افق البرق » ٤ التي حللناها ٤ فتبدو هذه المعاني كسلسلة ذات حلقات ذهبية

متشابكة متآلفة بدل حسن تآلفها على مهارة الفنان الذي ابدعها ٠

فنرى فكرة الشريف من خلال هذه الصور المترابطة وهذه الرموز المتناسقة · فلا عجب اذا تفوَّق الشريف على بول فور في الفقرةالمذ كورة، كعبارات رمزية متقاربة من حبث كمية اللفظ ، ومن حبث التشبيه ، فعبارة الشريف أكثر صوراً ٤ وصورهُ اشد تشابكاً وابعد خيالاً ٠ اما لامرتين فلا نوازن بينه وبين الشريف ٤ لا نه جمع في قصيدته الطويلة معظم المعاني التي يمكن ان تقال في تمثيل النجوم ؛ بينما وردت عبارة الشريف وبول فور عرَضًا \_في جسم القصيدة • ومع ذلك فلو قابلنا كل عبارة على حدة في قصيدة لامرتين ببيت الشريف لوجهدنا ان الشريف يفوقه بكثرة الصور المتشابكة ' فقد جمع الشريف في بيت واحد من الصور ما لا نجده في خسة ابيات من قصيدة لامرتين التي تعد من فرائد الشعر ومن اروع واشرف ما قيل سين تمثيل النجوم في الادب العالمي· وسنرى في فصل خاص «الشريف والطبيعة» ما ابدعه هذا الشاعر الفطري في وصف الطبيعة في مواقف متعددة ٤ بنفحات خيالية قلما يأتي بمثلها الشعراء ·

مكشه التيليمية الدين الخشينيالثه ريالشهرساني ۱۲۲۰ مسر ۱۲۱۰ بيسه



## هُ ﴿ – بِينَ الشريفُ وفرلن ﴿ فَمَثِلَ الْآلِمُ وَالسَّرُورُ فَي آنَ وَاحِدُ

تأمل فولن زعيم الرمزية في وجه صديقة اه فرأى على شفتيها وفي عينيها ابتسامًا ممزوجًا بشيء من الحزن ' تتجاذبها عاطفتان : عاطفة سرور وعاطفة الم الدمعة والابتسامة ، فخاطبها قائلاً : «اليك هذه الابيات الشعرية ، باسم العذوبة المعزية في عينيك النجلاوين ، حيث يضحك ويبكي حلم لذيذ ، وباسم روحك الطاهرة الكاتية الصلاح ، اليك هذه الابيات من اعماق حزني الشديد » .

ونظر الشريف الى حبيبة له ، فتمتعت عيناه بروءية شكل جميل فاتن حيث تسرح عينه في مروج الجمال الحضراء ، والعين هي مفتاح العاطفة ، فثارت نفسه وتمنت لو يتاح له ان يتمتع بها ويحظى بوصلها كاحظيت بها عيناه ، ولكن ذلك غير ممكن لاسباب كثيرة ، فتجاذبت نفسه عاطفتان : عاطفة البهجة والسرور بمرآها البهي ، وعاطفة الالم الدفين لعجزه عن الوصول اليها ، خاطبها قائلاً :

خذي حديثك من نفسي عن النه س الماء في ناظري، والنار في كبدي كم نظرة منك تشفي النفس عن عرض تلذ عيني، وقلبي منك في ألم

وجدُ المشوق المعنى غير ملتبسِ ان شئتِ فاغترفي او شئتِ فاقتبسي وُ ترجع القلبَ مني جدّ منتكس ِ فالقلبُ في مأتم ، والعينُ في عرس ِ

ان معظم معاني الشاعرين متشابهة ' فنتحدث اولاً عن الافكار الما لوفة المتواردة عندهما ' ثم نحلل العبارة العميقة الستي يتمثل فيها الألم والسرور عندكل منهما ·

آ يقول لهـا فرلن : «اليك هذه الابيات الشعرية» ٤ ويقول لهـا الشريف: «خذي حديثك من نفسي عن نفسي ، وهل الشعر الموسل من فران الى حبيبته سوى حديث نفسه وخواطره ? انما حديث فران كامات وعبارات ٤ امـا حديث الشريف فهو حديث صامت ٤ هو حديث انفاسه المتقطعة وتنهداته الطويلة ٤ حديث المحب المتألم ، والحديث الصامت هو ابلغ وقعاً وامضى في النفس من الحديث اللفظي. ان كلاً من الشاعرين يقول لحبيبته: اليك اشعاري وحديث نفسي، انما الشريف ينوب نفسُه عن لسانه ٤ لان الانفاس لها لغة سحرية كلغة العيون عند المغرمين٬ فهي تتكلم وتنطق كما ينطق اللسان· وقد ذكر الشريف هذا المعنى بصورة إسمى \_ف موضع آخر : « باح بالمضمر الدفين لسان من النفَس " ٤ سناً تي على تحليله في حينه · فحديث الشريف الصامت يتضمن في صورة « الكلام » المستعار للنفَس من الروعة ما لا نجده \_ف حديث فرلن · وفكرة الشريف تلتقي بفكرة الشاعر موسه القائل : « اعرف اشعاراً خالدة هي تنهدات محضة »· وهذه التنهدات الـــتي يعتبرها موسه « اشعاراً خالدة » هي كأُنفاس الشريف اي تنهده العميق الذي ينوب عن اللسان وعن الالفاظ في التعبير عن ألم الحب الدفين.

ت كلا الشاعرين متألم لفراق حبيبته وقد عبر فرلن عن ألمه بعبارتين واحدة رمزية غير صريحة في قوله لها : «باسم العذوبة المعزية » في عينيك والتعزية لا تكون الا للحزين فاشار الى حزنه دون ان يذكر الحزن بصراحة والثانية ، صريحة : «اليك اشعاري من اعماق حزني الشديد » .

والشريف كفرلن ذكر آلمه عن طريق الاشارة الرمزية بقوله «خذي الحديث عن نفسي » ، وقد مر ان النفس هو في لغة الغرام لسان حال الالم والقلق والاضطراب وقد اشار الى هذا الالم بعبارة اخرى غير صريحة :

الماء في ناظري والنار في كبدي ان شئت فاغترفي او شئت فاقتبسي

ومعنى الماء الدمع كما ان النار معناها الالم والنار هي رمز الالم الدفين الحفي والدمعة هي رمز الالم الظاهر وبيت الشريف هو من نوع التلاعب في الالفاظ للمبالغة «ان شئت فاغترفي (الماء) او شئت فاقتبسي (النار) ولا بدّ من بعض التواضع والانسحاق امام عرش الحب والحبيب عند الملوك وعند الصعاليك ، ونابوليون نفسه قاهر جيوش الارض كان يستعين بهذه الدمعة ليمتلك بها قلب حبيبته ، لان القاب حصن منيع تفتحه الرقة وتعجز عن ليمتلك بها قلب حبيبته ، لان القاب حصن منيع تفتحه الرقة وتعجز عن المعد الجيوش وسنرى في « فنون شعر الشريف » مكانة الدمعة في الشعر العربي والشعر الغربي والشعر الفربي والشعر الغربي والشعر الغربي والشعر الغربي والشعر الغربي والمعالم المعالم المعا

ولم يكتف الشريف بهذه الاشارات اللطيفة ، فاضاف اليها عبارات صريحة كفرلن بقوله : « فقلبي منك في ألم ٍ» الخ

" كلا الشاعرين يرى تعزبته او العذوبة المعزبة في حبيبته فالحدن او الداء الذي يحدثه غيابها عنه يجدد الدواء الشافي في نظرات عينيها الجميلتين وقد اورد الشريف نفس المعنى بقوله لها : « كم نظرة منك تشفي النفس عن عرض "! فنفسه المريضة الحزينة تجدد شفاءها في نظرة منها ، ونظرة من عينيها كافية لشفاء نفسه وازالة ألمها ، كما انها «ترجع

القلب منه جد منتكس اي تعيد اليه مرضه ، فنظرة منها والبها فيها شفاء الشاعر وفيها مرضه ، وقد اضاف الى صورة الشفاء صورة «اللذة» بقوله : «تلذ عيني » ، وهدده اللذة هي بمعنى grâce اي العذوبة اللذبذة الستي ذكرها فرلن .

ان هذه الافكار الثلاثة المتواردة عند الشاعرين هي على لطفها مأ أوفة تتناقلها ألسنة الشعراء ولا تطاب خيالا مبدعًا لايجادها ، ومثلها بعض المعاني التي ذكرها الشريف ولم يذكرها فرلن كانتكاس القلب، والمقابلة بين ماء العين ونار القلب، والمقارنة بين لذة العين وألم القاب " تلذ عيني وقلبي منك في ألم يه وقوله " وجد المشوق المعنى غير ملتبس » ، لان علامات الحب الشديد ظاهرة ، فندع جانبًا هذه المعاني الجيلة ، لنقف عند " بيت القصيد» في مقطع الشاعرين .

## تصوير عاطفة « الالم والسرور» في لخظ; واحدة

نظر فران الى حبيبته وهي حالمة ضائعة بين التأملات والاماني، على شفتها ابتسامة وفي عينها نظرات حب وابتهاج ممزوجة بشيء من المرارة النفسية والكابة العميقة الصامتة فقال لها: "في عينيك الواسعتين بضحك ويبكي حلم لذيذ " فلم يقل : هي حالمة ، والحلم ظاهر في عينيها ، بسل منح الشخصية الى الحلم فاصبح يضحك ويبكي كالانسان بشخصية واعية مدركة فان قوله "عيناها حالمتان" بتضمن صورة جميلة وهي منح الشخصية للعينين لكي تحلم ، ولكنه ذهب بخياله الى ابعد من ذلك فجسم الحلم وجعله بضحك ويبكي في عينيها ، ولفظة «الحلم» نتضمن اربع صور بيانية : الاولى تشخيص ويبكي في عينيها ، ولفظة «الحلم» نتضمن اربع صور بيانية : الاولى تشخيص

الحلم الضاحك الباكي كالانسان الثانية مطابقة الاضداد بين الضحك والبكاء الثالثة التعبير عن الكل بالجزء ومعنى ذلك انها «هي حالمة » ، لان العينين لا تحلمان ، وهذا من نوع الكناية للطيفة ، الرابعة تشبيه الحلم بالمأكولات اللذيذة وتشير الى ذلك استعارة «حلو » doux الى الحلم ، فهو لذيذ حلو كالفواكة الحلوة .

اما عبارة الشريف «فالقلب في مأتم والعين في عرس»! فهي تضاهي عبارة فرلن بقوة الخيال الوثاب، وتفوقها خيالاً من بعض النواحي، انه يرى حبيبته فتلذ عيناه بروءيتها ومظاهر جمالها، والعين هي باب العواطف كا تذكر الفلسفة النفسية ، فتثور عاطفة الشاعر الكامنة ويتحرك العطف الجنسي ، ويتمنى ان يحظى بها ويملكها بكايتها فلا يجد الى ذلك سبيلا : فيتا لم ويتحسر، لهذا قال : تلذ عيني وقلبي منك في ألم ، والحقيقة ان هذا اللم وهذه اللذة هما من خواص الشخصية والنفس، لا من خواص العين والقلب ، لان العين لا تلتذ ، والنفس هي التي تلتذ بواسطة التأثرات التي توصلها اليها الحواس ، فالنفس اذاً تشعر بشمورين متناقضين في آن واحد : توصلها اليها الحواس ، فالنفس اذاً تشعر بشمورين متناقضين في آن واحد : اللذة والالم ، فنسب الشريف اللذة الى العين والمرارة الى القلب كأنها شخصتان كاملتان .

وقد اورد هذا المعنى نفسه باسلوب شعري جميــل حين قــال: « ترى العين ما لا تنال اليد» · فالعين ترى منظراً يبهج النفس ' انما لا يستطبع صاحب « العين » ان يملك ما ابهجه وتقصر بده عن ذلك فيتاً لم · ولكن لا يصعب على عبقرية كعبقرية الشريف ان تورد نفس الفكرة

بصور جديدة مختلفة· فيقول : «القلب في مأتم والعين في عرس»· فما معنى القلب في مأتم ? فالمأتم دليل على موت شخص ، فمن هو المبت الذي بقام له المأتم ? ثم ان المأتم لا يكون الا في مكان كالمدينة او الساحة او الدار فهل القلب هو مدينة او دار او ساحة لكي يقام فيه المأتم? ٠٠٠ والمأتم لا يقوم به الاالانسان والجماعة ، فيقال : «نحن في مأتم وهم في مأتم ، والقوم في مأتم » ، فهل القلب هو شخص مدرك كالانسان اكمي بكون في مأتم ? ٠٠٠ والفكر يضيف الى هذا التساوئل اسئلة اخرى يصعب الجواب عليها · ولكن الجواب عند خيال الشريف الجبار الذي يزحم في كل من لفظتي القلب والعين سبعُ صور بيانية كما سنرى · ان قوَّة خيال الشريف ليس في ذكر المأتم ' بل في اسناد المأتم الى القلب « القلب في مأتم » · فجاء هذا الاسناد الخيالي العجيب مثيراً للاحلام والتأملات · فالصورة الاولى هي استعارة الموت٬ لان المأتم رمز الموت، ولا يكون المأتم الآفي موت فقيد عزيز · ومن هو الميت في مأ تم القلب? هو اعز" ما في القلب، هو الامل المفقود، واللذة والمسرة والسعادة التي بميتها هجر الحبيبة· لقد اكثر الشمراء من ذكر «قتيل الحب» ، فكل شاعر هو « قتيل لحاظ الحبيبة » ، وكل فتاة جميلة تقتل الف شهيد٬ على قول المتنبي : «كم قتيل كما قتلت شهيد»! ومن لا يعرف هذا البيت الشهير ?

ان العيون التي في طرفها حور " تُتلَّنْ أُمَّ لَا يَحِيبُن مُوتَانًا

وللشريف جولات كثيرة بهذا المعنى. ولكنه في «مأتم القلب» اتانا بصورة جديدة عن هذا القتل؛ وهذا الاستشهاد عن طريق الاشارة بغير تصريح · فالقتيل هو غال ، هو زهرة الحب في القلب ، ونضارته وشبابه ، وامانيه اللذيذة ، هو ذلك الامل الجريح واللذة المفقودة ، التي قتلها جفاء الحبيب ، وكثيراً ما يرجو الشريف من الحبيب « ان لا يثني بنظرة ، لانه بالاولى الغداة قتيل ، واذا شاء ان يحييه فعليه ان ينيله مأ ربه :

انل نائلاً او لا تثني بنظرة في الغداة وتيلُ

فالتمنع رمز الموت؛ والنوال رمز الحياة او العودة الى الحياة؛ حياة الحب اللذيذة : فهذه المعاني جميعها مشار اليها في لفظة « الما تُرم ».

الصورة الثانية هي استعارة «المكان» للقلب، او تشبيه القلب بالمكان، فالمأتم يجري في ذاري، او في ساحة ، او في مكان رحب لكي تزدحم فيه الجموع ، وتجري فيه المناحات، ومن المعلوم ان كل استعارة تخفي تشبيها مستتراً، ومعنى الاستعارة هنا تشبيه القلب بالمكان الرحب الذي يجري فيه المأتم كقول الشاعر: «وما القاب الآدار حزن ٠٠٠» كما ان ابن الفارض يشبه القلب بدار سرور للحبيب:

ما القلب الا داره دقت له فيها البشائر

فهذه الدار التي تدق فيها البشائر في قرب الحبيب، تقام فيها المناحات في حال جفائه، وهذا المعنى شائع \_ف الادب العربي فلا حاجة للاطالة ، فجال صورة الشريف انها مفهومة واضحة بدون ذكر صريح ان قلبه هو المكان الذي تجري فيه المناحة ، كما صرح المتنبي : «لك يا منازل في القلوب منازل»، وهذا القول مأخوذ عن قول ابي تمام : «وقفت واحشائي منازل للاسي وللمناحة ، بل اكتفى للاسي وللمناحة ، بل اكتفى

بالتلويج البعيد الواضح · ولا بد للقارى و ان يقف متأملاً في قوة خيال الشريف · فماذا يحدث في منازل الاسى والمناحات والمآتم ? ان كل ما يجري فيها من ضجيج ونحيب واضطراب ودموع ، وندب وحسرات ، وكل ما يحدثه از دحام الجموع في المآتم من الضوضاء والضجة والصخب ، كل ذلك يجري في قلبه : فكيف تكون حالة ذلك القلب ? فهو في ثورة شديدة من الاضطراب والقلق والالم ، كثورة الاسى والعويل في المأتم ، من الاضطراب القوم في المناحة العظمى .

الصورة الثالثة صورة التشخيص ، بمنح الشخصية المدركة الكاملة للقلب فلا يقوم بالمأتم غير الانسان، فيقال: اقامت العشيرة مأتماً لفقيدها، او القبيلة في مأتم، القوم في مأتم، اي يشهدون ويقيمون مأتماً ولم يقل الشريف كأبي تمام ان قلبه منازل للاسي والمأتم ، بل اضاف الى هذا المعنى صورة جديدة فقال: «القلب في مأتم " ، فالقلب هو الذي يقيم المأتم لامانيه المائتة ، كما يقيم الاهل مأتماً لفقيدهم، فقلبه هو كقبيلة او عشيرة كبيرة تقيم مناحة عظمى لفقيد غالد، فقلبه في مأتم كما يقال «القوم في مأتم » اذ منح الشريف الى قلبه شخصية كاملة واعية ، هي صورة التشخيص او التجريد،

الصورة الرابعة مطابقة الاضداد بين العرس والمأتم.

الصورة الخامسة المقابلة والمقارنة بين حالة القلب وحالة العين. وربما يعتقد البعضان هانين الصورتين هما واحدة ولكنها على تقاربها متميزتان فالصورة الرابعة هي المقابة بين «الحادثين: العرس والمأثم» ، اي بين العملين

اما الصورة الخامسة فهي المقابلة بين اصحاب هذا الحادث وهذا العمل بين كائنين لا بين عملين و لا بد من هذا التمييز بين الصورتين ولاجل الدقيق و قوة الحيال في عبارة الشريف و هذا هو قصدنا من هذا التحليل الدقيق ولاجل زيادة الايضاح ، نقول ان الصورة الرابعة موجودة في عبارة فولن «في عينيها الواسعتين يضحك وببكي حلم لذيذ » وهي مطابقة الاضداد بين الضحك والبكاء ولكننا لا نجد الصورة الخامسة التي نجدها عند الشريف فلو قال فولن : "الحلم يضحك وببكي في عينيها ، والزفرة تتلجلج الشريف فلو قال فولن : "الحلم يضحك وببكي في عينيها ، والزفرة تتلجلج في صدرها » لوجدنا غير الصورة الرابعة وهي المقابلة بين "الضحك والبكاء» صورة جديدة (الخامسة) وهي المقابلة بين «الخلم» وبين «الزفرة» كشيئين مستقلين .

السادسة التعبير عن الكل بالجزئ اي عن الانسان بالقلب ويجب التعييز بين هذه الصورة وصورة التشخيص (الثالثة) ، فان قولنا «الدار تنوح على اصحابها » بمنح صورة التشخيص للدار لكي تنوح وتقوم بالمناحة، ولكن هذه الدار ليست جزءاً عن الكل ، كما ناب القلب عن الانسان والمقصود بالقلب نفس الانسان الحساسة المدركة الان القلب بحد ذاته عضو من عضل ولحم لا يشعر ولا بدرك كما هو معلوم في علم التشريح .

السابعة صورة الكلام الجامع الموجز الذي يجري محرى المثل كحكمة بليغة مأ نورة ، تجمع في لفظ قليل معاني كثيرة ، ويمكن ان نضيف الى هذه الصور صورة نامنة هي ترشيح الاستعارة ، لارتباط عبارة الشريف بما قبلها «كم نظرة منك منك منح عني وقلبي منك منح ألم » ، حيث منح

الشخصية للعين وللقلب لكي تلتذ العين كما يلتذ الانسان، فاللذة من خواص الكائن الحي والنفس، لا من خواص العضل وهذه الصور الثمانية في القلب » نجدها نفسها في لفظة « العين ».

# استعارة المأنم ببن البحثرى وشوفي وابي تمام

ربما يعترض البعض ان بيت الشريف مقتبس من بيت البحتري المعروف في وصف ايوان كسرى:

لو تراه علمت ان الليالي جعلت فيه مأتمًا بعد عرس

وقد فاتهم ان لفظة المأتم هي لفظة عربية يحق لكل شاعر ان يستعملها كما يشاء وقد أوردها معظم الشعراء في مناسبات شتى بصور مختلفة · وربما اقتبس البحتري نفسه المقابلة بين العرس والمأتم من قول ابي تمام \_ف مدح قومه وذم اعدائهم المندحرين من الروم :

رُمُوا بابن حرب ٍ سلّ فيهم سيوفه فكانت لنا عرسًا وللشرك مأتما

ومن المعلوم انه يكتسي المعنى جمالاً وتزداد الصورة روعة بنسبة المأتم ابتعادها عن الابتدال اي عن المعاني المألوفة المكررة · فنسبة المأتم للمشركين والعرس القومه امر مألوف الما عليه طابع خيالي جميل باستعال «كانت» مجازاً ، فبدل ان يقول «فسببت اسيافنا لنا عرساً وللشرك مأتما » قال : «فكانت لنا عرساً وللشرك مأتما» ، فالصورة القوية هي في جعله المأتم خبراً للضمير العائد للاسياف «فكانت (الاسياف) مأتما» كما ان نسبة المأتم للشرك بدل المشركين تتضمن صورة ثانية ، فضلاً عن مطابقة الاضداد والمقابلة بين فرح قومه واحزان اعدائهم ، وكلها صور جميلة .

قلنا أن نسبة المأتم للشرك اي المشركين الاروام امر" مأ لوف اعتيادي لان المأتم بنسب عادة الى القوم، ولكن الذي يجلب الانتباه عند البحتري ويزيد الصورة جمالاً هو نسبة المأتم الى «أطلال القصر»، الى الايوان المتداعي، فاستعار البحتري للايوان حالة الموت المحزنة والمناحة الدائمة، كأن فيه اقواماً يقيمون مناحة، وهذه الصورة تبعث في الحيال والفكر التأملات في عظمة الايوان الغابرة وشوكة اصحابه، وانقراضهم الذي جعل فيه مأتماً دائماً وأن نسبة المأتم الى اطلال القصر المتداعي، الحالي من السكان عند البحتري هي اروع من نسبته الى الاروام او الى الاسلام او المسلمين، عند البحتري هي اروع من نسبته الى الاروام او الى الاسلام او المسلمين، فقد كان الاروام في مأتم حقيقي وفي مناحة عظيمة بندبون قتلاهم ويبكون اندحارهم في تلك المعركة الما الايوان فكان في مأتم من الوجهة المجازية حيث لا سكان فيه يقيمون مأتماً ولا مناحة .

لهذا السبب نفسه نرى صورة انشريف اروع من صورة البحتري. فإن الابوان هو محل ، وكل محل قابل لأن يجري فيه مأتم ومناحة، سواء كان مأهولاً او غير مأهول، عامراً او خراباً . فقد يجري المأتم في البرية او في ساحة فسيحة وفي اي مكان آخر ، ولكن يتضح لنا جمال الصورة وقوة الخيال في نسبة المأتم ليس الى المحلات ، بل الى كتلة من لحم الى عضو خافق بدعى القلب، فهذه النسبة غير المنتظرة توقظ الانتباه وتثير التأملات ، ان المأتم كان يجري في الابوان حقيقة عند موت احد سكانه ويجري فيه بصورة مجازية وهو غير مأهول كاكان في زمن السكن ، اما القلب فتى كان يجري فيه مأتم ? واين المكان لاجراء هذا المأتم ? وهل

فيه اقوام للاحتفال بهذه المناحة ? ان الايوان في حالة حداد وحزن على فقد سكانه الذين « قد ماتوا » اما القلب فهل حدث فيه موت حقيقي يستدعي الحداد والمأنم ? ام هي معان مجازية ثرينا الفكرة من خلل الصور والمجازات وتلبسها حلة جديدة نثير فينا الاحلام والتأملات ?

وجاء المرحوم شوقي اميرالشعراء يعارض سبنية البحتري بسبنية اخرى يصف فيها قصر الحمراء ٤ فاورد هذا المعنى نفسه بقوله :

مشت الحادثات في غرف الحمرا عمشي النعي ّ حيف دار عوس ِ

ان البيت في حد ذاته على جانب من الجمال، ولكن عندما نعلم انــه معارضة لبيت ألبحتري نراه دون بيت البحتري من حيث جمال الصور ٤ فمن المنتظر من كل معارضان يأتي بمعان يُجديدة وصور جديدة تفوق المعنى المعارض؛ لا سيما وان الموضوع واحد (وصف قصر) ، والبحر واحد، حتى القافية واحدة ٬ وقد وضع شوقي امام عينيه بيت البحتري عندما نظم بيته٠ فشوقى ابدل «الليالي» بالحادثات ، والمأتم بالنعيّ ، مع كون النعي هو دون المـــاً تم في معانيـــه الشعرية· ان النعي هو خـــبر الموت اما الماً تم فانه يضيف الى المعنى الاول معنى عظمة الميت ، ويرسم لنا صورة الجموع المشتركة في المناحة ومظاهر الحزن والنحيب والحداد· ثم ان صورة البحتري تمثل لنا حالة الابوان كيف كان في عظمته ومسراته (في عرس)، وكيف اصبح اليوم في حالة محزنة بعد ما مشت فيه الحادثات وكرت عليه الليالي، وهذه الصورة هي المقابلة بين الماضي والحاضر «مأتمًا بعد عرس» ، اما شوقى فقد صوّر تأثير النعى في دار العرس في نفس اللحظة ' وهذا لا

بتلام مع فكرته المقصودة بل بعا كسها · فلو زار الحراء وكانت في حالة مجد وسرور ثم حدث في تلك الليلة هجوم عدو او زلزال ارضي هدمها او اي حادث مو علم مفاجيء ، لكان انطبق عليه «مشي النعي في دار عرس» ولكن قوله «مشت الحادثات » بدل على ان مرور الاعوام هو الذي حو لل بهجة الحراء الى حالة محزنة عاماً فعاماً وجيلاً فجيلاً · ولا ربب ان قوله «مشت الحادثات » هو الذي اوحى البه المفعول المطلق «مشي النعي » من قبيل المشاكلة والمقارنة ، ولولا ذلك لا يمكن ان ينسب المشي للنعي ومعلوم ان المشي معناه السير البطيء ، وقد ابدع ابو نواس في وصف دبيب الخرة شبئاً فشيئاً في الجسم كما يبرأ المريض يوماً فيوماً

## فتمشت في مفاصلهم كتمشي البرء في السقم

فالخرة والبرء يمسيان ببطئ ويكون تأثيرهما على الجسم شيئًا فشيئًا الما النعي فمن ميزاته الانتقال بسرعة البرق من قطر الى قطر كما قال المتنبي: «طوى الجزيرة حتى جاءني خبر نه » فالنعي اذاً يطوي الجزيرة طيًا بسرعته كما يطوى الثوب بسرعة والنعي لا يمشي في دار العرس بل ينقض عليها انقضاض الصاعقة او ينفجر فيها انفجار البركان فيهزها ويضعضهها ويقلب فجأة فرحها الى مأتم ومعلوم ان الدار هنا تعني اهل الدار ، فان كان المنعي لا يهمهم امره فالنعي في تلك الحالة لا يو أثر في العرس مطلقًا ، وان كان من اصحاب الدار او احد المقربين اليها ممن يهمهم امره ، فالنعي حين ثلا يمشي في الدار بل ينقض عليها ويصعق اهلها بخبره المشوءوم ويحدث في القوم هزة تقلب العرس الى مأتم ، فلو قال : « فعل النعي في دار عرس »

لكان اقرب الى الفكرة المقصودة ، واذا اراد ان يستعمل صورة قوية فقد كان بامكانه ان يقول : « انقضاضالنمي على دار عرس» .

فان قول شوقي لا ينطبق على الحمراء ولاعلى الايوان، بل على حادثة فجائية ، ننزل بالقصر فجأة ، هذا فضلاً عن كون الشاعر بلمكانه الاستغناء عن لفظة «دار» في عبارته «دار عرس» لاننا بحذفها لا تخسر شيئاً ثميناً ، ولا نقول انها وجدت حشواً لملء الفراغ والوزن ، بل نجدها ضعيفة بين تلك الصور القوية ، فلو قال ان فعل الحادثات في غرف الحمراء كان كفعل «النعي في العرس» او كوقع النعي في العرس لكان ذلك كافياً دون ان يقول : «في دار عرس » ، لان العرس يكون عادة في «دار » ولا يكون في الجو او في الخلاء ،

نذكر رأينا بصراحة مع الاحتفاظ بعاطفة الصداقة نحو المغفور له المير الشعراء، وقد جعلنا هذه الموازنة بينه وبين البحتري كتوطئة للموازنة بين البحتري مع تفوقه على شوقي في بين البحتري مع تفوقه على شوقي في تصوير الفكرة نفسها.

# استعارة المأتم والعرسى عند ابن الرومي وابن المعتز

وجاءت هذه الاستعارة عند ابن الرومي بصورة عرضية فقال معاتباً صديقه :

امت ما حي من مود تنا ظلاً ، فاعقب بأتم عرسا فوردت الاستعارة لطيفة مختصرة ، فهذه المودة كانت حية ثم عقبها جفاء كما يعقب المأتم العرس، او كأنها مأتم بعد عرس.

وذكر ابن المعتز نفس الاستعارة على الشكل الاتي في وصف الحياة : غداً اماني ، ويأسي امسي واليوم من مآتم وعرس

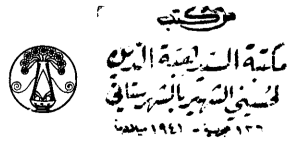
فياء هذا الخاطر في غاية اللطف على رغم نفور الاذن من «ويأسي امسي» بتعاقب السين المخفوضة، حيث شبه الاماني بالعرس واليأس بالمأنم ويومه هو مزيج من الاماني واليأس. وقد نفنن في هذا المعنى فقال \_في وصف المطر الذي يحيى الارض:

ومأتمُّ في الساء يبكي والارض من تحته عروس

وهذا قريب من معنى البيت المعروف:

ان الساء اذا لم تبك مقلتها لم تضحك الارضعن شيءمن الزهر

ولماكان بيت البحتري هو اشهر هذه الابيات فانا سنوازن بينه وبين بيت الشريف وبيت ابي تمام الذي سبق بيت الشريف وبيت ابي تمام الذي سبق الجميع الى هذا المعنى الجميل ثم نلقي نظرة عامة على ما ورد في هذا البحث من الموازنة بين الشريف والشعراء المار ذكرهم وبين الشريف وفرلن .



### ببن البحتري والشريف

لا بدّ للقارىء قبل الاطلاع على هذه الموازنة بين الشريفوالبحتري ان يطلع على تحليل استعارة الشريف (ص ١٨٨) وما يليها ٤ حيث بسطنا ان استعارة المأ نم للقاب تتضمن ثمان صور بيانبة ، ومثلهـــا استعارة العرس للعين؛ فنجد في هذه الالفاظ الاربعة ست عشرة صورة، وهذا من عحائب البيان.

ان استعارة المأثم في بيت البحتري لا تتضمن سوى ثلاث صور بيانية ١ً استعارة الموت لاظهار الحالة المحزنة التي اصبح فيها الايوان بعد فقده اصحابه ، فهو في حالة حزن كحزن المأنم ، ٢ استعارة السكان له ، لان المأتم لا يمكن ان يحدثبدون اناس احياء ٤ فهذا الايوان يجِري فيه مأتم كم لوكان آهلاً بالسكان الذين بقيمون المناحة ٣٠ مطابقة الاضداد بين العرس والموت 4 بين حالته الحاضرة وحالته الغابرة · اما استعارة المأتم في بيت الشريف فقد رأينا انها تتضمن ثمان صور بيانية · وزبادةً في الابضاح نقول ان الشريف لو اورد عبارته كعبارة البحتري على هذا الشكل : « لو ترى قلبي علمت ان الليالي جعلت فيه مأ تما بعد عرس» ' لما وجدنا في استعارة المآثم غير اربع صور: الاولى استعارة الموت والحداد بدل الحزن الشديد، الثانية استعارة المكان للقلب لكي تجري فبه المناحة والمأتم، الثالثة مطابقة الاضداد بين العرس والموت، الرابعة التعبير عن الكل بالعضو فيكون قد خسر اربع صور، فانه يخسر حينئذ آ صورة تشخيص القلب، لان العبارة «فيالقلب ماً نم» لا تمنحالشخصية للقلب كالعبارة الاولى«القلب

في مأ ثم بمنح القلب شخصية كاملة حية ، فهو في مأ ثم كما يقال نحن في مأ تم ويخسر ثانيًا صورة المقابلة بين العين والقلب، لانه لم يرد ذكر "لعين في العبارة العبارة لا تو تبط العبارة المفترضة، ثالثًا لا يبقى فيها ترشيح الاستعارة، لان العبارة لا ترتبط باستعارة سابقة ، كما تر نبط في بيت الشريف ، واخيرًا ان المعنى الجامع يفقد معظم جماله، لان في العبارة الفاظًا يمكن الاستغناء عنها كما استغنى عنها الشريف، كما بخسر الصور الموجودة في عبارة «والعين في عرس».

ولنقابل الان بين معنى الشريف ومعنى البحتري ، ان استعارة المأتم عند الشريف تتضمن الصورة الموجودة في استعارة البحتري ، وتتضمن سبع صور اخرى ، تشخيص القلب الذي مر ذكره ، فلو قال البحتري «رأيت الآيوان في مأتم » لكان منحه الشخصية المدركة ليكون في مأتم كالانسان والجاعة ، ومن الواضح ان الشخصية المستعارة للقلب والايوان حين نقول : «القلب في مأتم والايوان في مأتم » تدل على الحياة والحركة والعمل activité من قولنا والحركة والعمل activité من قولنا وفي القاب مأتما » فانه خال من صورة النشخيص، فلا يخرج الايوان عن المؤل الذي تقام فيه المناحة ، ولا يخرج القلب عن تشيهه بالدار والمنزل الذي تقام فيه المناحة ، بدون منحه الشخصية التي نجدها في قولنا : « الايوان في مأتم والقاب في مأتم » كما الشخصية التي نجدها في مأتم والنساء في مأتم ، كما يقال : العشيرة في مأتم والنساء في مأتم ،

٢ يمتاز معنى الشريف بالمقابلة بين القلب والعين فضلاً عن المطابقة
 بين المأتم والعرس كما مر في شرح بيت الشريف، وقد زاد على هذا

المعنى صورة المقابلة بين الدين والقلب كشخصيتين مستقلتين ، كما قــال جبران خليل جبران « ربّ مأتم على الارض يكون عرساً عند الملائكة » حيث اضاف الى مطابقة الاضداد بين العرس والمأتم المقابلة بــين الارض والساء (عند الملائكة) ، وقد مرّ شرح هذه الصورة .

٣ً يمتاز معنى الشريف بنوشيح الاستعارة ' فقد ذكر الشريف في البيت السابق ان نظرتها تعيد المرض الشديد الى قلبه «جد منتكس»، ومن الطبيعي ان يكون الموت نهاية المرض القاتل كما ان المأتم والعرس مرتبطان في الشطر الاول باستعارة الشخصية للعين والقلب حيث قال «تلذ عيني وقلبي منك في ألم»ٍ ٤ وقد مرّ ان العين لا ثلدً بل ترى؛ وان الذي بلذ هو النفسَ والشخصية الحية الواعية ، فلا عجب اذا جعل الشريف عينه الملتذة في «عرس» ، وقلبه المتوجع في مأتم ، لان الشخصية هي نفسها . اما البحتري فاننا لا نجد في بيته ترشيحاً للاستعارة ' فقد شبه الجرماز بالرمس'ثم قـــال ان الليالي جعلت فيه مأتمًا ، فالرمس لا يجري فيه مأتم : فالصورة الثانيــة « المأُتم » ليست مبنية على الاستعارة الاولى ومتفرعة عنها 4 بل هي صورة جدیدة ومعنی مستقل· اما ترشیح الاستعارة فانه یحصل مثلاً فیما لو اضاف الى تشبيه « الجرماز بالرمس» هذه الصورة المتفرعة عنها «حيث دفر\_ محد الاكاسرة وسلطانهم» ، فاستعارة الرمس تتفرُّ ع عنها استعارة «الدفن » ، لان المأتم يقام في الدار او في مكان فسيح ، ولا يقام في الرمس مطلقاً : فاستعارة المأتم عند البحتري ليست استعارة مرشحة.

٤ً يزيده الشريف في نشبيه القلب بالمكان لكي يقام فيه المأتم ،

وهذا المعنى لا نجده في استعارة البحتري لان الايوان اوالجرماز هو «مكان» ولم يستعر له المكان كما استعاره الشريفالقلب؛ فالايوان هومكان ُحقيقي.

ه استعارة الموت في القاب · ان سكان الايوان قد ماتوا ، فالموت قد حصل فعلاً في الايوان بفقد سكانه ، بينما الموت الذي حصل في القلب، اي موت اللذة والسعادة في هجر الحبيب هو معنى مجازي.

٦ التعبير عن الجزء بالكل ، وعن الانسان بالقلب كما تقدم.

٧ المعنى الجامع كحمكة بليغة تصف حالة نفسية ، يبنا ايسات البحتري وشوقي تصف حوادث تاريخية ، لا حوادث نفسية ، ولا نظن ان اديب راقي يعتبر بيت البحتري وشوقي كبيت الشريف من حيث القوة الخيالية والصور ومن حيث الايجاز البليغ، فقد جمع في شطر واحد صفحة كاملة من معان وتشابيه واستعارات مدهشة ، كما مر تحليلها ويقارب بيت الشريف من حيث المعنى الجامع قول جبران خليل جبران «رب مأ تم على الارض يكون عرساً عند الملائكة » كحكمة نقال في موت شخص صالح او شخصية خالدة ، ويفوقه ايضاً باستعارة العرس للعين المتضمنة بضع صور كما سنرى في الصفحة التالية ،

### بين الشريف وجبران خليل جبران

انينا على ذكر عبارة جبران الشاعر الرمزي المعروف وهي «رب مأ نم (جنازة) على الارض بكون عرساً عند الملائكة » · فهذه الحكمة على جمالها هي ايضاً دون عبارة الشريف من حيث قوة الخيال؛ لان المأ نم بجدث حقيقة

على الارض كلما مات شخص؛ اما المآتم في القاب فهو محساز جميل يتضمن صوراً شتى مر" تحليلها · كذلك العرس عند الملائكة بالمعنى المجازي هو رمز الفرح ٤ والملائكة عند الموممنين بفرحون حقيقة بموت الشخص البار الذي يكون مسكنه في الساء · اما العرس في العين ٤ والفرح في العين فكلاهما محازي صادر عن خيال بعيد المدى · فالعين لا تفرح بل النفس هي التي تفرح ٤ والعين لها وظيفة واحدة هي ان تبصر وترى وتنقل المرئيات للنفس العاقلة الحية· فاذا كان الفرح هو معنى مجازي للعين فكر بالحري العرس?! فكل ما يجري في العرس من لذة وافراح وضوضاء وغناء وحركة وجموع، كُلُّ ذلك يَجْرِي \_فِي العين ، فهي في عرس كما يقال العشيرة في عرس ، فاستعار لهاكل ما يمكن ان يكون للعشيرة والقوم في عرسهم : هذا هو الحيال الجبار ، فقوله « والعين في عرس» تتضمن نحو سبع صور بيانية· ١ً استعارة العرس للعين بمعنى الفرح ٤ ٢ً استعارة الشخصية لهــا لكي تقوم بالعرس، فهي في عرس كما يقال القوم في عرس ٣ استعارة المكان للعين لكي يجري فيه العرس ٬ ويفيد ذلك تشبيهها بالداز الواسعة التي تدق فيها بشائر العرس وقد ذكرنا تشبيه ابن الفارض للقلب بدار الحبيب تدق له فيها البشائر، ٤ مطابقة الاضداد بين العرس والمأتم، ٥ المقارنة والمقابلة بين العين والقلب كشخصيتين مستقلتين ٤٦ التعبير عن الكل بالجزء، وعن النفس الواعية بالعين ٬ ٧ ترشيح الاستعارة تكملةً للاستعارة الاولى « تلذُّ عيني» حيث منح الشخصية العين فهذه الشخصية التي تلتذ هي نفسها « في عرس»· هذا فضلا عن المعنى الجامع الموجز البليغ الذي يربنا في كالمتين صوراً شتى٠

## بين الشريف وابي تمام

قد يكون جميع الشعراء المذكورين اخذوا هذا المعنى اي المقابلة بين العرس والمأثم عن قول ابي تمام :

بهجرانه حتى كأني في حبس من الشوق الاان عيني في عرس لقد ضاقت الدنيا علي باسرها اسكرن قلبًا هائمًا فيه مأتم

والحق يقال ان صورة المأنم والعرس عند ابي تمام هي اروع ما ورد في هذا المعنى اذا استثنينا معنى الشريف · لان نسبة المأتم للقلب والعرس للعين توالف صوراً قوية ساحرة · وربما يكون ابو تمام نفسه اخذ هذا المعنى عن شاعر سابق بين الوف القصائد التي كان يحفظها مما لم نطلع عليه او لا نتذكره ·

ولبس امامنا دلبل ثابت على كون الشريف مطاعاً على هذا البيت المن المقطوعة لبست من القصائد الشهيرة المفروض على الشاعر معرفتها كسبنية البحتري او بائية ابي تمام في فتح عم ورية او وصف الاسد لبشر بن عوانة والمتنبي وغيرها من القصائد التي لا يعذر الشاعر على جهله اياها فلو ورد هذا البيت في قصيدة عم ورية مثلاً لكنا على يقين من اطلاع الشريف عليه والان امامنا افتراضان : فاما ان يكون الشريف غير مطلع عليه وفي هذه الحالة يكون قد ابدع تلك الصور المدهشة مبتكراً ، واما ان يكون مطلعاً عليه فادرك مواطن الضعف فيه فحسنه وابرزه بشكل ابلغ، وفي هذه الحالة تتجلى لنا عقريته بصورة اسمى واعظم ، لانه بين جميع الشعراء المذكورين لم يتفوق احد على ابي تمام غير الشريف من حيث قوة الشعراء المذكورين لم يتفوق احد على ابي تمام غير الشريف من حيث قوة

الصورة وبعد الحيال في اسناد المأتم للقلب والعرس للعين . وقد بسطنا باسهاب روعة اسناد المأتم للقلب والعرس للعين وما فيها من صور ومعان على ومعظم ما ذكرناه عن بيت الشريف بنطبق على بيت ابي تمام لقرب الشبه بينها .

وربما يعترض بعضهم ان بيتُ الشريف مأخوذ حرفياً من بيت ابي تمام فاي فضل ببقى للشريف ولكنّا نظلم الشريف بمثل هذا الحكم الجائر، لأنه اذا سلمنا باطلاع الشريف عليه فلا يخفى على الناقد ان معنى الشريف هو اولاً تقيض معنى ابي تمام ، ثانياً ان صوره هي اسمى واروع من صور ابي تمام كما سنرى :

ان الشريف قد انى بمعنى جديد معاكس لمعنى الطائي · فمعنى ابي تمام انه يكون حزيناً كحزن المائم في هجر الحبيب وغيابه ، ويكون مسروراً سرور العرس في حضوره وروئيته · وذلك واضح من قوله «لقد ضاقت الدنيا علي بهجرانه كأني في حبس » ومن قوله «قلباً هائماً من الشوق » لان الشوق والهيام لا يكونان الا في غياب الحبيب فيثور الشوق لروئيته ، ويذهب القلب هائماً تائماً ورائه شوقاً اليه ، فابو تمام يكون في حبس وفي مأتم في هجران الحبيب، ويكون في عرس عند روئياه ، اما الشريف فمعناه عكس ذلك وهو ان المأتم يكون في حضور الحبيب لا في هجرانه وغيابه وكيف ذلك ؟ ان الساعة نفسها التي يرى فيها الحبيب يكون في مأتم وفي عرس: فهو مسرور بروئيته كسروره بالعرس، وفي اللحظة ذاتها يكون في مدريناً كحزنه في المأتم لانه براه ويعرف انه لن يحظى به كما مر في بدء هذا

البحث · ثلتذعيناه بمرأى الحبيب كلذته بالعرس والعين مفتاح العطف الجنسي فتثور العاطفة والميل لعناقه او وصاله ولكن ذلك غـــير مستطاع فيرتدُّ فرحه ألمَّا وحزنَّا كحزنه في المأتم· وهذا نفس معناه « ترى العين ما لا تنال اليدُ » · وهذا واضح من قوله في البيت السابق «كم نظرة منك تشفي نفسي من مرضها وبالوقت نفسه نرجع القلب مني جدّ منتكسُّومن قوله ايضاً « تلذ عيني وقلبي منك في ألم » اي انـــه يتأ لم قلبه في نفس اللحظة التي تلتذ فيها عينه ' فاللذة والالم في لحظة واحدة ؛ والعرس والما ُتم في آن واحد. وهذا كما ترى عكس معنى ابي تمام الذي بكون عنده مأتم في غیاب الحبیب وهجرانه *۴ ویکون عنده عرس عند رو<sup>ء</sup>یته ایساه · فمعنی* الشريف كمعنى فرلن في دقته ولطف الاشارة ٤ لانه يفيد الفرح والحزن في آن واحد ولحظة واحدة » بينها معنى ابي تمام هو معنى شائع <sup>،</sup> وكل شخص يعلم انه يكون حزينًا في غياب الحبيب ويكون مسرورًا في مرآه٠ امامعني الشريف فيتطلب ملاحظة دقيقة ودراسة نفسية عميقة. هذا من ناحية المعنى اما من ناحية الصور فنرى الشريف قد نقى البيت من كل شائبة وحسن الصور مع الايجاز البليغ · واي ادبب يجهل حادثــة بشار يوم اخــذ عنه تلميذه معنى هذا البيت:

من راقب الناس لم يظفر بحاجته وفاز بالطيبات الفاتك اللهج فاختصره واورده على هذا الشكل:

من راقب الناس مات غمًا وفياز باللبذة الجسور

فاستام بشار لان بيت تلميذه قتل بينه في ايجازه · فاذا كان الايجاز

سبباً مبرراً لاقتباس نفس المعنى فكم بالحري اذا كان المعنى معاكساً للمعنى الأول كبيت الشريف ومتفوقاً على بيت ابي تمام من نواح شتى :

الایجاز و فقد اورد الشریف فی شطر واحد و فی اربع کلات ما
 ذکره ابو تمام ببیت کامل ، وهذا السبب وحده کاف لتفضیل ببت الشریف .

آ صورة الكلام الجامع الذي يجري مجرى المثل كحكة عامة مطلقة . ان ببت ابي تمام لا يقال الآ في حالة خاصة اي في هجر الحبيب ويكون حزيناً في الهجر ومسروراً في اللقام الما عجز الشريف فانه يعتبر كحكمة عامة نقال في حوادث الحب وفي الموت الحقيقي وفي النكبات المتنوعة . فتقال كلما رأيت شيئاً ساراً وانت مضطرب الافكار ، سوام كان وجه الحبيب او مشهداً طبيعياً ، وكلما كنت في مجلس انس وانت قلق الافكار لامر خاص فانك في كل موقف سار تكون فيه مشغول الفكر او حزين النفس يمكن ان نتمثل بقول الشريف : القلب في مأتم والعين في عرس ينها قول ابي تمام لا ينطبق الا على حالة الحب وهجران الحبيب

" أن عجز بيت الشريف مواف من عبارتين كاملتين وكل كلمتين عبارة نامة مستقلة بصح ان تقال لوحدها كعبارة سائرة في مكن ان تقول العين في عرس كلما شاهدت وجه الحبيب او منظراً طبيعياً جميلاً ، او كنت في محلس موانس الخ ويمكن ان تقول : «القلب في مأتم » كلما كنت حزيناً سواء كان بفقد الحبيب او في نكبة مالية او في موت عزيز او في قلق خاص من اي نوع كان فاذا سألك صديق : مالك كئياً تجيبه دعني قلق خاص من اي نوع كان فاذا سألك صديق : مالك كئياً تجيبه دعني

وشِاً في فالقلب في ما تم وهذه المزايا لا تجدها في بيت ابي تمام الان قوله «الآ ان عبني في عرس الا بمكن ان تقال كحكمة غامة لانها مقيدة بما قبلها باداة الاستثناء وتبقى ناقصة بدون ذكر البيت بكامله كذلك صورة المأتم الواردة في عبارة طويلة لا تقال الا في هجران الحبيب، بينا عبارتا الشريف بصح ان تذكرا في كل مناسبة بصورة اوسع واعم وهذا اروع واسمى في اصول البيان.

مأته هو كقول البحتري «في الإبوان مأتم » خال من صورة التشخيص التجريد التي تجدها حيث قول الشريف «القلب في مأتم » كا من فان قوله «في القلب مأتم » يفيد تشبيه القلب بالحل او المكان الذي يجري فيه المأتم والمناحة ؛ ينما قول الشريف «القلب في مأتم » يفيد منح الشخصية القلب، فهو الذي يقيم المأتم والمناحة ، وهو صاحب المأتم كا الشخصية القلب، فهو الذي يقيم المأتم والمناحة ، وهو صاحب المأتم كا منح الشخصية القلب، فهو الذي يقيم المأتم والمناحة ، وهو صاحب المأتم كا منح الشخصية القلب، فهو الذي يقيم المأتم والمناحة ، وهو صاحب المأتم كا يقال : العشيرة في مأتم ، والنساء في مأتم ، ونحن في أتم ومن المعلوم ان منح الشخصية القلب يكون صورة بديعة صورة الحركة والحياة والادراك والشعور الذاتي ، اما القلب حيف عبارة أبي تمام «في القلب مأتم » فلا يخرج عن كونه «محلاً » للحزن جامداً خالياً من صورة الحياة والحركة والشخصية الواعية .

ق الترشيح في الاستعارة ان استعارة ابي تمام غير متفرعة عن استعارة سابقة مرشحة عنها ٤ بينها استعارة الشريف مبنية على استعارات سابقة كما مر ٤ فان شخصية العين التي تلتذ هي نفسها في عرس، وشخصية القلب

الذي يتوجع هي نفسها في مأتم ، فالقلب المنتكس هو في مأتم ، والنفس التي قد شفيت بالنظرة هي نفسها في عرس ومعلوم ان الترشيح في الاستعارة ، يدل على مقدرة الشاعر في تشابك الصور وتناسقها .

م صورة الموت التابعة الصورة الرابعة في تشخيص القلب ان عبارة ابي تمام تغيد معنى الحزن والمناحة في القلب بدون موت حقيقي فوردت فكرة الملوت ضعيفة الان الشوق بنفي الموت، والمبت لا يشتاق اما قول الشريف فانه يشير الى موت حقيقي ، قالقلب هو في مأتم المبنوح ويبكي فقيداً غالياً في موت المانيه ولذته ، التي يجيبها النظر الى الحبيب وعيتها حرمان وصله ، فعبارة الشريف تشير الى الالم الشديد والى موت الامل والسعادة اكثر من عبارة ابي تمام .

" الحكو من الحشو · ان عبارة الشريف خالية من الالفاظ القليلة الفائدة التي يمكن الاستغذاء عنها كقول ابي تمام " من الشوق » انواضح معناها بدونها ، لا سيما ان الهيام يفيد معنى الشوق ، وقوله " الا آن عيني في في عرس» ، ومن مراجعة لفظ هذه العبارة يشعر القارى انها تقيلة على السمع ، وان الافضل الاستغناء عن " الا آن " التي لا فائدة كبرى منها ، فهذا الاستثناء بالا آن هو استدراك منطقي من خواص النثر لا الشعر كما فهذا البحتري " والشعر لمح تكفي اشارته " ، وعبارة الشريف تفيد نفس معنى الاستدراك انما برشاقة ورقة ،

٨ صورة المجاز المرسل باستعال «العين» بدل العينين ، بانابة البعض
 عن الكل ، كقول الشاعر « والعين تعشق قبل الاذن احيانا » وقصده

العينان والاذنان ، والمفرد الطف في مثل هذه المواقف لان هذا شعر لا علم العينان والبدان ، والمفرد الطف في مثل هذه المواقف لان هذا شعر لا علم حساب وتشريح ، والاذن والذوق هما دليلان على حسن استمال المفرد او التثنية التي لها مواقف اخرى بو نر فيها استعال المثنى، كما لوقلت «سحرتني بحركات عينيها » فالمثنى هنا واجب لان سر الحركة وجمالها في العينين لا في عين واحدة ، وكقول الصمة الذي « بكت عينه اليسرى » فلما زجرها «اسبلتا معاً » ، فقصد بالتثنية غزارة الدمع ، اما في قول ابي تمام فالمفرد الطف لانه فضلاً عن صورة المجاز المرسل حيث تنوب العين عن العينين دون ان نفقد شيئاً من المعنى، فاذا نشعر ان تشديد الياء في «عيني» للتثنية لا سيا بعد «الا آن» ينفر منه السمع بثلاث شدات متعاقبة (انتبه الى اللفظ) « الا بن عيني عرس » واين هذا في الروعة والرقة من قول الشريف « والعين في عرس » ا

الخلاصة: ١ كبين الشريف وشعراء العرب ٢ بين الشريف وفرلن

ان بيت ابي تمام الاخير «في القلب مأتم ٠٠٠» اروع واجمل من جميع الابيات المذكورة ، ولكنه دون بيت الشريف · فان قوة الحيال في بيت ابي تمام لم تدع مجالاً للشعراء للتفوق عليه سواء كانوا مطلعين على بيته او لم يطلعوا، ومن المحتمل ان يكون ابن الرومي وابن المعتز والبحتري من المطلعين على بيته لقرب عهدهم منه وعلاقتهم به في أواخر حياته ، حيث كان في ذروة الشهرة وشعره سائر على الالسن · وعلى كل حال كانوا جميعاً دونه من حيث جمال الصور وقوة الخيال · فجاء معنى ابن الرومي على جميعاً دونه من حيث جمال الصور وقوة الخيال · فجاء معنى ابن الرومي على

جماله جامداً « فاعقب بمأتم عرساً »، بدون ان يسند المأتم والعرس الى شيء، لان جمال الصورة ليس في المأتم والعرس بل في نسبتهما الى الشيء عكما نسب البحتري المأتم لأطلال القصر والشريف للقلب · فلو قال : المودّة كانت في عرس واصبحت في مأتم لنتج عن هذا الاسناد صور" جديدة · اكنه قال: امت المودة الحية بيننا كما يعقب المأتم العرس · كذلك بيت ابن المعتز على لطفه هو دون بيت ابي تمام والشريف، في قوله : "واليوم من مآتم وعرس» اي ان يومه موعلف من افراح واحزان ، من آمال ويأس ، وهذا المعنى مألوف لان كل يوم يكون فيه افراح واحزان 4 وماتم واعراس ٠ فاستعارة المأتم والعرس جميلة بنفسها انما لم يسندها الى شيء آخر يزيد جمـــال الصورة ٤ كقوله : « مآتم اليأس وعرس الاماني » ومن الواضح ان قولك: نشبيه الاماني والفرح بالعرس كا قصد ابن المعتز ؛ ونلك تعني تشخيص الاماني ٤ بمنحها الحياة والشخصية اي ان الاماني هي \_في عرس ٢ كقول الشريف العين هي في عرس ، والقلب هو في مأتم واما قول ابن الممتز :

فمأتم سيف الساء ببكي والارض من تحته عروس

فهو ابعد خيالاً من البيت الاول ، لاسناده المأتم الى الساء ، والعرس الى الارض· ولكن ضعفه ظاهر في قوله «ببكي» فالمأتم لا يبكي·فاذا منحنا المأتم شخصية ليبكى ذهب جمال الصورة ، فما معنى هذا الشخص يبكي في الساء ? فلو اكتفى بقوله «مأ نم في الساء » لكن الطف ٬ واذا احب ذكر البكاء فالافضل قوله «ومأ نم في السماء الباكية » ، لان الذي يبكي

هو الساء او الغيوم لا المأثم! ٠٠٠ ومعنى المأتم اجتماع حزب او مناحة؛ ِهَا مَعْنَى قُولُنَا « المُناحَةُ فِي السَّاءُ تَبِكُنَى " ﴿ ثُمَّ أَنَ المَّأْتُمُ هُو فِي الْاساس رَّزَ الحزن لا رمز الدمع وقد يكون مأتم عظيم لشيخ جليل السن مستوفي العمر ضرير فلا ينزل عليه دمع لشبعه من الحياة ، وينحص المأتم حيلئذ في ندب النوادب والتحسرات مع تعداد صفات الميت وغير ذلك من لوازم الحزن · على ان ابن المعتز قصد بالمأتم « الدمع » فقط لاجل تشبيهه بالمطر او بدمع الندى ، لهذا جاءت الاستعارة قاقة لا نخلو من التكاف والتلاعب اللفظي المصطنع. فقوله « في الساء مأتم» لا يصوّر عاطفة الحزن التي يصورها قول البحتري وقول الشريف وان حالة الايوان هي حالة موَّلة تدعو الى الحزن، كذلك حالة قلب الشريف المتألم الحزين. اما الساء فَلْيُسِت حزينة ، ولا تدعو الى الحزن بسبب الندى . بل بالعكس ان دمع انندى الساقط من السماء يدل على الفرح لا على الحزن في السماء · فلا يصح ان يقول «الساء في مأتم» الآعندما تتلبد فيها الغيوم الكثيفة ذات البروق والرعود والمطر الغزير٬ حيث يكون التشبيه متلائمًا مع الفكرة المرسومة ، اما الندى فلا يسبب مأمًّا في الساء ، والا لكان كل يوم مأ نم في الساء عندما قال في البيت السابق « في كل يوم روض جديد عليه دمع الندى حبيس» والندي لا ينطبق على استعارة المأتم السماء

ولو صرفنا النظريعن هذه الملاحظات فإن قوله «في السَّمام مأ ثم» يقارب وقول البحتري وابي ممام «في الايوان ما نم وفي القلب ما نم والكنه يبقى دون قول الشريف «القلب في مأ نم» بمنح الشخصية والحياة القلب، يَكُمَّا بَان

تشبيه الارض بالعروس لا يتضمن سوى صورة واحدة ، بينها قول الشريف «والعين في عرس» يتضمن بضع صوركا مر تحليلها ·

وقد رأينا ان معنى شوقي هو دون معنى البحتري (ص ١٩٥–١٩٧) وان البحتري هودون الشريف في هذا المعنى ، فيكون بالنتيجة معنى شوقى وصوره دون صور الشريف لاعتبارات شتى ٤ لان اسناد النعي والعرس للدار امر مأ لوف ٢ اما نسبة المأتم للقاب والعرس للعين فهي من موآدات العبقرية كما مر في تحليل هذه الصور · وقد بينا أن شوقي عندما اسند «المشي» للنعي في دار عرس ناقض قوله في الشطر الاول « مشت الحادثات في غرف الحراء » فمشي الحادثات \_ف غرف الحراء كان بطيئًا يوءثر في جمالها عامًا فعامًا وجيلاً فجيلاً بينها النعي يمحو جمال العرس بيوم واحد ولحظة واحدة · وقد رأينا ايضًا ان « المشي » لا ينطبق على النعي الذي ينقض كالصاعقة ولا ً يمشى مشيًّا بطيئًا كما بسطناه سابقًا · وقد فاقه البحتري بلو الشرطية «لو» تراه علمت ان الليالي جعلت فيه مأ تمَّا · · · » ومعناه انه مهما وصفه لك فلا يمكن ان ثتاً مُو وتحزن على حالته كما « لو » شاهدته بنفسك ، وهذه صورة جميلة «المزاوجة» · ثم ان الضمير \_ف قوله : « فيه مأتمًا » عائد الى الجرماز وهو اجمل بهو في الابوان ' فهذا الجرماز جمع الملوك والعظام اصبح خاليــــاً هادئًا كالرمس او كأنَّ فيه مأتمًا ، فهـــذه المطابقة بين حالته الماضية وحالته الحاضرة تثير في القاريء التأملات مما لا نجــده عند شوقى الذي ذكر «غرف الحرام» بصورة عامة ٤ بينها قول البحتري يشمل غرف الايوان ويخص « الجرماز » زينة القصر في الماضي · كذلك عبارة جبران الجميسلة هبي دون عبارة الشريف من حيث قوة الخيال و كثرة الصور كما مر .

ولما كان بيت البحتري هو اشهر الابيات المذكورة فقد قابلنا بدقة بين صوره وصور الشريف ورأينا تفوق الشريف عليه . بيدانه لا بد من الاعتراف ان بيت ابي تمام الاخير وبيت الشريف هما من مولدات العبقرية الخارقة لما فيهما من الصور القوية الجريئة ٤ اما بيت ابي تمام الاول حيث نسب العرس الى قومه والمأتم للمشركين ٤ وابيات البحتري وابن الرومي وابن المعتز وجبران وشوقي فهي على جمالها من مولَّ دات الذَّكاء والخيال النشيط، اي ان كل شاعر ذكي نبيه يستطيع ان يا تي بمثلها اما بيت الشريف فهو ثمرة عبقرية خصبة وشاعرية عميقة وثقافة عالية · وقــد رأينا وسنرى بالتتابع لم يطلع الشريف على بيت ابي تمام فيكون ذلك من قبيـــل نوارد الخاطر الذي يحدث كثيراً بين الشعراء ، لا سيما ان الشريف هو امهر من تكلم عن القلب والعين ، وقد رأينا ان لفظة المأتم والعرس ليست ملكاً لشاعر دون آخر ، فهي الفاظ عربية شائعة على السن الشعراء . فمتى عرفن أشيوع هانين اللفظتين وغرام الشريف باستعال العين والقلب نرى انه ليس بحاجة الى الاستعانة بابي تمام ، فالشريف يتفوّق عليه وعلى كل شاعر عربي في هذه الناحية كما سنرى في فصل «العين والقلب في شعر الشريف»· فتوارد الخاطر اذن محتمل جداً بالنظر لميل الشريف الى التلاعب بلفظتي العين والقلب٠٠٠

وان كان الشريف مطلعاً على بيت ابي تمام واحب ان يداعبه او يعارضه فذلك ادل على عبقرية الشريف وثقافته العالية ونظره الدقيق، فيكون قصده في تلك الحالة أن يضرب أبا تمام «ضربة فنية » كما يضرب الفارس في ميدان الرياضة والفروسية ، فيضربه في مواضع الضعف للدلالة على مقدرة الضارب فيكون الشريف مع اعجابه ببيت أبي تمام قد انتقده بدقة فحذف منه ما يمكن الاستغناء عنه ، وزاد صوره وحسنه وأبرزه على هذا الشكل كحكمة عامة بليغة وجيزة خالية من كل شائبة كما مر مفصلا ، فان افتراض معرفة الشريف لبيت أبي تمام هو في مصلحته لانه دليل على ثقافة عالية ودقة نظر وشاعربة عميقة في الشريف فان جمال الصور في بيت ابي تمام لم تفسح مجالاً لمن يأتي بعده من الشعراء لا يراد صور الجمل منها كما اثبتناه في هذا البحث ، ومما يلفت النظر أن المتنبي لم يتعرض مطلقاً لهذا المعنى مع كونه كان يتحدى دائماً معاني أبي تمام لا برازها بشكل مطلقاً لهذا المعنى مع كونه كان يتحدى دائماً معاني أبي تمام لا برازها بشكل الجمل واوجز ، ولا نعتقد أن استعارة المائم والعرس ترد في شكل الجمل من بيت الشريف عند أي شاعر كان للاسباب المار تفصيلها ،

#### الشريف وفرلن

لقد استطردنا من المقابلة بين فرلن والشريف ألى المقابلة بين الشريف وشعراء العرب الذين اتوا بصورة مقاربة لصورت لان القصد من هذه الابحاث هو تحليل الادب الدقيق ونبيان عظمة الشريف \_ف خياله واسلوبه ولا بد لكل منصف ان يسلم معنا ان فقرة الشريف التي قابلناها مع فقرة فرلن تضاهيها في جمال الاسلوب والخيال وتفوقها من بعض النواحي التي مر ذكرها في بدء البحث ان الفكرة واحدة عند الشاعرين وخزن عفران يصور الشعور المزدوج المتناقض في وجه حبيبته من فرح وحزن ع

والظاهر اثره في عينيها والشريف يصور الشعور المزدوج المتناقض في نفسه من فرح وحزن والظاهر اثره في عينيه وفي تنهدات قلبه: عاطفتان متناقضتان في نفس واحدة وفي لحظة واحدة وهي فكرة دقيقة نتطلب شاعرية صافية مثقفة ان الشعراء الذين ذكرنا اسماءهم لم يصوروا هذه الحالة: فان شوقي والبحتري وابن الرومي صوروا فكرة الفرح والكدر في شيء واحد انما في زمنين مختلفين فقد كان الايوان والحراء في عرس واصبحا في مأتم والمودة عند ابن الرومي كانت عرساً فعقبها مأتم الجفاء كذلك ابن المعتز وابو تمام ، فالاول يومه نارة عرس وتارة مأتم ، فاآن فرح وآن كدر، وابو تمام يكون في عرس بقرب الحبيب ويكون في كدر بهجره في زمنين مختلفين .

اما بيته الاول في وصف انكسار الروم فانه يصور فكرة الفرح والكدر في آن واحد الما في شيئين مختلفين ، فقومه في عرس ، والروم في حداد ، كذلك عبارة جبران ، فالجنازة والحزن على الارض وفي نفس الوقت العرس والفرح عند الملائكة ، ومثلها بيت ابن المعتز «في الساء مأتم والارض تحته عروس » فهناك بكرة وهنا فرح ، اما الشريف وفران فقد صورا هذه الفكرة المزدوجة المتناقضة في نفس الزمن وفي نفس الشخص ، وقد ميز خيال الشريف بين القلب والعين لكي يوقظ في القارى الخيال والتأمل ، فلوقال: نفسي في مأتم وفي عرس، او قلبي في مأتم وعرس، الخيال دائل دون بيته روعة وجمالاً ، لكنه جرد من القلب شخصية الكان ذلك دون بيته روعة وجمالاً ، لكنه جرد من القلب شخصية مستقلة ومن العرب شخصية عن مرجعها واحد ، النفس المدركة

الحساسة ، لكي يثير الاحــــلام والتأملات · فنشعر معه بأحلامه وامانيه ، ويغمرنا بشعوره ٬ فلا بد لنا لفهم صوره من التأمل ٬ ومتى تأملنا دخلنا في نفس الجوَّ الروحي الذي كان فيه حين نظم بيته · هذا هو سر الرمزية ، فالشاعرلا يصور تصويراً واقعياً بل يخلق فينا الاحلام بدل الافكار وبخاطبنا عن طريق الخيال والحس الباطن لا عن طريق المنطق · وبقدر مـا ينجح الشاعر \_ف خلق الاحلام في القاريء فأنه اقرب مــا يكون الى الروح الرمزية ٤ ادب الاحلام والخيالات الحائرة · وقـــد مرّ تحليـــل الصور التي تبعث فينا الاحلام ' اذ يتساءل المرء : « المأتم دليل الموت فهل في القلب ميت ? ومن هو ذلك الميت الذي يقام له المأتم ? وكيف يكون مَا تُمْ سيف هذا العضو الصغير ? وابن المكان لهذا المأتم · والمأتم من خواص الانسان فهل القلب انسان ?» ويضاف الى هذه الاسئلة خواطر الاسئلة والتأملات ترد الى خاطرنا عندما نسمع عبارته : العين في عرسكما اننا عندما نسمع عبارة فرلن « في عينيها الكبيرتين يضحك ويبكى حلمُ ّ لذبذ » ، لا بد ان نتساءل « كيف يضحك الحلم و كيف يبكي ? و كيف يكونان معاً ? والضحك من خواص الانسان فهل الحلم انسان ? وكبف يجري الضحك والبكاء في عينيها ? » فنشعر بجمال العبارة سواء حدَّلمناها وحللنا صورها ٤ او اكتفينا بالشمور الذاتي العميق. وقد جاءت عبسارة لفران بمعنى الشريف و حيث شعر باضطراب قلبه فخاف من غدر الحبيب وقال : « يسيل الدمع في هذا القلب اليائس ، اليس هنالك غدر ? فهـــذا

الحداد (في القلب) هو بدون سبب ! » · فان استعارة الحداد للقلب قريبة جداً من استعارة المأتم له · بيد ان صورة « المأتم في القلب » هي اروع وابعد خيالاً من صورة « الحداد في القلب » · فالحداد بتضمن اشارة الحزن على الميت ' اما المأتم فانه يشمل هذا المعنى ويضيف اليه معاني كثيرة ، اذ يستعير للقلب كل ما يحدث في المأتم من نحيب وضجة واضطراب وألم الخ فيرينا صورة حية ناطقة عن ألم القلب ·



## ٦ فنكرة زوال الدنيا عند الشعراء

ان فكرة زوال الدنبا مع تعلق الانسان بها هي فكرة مبتذلة طالما كررتها الالسن في كل عصر، وتفنن الشعراء بتمثيلها فاور دوها بصور شتى وقد احسن لامرتين في قصيدة «البحيرة» اذ شبه الانسان سائراً في مركب الدهور لا بتمكن من الوقوف لكي يلقي المرساة ولو يوماً واحداً ٠٠ وقد كتب مقالاً مو تراً في شيخوخته ، فشبه نفسه بشخص حضر حفلة راقصة ثم انتهت الحفلة وانفرط عقد الحضور واحداً فواحداً ، ثم أطفئت المصابيح وهو واقف يراقب الذاهبين ١٠٠ الى ان بغادر القاعة مرغماً . كذلك رنبو شبه الانسان بالمركب السكران التائه في بجر الحياة .

وكان بودلير يكثر من ذكر الموت وزوال الحياة ، ومن اجمل ما قاله في هذا المعنى « إننا يا للمصيبة نشبه الدو امة ( بلبل اللمب) والطابة في دوراتهما وقفزاتهما · خريبة تلك السعادة التي يتغير هدفها ، حيث الانسان الذي يتعب امله ابداً يوكض دائماً كالمجنون للحصول على الراحة» ·

وقد ملأت هذه الفكرة صفحات الشعر العربي ، فمثلها ابو نواس بببته المشهور الذي كان بعجب به المأمون :

اذا امتحن الدنيا لبيب تكشفت له عن عدور في ثياب صديق

واخذ هذا المعنى المتنبي فقال :

ومن صحب الدنيا طويلاً تقلبت على عينه حتى يرى صدقها كذبا

فلم يزد على بيت ابي نواس فكرة جديدة او صورة جديدة حتى حسبه

بعضهم «سرقة» ومن يجهل بيت ابي العتاهية الوارد في معظم كتب البيان: لدوا للموت وابنوا للخراب فكلكم بصير الى تباب

وهو يزاحم بشهرته بيت المعري :

تعب كلها الحياة فما اعجب الا لراغب ـــف ازدباد

وهذه الفكرة منشورة عشرات آلمرات في ديوان كل شاعر باساليب مختلفة وهي في حد ذاتها مطروقة مبتذلة ان لم يلبسها الشاعر بردة جديدة فتظهر كأنها فكرة مبتكرة ، ولا جديد سوى الصورة التي تختبىء تحتها هذه الفكرة ، ومن اجمل ما رأيته في الشعر العربي بيت " للشريف الرضي ساذج في ظاهره الما عميق "بصوره وقوة خياله ، ولا يدرك القارىء جماله الا بعد التأمل الدقيق قال :

# وقفات على غرور ، واقدام على مزلق من الحدثان

لقد ابدع بعض الشعراء فصور الانسان في الدنيا الزائلة واقفاً «على شفير هار به اي هاو وهي صورة على جانب من الروعة والخيال ٠٠ ولكن ابن روعة الوقوف على شفير هار من الوقوف على غرور ١٤ ان شبح الحياة الزائلة ادق من صورة الوقوف على شفير هار او على لجة صاخبة ، او على تل من رمل هاو به ان شبح الحياة ادق واخفى واعمق من ذلك ، ولا نجد صورة تمثّم الما تمثيلاً ساحراً يوحي الاحلام اروع من «وقفات الانسان على غرور» اعلى ماذا هذا الوقوف ؟ على لا شيء ، على عدم ، على غرور! ٠٠٠ فرود ، الواقف على شفير هار قد بنجو بهارته ، والواقف على جبل رملي هاو ان الواقف على شفير هار قد بنجو بهارته ، والواقف على جبل رملي هاو قد بتخلص بذكائه وحركاته ، والواقف على لجة ثائرة قد يسلم بحسرن

سباحته ، وفي جميع هذه الصور يقفالمر على شيء مادي له وجود محسوس وقد يجد من ينقذه • ولكن « الواقف على غرور » اي على «لا شي •» كيف ينجو? واين الخلاص والى اين المفر ? حتى ان الواقف « على سراب او على ضباب» يجد تحت السراب وتحت الضباب ارضاً ثابتة يقع عليها · امـــا «الواقف على غرور » فأيّ ارض تحته ، وعــلى ماذا يقع اذا هوى من 19 41

ان صورة وقوف الانسان «على ضباب» لاحد شعراً الافرنج هي من اسمى الصور الخيالية ' لكن عبقربة الشريف تعرف كيف تختار الصور البعيدة الخيال ، فابدعت هذه الصورة ، لاننا لا نجد في « الضباب » المعاني الحَفية الكثيرة الكامنة في لفظة « غرور »· فلفظة « الغرور » تتضمن|ولاً معنى العدم 4 معنى « اللاشيءٌ» على تعبير النابغة بو صويت ُ ثانياً معنى اللذة التي نشعر بها في حب البقاء ، ثالثًا معنى الجاذبية التي تجذبنا الى نلك اللذة ، رابعًا معنى الخداع حيث تخدعنا الدنيا بشتى وسائل الاغراء ٤ خامسًا معنى الانخداع اي الانقياد الى خداعها ، لان المرء قد لا ينخدع بالشيء الخادع ولا ينقاد اليه ٬ اما لفظة الغرور فانها تفيد معنى الانقيــاد والاستسلام الى خداعها بدورن مقاومة وفالدنيا الزائلة تغرنا وتخدعنا وتجذبنا اليها بلذاتها فاذا شئنا ان نستعمل صورة «الوقوف على ضباب» مع المحافظة على معنى الشريف العميق، فلا بدُّ ان نضيف الى لفظة ضباب المعاني الخمسة وفروعها المشتملة عليها كلمة «غرور» فنقول ان الانسان واقف «على ضباب متلاش ٤ لذبذ ' جذاب فاتن ' خادع لا ينجو من فتونه وسحره احد " · هذه هي

المعاني الكامنة تحت ستار الغرور، «هذا العدم، اللاشيء، مع لذة وجاذبية وخداع، فلا بدّ ان نقع في جوّ ه السحري».

واذا صور رسام عبقري هذه الفكرة الرمزية العميقة في فلسفتها وتخيلاتها ، فانه بأتي برسم فريد في تاريخ الفن وهو رسم الانسان الواقف في الفضاء مرتعشًا وتحته خيالات الغرور واشباحه ، مرفرفة في «جو العدم» في الفضاء اللاشيء ويوشح هذه الحيالات المائجة المرتعشة تحت اقدام الانسان بمعاني اللذة ، والجاذبية ، والعدم ، والخداع والانخداع والتلاشي ، فيرسم خيال الانسان واقفًا مرتجفًا في هذا الجو المتحرك المضطرب الغريب ويكتب تحت هذا الرسم هذه العبارة الذهبية ،

#### «وقفات على غرور»

فليتأمل القاري عبالوسم الرمزي لكي بدرك الجمال العميق في هذه الفكرة وهذه الصورة التي ابدعتها مخيلة انشريف ١٠٠٠ ان كامة «غرور» لا تتضمن بذاتها هذه المعاني الفائنة ، بل باسنادها الى «وقفات» فقد ذكر قبله كثيرون لفظة غرور دون ان يكون لها هذا الوقع السحري فقد خاطب شاعر الرشيد مولاه قائلاً:

واذا النفوس تقعقعت في ظل حشرجة الصدور فهناك تعلم موقناً ما كنت الا في غرور

وتنقل الروايات ان الخليفة قد بكى عند سماعه هذا الشعر الموثر · ولكرّر والحكرّر والحكرّر عند العالمي من الصور والمكرّر على السنة العامة لدرجة الابتذال ، اين هذا من قول الشريف « وقفات على

غرور»! ان العامة تقول في كل مناسبة «حياتنا كالهاغرور؛ العمر كله غرور؛ ما نحن الا في غرور » الخ ، انما هذا كلام نثري ما أوف ومكرر وخال من الصور الحية، لم تلمسه انامل الحيال لكي نوشحه بالوشاح الشعري الرقيق والذي يزين عبارة الشريف ليس لفظة «غرور » الشائعة على كل لسان بل اسناد الغرور الى « وقفات » ، ان الذي يثير الدهشة والاحلام هو استعارة « الوقوف» على غرور ، حيث نرى في التحليل الدقيق ان لفظة « وقفات » على غرور ، حيث نرى في التحليل الدقيق ان لفظة « وقفات » على غرور تتضمن نحو عشر صور ببانية ،

#### ١٠ صوَر بيانية في لفظة واحدة

آ وقف ضد جلس ' وهذا هو المعنى الحقيقي · اما معناها المجازي في عبارة الشريف فهو البقاء والوجود · فقوله « وقفات على غرور » معناه وجودنا وكياننا وعمرنا في غرور ، حياننا وعبشنا في غرور · وهذا هومعنى الشاعر «ماكنت الافي غرور » اي ما كيانك وعبشك الافي غرور · فاستعار الشريف « الوقوف » بمعنى الوجود والكيان والعبش والحياة نعبش في غرور ، حياتنا في غرور · وهذه هي الصورة الاولى ·

7 ان لفظة «وقفات » لها معنى مجازي ثان يفيد طول المكوث، وطول الاقامة مع التأمل كقولهم: وقفت على الاطلال ، او على قسبر الحبيب ، ويفيد ايضاً معنى التعلق والتشبث، فان قوله «وقفات على غرور» يضيف الى المعنى المجازي الاول في الصورة الاولى معنى مجازياً ثانيا اي التشبث والتعلق بالحياة ، وهذا المعنى المجازي هو الصورة الثانية ، ويكون امامنا صورة مزدوجة او استعارة مضاعفة مما لا يبدعه الاخيال العباقرة ،

"أن كل استعارة نحفي تشبيها مستتراً . لأن الوقوف لا يكون الا عادة الا على الارض على شيء جامد ، كما ان الطيران لا يكون الا في الففاء ، والسباحة لا تكون الا في الماء ، لذلك نرى ان اسناد الوقوف الى الغرور (وقفات على غرور ) تشير الى تشبيه الغرور بالارض ، كما ان قولنا: سبح في احلامه يفيد تشبيها محذوفاً لان السباحة لا تكون الا سبح في احلامه يفيد تشبيها محذوفاً لان السباحة لا تكون الا التحليق لا يكون الا في الفضاء ، وكما يقال : رشفت الحب ، يفيد تشبيه الحب بالماء او الخمر لان الرشف والشرب لا يكون الالسوائل ، وكما يقال : ظمئت الى جمالك بتشبيه الجمال بالماء الخلائم الا بكون الا للماء . فقول الشريف : وقوفنا على غرور يخفي تشبيها مستتراً تقديره «الارض » فقول الشريف : وقوفنا على غرور يخفي تشبيها مستتراً تقديره «الارض » فقف على غرور كما نقف على الارض ، وهذا التشبيه المحذوف الذي يفيد تشبيه الغرور بالارض هو الصورة الثالثة .

ع مطابقة الاضداد بين الوقوف في الشطر الاول وبين الاقدام في الشطر الثاني اي بين التوقف والسير ' وذلك واضح ·

م صورة الحذف البياني اللفظية ellipse مما يكسب المعنى قوة ورشاقة بسبب الايجاز ، فبدل ان يقول : ( ما حياتنا ووجودنا على الارض الآ ) وقفات على غرور ، حذف العبارة الاولى الطويلة واكنفى بكلمتين : وقفات على غرور ، فان لفظة «وقفات» هي خبر لمبتدأ محذوف تقديره : انما حياتنا او وجودنا (مبتدأ) على الارض وقفات (خبر) على غرور، او وقفاتنا (مبتدأ) على الارض وقفات على غرور (خبر) ، فهذا الاختصار الذي (مبتدأ) على الارض (هي) وقفات على غرور (خبر) ، فهذا الاختصار الذي

يزيد المعنى جمالاً وقوةً مع وضوح المعنى ' وهذا الحذف اللفظي البياني الجيل هو الصورة الخامسة ·

ت صورة التلويج او الكناية اللطيفة · فالمعنى الصريح هو ان «حياتنا زائلة» ، فاورد هذا المعنى بتلك الصور التي تشير الى الفكرة اشارة لطيفة وتلويجاً بديعاً ·

٧ صورة التسليم وهو قبول الاعتراض والتسليم به دون أن يكون
 للخصم فيه فائدة ٠ كما قال أبو العتاهية :

هب الدنيا تقاد اليك عفواً اليس مصير ذاك الى الزوال.

فالشريف اورد نفس الفكرة ' انما حسب اصول الرمزية او التلويح حذف اللفظة «هب» وادوات التسليم لان الامر واضح ومعناه : هب انسا وقفنا وتمسكنا بالحياة فوقوفنا على غرور زائل ، وهب اننا لم نكترث بها واقدمنا غير مبالين فاقدامنا على حدثان مزاقة زائلة ابضاً · فلو سلمنا انك قد نلت كل ما نتمنى فكله غرور زائل · هذا هو التسليم الشعري العالي باسلوبه اللطيف · فان تسليم ابي العتاهية المذكور في كتب البيان هو تسليم خطيب او فيلسوف ناثر ' اي انه اقرب الى المنطق والنثر منه الى الخيال والشعر ، كما قال البحتري «الشعر لمح" تكفي اشارته · · · » فتسليم ابي العتاهية هو تسليم هو تسليم منطقي صربح ' بينها تسليم الشريف هو تسليم شعري ·

٨ صورة الكلام الجامع اي ايراد حكمة او موعظة بمكن ان تجري مجرى الامثال ، وهل اسمى وابلغ واجمع من هذه الحكمة التي تستحق ات تتناقلها الالسن قبل غيرها من الحكم الكثيرة .

9 ولا بد من الاشارة الى صور معنوبة اخرى هي اولا التكرير المقدر · فالوقفة هي مصدر مر ق بدل على الفعل مرة واحدة فاذا قلت: رقفت وقفتين دل على فعلك الفعل مرتين ' واذا قلت وقفت وقفات كثيرة دل على تكرير الفعل مراراً متوالية · وقد اورد البيانيون لصورة التكرير امشلة كثيرة منها بيت ابي العتاهية :

حتى متى لا ترعوي با صاحبي حتى متى حتى متى حتى متى ؟! كذلك يستشهدون بقول كثّير في تهنئة عمر بالخلافة :

اربح بها من صفقة لبابع فاعظم بها اعظم بها ثم اعظم

فن الادباء من يستحسن هذا النوع من التكرير «اللفظي» ومنهم من يراه حشواً خالياً من الجمال والخيال ، اما تكرير الشريف بدون اعادة الالفاظ نفسها (التكرير المعنوي) فلا يستطيع احد ان يجرده من الجمال والبلاغة ، ومعناه انناكم من مرة نقف على اطلال الحياة ثم نسير ثم نقف، وطالما وقفنا وقفة بعد وقفة متشبثين بها فكانت وقفائنا على غرور ، فبدل ان يكرر الشريف «كم وقفنا وقفة بعد وقفة» وهذا التكرار قد يجلو ابعض القراء ويثقل على غيرهم ، نراه يلتجيء بمقدرته اللغوية الى «مصدر المرة» فيورده بصورة الجمع ، وهكذا يشير الى تكرار الفعل نفسه مراراً بدون اعادة اللفظ ، ولا يخفى على الادب ان هذا المصدر الوارد بصيغة الجمع قلما يستعمله غير كبار الشعراء المالكي زمام اللغة والبيان ،

١٠ والصورة المعنوية الثانية هي «المزاوجة» البيانية او الشرط والجواب
 ان الشريف لم يذكر اداة الشرط ليكون الشرط وجوابه صريحًا ، ومع

ذلك فالمعنى واضح جداً أذ ابرز دليله بحدين: ١ أن وقفنا في الحياة فوقفاتنا على غرور ٢ وان مشينا واقدمنا فاقدامنا على حوادث مزلقة وعلى غرور ايضاً ٤ ففي كلا الشرطين الجواب واضح هو معنى الغرور والزوال فاورد هذا المعنى بهذا الشكل الشعري الجميل والشرط واضح لا حاجة لزيادة ابضاحه و كثيراً ما يرد الشرط مقدراً كعبارة الشريف بدون اداة الشرط كقولهم: لا تمر بهذه الطريق الخطرة الخامك تعب وموت والمعنى المقدر الواضح انه اذا مر بها فان نصيبه التعب والموت وما اكثر هذا الشرط المقدر في الادب! . . .

ولفظة الوقفات تشير الى معنيين آخرين غير المعاني المذكورة وهما قريبان من الصورة الاولى والثانية الاولى الاشارة الى طول الحياة ومعناه انه «سواء كان عمرنا طويلاً – وطالت وقفاتنا في الحياة – ام كانت وقفاتنا فيها قصيرة واسرعنا في السير والاقدام ، فكلا الحالتين يقود الى الغرور والزوال » . فطول الوقفات في الشطر الاول يفيد طول الحياة ، والاقدام اي الاسراع في البيت الثاني يفيد قصر الحياة ، والمعنى المجازي الثاني ان «سواء وقفنا في الجياة بدون جد وعراك حباً بالمجد وعشنا عيشة هادئة ، اقدمنا في الحياة وملاءناها جداً وعراكاً في سبيل المجد وعشنا عيشة صاخبة عاهدة ، ففي كلا الامرين نحن في غرور زائل » ، فاشار بالوقوف في الشطر الاول الى الحياة الهادئة ، وفي الاقدام في الشطر الثاني الى الحياة الهاهدة الصاخبة المتعبة .

فعظمة الخيال عند الشريف وعند كبار انشعراء تتجلى \_ف كثرة

الصور والمعاني بالفاظ قليلة ، حيث بقف القارى، متأملاً في هذه المعاني المختلفة وهذه الصور المتشابكة ، فينتقل من عالم الفكر الى عالم الاحلام.

#### نكسة السيليمية الدن الصور المتنافضة في الادب الرمزي المسيخي لشهريا لشهرستاني بألفها خيال الشريف قبل مالادمه المسيخي المستونية

«الصور المتناقضة» او المتنافية تعبير جديد في الادب العربي لم يذكره القدماء ولا المحدثون في اصول البيان · وهو ظاهرة من ظواهر الرمزية، وميزة من ميزاتها الرئيسية · وهذه «البدعة» هي بمثابة ثورة على القواعد البيانية عند العرب وعند الافرنج، فلا عجب اذا حاربها «المحافظون» والرجعيون في الغرب والشرق ·

ماذا يقصدون بالصور المتناقضة او المتنافية ? ٠٠٠ هو ان يأتي الشاعر بصورة ثم يأتي بصورة الحرى تهدم الصورة الاولى و «تنقضها » مع كونها متممة لها وهذا مخالف لقواعد البيان عند العرب والافرنج التي تقضي بان تتلام الاستعارة الثانية (الصورة الثانية) مع الصورة الاولى عسب اصول الترشيح في الاستعارة .

فاصول البيان نقضي علينا اذا شبهنا العمر بالسفينة مثلاً واردنا متابعة المعنى ان نذكر من الصفات والاعمال ما يتلاءم مع الاستعارة الاولى «السفينة» و فنقول : «العمر سفينة متخر في بحر الحياة الهائج الخ٠٠٠» «فالمخر» من خواص السفينة و «البحر الهائج» من لوازمها و فلا يجوز ان نقول مثلاً «العمر سفينة تحلق او تنام ٠٠٠ لان التحليق والنوم من خواص

# الصورة الفارغة والصورة الناقضة (١) يبتدعهما خيال الشريف الرمني فين مالارم بعشرة فرون بحث طريف لم تذكره كتب البيان ولم يطوقه نقاد الادب العربي بعد

من ابرز مظاهر النورة الرمزية على الاساليب القديمة انجاء المعاني بواسطة «الالفاظ المختارة» «والصور المفاجئة» وقد بسطنا في الفصول السابقة طريقة تحليل الصورة حسب مبدأ النقد الحديث القائل ان «تحليل الصورة هو تحليل العبقرية» اي ان تحليل الصورة في عبارة الشاعر انما هو تحليل لعبقرية هذا الشاعر وسنثبت في فصل آت ان «الصورة مقياس العبقرية المالان فنقصر بحثا على نوعين من الصور وهما : الصورة الفارغة والصورة الناقضة ونحن امام موضوع جديد لم نظرقه كتب البيان ولم يخضه ناقد عربي بعد

#### اً الصورة الناقضة اوالصور المنعاكبة

ان اصول البيان نقضي في توشيح الاستعارة ان يواعي المستعار له فيها يلسب اليه ويتفرع عنه فاذا شبهت المبت بالغصن وجب ان تراعي خواص الغصن في توشيح الاستعارة كقولهم «هذا الغصن الرطيب قد ذبل قبل الاوان ، وقصفته بد المنون قبل ان ينضج ثمره الخ » فان صفات « الرطيب والذبول والقصف ونضوج الشمر » تلائم كلها الغصن ويذكر البيانيون بيت عنترة وبيت المتنى كمثالين لهذا التوشيح :

 فاستعارة الطب للسيف اقتضت ان يستعير له المداواة ، لان الطبيب يداوي ، ومثله تشبيه الحصان بدلاً ل المنابا اقتضى ان يقول فشرى وباع ، لان الدلاّل يشتري ويبيع · كذلك بيت المتنبي في وصف الفرس :

على سابح موج المنابا بنحره غداةً كأنَّ النبل في صدره وبلُ

فالسباحة استدعت الموج ، وشاء ان يتابع المعنى بتشبيه السهام برشاش المطر لعلاقة الماء بالسباحة والموج ، فاحسن في الصدر وضعف في العجز الظاهر فيه التكلف مع تنافر لفظتي «غداة كأنّ» اللتين يمكن الاستغناء عنها سهولة للمحافظة على رشاقة البيت واين هذا من جمال بيت ابي نواس :

في صعن خدر لم بغض ماؤه ولم تخفه اعبن والناسر ولا حاجة لتبيان جمال الصور في الترشيح وترابطها البديع في «ماء الوجه وصحن الخد وغاض وخاض » مما بلاءم طبيعة الماء المستعار للوجه . والشعر العربي طافح بالترشيح الجميل ، حسب اصول البيان ، فلا يخلو منه شعر شاعر .

اما الطويقة الرمزية فانها تارة تراعي هذه الاصول ، وتارة تعبث بها سابحةً مع الخيال من صورة الى صورة ومن جو الى جو ، فان مالارمه شاء ان يشبه « الخواطر او غيوم الافق » بالسفن متابعاً ترشيح الاستعارة فقال «انه يرى في الافق سفناً من ذهب جميلة كالطيور ، تنام على نهر من ارجوان وعطر ، وهي تهز برق خبوطها بكسل كبير مثقل بالذكريات . . . »

فالسفن في عبارة مالارمه هي من ذهب وهي في نهر من ارجوان وعطر مع كونهما مادنان مختلفتان ٤ وهي كالطيور المحلقة ٤ ولا تمخر كالسفن بل « تنام » و « تهز » كالانسان ، ولها خيوط برقية مهزوزة بكسل ، وهذا الكسل نفسه هو كائن حي مثقل بالذكريات · · · فهذه الصور المتزاحمة نظهر كانها متعاكسة متنافية تنقض الواحدة الاخرى ، لان «اليوم والهز والكسل» ليس من خواص السفينة المستعارة ، فتشبيهها بالطيور ينافي تشبيهها بالذهب ، وصورة النوم تنافي طبيعة السفينة ، وصورة « الارجوان والعطر أنستنا صورة السفينة في الم ، وبرق الخيوط والكسل المثقل بالذكريات لا يلائم طبيعة السفينة ، فالصورة تهدم ما قبلها وتنقضها وتنافيها ، بالذكريات لا يلائم طبيعة السفينة ، فالصورة تهدم ما قبلها وتنقضها وتنافيها ، المنتاقضة » وبالجمع « الصور « الصورة الناقضة » وبالجمع « الصور المتناقضة » او « الصور المتعاكسة » لكونها نعاكس الواحدة الاخرى وتنقضها ،

ونظر مالارمه الى الافق فرأى الضباب الاسود يجبس نور الشمس فقال : «وهذا السجن الدخاني التائه فليطفى عبرهبة ذبوله السودا الشمس المحتضرة في الافق ٠٠٠ فشبه الضباب بسجن من دخان ، ثم شبهه بالانسان بقوله «فليطفى و وبقوله «التائه» ، فنقض الصورة الاولى ، ثم شبهه بالذبول والثياب المنتشرة فنقض الصورة الثانية ، فنجد نفسنا امام ثلاث صور متنافية لشي واحد : صورة السجن وصورة الكائن الحي (التشخيص) وصورة الذبول السودا وكلها استعارات لتمثيل الضباب تنافي الواحدة الاخرى في الظاهر ، الما تتناسق في وحدة الترشيع ، حيث تعود الصور جميعها الى الاستعارة الاولى المرشحة «السجن » ولو اتبع الترشيع الاصولي لوجب ان يقول : «وهذا السجن الدخاني يجبس بدخانه الكثيف الاسود

نور الشمس المحتضرة في الافق » ٤ لان صورة الحبس تلائم السجن ٤ وهذا هو قصد الشاعر من تشبيه الضباب بالسجن لحجبه نور الشمس عن الابصار.

ثم وصف الضباب الابيض فقال : «تصاعد ايها الضباب ، وصب رمادك ذا السياق الواحد ، بخرق طويلة من البخار ، في الساء التي تغرقها بحيرة الخريف الزرقاء ، وابن سقفاً كبيراً صامتاً ، . . » فشبهه اولا بالانسان بمخاطبته «تصاعد ايها الضباب ، . . » (صورة التشخيص ) ، ثم شبهه بالرماد وهذه الصورة تنافي الاولى ، وشبه الرماد نفسه بالماء بقوله «صب رمادك » ثم شبهه بالحرق البالية التي تحجب الساء ، وهذه الصورة تنقض صورة الرماد، واخيراً يشبهه بالسقف الكبير الصامت وبهذه الصورة ينقض صورة الحرق البالية ، فبدلا من ان يقول : هذا الضباب يشبه الرماد المنسكب كلماء ، ويشبه الحرق الطويلة ويشبه السقف الكبير ، فانه منح الحركة والحياة للضباب وخاطبه بصور منعا كسة تجمعها وحدة عميقة من الجمال والحياة اللفباب وخاطبه بصور منعا كسة تجمعها وحدة عميقة من الجمال والحياة الفباب وخاطبه بصور منعا كسة تجمعها وحدة عميقة من

#### الاساس الذي يرتكز عليه مبدأ الصور المتعاكسة

ليس مبدأ الصور المتنافية نتيجةً للصدفة او للتلاعب الحيالي في الصورة الها هو مرتكز على دعائم اربعة من عناصر الادب الرمزي التي سبق بحثها (ص ٦٦ – ٨٢) وهي أ الرموز والاستعارات التي نوحي الاحلام بدل ان تذكر الحقائق بصراحة ، ٢ مبدأ الوحدة الشاملة بين الكائنات ، وحدة الجمال والنظام والحباة ، ٣ مبدأ الوعي الشامل الذي يمنح الشخصية والحباة لكل ما حولنا من المحسوسات التي هي صدى شعورنا ومرآة نفسنا ، حبث

نرى نفسنا في الكائنات ونرى الكائنات في نفسنا بواسطة الشعور الذاتي، علمه المفاجأة في بسط الافكار والحواطر بصورة جديدة تجذب الانتباد، فإن الترشيح البياني المألوف باستطاعة كل شاعر وكل نافر أن بأتي بمثله، اما هذا الفن في تصادم الصور مع المحافظة على الفكرة وعلى الاستعارة الاولى فهو من عمل العبقرية الحصبة والحيال المبدع الذي يوحد بين جميع الكائنات ويلتقط منها وجوها خفية للشبه ، فيشبك الصورة بالصورة فتهدمها ونبني بناء جديداً ، بتضمن الصورة الاولى مع تلاشيها ، وهذا الابتداع الفني في تصادم الصور لا يخلو منه شاعر كبير مها كان نوع الملوبه الها الذي نعلمه ان اقدر شاعر في ابداع هذه الصور المتصادمة المتنافية عند الافرنج هو مالارمه مشترع الرمزية الذي انشأ واله موء خراً اكاديمية خاصة باسمه تخليداً لذكره .

### الشريف الرضي حابق مالارم في خلق «الصور المتعاكسة»

لا بد من الاشارة اولاً الى ان الشريف هو سيد صناعة الترشيح الاصولي ، فقد جمع في ديوانه الضخم مختلف الاساليب الادبية ، فلا عجب اذاكان مبدعاً رمزياً نظير مالارمه في «صوره المتعاكسة » ، بينما تراه في مواقف اخرى محافظاً ادق المحافظة على اصول البيان القديم ، لان عبقريته لا تعرف للادب حداً محصوراً فلا يكاد يخلو له بيت من استعارة مرشحة على نسق بيت المتنبي وابي نواس المار ذكرهما واذا كان المتنبي وغيره من الشعراء قلما يرشحون الاستعارة في سوى البيت والبيتين ، فالشريف يتفوق على سواه بترشيح الاستعارة في بضعة ابيات بدقة نادرة ومقدرة فائقة ،

كقوله في مخاطبة حبيبته وتشبيها بسرحة الحي:

انعمي بـا سرحة الحيّ وان كنت سعيقـه اتمنى لك ان تبقي على النأي وريقه ثمرُ حرّمَ واشيك علينا ان نذوقه

فسرحة الحي هي اجمل وافضل شجرة في الحي ، بنضارتها وثمارها ، فبدل من ان يقول لحبيبته : « انعمي با اجمل فتاة في الحي وان كنت بعيدة ، اتمنى ان تبقي سعيدة في بعدك ، وان يكن الواشي حر م علينا لذة الاجتماع والوصال » ، نراه بتابع الترشيح الاصولي فيا في بما يلائم السرحة من « ورق وثمر وذوق » بصور ساحرة ، وديوان الشريف طافح بامثال هذه النفحات العالية ، ان انترشيح الاصولي من هذا النوع يستطيع كل شاعر ان با في به ولكن الترشيح الفني الذي تنصادم وتتناقض فيه الصور قلما بنتجه غير العباقرة ، كقول الشريف في وصف القلم :

واهيف ان زعزعته البنا ف المطر في الطرس ليلاً احم يشيب اذا حذ فته المدى وتخضب لمته لا هرم وتنطف من فحمه ربقة سوبداء تقتل من غير سم الخ

فامتعار له «الهيف» تشبيها له بالفتى الاهيف ، ثم يشبهه بالجبل وما قاربه ممما «يتزعزع» ، ثم يشبهه بالساء او بالغيمة التي «تمطر» ، فينقض الصور الاولى وصورة المطر تنقضها صورة «الليل الاحم » ، فهو لا يمطر ماء أبل «ظلاماً دامساً » ، والليل رمز النكبة السوداء ، فقلمه يمطر نكبات سوداء على اعدائه بهجائه وتهديده ، ثم يشبهه بالشيخ الشائب الذي يصبخ لمته ، لان القلم الذي يبيض وأسه عند البري يصطبخ بالسواد عندما ينخضب بالحبر الاسود ، وهذه الصورة التي تنقض وتنافي صورة «الليل الاحم» هي منقوضة ايضًا بصورة «الريقة والسمّ » التي تفيد تشبيهه بالافعى ، فالقلم هو اشد سمّاً من الافعى في حملاته ، وقتل الاعراض والصيت فهذه الصور المتزاحمة تنصادم ونتنافى ، انما لا تو تر في وحدة المعنى ووحدة الصور الكبرى التي هي صورة القلم فترسم لنا لوحة جميلة مو الفة من صور مختلفة ، مناسقة تناسقًا عجيبًا ، على طريقة مالارمه ، ومن هذا النوع قوله في وصف البرق :

فله على طور البلاد شروق٬ غصن باحداق النجوم وربق٬

مستشربًا برقًا تقطع خبطه هزّ المجرةَ افقه وكأنبها

فاستعار له الحيط وتابع الترشيح فقال « تقطع » مما يلائم الحيط ، فكأنه شبه البرق بالحيط المتقطع ، وبدلاً من ان يتابع الترشيح الاصولي بقوله مثلا : تقطع خيطه ، فينسج في الافق وشاحاً نارياً يخفق في الفضاء »، فانه اهمل هذا التسبيه وشبهه بالشمس المشرقة على اطراف البلاد، « فله على طرر البلاد شروق » ، لان الشروق من خواص الشمس ، فصورة الشروق تنقض صورة « الحيط » ، ثم يستعير له افقاً بقوله « افقه » ، وهذا بعني تشبيهه بالساء اذ يقال افق الساء وبالوقت ذاته يشبهه بالانسان بقوله « هز تشبيه بالساء اذ يقال افق الساء وبالوقت ذاته يشبهه بالانسان بقوله « هز الحجرة » ، لان الهز من صفات الكائن الحي فالبرق يهز المجرة كا يهز الحرة » كونها الانسان الفصن : فهذه الصور القوية تتضارب وتتناقض مع كونها تتكامل وتنسابق في تكوين الصورة الكبرى ، « صورة البرق المتقطع خيطه المشرق على هامش الافاق يهز غصن المجرة المورق باحداق النجوم » خيطه المشرق على هامش الافاق يهز غصن المجرة المورق باحداق النجوم » خيطه المشرق على هامش الافاق يهز غصن المجرة المورق باحداق النجوم »

وأسمعه يصف القني ( الرماح ) بهذه الالوان السحرية المتضاربة : اذا مطل الثار جر القني نشاوي تقاضي صدور الصفاح فأغمدَها في احمرار الشقيق وجرّدها في بياض الاقاحر

فاستعارة الجرُّ للقني تشير الى طولها ٤ فيجرها كما يجرون الحبل الطويل ونشاوي تشير الى تشبيهها بالانسان السكران لانها تتلوى عند هزهــاكما يتلوى السكران، وهذه الصورة تنقض الصورة الاولى مع كونها تكملها ، ثم شبهها بصاحب الدعوى المقاضي غريمه ( نقاضي صدور الصفاح) ثم اهمل صورة التشخيص وشبهها بالسيف بقوله « فاغمدها » لكون الاغماد مختص بالسيف ، وهـــذه الصورة تنقض صورة السكران والمقاضي ، ثم شبهها بالشقيق ، لاصطباغها بالدم ، واخيراً شبهها بالاقاح لبياض لمعانها عندما ينسلها من المطعون بها فالغربب ان الشريف استعار للقني ستة تشاييه بدون ان يستعمل اداة تشبيه ، فيتابع كلامه مجازاً فتتناقض وتنعاكس تلك الصور مع كونها تتعاون جميعها في وصف شيء واحد « القني »

وهذا النوع من الصور المتعاكسة يشبة فن التصوير الكهربائي حينما بصوب الفنان الى الشخص المصور عدة انوار كهربائية مختلفة اللون: حمراء وخضراء وبيضاء الخ فيظهر الشخص في الرسم كانه في افق بعيد محاطاً بوشاح من الضباب الشفاف ، فتبدو الصورة ساحرة يسبح فيها الخيــــال حائراً وقد تابع الشريف وصف القني في القصيدة نفسها بهذه الصور :

> وسمراء ترشف ظلم القلو ب قذافة بالنجيع المباح ونرمد فيها عيون الجراح

> تطارد في كلّ ملمومة منطقة بالعوالي رداح تربق عليها كؤوس الدما ﴿ وَبِالطَّعْنِ وَالْمُوتُ نَشُوانُ صَاحَ ﴿ فنخضب فيها جباه الظبي

حيث يقف الفكر حائراً مأخوذاً ٤ امام هذه الصور المتعاكسة من «رشف وقذف ومطاردة واراقة كوموس ورمد» ٤ فهذه الاستعارات المتضاربة تعــود كلها الى «القناة السمراء » ٤ فنراها من خلال الصور المتعاكسة ٬ كما نرى رسم غادة حسنام من خـــلال الانوار الـكهربائية المتعاكسة في الوانها ، المتجهة جميعها الى وجه الحسناء .

ومن هذا النوع قوله في عتاب حبيبته مشبهاً اياها بالزهرة

يا زهرة الغوطتين تبخل بالبشر وما مس ارضك العدمُ كم فيك من مهجة معذبة عجيرها بالنسيم يلتطمُ ومن غصون على ذوائبها يزلق طليُ الرياض والديمُ

نحن امام استعارة مرشحة في غاية الجال، لانه يراعي خواص «الزهرة» المستعارة في الابيات الثلاثة · انها يخرج الشريف عن الترشيح الاصولي المألوف بكونه يستعير صوراً ننقض الواحدة الاخرى. فصورة الزهرة المستعارة للحبيبة تنقضها صورة «البخل» والبشر حيث يستعير الى الزهرة شخصية حية ( التشخيص )، فيفاجئنا بصورتين متعاكستين : نشبيه حبيبته بالزهرة وتشبيه هذه الزهرة نفسها بالانسان «با زهرة الغوطتين تبخل بالبشر»؛ مستعيراً للنبتة البخل والبشر · ثم يسلبها الشخصية باستعارة تنقضها بقوله «وما مس ارضك العدم» حبث لم نبق انسانًا يبخل بالبشر بل زهرة في ارض خصبة · ثم يمنح الزهرة الشخصية والحياة مرة ثانية بقوله : «كم فيك من مهجة معذبة»، ولكنه ينقض الشخصية ويعيد اليها خواص الزهرة المستعارة من «غصون ورباض وطل وديم» · فنحن مع اعجابنا بوحـــدة الاستعارة المرشحة نقف بجميرة لذبذة امام همذه المفاجآت الحية عيث

تعاون الصور المتناقضة في تمثيل الزهرة الرامزة الى حبيبته ، اذ يرينا وجه الحبيبة من خلال الرباض والغصون والندى والنسيم، فنراها في روضة سحرية بين حفيف الاغصان وعبيق الزهور، كما نرى القمر من خلال السحاب الشفاف، والعبنين الساحرتين تلمعان من وراء النقاب فهذه الابيات الثلاثة هي حلقة متوسطة بين الامثلة السابقة حيث تتناقض الصور تناقضا اوضح والمد، وبين الترشيح العادي والشريف كما مرهو امير البيان سواء كان في خلق الصور المتعاكسة نظير مالارمه، او في الترشيح الاصولي حيث نراه في مواقف اخرى يمثل حزب «المحافظين» الصارمين، كقوله في وصف رجل داهية، فشبهه بالصل المخيف و كمل ترشيح الاستعارة بما بلائم طبعة الصل قال:

كأني انادي منه صماء صلدة طلوع الثنايا بنفذ الليل لحظه رشاء الردى لوعض بالطود هاضه وبهية وسيمية الطريق مجرة

وصل فلاة لا يلين على الرقا اذا ما رنا جواب ارض وحملقا ولو شم ما لاقى على الارض احرقا اذا نفخ الركبان نام وأرتقا

فقد تابع ترشيح الاستمارة في ثمانية ابيات جيدة لا يخرج فيها قيد شعرة عن اصول الترشيح، مع ابداعه في تمثيل الصل «رشاء الردى او حبل الموت، ينفذ الليل َ لحظه، نام وار ّق الح »·

### الثميز بين الصور المتنافية والصفات المتعاكسة

لا بدّ من تنبيه القارى الى تمييز الصور المتنافية المار شرحها من بعض العبارات التي تختلف وتتعاكس فيها صفات الموصوف ويمكن حصر ذلك في ثلاثة انواع:

اً ما يدعوه علماء البيان «الطي والنشر والنقسيم والتفسير » كقول ابن مسهر غيث ولبث فغيث حبن تسأله عرفًا ولبث لدى الهيجاء ضرغام فالشخص يبقى نفسه انما له تارةً صفة الغيث وتارة صفة الاسد في حالتين مختلفتين مع بقاء شخصية الموصوف ع يبنما الصور المتنافية تهدم شخصية الموصوف وتبدلها بشخصية اخرى كقول الشريف في القلم: واهيف ان زعزعته البنا نامطرفي الطرس ليلا أحمة

فالموصوف اي القلم قد نبدلت شخصيته اربع مرات في البيت كما سبق شرحه ثم ان قول ابن مسهر وارد في جملة نامة مستقلة : هو غيث وليث معطوفة على ما قبلها ، وبقية البيت جملة نامة نفسيرية معطوفة ، بينها ترى ان بيت الشريف لا يحتوي على جمل مستقلة نامة معطوفة ، بل على جملة واحدة شرطية ويقارب قول ابن مسهر قول الشاعر : يحيي ويردي بجدواه وصارمه ٠٠٠ وقولهم هو ذئب في الحرب وحمامة في السلم الخ ففي هذه الامثلة نبقى شخصية الموصوف ذانه انما بحالتين مختلفتين في ظروف مختلفة ، والجمل تكون مستقلة نامة معطوفة وهذا غير ما ذكرناه عن الصور المتنافية او «الصورة الناقضة» التي تهدم شخصية الموصوف ونبدلها بشخصية ثانية ، في جملة واحدة متاسكة

آما يدعونه «تنسيق الصفات» كقولهم هو بحر الكرم ، سيف العرب، لسان المجالس الخ وهو شائع في النثر والشعر ، فهذا لا يختلف عن الطي والنشر الآ بحذف اداة العطف المقدرة بالمعنى ، وجميع الصفات راجعة الى شخصية واحدة لا تثبد ل انما تختلف صفاتها في ظروف مختلفة ، وكل عبارة هي جملة تامة معطوفة عطفاً نقد برباً

٣ التشبيه بتقسيم الاجزاء والخواص كقولهم: له عينا النسر وقلب
 الاسد الخ. كقول امرىء القيس المشهور في وصف حصانه:

له ابطلاظي وساقا نعامة وارخاء سرحان وتقريب تنفل فهذه الاستعارات الجميلة لا تنفي شخصية الحصان ٤ بل نشبه اعضاء باعضاء الظبي والنعامة وحركانه بحركات السرحان والثعلب ولا يخفى على القارىء اللبيب ان هذه الانواع الثلاثة لا تنهدم فيها شخصية الموصوف وتنبدل بشخصية ثانية بعكس «الصورة الناقضة » والصور المتنافية حيث تنقض الصورة شخصية الموصوف وتبدلها بشخصية غيرها كقول الشريف: تخادعنا نفحات النسيم اذا عبقت بحواشي الظلام

اذشبه اولاً نفحات النسيم بالانسان بقوله تخادعنا (صورة التشخيص) ثم ابدل شخصيتها بنفس الوقت بشخصية اخرى اي بالزهر بقوله «عبقت» المختصة بالزهر · فهدم الشخصية الاولى بكاملها وظهرت مكانها شخصية جديدة «الزهر » ، بدون عطف او اداة تشبيه و تفسير ، كما ان الصورتين المتناقضتين هما في جملة واحدة : الشرط وجوابه ، لا في جملتين معطوفتين كاملتين ونختم هذا البحث بابيات جميلة للشريف من الصور المتنافية مخاطباً اعداء :

فاستنشقوها نفحة نجدع مارن الاشم ترى على عاري العظا م وسمها وهي رمم خابطة لا تنقي صدم اخ و لا ابن عم تبيت من سماعها تأنن من غير ألم

فشبه قصيدته الهجائية بالنفحة ، ثم نقض هذا التشبيه نقضًا تامًا وشبهها بالسيف القاطع بقوله «تجدع» انف المتكبر ، واذا بها تصبح ميساً لا تزول آثار وسمه عن العظام حتى بعد الموت ، ثم نقض صورة الميسم وشبهها بالناقة الهوجا الشاردة الخابطة النح هذه هي الصورة الناقضة أو الصور المتعاكسة التي تدفع القارئ إلى التأمل الطويسل وتنقله إلى الجو الذي كان فيه الشاعر ، جو الاحلام والإلمام .

مانية النياسة الدين المستفالين المستفالين المستونين الم

تألفها عبقربة الشربف الرضي قبل مالارمه بألف عام

# عتصر حديد في علم الادب وتاريخ النقد العربي

نحن أمام تعبير جديد في تاريخ الأدب العالمي بضيف إلى علم الأدب عنصراً جديداً من صميم الأدب الخالد الذي تعتز به فكرة الإنسانية! ٠٠

لقد انشأ الناقد الفرنسي رنه ڤيل Renèville .\_ف كتابه النفيس «الاختبار الشعري» بحثًا طريفًا في نوع من الصور الشعرية الستي يتميز بها شعر مالارمه مشترع الرمزية ، فدعاها «الصورة الفارغة» أو صورة الفراغ image de vacuitè لأنها تخلق أمامنا كائنًا أو معنى ثم تمحوه حالاً بصورة أخرى فتأتي الصورة فارغة على اشكال ثلاثة :

### الشكل الاول : ثنافي الصفات والموموفات

يفاجئنا مالار. بنعت ينافي طبيعة الموصوف فينفي كيانه الاصلي كقوله: « بلور مظلم ، الرماد المنسكب ، سفينة من ذهب ونهرمن عطر وارجوان» . فمن خواص البلور الاشعاع والنور لا الظلام ، فصورة

الظلام تهدم صورة البلور cristal obscurci وصورة الانسكاب تنطبق على السائل لا على الرماد ، كذلك العطر والارجوان ليسا من خواص النهر فيشير بنهر من ارجوان إلى الغيوم الحمراء ، وما اروع عبارة بودلير بهذا الموضوع : الندم المبتسم! le regret souriant ، حيث تنفي صورة الابتسام ، فلا ندم ولا ابتسام ، انما هنالك لمحة فكرية عن الألم المحزوج بالسرور! . . . . . »

وقد هتف الناقد رَنه فيل مأخوذاً بهذا الفن السحري قائلا: « ان الفكر يتجمد كالجليد حائراً أمام تلك الصور التي تخلق لنا كائناً أومعنى ثم تمحوه بصورة أخرى منافية للصورة الاولى ٠٠١ »

وما أشد ما يكون انذهاله أمام صور شاعر بدوي ربيب الصحراء سبق مالارمه بألف عام ولم يدرس آداب الافرنج القديمة والحديثة نظير مالارمه و فعبقريته الوثابة تخلق بسهولة أمثال تلك الصور كقوله : «لقاح جود للرجاء العقيم» بنسبته العقم إلى الرجاء الذي هورمز الخصب والازدهار ، ثم توفيقه بين «اللقاح» اي رمز الانتاج والخصب والكثرة وبين «الرجاء العقيم» كذلك قوله «قطعت مفازة هذا الرجاء! الخالفازة أي الصحراء رمز الجدب والمحل بعكس الرجاء. ومن الحدب والمحل بعكس الرجاء.

كذلك قوله في والده: « انه حيف العبوس مبتسمُ ! » فالعبوس والابتساميتنافيان كعبارة بودلير الندم المبتسم وقوله «مدنف ُ الاشراق» (١)

كقول مالارمه بلور مظلم. وأجمل من ذلك قوله في لذة الهموم : فإنا بنو الدهر ما نستفيق من نشوة الهم حتى نهم .

<sup>(</sup>١) مدنف الاشراق ، الاشراق المحتضر · راجع تحليل هذه الصورة الجميلة ص١٤٢

فالنشوة رمز اللذة والمسرة عماينافي طبيعة الموصوف أي الهم والحزن فأثبت الشريف صورة الهم ثم هدمها بصورة منافية «النشوة» فنفى بذلك الهم وقدم للسامع لمحة صورية عن الأكم المشمول بالطموح عمله الحدا قال الناقد: «الشرارة تنفجر من قطبي الاضداد!»

ومن أسمى ما ورد في الآدب العربي بيت الشريف المشهور: وتلفتت عيني فمذ خفيت عنها الطلول تلفت القلبَ

فقد كان السامع ينتظر أن يقول « فمذخفيت عنها الطلول غرقت بالدموع ، أو تناثرت عبراتها» أومايقارب ذلك، ولكن عبقرية الشريف تنفر من المألوف المبتذل وتحلق في سام الابداع فتقول : « تلفت القلب» فتفاجئنا بلفتة القلب الذي لايلتفت وخاوت الصورة فارغة تدفع السامع إلى التأمل الطويل في جمال ثلك اللفتة الغريبة • وسحر الفن هو كون لفظة « القلب » المبتذلة لكثرة استعالما عند الشعراء برزت في بيت الشريف كأنها لفظة جديدة لذيذة إلى النفس ٤ تلتف حولها خمس صور بيانية: تشبيهه بالعين المبصرة التشخيص؛ المشاكلة، مطابقة الاضداد والمقابلة ٤ أخيراً جوابالشرط،فضلاءنصورتيالتلويحوالمعني الجامع · · هكذا يجمد الفكر حائراً أمام «لفتة القلب» المفاجئة المنافيــة لخواص الموصوف ، نشع من حولها سبع صوربيانية ، لا يتأمل في جالها الاديب حتى يخرج من جوه المألوف إلى جوالالهام الذي كان فيه الشاعر فيغمرنا بجالته، ونتحد معه بالروح والخيال بعد الفعام من ساعة الهامه! • • ومن أروع ماقالهالشريف بهذا الموضوع تصوير «النطاقالمحلول» وللخيل في ارضنا جولة " « تحلل » فيها نطاق الثرى

فاستعار للارض نطاقاً ، رمزاً لصلابتها وشدة تماسك أجزائها فهي متماسكة بشدة كأنها مشدودة بنطاق ، ولكن هذا النطاق «معلول» أي لا وجود حقيقي له فرسم لنا بريشة سحرية خاطفة صورة «النطاق المحلول»أي(عدم وجود نطاق) أو لمحة خاطفة عنه فلا يبقى منها سوى التذكار الخيالي لتلك الصورة الفارغة التي يقف الفكر حائراً أمام سرعة ظهورها وانطفائها اي صورة (نطاق غيرموجود) ...

#### الشكل الثاني مه الصورة الفارغة

يقوم الشكل الثاني من الصورة الفارغة باستعال حروف النفي أولفظة لها معنى النفي كقول مالارمه: « ان جوعي الذي لا يتغذى هنا بأي ثمر، عجد في معلمهم نقصاً لطعم متساو»

Ma faim qui d'aucun fruit ici ne se règale trouve en leur docte manque une saveur ègale.

فالغذاء قد نفاه لفظ «لا ٠٠٠ بأي ثمر aucun fruit والطعم قد نفته لفظة نقص manque ويصعب ترجمة أمثال هذه العبارات حرفياً ٠٠٠

ويقرب من ذلك قول مالارمه في القبلة: « يو أمش الفضاء كقبلة كبرى جن جنونها لكونها مولودة لا لأحد 'فلاتستطيع أن تنطلق ولاأن تهدأ ! • • » فالقبلة مولودة أي موجودة ولكن لا لأحد ' فهي إذن غير موجودة فعلا ! • • لا نها لم تظهر ولم تنطبع على خد الحبيب بل بقيت كامنة في شفاه العاشق ' فأثبت وجودها ثم نفاه بنفس الصورة لا نهلوقال «لكونها غير مولودة لأحد "كان نني وجودها من أساسه ولكنه قال : «لكونها مولودة ٤ لا لا حد " فأثبت وجودها ثم نفاه حالا"

<sup>(1)</sup> voici que frissonne l'espace comme un grand baiser qui fou de maître pour personne ne peut jaillir ni s'apaiser.

والشريف سيد هذا الفن البديع ، فهو يصف قصيدته الهجائية بقوله تبيت من ساعها تثن من غير ألم

فأُثبت وجود «الألم» بواسطة الأنين لأنه لا يحدث بدون ألم ، ثم نفاه بقوله «من غير ألم» اذن لا يوجد ألم ، ولا يوجد أنين ، فرسم لنا صورة خاطفة عن الألم الروحي ٠٠١

ومثله ُقُولُ الشريفُ أيضًا في القلم :

وتنطف من فمه ريقة "سويدا عقتل من دون سم" يشيب إذا حذفته المدى وتخضب لمته لا هرم

فأثبت صورة الأفعى القاتلة ثم نفاها بنفي السم وأثبت وجودالشيب ثم نفاه حالا بنغي الهرم ·

ومن أمثلة الشريف على تلاعبه الفني بالحروف النافية ببته المشهور الذي هو موضوع مناقشات أدبية

هواي يمان كيف لاكبف نلتقي وركبي منقاد القربنة معرق' ؟ فلا فلفظة «لا» ثنفي الكيفية التي أثبتها لفظة «كيف نلتقي ؟» فلا بكاد يثبت كيفية اللقاء حتى نفاها قبل ثبوتها بقوله «كيف لا»! وهذه هي طريقة مالارمه التي تحمل القارئ على الانطلاق في جو التأملات العلويلة مع الشاعر نفسه ٠٠٠ ومن أروع أقوال الشريف بهذا الاسلوب قوله في كأس الخمرة

لا عادت الكأس عليل النسيم بعدي ولا فضّت ختام الهموم فأثبت صورة عيادة الكأس للنسيم المريض ، وصورة فض ختام الهموم ثم نفاهما بنفس اللحظة بلفظة « لا » فلا يكاد الفكر يستوعب تلك الصورة البديعة حتى يراها منفية ، مهدومة ، فارغة ، بعكسالدعاء الصريح كقول المعري

ليت أن الشمس بعدي غربت ثم لم تطلع عَلى أهل البلد ومن فنون الشريف في مهارة استعال الحروف قوله في منزل الحب أحيت شآبيب الحيا منزلا مات لنافيه الزمان القديم

فحرف «فيه» نفى موت الزمان القديم أو الذكرى القديمة ، فلو قال الشريف «مات لنا الزمان القديم» لكان معناه انقضى وزال ولكن استعاله لفظتي (لنا فيه) ننفي الموت فهذا الزمان زمان الشباب الذي مات (لنا) هو (حي) في المنزل ، باق مع بقائه كامن بين جدرانه ، لا هو ميت فيسلى ولا هو حي ليظهر ، كقبلة مالارمه الكامنة في الشفتين لا تموت ولا تنطلق ، فزمان الشباب قد مات (لنا) وزال عنا ، انماعاش ويبقى حيا في المنزل باقيا مع بقائه ، مما يبعث الأحلام والتأملات لتحليل وادراك الجال الفنى الكامن في التلاعب بالحروف ، من نفى واثبات معاً وادراك الجال الفنى الكامن في التلاعب بالحروف ، من نفى واثبات معاً وادراك الجال الفنى الكامن في التلاعب بالحروف ، من نفى واثبات معاً وادراك الحال الفنى الكامن في التلاعب بالحروف ، من نفى واثبات معاً وادراك الحال الفنى الكامن في التلاعب بالحروف ، من نفى واثبات معاً وادراك الحال الفنى الكامن في التلاعب بالحروف ، من نفى واثبات معاً وادراك المناه المناء المناه المنا

### الشكل الثالث للصورة الغارغة

وبدلا من استعال الحروف والالفاظ النافية بستعمل مالارمه الفاظ تعني نني الوجود المطلق ، اي معنى منني بجد ذاته كالعدم، والفنا، والفراغ واللاشي النح ، كقوله : (هذا الشي الوحيد الذي يفتخر به العدم) أي هذا الشي الذي هو في عالم العدم ويفتخر به العدم ، هو إذن معدوم وغير موجود ، فأثبت وجوده ونفاه بنفس اللحظة بادخالة في عالم العدم . 

cet objet dont le nèant s'honore

كذلك قوله: (هذا الفضاء الشبيه بذاته ، سواء اتسع أو انتفى )

وهذه صورة العدم المطلق وايضا قوله في امرأة انها (موسيقية الصمت وقوله (صدى السكينة) فان نسبة الموسيقي والصدي إلى الصمت والسكون ينفي الموسيقي وينفي الصدى 4 لأن فيها معنى العدم المطلق (الصمت والسكينة) فاعطاء الحياة إلى اللاشي 4 إلى العدم بعني نزع الحياة منه ونفي وجود الحياة وكقول الشريف في بيته الشهير المحلل ص (٢٢٠- ٢٢٨) (وقفات على غرور) فلفظة الغرور تعني العدم المطلق وتنفي معها حقيقة (الوقوف) لأن الوقوف على (لاشي معناه (عدم الوقوف) على شي وهكذا رسم لنا صورة (الزوال)

فأثبت الوقوف ثم نفاه ٤ فجاءت الصورة خاطفة ٤ فارغة ٠ وأروع من ذلك قوله باسناد المرَح إلى الموت :

أثرنا عليها صدور الرماح 💎 بمرح في ظلمن الردى

فصورة (الردى) تعني العدم المطلق ، وبالتالي تهدم وتطفى صورة المرح ، فنحن أمام صورة فارغة ، كقول مالارمه (يفتخر به العدم) . . واسمعه يصور لنا (البوم) بقوله على غرار (جوع) مالارمه :

عجبت له يمشي بنا وهو واقف ويأكل من أعمارنا ويجوعُ

فأثبت مشي اليوم ثم نفاه بالوقوف ، وأثبت أكله الاعمار ثم نفاه بالجوع ، وكل تلك الصور عائدة إلى (اليوم) الذي هو عدم مطلق ، أي فترة من الزمن لا وجود حقيقي له ، ومن معانيه اللطيفة بهذا الاسلوب قوله :

### حصلت من حتى على (الباطل ِ) ا

قأثبت حصوله على شيُّ من حقه ، ثم نفاه حالاً بلفظة الباطل الـــتي تعني عدم الحق ، فبينها ينتظر السامـــع ان يقول : حصلت من حقي على الشيئ الكثير أو القليل ، يجمد أمام قوله المفاجئ الساخر: (على الباطل!) لأن الباطل هو النني المطلق للحق ، فجاءت الصورة فارغة ! · ·

نكتفي بهذه الامثلة عن الصورة الفارغة التي تنفي ذاتها بذاتها قبل ان تثبت بعكس الصورة الناقضة التي درسناها \_ف الفصل السابق فإنها تثبت ثم تأتي بعدها صورة جديدة تنقضها ، فلو قلنا (وقفات على ٠٠٠) بدون لفظة «غرور» لكانت الصورة ناقصة ، فلا تتم الصورة إلا باستعارة الغرور أي بصورة أخرى ، وإذا تمت بها تصبح الصورة فارغة ، ا\_ك تهدم الواحدة الأخرى ، وإذا تمت بها تصبح الصورة فارغة ، ا\_ك تهدم الواحدة الأخرى ، و

فلفظة (الندم) لا تو كف صورة الها إذا قلت مع بودلير (الندم المبتسم) تكو ن صورتان التشخيص للندم والصورة الناقضة (الابتسام) التي تنفي الندم وتهدم الصورة الاولى فأصبحت الصورة فارغة ، وقول الشريف (الرجاء العقيم) يحوي صورتين مختلفتين ، تكو نان صورة فارغة بينما في الصور المتناقضة بشبه الشريف القلم بالإنسان ثم بالمطر ثم الافعى النخ باستعارات متتابعة متناقضة ، هكذا تلتقي بعد ألف عام عبقرية الشريف مع عبقرية مالارمه وبودلير في ساء الوحى والالهام .

وإلى هذا الفن السحري يشير الناقد رنه فيل بقوله ( ان القافية لفتح وتغلق صورة هندسية للكيان المطلق ! · · · وان سفر تكوين الصورة هو سفر تكوين الإنسان ذاته ، حيث يجلق الفكر بواسطة رعشات الشعر نغاً ترتفع فوقه صور واضحة تعودلتختلط في الجمود المضطرب الذي كان قبل ظهورها ، كا ظهر الكون نوراً ثم تحول إلى مادة كثيفة ، تتطور إلى ان تعود إلى ينبوع أصلها النابض المضطرب ا · · »

# فهرس الكتاب

# الشريف الرضي بودلير العرب

| 428 | <i></i>                                                                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | هداء الكتاب إلى الدوحة الهاشمية ، أسرة الثر بف الرضي                                                               |
|     | رسم الملك الطفل فيصل الثاني رمز انبعاث الدولة الهاشمية                                                             |
|     | كلمة ناشر الكتاب محمود صفي الدهن صاحب مكتبة ببيروت                                                                 |
|     | كِبْنَابِ المُؤْلِفُ الدُّكْتُورُ مُحْفُوظٌ إِلَى وَزَارَةَ المُعَارِفُ اللَّبِنَائِيةَ بِشَأْنَ الشَّرِبِفُ الرضي |
|     | الاسباب التى توجب تدريس الشريف بمنهاج البكالوريا اللبنانية                                                         |
| 1   | ساهله الدبني ونظر بته في الاخاء وتأثيرها في الناشئة اللبنانية                                                      |
| ٤   | خلود الشريف بخلود كتابه نهج البلاغة سواء كان مؤلفاً أو جامماً                                                      |
| ٥   | لشربف الرضي أمير صناعة النتر في مؤلفانه ورسائله                                                                    |
| ٦   | أثهره في عصره بمجمعه العلمي ومحاضراته ومدرسته الادبية ومكتببته الكبرى                                              |
| ٦   | الشربف الرضي أشعر العرب ، شهادة النقاد الاقدمين                                                                    |
| ٩   | وألف قصة عنتمر بغزو دبدان الشريف وينتجل بعض قصائده الحماسية                                                        |
| ١.  | لشر بف بلبل الحياة الغر"بد 6 لا مستعط كغيره من الشعر،"                                                             |
| 11  | روائع الحكم والأمثال في شعر الشر <sub>ا</sub> ف                                                                    |
| ١٢  | الشريف الرضي بودلير العرب ، مو"سس الرمزية العالية في الشعر العربي                                                  |
| ١٦  | منخارات من الشمر الرمزي لأدباء الافرنج وللشريف الرضي                                                               |
| ;   | وففة مع الدكنور طه حدين ً المفارنة بين الادب العربي والا داب الاجنبية                                              |
| ۲1  | ١ - إهماله المقارنة بين الأدب العربي وآداب الغرب                                                                   |
| ۲٦  | ٢ - القارنة بين الادب العربي والادب اليوناني                                                                       |

4.6

٣ عظمة ورقى الأدب اليوناني الخالد

٤ المقارنة بين الادب العربي والادب الروماني

<sup>(</sup>١) حاشية : وردت 'خطاء مطبعية واخطاء سهو لا تخفي على القارئ اللبيب ·

| 4~7        | • أسلوب الغقد القديم وأساليب النقد الحديث                            |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٤٢         | المذاهب الادبية النكبرى ع صعوبة المقارنه بين آواب الامع              |
| ٤٥         | ١ - الادب الكلاسيكي ( الاسولي ) وما بقابل في ١٠ دب العربي            |
| øt.        | ٣ - الأوب الرومنطيقي ( المطلق ) وما بقابلًا في الأدب المربي          |
| ٥A         | ٣ الأدب الواقعي وماً يقابله في الادب العربي                          |
| ٠,         | <ul> <li>الادب الووزي 6 الادب الماصر ، الادب الاشتراكي</li> </ul>    |
|            | عناصر الادب الرمزي وتعليقها على شعر المشريف                          |
| ٦١         | ١ تحديد الادب الرمزي في آداب لافراج وفي الادب العربي القديم          |
| 17         | ٢ الرموز والصور المتشابكة                                            |
| ٦,         | ٣ الاحلام و لافكار الحائرة                                           |
| اسوم ۲۰    | ٤ - الوحدة الكونية الجامعة والفلسفة الرموية                          |
| عرف ۲۲     | <ul> <li>الوحدة الكونية الجامعة والفلسفة الرمطة</li></ul>            |
| سایی ۲۷    | النغم الموسبقي الشريم الشريم                                         |
| _          | ٧ المفاجأة في تونيب الأفكار                                          |
| ٨~         | <ul> <li>٨ قيمة الادب الروزي وتأثيره وشهادة اخصامه بعظمته</li> </ul> |
| λY         | ٩- مواطن الضعف في الادب الرمزي وعيوبه                                |
| <b>1</b> Y | ١٠ - ما بلتبس بالادب الروزي . الكتابات ذات الرووز                    |
| ٧٠٨        | ١١ الصوفية و لادب الرمزي                                             |
| 117        | ١٢ - هل ابن العارض شاعر رمزي كم بعنقد الاستاذ الزبات ع               |
| 179        | ١٣٠ ماذا تدعى طربقة ابن الفارض                                       |
| 147        | ١٤ الفلسفة العميفة في تحليل الادب الرمزي                             |
| فرنج       | المناسطة الرمزية وتحليل الادب ٤ أمثلة للشريف وشعراا الا              |
| 111        | أَمُوازَنِةَ بِينِ الشِّرِيقِكِ. ﴿ مِالْأَرْنِهِ                     |
| 126        | بين فأشر إنب وفيولن ش                                                |
| 1 5 Y      | بينَ الشريف وبودليم ( روال الليل وزول النهار )                       |
|            |                                                                      |

| 1 • Y | عبقربة الشريف تضمئن اللفظة الواحدة ١٢ صورة بيانية           |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 170   | الشريف يضرب بذلك الرقم القياسي في الادب العالمي ٠ اعتراض    |
| 174   | بين الشويف وشكسبير شاعر الانكليز الاكبر                     |
| 173   | بين الشريف وغوته شاعر ألمانيا الاكبر                        |
| 14.   | بين الشريف وفرلن                                            |
| 341   | بين الشو إنب ربول فور في تمثيل النجوم                       |
| ነ ለ ዩ | بين الشريف وفولن : تمثيل الالم والسرور في َن واحد           |
| 7 A F | عبقربة الشريف تضمّن اللفظة الواحدة ٨ صور بيانية             |
| 115   | صورة ﴿ المأتم والعرس ﴾ بين البيحتري وشوقي وأبي تمام         |
| 118   | « « عند ابن الرومي و ابن المعتز                             |
| 133   | تحليل صورة المأتم والعرس بين الشو إف والبحتري               |
| 7 • 7 | « « - « « بين الشو بف وجبران خليل حبران                     |
| 4 + 7 | « « « « بين الشريف وأبي تمام                                |
| Y ! > | خلاصة المواذنة بين الشر بف وفولن                            |
| T   4 | صورة زيرال الدنيا بين الشريف ولاستنبن وابي العتاهية والمعري |
| 774   | عشر صور بيانية في لفظة واحدة من بيت الشر بف                 |
| 444   | المصور المتنافية في شعر الشريف وشعر مالارم                  |
| 137   | الصورة الفارغة يشدعها الشريف قبل مالارمه بألف عام           |
| 7 2 1 | عنصر جديد في علم الادب وفي النقد الادبي image de vacuitè    |
| 729   | فهرس الكتاب                                                 |
|       |                                                             |



