



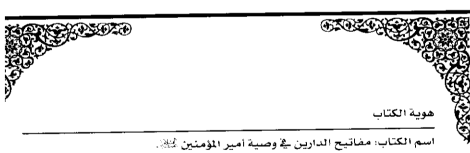
# مِفَا بِرَبِهِ كَالْمِلْ الْمِنْ الْمُومِنِينَ فَي الْمِنْ الْمُومِنِينَ فَي الْمِنْ الْمُومِنِينَ فَي وَصِيّعة أمليرا لمؤمنين

عبد النافع الموسوي

النَّشْوُونَ الفَّكِرِيِّرُ وَالنَّعَ فَالَّهُ فِي النَّهِ وَالْفَكِرِيِّرُ وَالنَّعَ فِي النَّهِ وَالنَّهُ وَل الْعِبَيْرُ النَّكِمُ الْمِلْقِيْرُ الْمُلْقِدِّ النِّيْرِيِّةُ وَالنَّعْلِيْرُ وَالنَّعْلِيْرُ وَالْمُلْقِدِ



رقمه لإيداع في دار كتب والوفائق بلغداد (٣٤٣٩) لسنة د٢٠١٥



المؤلف: عبد النافع الموسوي.

الناشر: الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة – الشؤون الفكرية والثقافية.

المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر.

التاريخ: ١٤٣٧هـ - ٢٠١٥ م

موقع العتبة: www.aljawadain.org للمراسلة: www.aljawadain.org

@20567



#### كلمة الناشر

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على حير حلقه وسيّد بريّته محمد الأمين، وعلى آل بيته الطيّبين الطاهرين، لاسيما بقيّة الله في أرضه الحجة بن الحسن العسكري إمام العصر والعالمين..

كثيرة هي الآيات القرآنية والأحاديث المروية عن أهل بيت العصمة الليلا التي تعننا على اتباع الرسل والأنبياء والأوصياء، فالله عز وجل قد حلق الموت والحياة ليبلُونا أيّنا أحسنُ عملاً، ولأنه عزّ وجل رؤوفاً بعباده رحيماً بهم؛ فقد أرشدنا إلى سبل النجاة وعوامل الفوز في الدنيا والآخرة، فمنها قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ المَنُوا اللهُ محمد عُلَيْ في حديث الثقلين المتواتر: (إني تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي ما إن تمسكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً) وقوله الله في الله على الله ومن تخلف عنها غرق وهوى)، فكل ذلك يدل وبوضوح تام على أنّ ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق وهوى)، فكل ذلك يدل وبوضوح تام على أنّ اتباع أهل البيت الله وعالً معرفته البيت الله وعالى.

لذا كان لزاما علينا أن نقتفي أثرهم النظر من حلال قراءة أحاديثهم ووصاياهم قراءة معمّقة وبفكر متدبّر لننهل من علومهم وأخلاقهم ما يجعلنا نرتقي سلّم الكمال الإنساني لنُصلِح ما بيننا وبين الله تعالى من جهة، وما بين إخواننا من جهة أخرى، فهذا الكتاب الذي بين يديك قد تناول وصية سيد البلغاء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب إلى ولده الإمام الحسن النظر، إذ حرص المؤلف سماحة السيد على بن أبي طالب إلى ولده الإمام الحسن الخيرة على شرح مفاصله وبيان مقاصده عبد النافع الموسوي -حزاه الله حير الجزاء على شرح مفاصله وبيان مقاصده

ليكون منهجاً تربوياً ومساراً توعوياً ومحطات يتأملها القارئ الكريم كي تخرج من التنظير إلى التطبيق في السلوك والحياة العلمية والعملية.

نسأله تعالى أن يجعلنا وإياكم من ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ اللَّهِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ﴾، إنه سميع محيب.

الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة الشؤون الفكرية والثقافية 157٧

#### المقدمة



الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله الطاهرين واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين ..

في صباح من صباحات طلب العلم في نحف الشرف والفضل والفضيلة سألت أحد العلماء: بماذا ندعو الناس وأي شيء ننقل لهم؟ فأجاب: وصايا الأئمة المثلاً. فوجدتني أبحث فيها حتى قادني توفيق ربي الكريم للوقوف على وصية من أجل وأشرف وأكمل الوصايا وأكثرها اختصاراً وبلاغة وجمعاً لأبواب الخير ومفاتيح الفوز وجمعاً لأبواب الخير ومفاتيح الفوز وجمعاً النجاة، هذه الوصية هي وصية أمير المؤمنين المثلا إلى ولده الحسن المثلان فرأيتها من أهم الوصايا لأسباب منها:

- احتواؤها على مفاتيح الخير والصلاح والفوز والنجاة في الدنيا والآخرة ففيها أمهات قضايا الإيمان والعمل الصالح.
- ٣. إنّها تمثل خلاصة للدين الإسلامي العزيز والعامل بما يكون مسلماً مؤمناً بحق وواقع.
- إفادة الإمام أمير المؤمنين عُشِيلاً في آخر الوصية أنه لم يمنع ولم يقصر في الوصية
   مما يدل على كمالها وكفايتها.

ثم لا يخفى عليك أن الوصية من أهم الكلام لأنها تحكي خلاصة التجربة وزبدة المعرفة بالواقع والحقيقة، ولأنها تكون بالأهم من الأمور، فلو سافر أبّ عاقل شفيق لأوصى ولده أو وصياً بأهم ما يشغله، وما فيه صلاح أهله وولده وما يهمه، وكلما كان الموصى عظيماً كانت وصيّتُه بحسبه، فلقد أوصى المولى عز وجل عباده بأهم شيء فيه فوزهم ونجاتهم حيث قال: {وَلَقَدْ وَصَيْنَا الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن وَعلى قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتْقُوا اللّهَ..} ففي التقوى كل حير، وبُعد عن كل شر، وعلى ذلك قس وصايا الأنبياء والرسل والأئمة والحجج البيلا، ولذلك وغيره أسميتُ هذا

الجهد برمفاتيح الدارين في وصية أمير المؤمنين)، فمفاتيح السعادة والعافية في الدنيا والآخرة في نفس وصية الإمام عُبَيْظِ لا ما في كتبته، وإنما كتبت ما كتبت لتوضيح أنَّ الخير كله في هذه الوصية ولأكون في حدمة إمامي وسيدي وحاري أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه صلوات ربي، ولعَمْرُ اللهِ لقد كان ولا زال نِعم الإمام والسيد والجار سلامٌ عليه ما بقيت وما بقي الليل والنهار.

الأقل عبد النافع الموسوي النجف الأشرف ٢٨ رجب ١٤٣٤هـ

#### نص الوصية

قال الحسن بن على عَلَيْكِمْ: "لما حضرت أبي الوفاة أقْبَلَ يوصي فقال: هذا ما أوصى به على بن أبي طالب أخو محمد رسول الله على وابن عمه وصاحبه: أول وصيتي أني أشهدُ أن لا إله إلّا الله وأن محمداً رسوله وخيرته اختاره بعلمه وارتضاه بخبرته، وأن الله باعث مَن في القبور، وسائل الناس عن أعمالهم، عالم بما في الصدور.

ثم إني أوصيك يا حسن- وكفى بك وصياً - بما أوصابي به رسول الله على فإذا كان ذلك يا بني فالزم بيتك، وابكِ على خطيئتك، ولا تكن الدنيا أكبر همك، وأوصيك يا بني بالصلاة عند وقتها، والزكاة في أهلها عند محلها، والصمت عند الشبهة، والعدل في الرضا والغضب، وحُسن الجوار، وإكرام الضيف، ورحمة المجهود وأصحاب البلاء، وصلة الرحم، وحب المساكين ومجالستهم، والتواضع، فإنه من أفضل العبادة، وقصر الأمل، وذكر الموت، والزهد فإنك رهينُ موتٍ وغرضُ بلاءٍ، وطريحُ سقم.

وأوصيك بخشية الله في سرّ أمرك وعلانيتك، وأنماك عن النسرّع في القول والفعل، وإذا عُرض شيء من أمر الدنيا فتأنّه، وإذا عُرض شيء من أمر الاخرة فابدأ به، وإذا عُرض شيء من أمر الدنيا فتأنّه، حتى تصيب رشدك فيه وإياك ومواطن التهمة والمجلس المظنون به السوء، فإن قرين السوء يغرّ جليسه.

وكن لله - يا بني- عاملاً، وعن الخنا زجوراً، وبالمعروف آمراً، وعن المنكر ناهياً، وواخِ الإخوان في الله، وأحب الصالح، ودارِ الفاسق عن دينك وأبغضه بقلبك وزايله بأعمالك لئلا تكون مثله.

وإياك والجلوس في الطرقات، ودع المماراة، ومجاراة من لا عقل له ولا علم. واقتصد – يا بني – في معيشتك، واقتصد في عبادتك، وعليك فيها بالأمر الدائم الذي تطيقه.

والزم الصمت تسلم، وقدم لنفسك تغنم، ، وتعلّم الخير تعلم، وكن لله ذاكراً على

كل حال، وارحم من أهلك الصغير، ووقّر منهم الكبير، ولا تأكلن طعاماً حتى تصدّق قبل أكله، وعليك بالصوم فإنه زكاة البدن وجُنة لأهله، وجاهد نفسك، واحذر حليسك، واحتنب عدوك، وعليك بمجالس الذكر، وأكثر من الدعاء فأني لم آلك يا بني نصحاً، وهذا فراق بيني وبينك..." (').

١ - أمالي الشبيع المهيد، محمس ٢٠٠، ص ٢٠٠، وأمالي الشبيع الصوسي، محمس ١٠ ص٧٠.

#### قول الإمام الحسن السلا:

# (لمّا حضرت أبي الوفاة)

قال عز من قائل: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرِبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ ( ) فحضور الوفاة حضور الموت، أطلق على تلك الحال بالاحتضار وهو السوق أي نزع الروح وسمّي بذلك لحضور الموت، أو لحضور أهل الميت عنده، وفلان محتضر أي قريب من الموت ، والموت قريب منه ( ).

وهنا بحثان في أحكامه الفقهية، وفي احتلاف حال المحتضرين:

# الأول: ذكر الفقهاء أعزهم الله تعالى أحكاماً تخص المحتضر منها:

١. توجيهه إلى القبلة بوضعه على قفاه لو جلس كان وجهه إلى القبلة، إذا لم يكن قادراً على التوجه وإلا توجه هو، وهذا الحكم قال بعض الفقهاء بوجوبه لما رواه الصدوق عِينه عن الصادق عَينه: (إنه سئل عن توجيه الميت. فقال: استقبل بباطن قدمه القبلة) (" ومما رواه عِينه قال: (وقال أمير المؤمنين عَينه: دخل رسول الله الله على رجل من ولد عبد المطلب وهو في السوق، وقد وُجه إلى غير القبلة، فقال على وجل من ولد عبد المطلب وهو في السوق، وقد وُجه الملائكة، وأقبل الله عز وجل عليه بوجهه فلم يزل كذلك حتى يقبض) (". ومن الفقهاء من قال بالاستحباب الإرسال في الحديثين وغير ذلك بيد أن الاحتياط بالتوجيه والتوجه إلى القبلة مطمئن للمكلف بإصابة المطلوب شرعاً.

٢. يستحب تلقينه الشهادتين، والإقرار بالأئمة الاثني عشر، عن زرارة عن أبي جعفر المثيلا: (لو أدركت عكرمة عند الموت لنفعته، فقيل لأبي عبد الله

١ - سورة البقرة: ١٨٠.

٢- انظر مجمع المحرين: ص-٣٠.

٣- الْوِسَانَالِ: ح٢ صر٣٥٤.

نقس الأصلار .

المِيْكِيْ: بماذاكان ينفعه؟ قال المُنْكِيْنِ: يلقنه ما أنتم عليه)(١) أي ما عليه المؤمنون من شهادة أن لا إله إلّا الله وأن محمداً رسول الله الله الله الله الله الله الله والمعصومين من ذريته المُنْكِيْرِ.

وعن الحلبي عن أبي عبد الله عَلَيْتِكُمْ قال: (إذا حضرت الميت قبل أن يموت فلقنه شهادة أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله)(٢).

٣. يستحب تلقينه كلمات الفرج، فعن الحلبي عن أبي عبد الله عليه: إن رسول الله على رجل من بني هاشم وهو يقضي، فقال له رسول الله على وخل على رجل من بني هاشم وهو يقضي، فقال له رسول الله الله ولا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله رب السموات السبع ورب الأرضين السبع، وما بينهن وما تحتهن ورب العرش العظيم، والحمد لله رب العالمين. فقالها، فقال رسول الله الله الحمد لله الذي استنقذه من النار)(٥٠).

٤. يستحب تلقينه دعاء (يا مَن يقبل اليسير ويعفُوَ عن الكثير اقبل مني اليسير

<sup>1 -</sup> الوسائل: ج٢ ص٧٥٤ ط آل البيت.

٢- نفس المصدر: ص\$ 4.

٣- نفس المصدر: ﴿ ٢٠ ص٥٥٠

٤- نفس المصدر: ص٤٥٦.

ه - نفس المصدر: ص٩٥٤.

واعفُ عني الكثير إنك أنت العفوُّ الغفور) أ، لأن النبي الله لله الشاب الذي اعتقل لسانه عند الاحتضار وسيأتي تمام الحديث إن شاء سبحانه وفيه أدعية أخرى.

- يستحب قراءة سورة الصافات ويس، فعن سليمان الجعفري قال: رأيت أبا الحسن المنظرة، يقول لابنه القاسم: قم يا بني فاقرأ عند رأس أحيك (والصّافَاتِ صَفّاً) حتى تستتمها، فقرأ، فلما بلغ (أهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَا) قضى الفتى فلما سجي وخرجوا أقبل عليه يعقوب بن جعفر فقال له: كنا نعهد الميت إذا نزل به الموت يقرأ عنده: (يس ، وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ) فصرت تأمرنا بالصافات، فقال: يا بني لم تقرأ عند مكروب من موت قط إلا عجل الله راحته) فقي الحديث تقرير من الإمام عُشِيلًا على قراءة يس، أما الصافات فواضح خاصة لمن اشتد عليه السوق أو طال به.
- 7. يستحب نقله للمكان الذي كان يصلي فيه إذا عسر عليه النزع، فعن عبد الله ابن سنان عن أبي عبد الله عليه قال: (إذا عسر على الميت موته ونزعه قرّب إلى مصلاه الذي كان يصلّي فيه) (").

# الثاني: في اختلاف حال المحتضرين:

الظاهر من الآيات والروايات أن الموت ونزع الروح ليس بكيفية واحدة؛ قال عز من قائل: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلآئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجُنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠).

وقال سبحانه: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ فَأَلْقَوْا السَّلَمَ مَا كُنَّا تَعْمَلُ مِن شُوءٍ بَلَى إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠).

فالذين تتوفاهم الملائكة طيبين، تقول لهم: سلام عليكم أي رسلامة لكم من

۱ = الوسائل: ج۲ ص۲۹۲ ح۲.

٣- نفس المصدر: ﴿ ٥٠٤.

٣- نفس المصدر: ص٣٦٤.

٤- سورة النحل: ٣٢.

۳۸ سورة النحل: ۲۸.

كل سوء)(١) وطيبين: (صالحين بأعمالهم الحميلة)(١).

فهذه الرواية تبين ما لرضا الأم من دخالة في كيفية نزع الروح، وعدم رضاها، ففي حال سخط الأم كان هناك اعتقال للسان المحتضر عن قول كلمة التوحيد وهناك أسودان، وبعد رضاها لرضا رسول الله الله الله قال كلمة التوحيد، ثم بعد الدعاء تغير حاله وجاء الأبيضان ومات على ذلك والحمد لله سبحانه وتعالى.

وعن محمد بن على عُلِيَالا: (قيل لعلي بن الحسين عُلِيَلا: ما الموت؟ قال: للمؤمن

١ - مجمع البيان: ج٢ ص١٤٨، مكتبة أهل البيت.

۲ – التيان: ج٦ ص٥٧٥.

٣- انظر النبيان. للشيخ الطوسي: ج٦ ص٣٧٥، مكتبة أهل البيت.

٤- الوسائل: ج٢ ص٢٦٤.

كنزع ثياب وسخة قملة (١٠)، وفك قيود وأغلال ثقيلة، والاستبدال بأفخر الثياب، وأطيبها روائح، وأوطأ المراكب، وآنس المنازل، وللكافر كخلع ثياب فاخرة، والنقل عن منازل انسية، والاستبدال بأوسخ الثياب وأخشنها، وأوحش المنازل وأعظم العذاب)(١٠).

#### حصيلة البحث:

إن الاحتضار هي حالة قرب الموت من الإنسان ويطلق على السوق، ونزع الروح وإن هناك أعمالاً لا ينبغي تركها كالاستقبال به، وأعمالاً تيسر عليه حالة حروج الروح من قراءة قرآن أو ذكر أو دعاء، وإن الطيبين تخاطبهم الملائكة بالسلام، وتبشرهم بالجنة والظالمين يستسلمون وينكرون أعمالهم، ويتم تكذيبهم. وهناك نزع برحمة ورفق، ونزع بشدة وغسر وتعذيب، وعليه لابد للعاقل أن يستعد لتلك الساعة المهولة.

#### قوله السِّلان:

# (أقْبَلَ يوصي)

أوصى الرجل ووصّاه أي عهد إليه "، ولا إشكال في مشروعية الوصية لآيات وروايات، منها قوله عز من قائل: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِينَ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ ﴾ "، وعن محمد بن مسلم قال: قال أبو تعالى: ﴿ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ ﴾ "،

١ -- أي كثر فيه القمل وهي دويبة معروفة.

٣- معاني الاخبار. للصدوق: ص٣٨٩. مكتبة أهل البيت.

٣- لسان العرب.

٤- سورة البقرة: ١٨٠.

٥- سورة النساء: ١٢.

جعفر النظيرا: (الوصية حق، وقد أوصى رسول الله النظاف فينبغي للمسلم أن يوصي (١٠). وعن أبي بصير عن أبي عبد الله النظرا: (من لم يحسن عند الموت وصيته كان نقصاً في مروءته وعقله...)(١٠).

ثم إن الفقهاء قسموا الوصية إلى قسمين: تمليكية: وهي أن يجعل الإنسان شيئاً من ماله أو حقاً من حقوقه لغيره بعد وفاته، وعهدية: وهي أن يعهد الإنسان بتولي شخص بعد وفاته أمراً يتعلق به أو بغيره، وحكموا بوجوب أمور في غاية الأهمية لها دخالة في مصير الإنسان الأحروي منها:

- ٢. التأكد من رد ديونه لأصحابها إذا حل أجلها ولو بالوصية بها والاستشهاد عليها، لحرمة حبس الحقوق عن أهلها بل عُدّ من الكبائر، ففي خبر محمد بن قيس عن أبي جعفر المنظم قال: قال أمير المؤمنين المنظم: إن الدين قبل الوصية، ثم الوصية على أثر الدين، ثم الميراث بعد الوصية... الحديث)(٥).
- ٣. التأكد من أداء ما عليه من صلاة وصوم وكفارات ونذور ونحوها إذا كان له مال أو كان هناك احتمال معتد به أن هناك شخص يقضي عنه فيجب

١- الوسائل: ج٩ ص٢٥٧، ط آل البيت.

٢ – نفس المصدر: ص٢٦٥.

٣- معورة المؤمنون:

٤- الوسائل: ج١٩ ص٦٨.

**<sup>-</sup>**− نفس المصدر: ص×٣٣.

الإيصاء بحا، لأن العقل يحكم بوجوب إفراغ ما اشتغلت به الذمة.

- له الوصية بأداء ما عليه من الحقوق الشرعية كالخمس والزكاة ورد المظالم لو كان له مال أو كان هناك احتمال معتد به أن من المؤمنين من يؤدي عنه، أيضاً لحكم العقل بوجوب تفريغ ما اشتغلت به الذمة، ولأحبار منها ما جاء عن جعفر بن محمد عن أبيه المبتلا قال: قال علي المبتلا (الوصية تمام ما نقص من الزكاة) (الرام).
- حجة الإسلام تخرج من أصل المال سواء أوصى أم لم يوص الأنها من قبيل الديون فعن الحلبي عن أبي عبد الله النيلين (- في حديث قال: يقضى عن الرجل حجة الإسلام من جميع ماله)(١).

#### تنبيه:

الواحبات المالية كالدَّيْن، وإرش الجناية وعوض المضمون والخمس والزكاة ورد المظالم تُخرج من أصل التركة وإن لم يوصِ بها الموصي لأنها من قبيل الدَّيْن وهو مقدم على الوصية والإرث كما عرفت.

وتطلق الوصية على ما يشتمل على الموعظة وفعل المأمورات وترك المنهيات قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُواْ اللّهَ... ﴾ (^) وهذا المعنى هو الذي جاء في وصية أمير المؤمنين عَلَيْكِمْ هذه.

٦- الوسائل: ج١٩ ص٥٥٩.

٧- الوسائل: ج١١ ص٧٧.

٨- سورة النساء: ١٣١.

#### قوله المنظم:

# (فقال: أي أمير المؤمنين ﷺ: هذا ما أوصى به عليّ بن أبي طالب أخو محمد رسول الله ﷺ)

والأحقة نسبية، قال تعالى: ﴿ أَوْ بَيُوتِ إِخْوَانِكُمْ ﴾ ``، وسببية، قال عز من قائل: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ ``، وربما منها أحوة الصداقة بسببها كقولهم: (رُبّ أخ لم تلده أمك) ``.

إذا عرفت هذا بان لك مراد الإمام المنظم من قوله (أحو محمد)، فهو يريد الأحوة الدينية العقيدية التي يدل عليها الواقع المستند إلى القرآن والشنة في أمر المؤاخاة التي فعلها النبي الله مرتين مرة في مكة بين المسلمين، فقد روى أصحاب السير إن النبي الله آخى بين أبي بكر وعمر وبين الحمزة وزيد بن حارثة وبين عبد الرحمن ابن عوف وعثمان بن عفان وبين الزبير وابن مسعود. وبين نفسه وعلى النبلا قال في السيرة الحلبية : (لما آخى رسول الله الله الله المنا أصحابه جاء على تدمع عيناه فقال: يا رسول الله آخى في الدنيا والآخرة) (").

وأخرى في المدينة المنورة بين المهاجرين والأنصار في واحدة من خطواته الحكيمة لبناء الأمة والدولة، ففي سيرة ابن هشام: (قال ابن إسحاق: وآخى رسول الله

١ - سورة الأعراف: ٣٨

٣ - سورة النور: ٦١.

٣= سورة الحجرات: ١٠.

١٠٠٤ انظر تاج العروس للزبيدي.

ه- السيرة الحلبية. ج٢ ص٢٨٣.

ولقد روى المؤاخاة بين الرسول الله وعلى الهيلي أصحاب السير وأهل الحديث والمؤرخون حتى بلغ أمر المؤاخاة حدَّ التواتر.

وهناك أحاديث كثيرة غير حديث المؤاخاة تدل على تلك الأخوة الفريدة بين نبي المسلمين على المؤمنين على بن أبي طالب غير يكفينا منها حديث المنزلة، ففي كتاب البخاري عن مصعب بن سعد عن أبيه أن رسول الله على خرج إلى تبوك واستخلف علياً فقال: (أتخلفني في الصبيان والنساء، قال: ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنه لا ليس نبي بعدي)(١).

وفي كتاب مسلم عن عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه قال: قال رسول الله الله لا تبي بعدي، قال سعيد الله لا تبي بعدي، قال سعيد فأحببت أن أشافه بما سعداً فلقيت سعداً فحدثته بما حدثني به عامر، فقال: أنا سمعته، فقلت: سمعته فوضع إصبعيه على أذنيه، فقال: نعم وإلّا فاستكتا) ". وسعيد الذي ورد ذكره في الحديث هو سعيد بن المسيب.

١- سيرة ابن هشام: ج٢ ص١٥٠.

٢- صحيح البخاري: ج٢ ص١٢٩. قرص المكتبة.

۳- صحیح مسلم: ص۸۰۸ ، ط دار صادر.

<sup>4-</sup> سورة الشورى: ٣٣.

فبعد هذا المهم، لابد من التوقف والتدبر بما جاء في أحاديث المؤاخاة وحديث المنزلة من دقائق حتى يتم المطلوب الأهم فمنها:

- 1. لقد توحى النبي الثلغ المشاكلة في المؤاخاة بين المهاجرين، فهو النفي آخى بين الأشباه والنظائر وهذا واضح بأدنى تأمل لمن مر على نصوص المؤاخاة في كتب السير والتاريخ والحديث، فاختياره لأمير المؤمنين المتنال لأنه أشبه الناس به، وأقربهم إليه عقيدة وعملاً ظاهراً وباطناً.
- ٢. لما احتاره الله أحاً لنفسه هذا بأمر من المولى عز وجل، وهذا ما تقتضيه العقيدة بالنبي الله .
- ٣. عندما آخى ﷺ بين المسلمين لم يقل لاثنين أنتما إخوان في الدنيا والآخرة، ولكنه قال ذلك بحق نفسه وأمير المؤمنين، ولا تخفى ما في ذلك من دلالة بعد أن عرفنا أن من معاني الأخ المثل أو تستعمل في ذلك، وأيضاً فيها دلالة على تقرير وإمضاء النبي الأكرم ﷺ لكل حياة أمير المؤمنين ﷺ أقوالاً وأفعالاً حتى يمضي إلى ربه عز شأنه وذلك بلحاظ قوله عز شأنه: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى. إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (١) .
- على جديث المنزلة أوجب كل ما للنبي على من مقامات ومنزلة ومهام ما خلا النبوة والأخوة النسبية، لأن هارون كان كموسى سيداً لجميع أمة بني إسرائيل، واستخلفه موسى النبي عندما ذهب للمناجاة وهذا مفهوم لكل عربي بل وأعجمي له علم بلغة العرب لوجود قرينة في نفس كلام النبي النبي وذلك من حيث قوله: (إلّا أنه لا نبي بعدي)، وليس لأحد إنكار أفضلية وأكملية هارون على جميع أمة موسى النبيلية.

١ – سورة النجم: ٣ – ٤.

#### النتيجة:

إن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه أكمل وأشرف وأفضل الأمة المحمدية غير النبي الله وليس لأحد من الصحابة هذه الفضيلة والمنقبة البتة، ولا لأحد من الأمة قطعاً، ثم اعلم إنه لو لم تكن لأمير المؤمنين عليه إلا هذه الفضيلة لكفته في كونه أفضل الأمة بعد النبي المنه .

ولمزيد من اليقين روى أبو خالد الكابلي قال: (قيل لسيد العابدين علي بن الحسين اليقين روى أبو خالد الكابلي قال: (قيل لسيد العابدين علي الحسين التقيلا: إن الناس يقولون أن خير الناس بعد رسول الله الله الله المعلى عمر، ثم علي المنظلا، قال: فما يصنعون بخبر رواه سعيد بن المسيب، عن سعد بن أبي وقاص عن النبي الله أنه قال لعلي المنظلا: أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي؟ فمن كان في زمن موسى مثل هارون؟)(١).

فالإمام السجاد الخلاج الزم الأمة بما تلتزم به، واعتمد على الوضوح والظهور الشديدين في الحديث الدال على أفضلية على البيخ بمقارنة أمة محمد الله بأمة موسى البيلان.

وقال الشيخ محمد بن الحسن الطوسي أعلى الله مقامه: (ما روي عن النبي الله من قوله: أنت بمني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنه لا نبي بعدي ، فأثبت له جميع منازل هارون من موسى إلّا ما استثناه لفظاً من النبوة، وعرفنا بالعرف أنه لم يكن أخاه لأبيه وأمه، وقد علمنا أن من منازل هارون من موسى أنه كان مفترض الطاعة على قومه، وأفضل رعيته ممن شدّ الله به أزره، فيحب أن تكون هذه المنازل ثابتة له، وفي ثبوت فرض طاعته ثبوت إمامته، وقد نطق القرآن ببعض منازل هارون من موسى، قال الله تعالى فقال: ﴿وَاجْعَل لِي وَزِيرًا مُوسى، قال الله تعالى حكاية عن موسى أنه سأله تعالى فقال: ﴿وَاجْعَل لِي وَزِيرًا مُنْ أَهْلِي هُ هَارُونَ أَخِي هُ اشْدُدُ بِهِ أَزْرِي هُ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ، وفي آية أخرى: ﴿ الله الله على وَلَا الله عالى قَالَ عَامُوسَى ﴾ (١٠) والحَلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ ، وقال تعالى: ﴿ وَالْ قَدْ أُوتِيتَ سُؤُلُكَ يَا مُوسَى ﴾ (١٠).

١- معاني الاخبار. للصدوق: ص٧٤.

٢- الاقتصاد ، للشيخ الطوسي: ص٢٢٢



# في الصلاة على محمد وآله:

وفيه ثلاثة مطالب في معنى الصلاة، وفي كيفيتها ، وفي فضلها :

إن الصلاة على النبي الله من المفردات المهمة في حياة المسلمين، ففضلاً عن استحبابها في نفسها، فهي داخلة في الصلاة والدعاء بل وفي الحياة اليومية فمن يغضب قيل له صل على النبي وآله، ومن يدخل في بيت يصلي ومن ينظر لسار يصلى وهكذا، فوجب معرفة معناها، وكيفيتها، وفضلها، فهنا مطالب ثلاثة:

#### أولها: في معناها:

فعن أبي حمزة عن أبيه قال: (سألت أبا عبد الله المنظمة في قول الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (اللّه وَمَلَائِكَة تركية، ومن الناس دعاء. وأما قوله عز وجل وسلموا تسليما، فإنه يعني التسليم له فيما ورد عنه ، قال: فقلت له: فكيف نصلي على محمد وآله؟ قال: تقولون: صلوات الله وصلوات ملائكته وأنبيائه ورسله وجميع خلقه على محمد وآل محمد والسلام عليه وعليهم ورحمة الله وبركاته، قال: فقلت: فما ثواب من صلى على النبي وآله بهذه الصلاة؟ قال: الخروج من الذنوب والله كهيئة يوم ولدته أمه) (ا).

# ثانيها: في كيفية الصلاة على النبي على:

١ - سورة الأحزاب: ٥٦.

٧ - معاني الأخبار. للشيخ الصدوق: ص٣٦٨.

(عن كعب بن عجرة رضي الله عنه قيل: يا رسول الله أما السلام عليك فقد عرفناه فكيف الصلاة؟ قال: قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد محيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد محيد) (١٠).

وروى مسلم عن أبي مسعود الانصاري: (قال أتانا رسول الله الله الله ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلي عليك؟ قال: فسكت رسول الله الله الله حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله الله الله على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم ويلى آل إبراهيم في العلمين إنك حميد مجيد والسلام كما قد علمتم) (١).

أما من طرق أهل البيت فلها كيفيات مبثوثة في أحاديثهم وأدعيتهم كلها تشرك الآل في الصلاة على النبي الله وما هذا منهم ومن شيعتهم إلا امتثالاً لأمر الله عز وجل وتسليماً لما جاء به النبي الله منه سبحانه وتعانى سيما وأن في نفس الآية وسَلِّمُوا تَسْلِيماً وقد عرفت أن معناه كما جاء عن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين المتلائد سلموا لما ورد، من التسليم لا من السلام، وأقل كيفية هي ما ورد في هذه الوصية حيث قال: أمير المؤمنين المتلائد: (صلى الله عليه وآله وسلم) أو (صلى الله عليه وآله).

ثم إنه روى ابن حجر في الصواعق المحرقة: (إن النبي تُلْقَفَّ قال: لا تصلوا عليّ الصلاة البتراء، فقالوا: وما الصلاة البتراء؟ قال: تقولون: اللهم صلى على محمد وتمسكون، بل قولوا: اللهم صلى على محمد وآل محمد) ".

وللأحاديث المتواترة الكثيرة في هذا المعنى حَكَمَ فقهاء أهل البيت اللهُلاء أن الصلاة على النبي وآله واحبة في التشهد الأول والثاني من الصلاة ومستحبة في غيرها.

١ - صحيح البخاري.

۲- صحيح مسلم: ص٥٥٥. ط دار صادر.

٣- الصواعق المحرقة: ص £ ١٠.

أما فقهاء مدرسة الصحابة فاختلفت كلماتهم فمنهم من أوجبه في التشهد الأخير من الصلاة.

ومنهم من أوجبه في العمر مرة، ومستحب في جميع الأوقات، ومنهم لم يقل بوجوبه مطلقاً وقال باستحبابه فيقال لهم:

إنه تعالى قال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ هذا أمر وهو يدل على الوجوب إلا إذا صرفه صارف إلى الاستحباب من قرآن أو سُنة للنبى ﷺ.

٢. إجماع أهل البيت البيلا على وجوبه في التشهد الأول والتشهد الأحير وهم أدرى بالذي فيه، وقال الليلا: (إني تارك فيكم أمرين إن أخذتم بهما لن تضلوا: كتاب الله عز وجل وأهل بيتي عترتي، أيها الناس اسمعوا وقد بلغت، إنكم ستردون علي الحوض فأسألكم عما فعلتم في الثقلين، والثقلان كتاب الله جل ذكره وأهل بيتي، فلا تسبقوهم فتهلكوا، ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم)(١). وروى أحمد بن حنبل عن زيد بن ثابت قال: (قال رسول الله الله الي تارك فيكم خليفتين كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض، وما بين السماء إلى فيكم خليفتين كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض، وما بين السماء إلى

فالحديث الأول من طرق الشيعة، والثاني من طرق السُنة، وهما متفقان معنى على وجوب الأخذ من أهل البيت والرجوع إليهم وعدم التقدم عليهم وهذا نص في الحديث الأول، أما في الحديث الثاني فجعل أهل البيت خليفة على الأمة كما القرآن، فالذي يرجع للقرآن لابد له من الرجوع للعترة، ثم إن حديث الثقلين جاء في أكثر كتب المسلمين إن لم يكن في جميعها، فبلغ حد التواتر اللفظي والمعنوي وجاء بألسنة متعددة لكن مراده حلى وبين.

الأرض وعترتي أهل بيتي وأنحما لن يفترقا حتى يردا على الحوض)(٠٠٠.

ولقد قال سبحانه: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (").

<sup>1 –</sup> الكافي، للشيخ الكليني: ج١ ص٢٩٤.

۲- مسند احمد: ج٥ ص١٨٢.

٣- سورة الحشر: ٧.

قال الرازي في تفسيره ما نصه: (إن الدعاء للآل منصب عظيم، ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصلاة وهو قوله اللهم صلى على محمد وآل محمد وارحم محمداً وآل محمد، وهذا التعظيم لم يوجد في حق غير الآل، فكل ذلك يدل على أن حب آل محمد واجب، وقال الشافعي رضي الله عنه:

واهتف بساكن خيفها والناهض " فيضاً كما نظم الفرات الفائض فليشهد الثقلان أنى رافضى يا راكباً قف بالمحصب من منى سحراً إذا فاض الحجيج إلى منى إن كان رفضاً حب آل محمد

وروي أن أحمد بن حنبل وجماعة عادوا (أبا نعيم) وهو من أعاظم مشايخ وكبار علماء أهل السنة، فاستوى حالساً واعتذر قائلاً: آجركم الله فإني محموم ولا طاقة لي على الحديث، فسأله أحدهم: ما تقول فيمن شهد الشهادتين وعمل بأحكام رب العالمين ولكنه مات ولم يعرف أبا بكر، فهل يضر ذلك في دينه؟

قال: لا.

قال: شهد الشهادتين ولم يعرف عمر، فهل يضره ذلك؟

قال: لا.

ولم يسأل عن عثمان، وقال: فما تقول فيمن لا يعرف على بن أبي طالب، فهل يضره ذلك؟

قال: نعم، فعلي من آل رسول الله، وقبول الصلاة وكمالها بالصلاة على محمد وآله، فلابد من معرفتهم ليقصد دخوله في الآل(٢).

#### ثالثهما: في فضلها:

لكل عبادة آثار، دنيوية وأخروية، وبعض العبادات قد أخفيت آثارها أو بعضها، وأخرى جاء في آثارها الكثير ومنها الصلاة على محمد وآل محمد وإليك بعض الروايات الشريفة:

١- تفسير الرازي: ج٢٧ ص١٦٦.

٣- الخصائص الفاطمية: ص٥٤٥.

- وعن هشام بن سالم عن أبي عبد الله المُثلِظِ قال: (لا يزال الدعاء محجوباً حتى يصلّى على محمد وآل محمد)
- ٤. قال الصدوق على قال الرضا المنظر: (من لم يقدر على ما يكفر به ذنوبه فليكثر من الصلاة على من الصلاة على محمد وآله فإنها تمدم الذنوب هدماً) ، وقال: (الصلاة على محمد وآله تعدل عند الله عز وحل التسبيح والتهليل والتكبير)(1).
- عن ابن القداح عن أبي عبد الله عَلَيْكِ قال: (قال رسول الله ﷺ: من صلى عليّ صلى الله عليّ الله عليّ الله عليّ صلى الله عليه وملائكته، فمن شاء فليقلّ ومن شاء فليكثر)(٥٠).
- ه. عن محمد بن مسلم عن أحدهما (الصادق أو الباقر) عَلَيْكُمْ قال: (ما في الميزان شيء أثقل من الصلاة على محمد وآل محمد، وإن الرحل لتوضع أعماله في الميزان فتميل به فيخرج صلى الله عليه وآله الصلاة عليه فيضعها في ميزانه فيرجح به) (ال

۱ – الكافي: ۲۰ ص۹۳.

۲ – الكافي: ۲۰ ص ۹۰.

٣- نفس المصدر: ص ٤٩٢.

٤- عيون أخبار الرضاء للصدوق: ج٦ ص٩٩٥.

ه - الوسائل: ج٧ ص٤٩٤.

٣= الكافي: ج٢ ص٤٩٤.

# أما من طرق مدرسة الصحابة:

- ا. عن أبي هريرة قال: (قال رسول الله ﷺ: من صلى علي صلاة واحدة صلى الله عليه عشراً) (١).
- عن عبد الله بن مسعود إن رسول الله ﷺ قال: (أُولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم عليّ صلاة)<sup>(1)</sup>. وغيرها كثير.

#### نتيجة البحث:

- ١. الصلاة على محمد وآله واجبة في تشهّدَي الصلاة ومستحبة في غيرها.
  - ٢. لا يُشرّع للمسلم أنْ لا يُشرك آلَ محمدٍ ﷺ معه.
- ٣. لأنه الطلاق بين كيفية الصلاة عليه فلابد من الاستنان بسنته، ومن لم يسلم بذلك ما هو إلا مكابر معاند.
- إ. الصلاة على محمد وآله باب من أبواب الرحمة الإلهية الواسعة، وطريق موصل لرضا المولى عز وحل والعاقل يغتنم.

#### قوله المثلج:

#### (وصاحبه)

قد عرفت في مبحث الأخوة أن أمير المؤمنين المنظل يريد المعاني الأهم فيما يفيده من كلمات في وصيته، فبقوله (وصاحبه) يريد الإشارة والإلفات إلى صحبته لرسول الله الثلاق وهذا يدعونا لبحث معنى الصحبة والصحابي، لغة وعرفاً واصطلاحاً فقول:

معنى الصاحب في اللغة: هو المعاشر، وصاحبه عاشره<sup>(٣)</sup>، وكل شيء لازم شيئاً

<sup>1 -</sup> سنن الدارمي: ج٢ ص٢٦٧.

٢- سنن الترمذي: ج ص٣٠٣.

٣ - لسان العرب: ج١ ص١٩٥.

فقد اصطحبه (۱) وعليه فهو الملازم (۱) والصحبة تفيد انتفاع أحد الصاحبين بالآخر، ولهذا يستعمل في الآدميين خاصة، فيقال: صحب زيدٌ عمراً، ولا يقال صحب النحم النحم. وأصله في العربية الحفظ ومنه يقال: صحبك الله، وسر مصاحباً أي محفوظاً، وفي القرآن ﴿ وَلاَ هُم مّنّا يُصْحَبُونَ ﴾ (٢).

- ٢. معنى الصاحب عُرفاً: لا يطلق الصاحب في العرف إلا على من صاحب شخصاً لمدة من الزمن معتد بها، وفي أحوال متعددة، مع عِشرة ورفق وانسجام فيقال: إن بينهما صُحبة، ولا يُطلق العُرف ذلك المعنى على من التقى بشخص أو رآه، أو حدّثه، والدليل على ذلك الواقع.
- ٣. ثم إن هناك اصطلاحاً يطلق على من صاحب رسول الله الله الصحابي، فبمجرد وروده انصرف ذهن السامع أو القارئ المسلم لصحابة الرسول الله، وقد عرف بتعريفات أهمها:
- من طالت مجالسته مع النبي الطلاط على طريق التتبع له والأحد منه بخلاف من وفد إليه وانصرف بلا مصاحبة ومتابعة (١٠).
- إنه من لقي النبي الله مؤمناً به، ومات على الإيمان والإسلام، وإن تخللت ردته بين لقيه مؤمناً به وبين موته مسلماً (١٠).
  - هو كل مسلم رأى رسول الله ﷺ، وهو للبخاري ٠٠٠.
  - هو كل من أدرك زمنه وهو مسلم 3 = 0 وإن لم يره $(^{\vee})$ .
- هو من أقام مع النبي سنة أو سنتين، وغزى معه غزوة أو غزوتين (^).
   بعد هذا ينبغى أن تعرف أنه لا توجد آية أو رواية تنص أو تبين معنى الصحابي،

١ - معجم مقاييس اللغة: ص٣٣٥.

٣- مفردات ألفاظ القرآن: ص٥٧٥.

٣= سورة الأنبياء: ٤٣.

٤ - عمدة القاري: ج١٦ ص١٦٩.

٥- الرعابة في علم الدراية: ص٣٤٣.

٦- عمدة القارئ: ج١٦ ص١٦٩.

٧- نفس المصدر السابق.

٨- نفس المصدر السابق.

بيد أن هناك آيات تصف الصحابة كقوله تعالى: ﴿ مُحُمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُقَّارِ رُحمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا ﴾ (١).

ومن الواضح أن الشدة على الكفار والرحمة لا تعرفان إلا في الحرب والسلم والحياة الاجتماعية، والكون مع النبي الله في هذه الأحوال يستوجب الإقامة عنده فترة فيها حرب وسلم وغيرهما من أحوال الحياة، ومن هذا ومن المعنى اللغوي والعرفي يمكن أن نقول: إن الصحابي هو من عاشر ولازم النبي الله مدة من الزمن معتد بها مع التتبع لآثاره، والأخذ منه، والتعلم عليه، ومنه تعرف ضعف بعض التعريفات السابقة، وإن كان مَن رأى النبي أو جلس معه جلسة قد تشرف بالنظر واللقاء بسيد الخلق محمد الله الله عليه.

ثم إن الإمام على بن أبي طالب الشيلا كان ملازماً للنبي كظله في حربه وسلمه، وفي حله وترحاله، في صحته ومرضه مع العِشرة الحسنة، والصحبة الطويلة بل هو أطول الصحابة صحبة للنبي التلكان، وهذه منقبة ينفرد بما لأنه أول القوم إسلاماً، وأقدمهم أيماناً وأشدهم اتباعاً، وأعظمهم طاعة وحباً.

قال الشيلان: (وقد علمتم موضعي من رسول الله التليل بالقرابة القريبة، والمنزلة الخصيصة، وضعني في حجره وأنا ولد يضمني إلى صدره، ويكنفني إلى فراشه، ويمسني حسده، ويشمني عرفه، وكان يمضغ الشيء ويلقمنيه، وما وجد لي كذبة في قول، ولا خطلة في فعل، ولقد قرن الله به التلي من لدن أن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته يسلك به طريق المكارم ومحاسن أخلاق العالم ليله ونهاره، ولقد كنت أتبعه اتباع الفصيل أثر أمه، يرفع لي في كل يوم من أخلاقه علماً، ويأمرني بالاقتداء به ولقد كان يجاور في كل سنة بحراء، فأراه ولا يراه غيري ولم يجمع بيت واحد يومئذ في الإسلام غير رسول الله لتلك وخديجة وأنا ثالثهما، أرى نور الوحي والرسالة وأشم ربح النبوة، ولقد سمعت رنة الشيطان حين نزل الوحي عليه الله فقلت يا رسول الله ما هذه الرنة؟ فقال: هذا الشيطان آيس من عبادته، إنك تسمع ما أسمع وترى ما أرى إلاّ إنك لست بنبي ولكنك وزير وإنك على خير)".

١- سورة الفتح: ٢٩.

٢- نهج البلاغة: ج٢ ص٧٥١.

فإن كانت الصحبة تقاس بزمنها فهو أطول الصحابة صحبة، وإن كانت تقاس بكيفيتها فهو من أكمل الصحابة صحبة، وعليه فهو أفضل الصحابة على الإطلاق من هذه الجهة.

#### قضية عدالة الصحابة:

يرى الكثير من أهل العلم في مدرسة الصحابة أن الصحابة جميعاً عدول، بل وهم جميعاً من أهل الجنة، وذكر ابن حجر: (اتفق أهل السنة على أن الجميع عدول، وقال الخطيب: عدالة الصحابة ثابتة معلومة، وقال أبو محمد بن حزم: الصحابة كلهم من أهل الجنة قطعاً) "هذا بعد أن قال: (والأصح في تعريف الصحابي إنه: من لقى النبي المنظيفي في حياته ومات على إسلامه) ".

والتحقق من صواب هذه النظرية أو بطلانها يوجب علينا أن نعرف أولاً معنى العدالة.

فالعدالة لغة: الاستواء، يقال هذا عدل أي مساو، أو من اعتدل الشيئان إذا تساويا، فهي في الأصل الاستقامة والاستواء.

وقد وقع الاختلاف في تعريفها شرعاً حتى حكى صاحب الفصول ثلاثة أقوال في حقيقتها:

(الأول: إنها مَلَكة نفسانية باعثة على التقوى والمروة.

الثاني: إنما عبارة عن الإسلام مع عدم ظهور الفسق.

الثالث: هي حسن الظاهر)"، هذا في مدرسة أهل البيت المنالا .

أما في مدرسة الصحابة فهي: الصلاح في الدين والإنصاف بالمروءة (١٠)، وعن أبي حنيفة: (كل مسلم ظاهر الإسلام مع السلامة من فسق ظاهر فهو عدل وإن كان مجهول الحال) (١٠).

١ – الإصابة: ج١ ص١٦٣.

٣- نفس المصدر: ص٨.

٣- معجم مصطلحات الرجال والدراية: ص١٠١.

٤ - فقه السنة: ص ٢٦٤.

٥- تفسير القرطبي: ج٣ ص٣٩.

والمتحصل من المدرستين أن العدل هو الذي لا يترك واجباً ولا يفعل محرماً، بل يجتنب المكروهات ويواظب على المستحبات ما استطاع لذلك سبيلاً، وأن يكون متحلياً بالمروءة بأن يكون متنزهاً عما يدل على حسة النفس ودناءة الهمة بحسب الحال.

ثم لنأتي للصحابة على تعريف مدرسة الصحابة ومن كلية عدالتهم ودخولهم للجنة فهل هم جميعا مصاديق للمسلم العادل أم لا، وليس هناك أصدق من القرآن الكريم فلننظر ونتدبر بماذا وصف بعض الصحابة ليتجلى الحق في المسألة وإليك بعضاً من آياته:

١. قال عز من قائل: ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَى أَحَدِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ في أُخْرَاكُمْ فَأَتَّابَكُمْ غُمًّا بِغَمِّ لِّكَيْلاً تَخْزَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ مَا أَصَابَكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﷺ ثُمُّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّن بَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَةً نُتُعَاسًا يَغْشَى طَآئِفَةً مِّنكُمْ وَطَآتِفَةٌ قَدْ أَهْمَتُهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرُ الْخُقِّ ظُنَّ الجُاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلِ لُّنَا مِنَ الْأَمْرِ مِن شَهِ ءٍ قُانِ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ يَخْفُونَ فِي أَنفُسِهِم مَّا لأَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُلِ لَّوْ كُنتُمْ في بيُّوتِكُمْ لَبِرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْالِ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلَيْتَلِي اللَّهُ مَا في صُدُورَكُمْ وَلِيُمَحَّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ٢٠. فهذا النص القرآبي نزل في الصحابة المشاركين في معركة أحدكما هو معروف لكا مسلم وهو ينص على أن منهم من ارتكب معاصى منها، ما هو متفق على أنه من الكبائر وهو الفرار من الزحف، وأثبت أن الرسول كان يدعوهم للثبات والقتال ولكنهم فروا لا يلوون على شيء، ثم أنزل الله تعالى النعاس الأمنة على طائفة منهم، وطائفة لم يستحقوا ذلك لأن نفوسهم هي التي أهمتهم ولم يفكروا بمصير النبي ﷺ ومستقبل الإسلام، بل وظنوا بالله ظن الجاهلية، ثم إِنَّ الْمُتَدِّبِرِ يَفْهُمُ أَنَّ سَرِيرَهُمْ تَخْتَلُفَ عَنَّ ظَاهِرِهُمْ، وَمَا يَبَدُّونَ لُرسُولَ الله لَتُطْلِحُ وإنهم اعترضوا على تدبير الرسول اللِّيَّة، بال ولم يكن عندهم وعي وفهم للقضاء

<sup>1=</sup> سورة آل عمران: ١٥٤=١٥٤

والقدر الإلهيتين، والشيء الأحير الذي أشار له هذا النص أن الصحابة كباقي الناس في معرض الاختبار والابتلاء والتمحيص، وأن الصحبة لا عاصمة ولا معدلة وليس من ذلك بشيء، وقد يقول قائل: لكنه تعالى عفا عنهم بقوله: ﴿ وَلَقَدْ عَفَا اللّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ أن فإنه يجاب: نحن بصدد إثبات ألهم يرتكبون الخطيئة كبيرة وصغيرة، ولسنا بصدد إثبات امتناع العفو بحقهم. وقال سبحانه: ﴿ لَوْ حَرَجُواْ فِيكُم مّا زَادُوكُمْ إِلاَ حَبَالاً ولاَ وْضَعُواْ خِلالكُمْ يَعْونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سمَّاعُونَ لَفَمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ أن الآية تصرح أن يبعض الذين كانوا مع النبي للنظ لا يسمعون أهل الفتنة فحسب، بل يكثرون السماع لهم، ثم نسأل هل ذلك من الظلم أم لا؟ فهو سبحانه يقول: ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ واللّهُ عَلِيمٌ بالظَّالِمِينَ ﴾ .

٣. قال عز شأنه: ﴿ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قَلُوكِمِ مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلاَّ غُرُورًا ﴾ (٢)، ظاهر الآية أن الذين في قلوبهم مرض غير المنافقين وهذا ما يقتضيه العطف بالواو والآية تحكي حال القوم في معركة الأحزاب كما هو معلوم.

٤. قال حل شأنه: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لاَ يَسْتَوُونَ ﴿ أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاخِاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأْوَى نَزُلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَأَمَّا اللَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُواهُمُ النَّارُ كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ لَمَمْ اللَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُواهُمُ النَّارُ اللَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ (١٠)، فلو راجعنا كتب التفسير والتاريخ لوجدنا أن المؤمن على بن أبي طالب النيلان، والفاسق المكذب بالجنة والنار والمعاد هو الوليد بن عقبة (١٠)، وليس في هذا عجب فهذا شأن الرحل، والنار والمعاد هو الوليد بن عقبة (١٠)، وليس في هذا عجب فهذا شأن الرحل،

١ - سورة آل عمران: ١٥٥.

٣ سورة التوبة: ٧٤.

٣- سورة الأحزاب: ١١.

ع - سورة السجدة: ١٨ - ٠٠.

۵- شواهد التنزيل: ح 250 و 700 و 707، وتفسير القرطبي: ج71 ص ١٠٧٠ والكشاف، للزمخشوي: ج٣ ص ١٠٧٠ فتح القدير. للشوكاني: ٢٧٠، والكثير الكثير من المصادر.

لكن لا ينقضي العجب من تأمير عثمان بن عفان له وجعله والياً على الكوفة، ثم ولاه معاوية وولده يزيد على مدينة رسول الله الله أفلا يوجد في المسلمين غيره!!؟ وقد روى أهل السنة عن النبي الله أنه قال: (من تولى من أمر المسلمين شيئاً فاستعمل عليهم رجلاً وهو يعلم أن فيهم من هو أولى بذلك وأعلم منه بكتاب الله وسنة رسوله فقد خان الله ورسوله وجميع المؤمنين)(١)، ثم إن هذه الآية تحرّم كلية دخولهم الجنة كما هو واضح.

- ٥. قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ افْتُرَى عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوْحِيَ إِلِيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ ﴾ (٢) نزلت هذه الآية في عبد الله بن سرح وهو والي عثمان بن عفان على مصر، وقد أباح رسول الله ﷺ دمه ولو تعلق بأستار الكعبة، وجاء به عثمان يوم الفتح يطلب له الأمان، ولما لم يقتل أعطاه الأمان (٢)، والعجب في أمره هو العجب.
- ٦. قال تبارك وتعالى: ﴿ عُمُّمَدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ وَكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَرَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ مِّنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَرَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بَهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ وَآرَرَهُ فَاسْتَعُلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بَهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ مِنْهُم مَّعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١).

أيها القارئ الكريم تأمل وتدبر في هذه الآية فهي تصف الصحابة بأوصاف حليلة وبضمائر الجمع لكنها بعد ذلك تبعض وتقول: (منهم) فبعضهم ثبت على الإيمان والعمل الصالح، وهذا البعض هو الموعود بالمغفرة والأجر العظيم وليس الجميع وبهذه الآية يتحصحص الحق.

۱- مجمع الزواند: ج٥ ص١٦.

٣- سورة الإنعام: ٩٣.

٣- انظر السيرة الحلبية: ج٣ ص١٨٠ ؛ والجامع لأحكام القرآن، للقرطبي: ج٧ ص٣٩ ؛ الكامل في التاريخ. لاين الاثير: ج٢ ص٧٤٩.

٤ - سورة الفتح: ٢٩.



وأما السُنّة فإليك بعض الأحاديث وإنكان ما أوردناه من الآيات فيه كفاية لمن ألقى السمع وهو شهيد.

١. روي عنه ﷺ أنه قال: (أنا فرضكم على الحوض، وسأنازع رجالاً، فأغلب عليهم، فلأقولن ربِّ أصحابي! فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك)(١٠).

هذا الحديث يبين أن بعض الصحابة يُحْدِثون ويبتدعون بدعاً فلا يشربون من حوض النبي شَكَ في القيامة، فيقول النبي الطلق: (ربّ أصحابي أصحابي) فيحاب: إنّه م فعلوا بعدك الأفاعيل العظام، ونسأل: إنّ مَن لا يشرب من الحوض هل يدخل الجنة؟ ثم مَن لا يدخل الجنة.. إلى أين يذهب؟

- ٢. وأيضاً عنه الله أنه قال: (إني لستُ أخشى عليكم أن تُشركوا بعدي، ولكني أخشى عليكم الدنيا أن تتنافسوا فيها وتقتلوا فتهلكوا كما هلك من كان قبلكم)(١). ولو قرأنا التاريخ لعرفنا صدق نبوءة النبي الثله.
- ٣. وعنه على أنه قال: (إنكم ستحرصون على الإمارة، وستصير ندامة وحسرة يوم القيامة، فبئست المرضعة، ونعمت الفاطمة) ". ولعمري لقد حرصوا على الإمارة وأي حرص، ولو جئنا بشواهد لهذه الأحاديث وغيرها لخرجنا عن موضوع الكتاب، ولاحتجنا نجلدات، ولكن له الحمد فكتب التاريخ والحديث مشحونة بذلك، وما على طالب الحق والحقيقة إلا البحث ولا أقول الكثير بل القليل يكفى، ثم إنه ليس فوق كلام الله تعالى حق.

#### نتيجة البحث:

الصحابي هو المعاشر والملازم للنبي التلك مدة من الزمن معتد بها، مع حسن الصحبة والثبات على الإيمان والعمل الصالح، وأن نظرية عدالة الصحابة باطلة

۱ - مسند أحمد: ج۲ ص ۳۵.

٢- كتاب مسلم: ج٧ ص ٦٨ ؛ والسنن الكبرى: ج٤ ص١٠٠.

۳- مسند احمد: ج۳ ص۱۹۹.

قرآناً وسنة، وأن القطع - بدخول جميع الصحابة الجنة جزاف ورجمٌ بالغيب، وإن المُصِرِّ على هذه النظرية معاند للحق بل جاحد، وإن ما يُبنى عليها من آراء في العقيدة والفقه بلا مستند صحيح.

#### قوله ﷺ:

# (أول وصيّتي أني أشهد أن لا إله إلّا الله)

لقد أوصى النيلا بكلمة التوحيد، وفيها قضيتان: نفي الشريك وإثبات الوجود للذات المقدسة، وهما واضحتان لكن هناك من يحتاج لمنبه، أو لإثارة لما في أعماق نفسه، فربما يحتاج لأدلة، وربما يحتاجها البعض للوصول إلى اليقين أو لزيادة الإيمان فإليك بعض الأدلة:

# الأول:

دليل الفطرة: وهي الخلقة "، وتقريره: إن كل عاقل إذا رجع إلى نفسه، ونظر في أعماقه لوجد أنه يعرف ربه ولوجد أنه ضعيف محتاج إلى ملحاً إلى قوة عظيمة قاهرة قادرة عند الملمات ويرغب إليها في المحبوبات، وسيجد أن أقرب ما يكون إلى هذا الإيمان إذا أحيط به، فيرى كيانه يتوجه لمن ينجيه، وهذه القوة وذلك المخلص العظيم القادر القاهر هو الله سبحانه وتعالى، لذلك نجد غير المؤمنين والمشككين يرجعون متوسلين لله عز وجل في المهمات والمصائب والأهوال فيقولون: يا إلهي... كما قال فرعون حين أوشك على الهلاك: ﴿ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلا الَّذِي آمَنتُ بِهِ المُسْلِمينَ ﴾ " وبالحقيقة هو آمن برب فرعون.

قال رجل للإمام الصادق للنفظ: يا ابن رسول الله، دلني على الله ما هو؟ فقد

۱ – لسان العرب: ج٥ ص٥٠.

٣- سورة يونس: ٩٠.

أكثر عليّ الجادلون وحيّروني، فقال له: يا عبد الله هل ركبت سفينة قط. قال: نعم، قال: فهل كُسِرَت بك حيث لا سفينة تنجيك ولا سباحة تغنيك؟ قال نعم، قال: فهل تعلّق قلبك هناك أن شيئاً من الأشياء قادرٌ على أن يخلصك من ورطتك؟، قال: نعم، قال الصادق عُلِيَنظِ: فذلك الشيء هو القادر على الإنجاء حيث لا منجى، وعلى الإنجاء حيث لا مغيث) (١٠).

فالإمام عُشِيلًا لم يُرجع هذا الحائر إلى العقل ولا إلى الواقع الكوني وإنما أرجعه إلى قلبه، لأن القلب تحضر عنده تلك المعرفة بالذات المقدسة، ولا يحتاج صاحب الفطرة السليمة لأكثر من ذلك.

# الثاني:

احتياج الأثر إلى المؤثر، وهو من البداهة بمكان، ومرتكز في كل إنسان له أدنى تفكير فالحركة تحتاج لمحرك، والمسبب إلى سبب والمعلول إلى علة، والأثر إلى مؤثر وغيرها.

فهذا الكون بحاجة لمكون، والوجود لموجد، والنظام لمنظم وهكذا..

وإليك بعض الشواهد التي صدرت من عقلاء:

١. دخل رجل على الإمام الرضا النظية وعنده جماعة، فقال له أبو الحسن النظية أيها الرجل أرأيت إن كان القول قولكم – وليس هو كما تقولون – ألسنا وإياكم شرعاً سواء ولا يضرنا ما صلينا وصمنا وزكينا وأقررنا؟ فسكت، فقال أبو الحسن النظية: وإن يكن القول قولنا – وهو كما نقول – ألستم قد هلكتم ونجونا؟ فقال: رحمك الله، فأوجدين كيف هو وأين هو؟ قال: ويلك إن الذي ذهبت إليه غلط، هو أين الأين، وكان ولا أين، وهو كيف الكيف وكان ولا كيف، ولا يعرف بكيفوفية ولا بأينونية ولا يدرك بحاسة ولا يقاس بشيء. قال الرجل: فإذا أنه لا شيء، إذ لم يدرك بحاسة من الحواس. فقال أبو الحسن الرجل: ويلك لما عجزت حواسك عن إدراكه أنكرت ربوبيته، ونحن إذا عجزت

<sup>1 –</sup> معاني الأخبار: ص£.

حواسنا عن إدراكه أيقنا أنه ربنا حلاف الأشياء. قال الرجل: فأخبرني متى كان؟ فقال أبو الحسن المينظية: أخبرني متى لم يكن فأخبرك متى كان. قال الرجل: فما الدليل عليه؟ قال أبو الحسن المينظية: إني لما نظرت إلى حسدي فلم يمكني فيه زيادة ولا نقصان في العرض والطول ودفع المكاره منه وجر المنفعة إليه علمت أن لهذا البنيان بانياً فأقررت به، مع ما أرى من دوران الفلك بقدرته وإنشاء السحاب وتصريف الرياح ومحرى الشمس والقمر والنجوم وغير ذلك من الآيات العجيبات المتقنات علمت أن لهذا مُقدّراً ومُنشِئاً ".

- ٢. قيل لعجوز ما الدليل على وجود الصانع ، فقال: دولابي هذا، فإني إن حركته تحرك وإن لم أحركه سكن ١٠٠٠.
- ٣. قال أعرابي لما سئل عن الدليل على الصانع: البعرة تدل على البعير، وأثر الأقدام على المسير، أفسماء ذات أبراج وأرض ذات فحاج، لا تدلان على اللطيف الخبير! (٢٠).
- ٤. حكي أنه كان بعض الملوك يشك في وجود الله سبحانه وتعالى، وكان له وزير مؤمن عرف منه ذلك وكان عاقالاً، فأمر ببناء قصر وإجراء أنهار وإحداث بساتين وأشحار في صحراء من الأرض من غير أن يعلم الملك، ثم ذهب بالملك لذلك المقام، فلما رأى الملك ذلك سأل الوزير: من بنى ذلك وفعله؟ فقال الوزير: إنه حدث من تلقاء نفسه وليس له بان وصانع، فغضب الملك لأنه يعلم أن ذلك مستحيل لا يكون. فقال الوزير: أيها الملك إن كان وجود هذا البناء بلا بان ممتنعاً فكيف يصح هذا البناء العظيم أعني الأرضين والسموات وما فيهن من العلويات والسفليات بلا فاعل ولا صانع؟!، فاستحسن الملك كلامه وتنبه وزال الشك عنه(٤).
- ه. وعن بعض الفضلاء أنه أراد أن يكتب رسالة في إثبات وجوده سبحانه وتعالى

١- توحيد الصدوق: ص٥١ ٢٥.

٣- حق اليقين: ص٢٤.

٣- بحار الأنوار: ج٦٦ ص١٣٤

٤ – حق اليقين: ص ٤ ٧.

فقالت له زوحته: ما تكتب؟ قال: رسالة في إثبات الواحب. فقالت: أفي الله شك فاطر السموات والأرض، فترك تأليف ما أراد.

#### الثالث:

دليل الوجوب: لو فكر الإنسان في نفسه وفي كل ممكن غيره لوجد أنه قبل وجوده كانت نسبته إلى الوجود والعدم متساوية أي أنه يجوز عليه الوجود ويجوز عليه العدم، بل هو لا شيء وهذا معنى الامكان، وعليه لابد من علة فاعلة واجبة تخرجه من كتم العدم إلى متن الوجود بسد أنحاء عدمه، وإيجاد أسباب وجوده، ولا يمكن ان تكون تلك العلة نفسه. ولا ممكن مثله، لأنه فاقد لذلك وفاقد الشيء لا يعطيه، ولا سلسلة من الممكنات، لأن تسلسل الممكنات لا تخرج المجموع عن كونه ممكناً، فلا يبقى إلا أن يكون واجباً فاعلاً قادراً يخرج الممكن إلى الوجود، ويجعل وجوده ضرورياً بالغير، وهو الله سبحانه وتعالى، وهذا ما يعبر عنه بأن الشيء ما لم يجب لم يوجد، وهو دليل لمن كانت عنده مقدمات معرفية لكن يمكن إفادته بحذا الحديث:

عن أبي الحسن على بن موسى الرضا عَشِيرِ أنه دخل عليه رحل فقال له: يا ابن رسول الله ما الدنيل على حدوث العالم؟ فقال: أنت لم تكن ثم كنت وقد علمت أنك لم تكون نفسك، ولا كونك من هو مثنك ().

فالإنسان ممكن لم يكن ثم كان، وهو يعرف أنه لم يكن ويخلق نفسه، ولا كونه إنسان مثله لأنه أيضاً ممكن، ولو كان الغير قادراً على التكوين لأبقى نفسه، فلا يبقى إلا أن يكون المكون واحب الوجود بالذات وهو المولى عز وجل. هذا بالنسبة لأدلة وجوده.

١ – توحيد الصدوق: ص٣٩٣

# أما أدلة توحيده عزّ وجل فمنها:

1 - عدم الأثر: فكما أن الأثر دليل على المؤثر، فعدم الأثر دليل على عدم المؤثر، وهو بديهي واضح فعن أمير الموحدين المؤثلا أنه قال: (واعلم يا بني أنه لو كان لربك شريك لأتتك رسله ولرأيت آثار ملكه وسلطانه وعرفت أفعاله وصفاته ولكنه إله واحدكما وصف نفسه) ". فوجود الرسول الداعي، ووجود الآية والخلق والفعل ومظاهر الصفات دليل على وجود المرسل وذي الآية والخالق والفاعل والمظهر، وعدم ذلك دليل على عدم المرسل وذي الآية والخالق والفاعل والمظهر، وعدم ذلك دليل على عدم المرسل وذي الآية والخالق والفاعل والمظهر، وعلى سبيل المثال لم يجيء رسول وقال: لقد بعثني الإله الفلاني بل كل الرسل ينبئون عن الله الواحد الأحد عز شأنه.

٢ وحدة النظام: فمن تأمل في الكون وحده منظماً متقناً، ولناخذ أمثلة أربعة:

 أ. الشمس ونظام عملها وعدم الخطأ فيه وما يترتب على ذلك من بقاء الحياة ونظم الزمن.

ب. صناعة الأوكسجين: فالإنسان والحيوان يحتاجانه، والنبات يصنعه.

ت. الدورة الكونية للماء فهو يصعد بخاراً بأشعة الشمس وينزل ماءً طهوراً زلالاً.

ت. قانون الزوجية العام: فإن عالم الأحياء من إنسان وحيوان ونبات باق بذلك القانون.

ثم إن كل ذلك وغيره مما لا يحصيه محص غير منقطع منذ بدأت الحياة إلى ما شاء المولى عز شأنه. عن هشام بن الحكم قال: قلت لأبي عبد الله المنظيز: ما الدليل على أن الله واحد؟ قال: اتصال التدبير وتمام الصنع كما قال الله عز وحل ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَقَسَدَتَا ﴾ (١).

١ = نهج البلاغة: رسالة رقم ٣١ .

٢- توحيد الصدوق: ص ٠ ٢٠.



بتقريب: إن عدم الفساد وعدم انقطاع التدبير وكمال الصنع دليل على عدم التعدد بل على الوحدة والتفرد بالتدبير والصنع.

٣- دليل التمانع: عن هشام بن الحكم في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبد الله المُشْلِا، وكان من قول أبي عبد الله المُشْلان: (لا يخلو قولك، أنهما اثنان من أن يكونا ضعيفين أو يكون أحدهما قوياً والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويين فلم لا يدفع كلُّ واحد منها صاحبه وينفرد بالتدبير، وإن زعمت أن أحدهما قوي والآخر ضعيفٌ ثبت أنه واحد كما تقول للعجز الظاهر في الثاني) "...

بقي إذا كانا ضعيفين فهو باطل بالضرورة، لأن الضعيف لا يستأهل أن يكون رباً، مع أن ما في الكون يدل على قوة الرب عز وجل المطلقة.

## معنى التوحيد:

الاعتقاد بأن الله واحد، ليس مركباً من أجزاء وصفات، لأن وجود أي مركب يحتاج إلى أجزائه والى من يركبها، فالإنسان مثلاً يحتاج ليده، وفقدها نقص في وجوده، والوجود المحتاج محال أن يعطي الوجود لنفسه فضلاً عن غيره، وأن الله واحد لا شريك له في ألوهيته ولا في صفاته، فهو تعالى أحد، ولم يكن له كفواً أحد.

ثم إنه بعد أن عرفت أن التوحيد هو عدم الجزئية وعدم الشريك له سبحانه وتعالى فإنه يترتب على ذلك أنحاء من التوحيد:

الأول: التوحيد الصفاتي: فصفاته الذاتية عين ذاته بل كل صفة عين الصفة الأحرى كالعلم والقدرة والحياة.

الثاني: التوحيد الأفعالي: فكل ما يقع في العالم بإرادته، لقيام كل شيء به عز شأنه فلا حول ولا قوة ولا تأثير إلا به وبإذنه.

الثالث: التوحيد التشريعي: فالقانون والتشريع من حق المولى عز وجل لأنه العالم بخلقه وصلاحهم.

١ – الكافي: ج١ ص٨٠.

الرابع: التوحيد العبادي والإطاعي: فهو تعالى وحده من يستحق العبادة والطاعة ولا يطاع غيره إلا إذا كانت طاعته في طول طاعته سبحانه، أي هو الذي أمر بطاعته، أو أن طاعة المطاع تؤدي لطاعته عز وجل كالأنبياء والحجج والعلماء والآباء.

الخامس: التوحيد الاستعاني: فلا يستعان بغيره لأنه مسبب الأسباب وعلة العلل، ولا يحدث أمر إلا بأذنه ﴿إِيَّاكَ تَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

السادس: التوحيد الحُبي: فالحب والعشق له وحده فهو الكمال والجمال المطلق وهو واهب جميع النعم، وحالق المحبوبات جميعاً، بل موجد عاطفة الحب أفليس الواجب أن يكون الحب له سبحانه، وأن لا يعي القلب غيره، أما حب أحبابه سبحانه، وما يقرب إليه فهو حب له سبحانه كما هو واضح.

## قوله السِّلام:

# (وأن محمداً رسول)

بعد أن أقر الإمام عَلَيْكِمْ لله تعالى بالوجود والوحدانية أقر للرسول محمد الله الله الله الله المام في أمور:

## الأول:

لا يخفى أن محمداً الله هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب الذي خرج بمكة ودعا الناس لتوحيد الله سبحانه وعبادته ونبذ عبادة غيره، وادعى لنفسه النبوة والرسالة.

# الثاني: تعريف النبي:

هو الإنسان المخبر عن الله تعالى بغير واسطة أحد من البشر، فبقيد الإنسان يخرج الملك، وبقيد عدم واسطة بشر

يُغرج الإمام والعالم فإنهما مخبران عن الله تعالى بواسطة النبي ﷺ. وهذا التعريف لعله أقرب التعاريف لحقيقة النبي وستعرف طرق تلقي النبي من الله عز وجل لاحقاً.

# الثالث: النبوة واجبة على الله تعالى:

فهو تعالى واجب الوجود الذي ترجع إليه جميع الممكنات (المخلوقات) وهذا يعني أن الإمكان مسلوب عنه، إذاً لا نقص فيه فهو الكامل المطلق، ويترتب على ذلك أنه عندما حلق الخلق فهو لغاية ولابد أن تكون من الشرافة بمكان، فهي إيصال الخلق إلى السعادة وصلاح المعاش والكمال اللائق بحم وهذا لا يتحقق إلا بأن يلطف بحم ويقربحم للوصول لتلك الغاية، ويبعدهم عن حلافها لأن هذا اللطف لازم انكمال المطلق له عز وجل، وإن لم يفعل ذلك اللطف كان نقصاً في ساحته تعالى عن ذلك، هذا مضافاً إلى أنه تعالى إذا لم يلطف بعباده كان ناقضاً لغرضه وهو قبيح، ولنمثل لذلك بهذا المثال العرفي: وهو الأب الذي يريد لولده العلم والأدب ولا يبعده عن دواعي الجهل والشر فهذا نقض لما يريد وهو قبيح، والقبيح محال عليه تعالى.

ثم إنه سبحانه متعال عن خلقه لا يباشرهم ولا يخالطهم فوجب أن يرسل لهم رسلاً يخبرون عنه عز شأنه معلمين مرشدين مزكين مبشرين ومنذرين. فيثبت بذلك أن بعث الأنبياء وإرسال الرسل لطف إلهي من لوازم كماله سبحانه المطلق، وهو واجب عليه بسبب كماله عز شأنه، وتركه قبيح لأنه نقض لغرضه من خلق الخلق. ثم إن إرسال الرسل حسن لا مانع منه فالمقتضى له موجود والمانع مفقود.

عن هشام بن الحكم عن جعفر بن محمد الصادق الشيلا أنه قال للزنديق الذي سأله من أين أثبت الأنبياء والرسل ! قال: (إنا لما أثبتنا أن لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنا وعن جميع ما خلق، وكان ذلك الصانع حكيماً متعالياً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا يلامسوه فيباشرهم ويباشروه ويحاجهم ويحاجوه، ثبت أن له سفراء في خلقه يعبرون عنه إلى خلقه وعباده ويدلونهم على مصالحهم ومنافعهم وما به بقاؤهم

١- انظر كتاب الباب الحادي عشر للفاضل المقداد السيوري. ص٠٩٠.

وفي تركه فناؤهم، فثبت الأمرون والناهون عن الحكيم العليم في خلقه المعبرون عنه حل وعز وهم الأنبياء، صفوته في خلقه حكماء مؤدين بالحكمة مبعوثين بها غير مشاركين الناس على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيب في شيء من أحوالهم مؤيدين عند الحكيم العليم بالحكمة ثم ثبت ذلك في كل دهر وزمان مما أتت به الرسل والأنبياء من الدلائل والبراهين لكيلا تخلو الأرض من حجة يكون معه علم يدل على صدق مقالته وجواز عدائته) (١٠).

# 

فهو الله القرآن الكريم، وطهرت على يده معاجز منها القرآن الكريم، وحيث أن ظهور المعجزة على يد الكاذب إغراء للعباد بالقبيح وهو مستحيل على الله تعالى، فيثبت بذلك أنه الله نبى مرسل من قبل المولى عز وجل.

#### توضيح ذلك:

فلو كان أعداء الإسلام قادرين على أن يبطلوا معجزة القرآن لما أحجموا عن ذلك، كيف وهم قاتلوا النبي شيئة وقُتلوا وبذلوا المال والولد، فلو لم يكن معجزة

١- الكافي: ج١ ص١٦٨.

٢ - سورة الإسراء: ٨٨.

لأراحوا أنفسهم ولأتوا بسورة واحدة على الأقل قال تعالى: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُواْ مَن اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١).

مع كونهُم أهل فصاحة وبلاغة وشعر ونثر قال عز من قائل: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مُمَّا تَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مَثْلِهِ وَادْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَا تَقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحِبْجَارَةُ أَعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ ' فتأمل قوله تعالى فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فهو قطع عليهم بالعجز الأبدي، فثبت بذلك أن القرآن الجيد معجزة النبي ﷺ الخالدة.

ثم إنه لو كان نبينا ليس نبيّ حقَّ ولا رسول صدقٍ وحب على المولى عز وحل أن لا يظهر المعاجز على يديه ولما أعجز الناس بقرآنه لأنه سيكون بذلك مغرياً للعباد باتباع المزيف، وتصديق الكاذب وهو قبيح بحقه تعالى، تعالى عن ذلك علواً كبيراً، فثبت بذلك صدق دعوى نبينا ورسولنا محمد المنها.

## الخامس: الفرق بين النبي والرسول:

ذكرت فروق عديدة بين النبي والرسول منها ما جاء في روايات شريفة، ومنها ما فهم من الآيات القرآنية، أو بعض التتبع لأمر الرسالة والنبوة وإليك بعضاً منها:
١. عن زرارة قال:سألت أبا عبد الله عَيْنِكِمْ عن قول الله تعالى ﴿وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا﴾

. عن زرارة قال: سالت آبا عبد الله عليه عن قول الله تعالى ﴿وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ ما الرسول؟ وما النبي؟ قال: النبي الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ويرى في المنام ويعاين الملك)(٣).

٢. النبي هو الذي يبين للناس صلاح معاشهم ومعادهم من أصول الدين وفروعه على ما اقتضته عناية الله من هداية الناس إلى سعادتهم، والرسول هو الحامل لرسالة خاصة مشتملة على إتمام الحجة يستتبع مخالفته هلاكاً أو عذاباً أو نحو

۱ – سورة يونس: ۳۸.

٣- سورة البقرة: ٣٣-٢٤.

٣- بحار الأنوار: ج١١ ص٤١.

ذلك، قال تعالى ﴿لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ ١٣٠٠.

٣. النبي من يدعو إلى كتاب من كان قبله؛ والرسول من جمع إلى المعجزة الكتاب المنال عليه ٥٠٠.

٤. إن بينهما ترادف وعليه فلا فرق بينهما وهو ضعيف الله.

والمتحصل أن كلاهما مخبر عن الله تعالى، والرسول أعلى مرتبة من النبي وأن كل رسول نبي ولا يصح العكس، وأنه ربما تجمع النبوة والرسالة لشخص، وبالتالي عرفنا أن الرسول محمد الله له مقام النبوة أيضاً وتبين ما أراده أمير المؤمنين المنافح بقوله (رسوله).

#### قوله السلام:

#### (اختاره بعلمه وارتضاه بخبرته)

أي إنه سبحانه اختار محمداً للنبوة والرسالة لعلمه به، وارتضاه ليؤدي عنه لأنه خبير بعباده يعلم الصالح من الطالح والطاهر من الملوث والمُخلص من المشوب، وقد أجمع علماء الإسلام أن لا خبرة للخلق في اختيار النبي والرسول لقوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاء وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لِمُمُ الخِيرَةُ ﴾ فقد ذكر المفسرون أنها نزلت في الرد على من قال: لِمَ لم يرسل غير هذا الرسول، ولأنه لو جعل الاختيار للناس لوقع الفساد والاختلاف، ولأن اختياره سبحانه وتعالى لرسله وأنبيائه لطف منه سبحانه بعباده فهو واجب عليه لكماله عز وجل.

١- سورة النساء: ١٦٥.

٢- الميزان: ج٢ ص١٣٩.

٣- قصص الأنبياء: ص٨.

٤ - قصص الأنبياء: ص٨.

ه- سورة القصص: ص٨٦.

## قوله السلام:

# (وأنّ الله باعثُ مَن في القبور)

فالقرآن يشير لأمر ضروري في غاية الوضوح فالقادر على الإيجاد قادرٌ على الإعادة.

ولمزيد من اليقين نذكر بعض الأدلة:

# الأول: دليل الحكمة:

لو لم يكن مَعاد لكان حلق الإنسان عبثاً وسفهاً، فهو تعالى حلق الإنسان وكلّفه وابتلاد، فإذا لم يكن وراء ذلك فائدة عقلائية فهو عبث وسفه، والفائدة في حقه تعالى من حلق الإنسان لا تتصور فهو غني بذاته، فوجب أن تكون الفائدة راجعة للإنسان، كالقرب منه تعالى والرضوان، ومرافقة الأطهار والجنان.

۱ – سورة يس: ۲ هـ.

٣ – انظر القروق اللغوية: ص٣٠١.

٣- سورة الحج: ٥.

<sup>≱ –</sup> سورة يس: ۷۸ − ۹ V.

ولنمثل له بإنسان يصنع أشياء مهمة ونفيسة وما إن يتم صنعه يخربه ويتلفه هذا سفه وعبث.

فلو كان غاية الإنسان الفناء والإعدام كان ذلك عبثاً وسفهاً وهو محال على الحكيم الكامل تعالى فوجب أن يكون بعثاً ومعاداً.

# الثاني: دليل العدل:

الله تعالى عادل '' لا يظلم، فإذا لم يكن معاد وجزاء كان ذلك ظلماً فاحشاً، فإنه يتساوى المطيعُ والعاصي، والبرُّ والفاجر، والمقتولُ والقاتل، بل ومن يقتل مليوناً والضحية، والظلم قبيح لا يجوز على الواجب الكامل سبحانه وتعالى فوجب أن يكون مَعاداً للثواب والعقاب.

## الثالث: دليل الوعد:

وهو مكون من مقدمة نقلية وهي أنه تعالى وعد بالمعاد، ومقدمة عقلية وهي قبح الخلف بالوعد، وهو لا يُتصوّر في ساحة المولى عز وجل، فوجب الوفاء بالوعد.

#### النتيجة:

إن البعث وأحوال المعاد ستقع البتة وسيحشر الناس لأنه تعالى لا يصدر منه العبث، قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَقًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُونَ ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحُقُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيم ﴾ ٢٠.

ولأنه سبحانه لا يظلم، قال عز وحل: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّنَاتِ أَنْ بُخَّعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاخِاتِ سَوَاء مُحَيَّاهُم وَمَاثَهُمْ سَاء مَا يَخْكُمُونَ ﴾ وَكَالَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاخِاتِ سَوَاء مُحَيَّاهُم وَمَاثَهُمْ سَاء مَا يَخْكُمُونَ ﴾ وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحُقِّ وَلِتُحْزَى كُلُّ تَفْسٍ بَمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ (٣).

١٠ سيأتي دليل عدله تعالى في الحديث من الفقرة التالية.

٣٠ سورة المؤمنون: ١١٥-١١٦.

٣- سورة الجاثية: ٢١-٢٢.



ولأنه تبارك وتقدس وعد بذلك وقال: ﴿وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لاَّ رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ () وخلف الوعد لا يتصور بحقه سبحانه، قال عز من قائل: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَخُلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ ().

## قوله ﷺ:

# (وسائلُ الناس عن أعمالهم)

في هذا المقطع دلالة على عقيدة العدل الإلهي الذي يجب على كل مؤمن أن يؤمن بها، فهو تعالى سيحاسب الناس على أعمالهم ليثيب المحسنين ويعاقب المسيئين إن أراد، ومعنى العدل: إنه تعالى عادل في مخلوقاته غير ظالم لهم، لا يفعل قبيحاً ولا يخل بواحب، ولا يجور في قضائه ولا يحيف في حكمه وابتلائه يثيب المطيعين وله أن يعاقب العاصين ولا يكلف الخلق ما لا يطيقون، ولا يعاقبهم زيادة على ما يستحقون، ولا يقابل مستحق الأجر والثواب بأليم العذاب والعقاب، وأنه تعالى لم يجبر عباده على الأفعال، سيما القبيحة ويعاقبهم عليها(").

ولا يحتاج كل ذلك لدليل بعد ما جاء من آيات في كتاب الله العزيز كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ (١)، وبعد الضرورة والبديهية والارتكاز الموجود لدى كل عاقل فهو تعالى الكامل المطلق لكن ثمة ما يستدل به لمن أراد:

الأول: إن ضدَّ العدلِ الجورُ، وهو قبيح لا يجوز على الباري عز وحل.

الثاني: إن الظالم إما أن يكون محتاجاً للظلم لضعفه، وهو تعالى القوي العزيز، والكون والتصرف فيه دليل قوته وقدرته اللامحدودة.

١ – سورة الحج: ٧.

٣ ~ سورة آل عمران: ٩.

٣- انظر حق اليقين: ص٨٣.

٤ - سورة النساء: ١٠.

وإما أن يكون عابثاً لاعباً وهما لا يتصوران بحقه سبحانه وتعالى فثبت كونه عادلاً.

قال أمير المؤمنين عَلَيْكِا: (التوحيد أن لا تتوهمه، والعدل أن لا تتهمه)، لأن التهمة إنما تتوجه لغير العادل الحكيم الذي يعطي كل ذي حق حقه ويضع الأشياء في مواضعها.

# روايتان في الجنة والنار وللعاقل الاختيار:

عن توير عن على بن الحسين عَلَيْهُ قال: إذا صار أهل الجنة في الجنة ، ودخل ولي الله إلى جناته ومسكنه، واتكى كل مؤمن منهم على أريكة حفته خدّامه وتعدّلت عليه الثمار، وتفجّرت حوله العيون، وحرت من تحته الأنحار وبسطت له الزرابي، وصُفَّت له النمارق، وأتته الخُدّام بما شاءت شهوته من قبل أن يسألهم ذلك، قال: ويخرج عليهم الحور العين من الجنان فيمكثون بذلك ما شاء الله.

ثم إن الجبار يناديهم فيقول هم أوليائي وأهل طاعتي وسكان حنتي في جواري، ألا هل آتيكم بخير مما أنتم فيه، فيقولون ربنا وأي شيء خير مما نحن فيه، نحن فيما اشتهت أنفسنا وأعيننا من النعم في جوار الكريم، قال: فيعود عليهم بالقول، فيقولون: ربنا نعم فأتنا بخير مما نحن فيه، فيقول لهم تبارك وتعالى: رضاي عنكم ومحبتي لكم خير وأعظم مما أنتم فيه، قال: فيقولون: نعم ربنا، رضاك عنا ومحبتك لنا خير لنا وأطيب لأنفسنا، ثم قرأ علي بن الحسين عليم فيها ومساكن طيبة في جنات والممؤمنيات جنات بحرسات عنات بحرسات بحرس

وعن أبي بصير عن الإمام الصادق عَلَيْنِكِ قال: قلت له يا ابن رسول الله حوِّفْني فإنّ قلبي قد قسا، قال عَلِيْكِإ: يا أبا محمد استعد للحياة الطويلة، فإن حبرائيل حاء

١ – سورة التوبة: ٧٧.

٢- بحار الأنوار: ج٨ ص١٤١.

إلى النبي الله وهو قاطب، وقد كان قبل ذلك يجيء وهو مبتسم، فقال رسول الله يلا حبرائيل حئتني اليوم قاطباً؟، فقال: يا محمد قد وُضِعَت منافخُ النار، فقال: وما منافخ النار يا حبرائيل؟ فقال: يا محمد إن الله عز وجل أمر بالنار فنفخ عليها ألف عام حتى ابيضت، ثم نفخ عليها ألف عام حتى اسودت، ثم نفخ عليها ألف عام حتى اسودت، ثم نفخ عليها ألف الدنيا لمات أهلها من نتنها، ولو أن حلقة من السلسلة التي طولها سبعون ذراعاً وضعت على الدنيا لذابت من حرها، ولو أن سربالاً من سرابيل أهل النار علق بين السماء والأرض لمات أهل الدنيا من ريحه، قال: فبكى رسول الله وبكى جبرائيل، فبعث الله إليهما ملكاً فقال هما إن ربكما يقرؤكما السلام ويقول قد آمنتكما أن تذنبا ذنباً أعذبكما عليه.

فقال أبو عبد الله غَيْكِيْ فما رأى رسول الله حبرائيل مبتسماً بعد ذلك، ثم قال: إن أهل النار يعظمون النار وإن أهل الجنة يعظمون الجنة والنعيم، وإن جهنم إذا دخلوها هؤؤا فيها مسيرة سبعين عاماً، فإذا بلغوا أعلاها قمعوا بمقامع من الحديد، هذه حالهم وهو قول الله عز وجل: ﴿ كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا وَدُوقُوا عَذَابَ الحُرِيقِ ﴾ ثم تُبدّل جلودهم غير الجلود التي كانت عليهم، قال عَيْنِ المجلود التي كانت عليهم، قال عَيْنِ المجلود التي الله عليهم، قال عليهم، قال عليهم حسبي ".

#### قوله ﷺ:

# (عالمٌ بما في الصدور)

قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾" وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَتَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ تَفْسُهُ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (الْإِنسَانَ وَتَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ تَفْسُهُ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (الْ

<sup>----</sup>۱ - سورة الحج: ۲۲.

٧- مفتاح السعادة في شرح نهج البلاغة العتقوي: ص٣٩٩.

۳- سورة آل عمران: ۱۱۹.

٤ – سورة ق: ١٦.

عرّ من قائل: ﴿فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴾(١)، والعلم هو الانكشاف والظهور وهو ينقسم إلى قسمين:

# الأول: حصولي:

وهو ما إذا كان انكشاف العلوم بانعكاس صورة منه في نفس العالم وهو مثل انعكاس الصورة في المرآة من غير حضور نفس المعلوم الخارجي في النفس أو الذهن.

# الثاني: حضوري:

وهو ماكان الانكشاف للعالم بحضور المعلوم بعينه ويكون وجوده متقوّماً بوجود العلم نفسه بحيث ينتفي أصل المعلوم وحقيقته بانتفاء العلم به، وذلك مثل علم الإنسان بجوعه وعطشه، أو كعلم الإنسان بنفس الصورة المرتسمة في ذهنه لشيء من الأشياء، فهي توجد بوجود العلم وتنتفي بانتفائه.

وعليه فلا يمكن أن يكون علمه تعالى بالمعلومات حصولياً محاذير، منها: استغناء المخلوقات عن علمه تعالى الله عن ذلك، لأن العلم من الصفات الثبوتية له سبحانه، فهو كالقدرة والحياة، وهذه الصفات عين ذاته تعالى فلا مغايرة وإثنينية، لأنه لو كانت صفاته تعالى التي يجب أن تثبت له غير ذاته لزم أنها إما قديمة أو حادثة، فعلى الأول يلزم تعدد القدماء فينخرم التوحيد، وإن كانت حادثة لزم خلوه منها قبل حدوثها، فلو كان العلم حادثاً، هذا يعني أنه تعالى كان جاهلاً قبل حدوث العلم تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

لذا جاء عن أمير المؤمنين عُلَيْكِمُ: (وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه لشهادة كل صفة أنما غير الموصوف، وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة، فمَن وصف الله فقد قرنَه، ومَن قَرنَه فقد ثنّاه، ومَن ثنّاه فقد جزّأه، ومَن جزّأه فقد جهله...)(١). إذا عرفت هذا فوجب كون علمه سبحانه بمخلوقاته بحيث تكون محتاجة له

١ سورة طه: ٧.

٣- نهج البلاغة. الخطبة الأولى.

منكشفة عنده ظاهرة لديه، والجزم بأن علمه بخلقه من قسم الحضوري كما قال المتكلمون صعب لاستلزام ذلك العلم ببعض شؤون ذاته التي لا يعلم بما إلا هو تبارك وتعالى والله تعالى العالم.

والذي يهون الخطب أنه لا يجب معرفة كيف يعلم المولى سبحانه بخلقه، بل الواجب هو الإذعان بما جاء عنه وأخبر به هو سبحانه كما في الآيات السابقة وغيرها فقد جاء عن إبراهيم بن عمر قال: (سمعت أبا عبد الله المنظم يقول: إن أمر الله كله عجيب إلا أنه قد احتج عليكم بما قد عرفكم من نفسه)(١).

وعن الفتح بن يزيد عن أبي الحسن عَلَيْكِمْ قال: (سألته عن أدبى المعرفة، فقال: الإقرار بأنه لا إله غيره ولا شبه له ولا نظير وأنه قديمٌ مثبت موجود غير فقيد وأنه ليس كمثله شيء)(١).

وعن أيوب بن نوح: إنه كتب إلى أبي الحسن عُلَيِّكِإ: (يسأله عن الله عز وجل أكان يعلم الأشياء قبل ان خلق الأشياء وكونها أو لم يعلم ذلك حتى خلقها وأراد خلقها وتكوينها فعلم ما خلق عندما خلق وماكون عندماكون؟

فوقع بخطه: لم يزل الله عالماً بالأشياء قبل أن يخلق الأشياء كعلمه بالأشياء بعدما حلق الأشياء)(").

وعن الكاهلي قال: (كتبت إلى أبي الحسن ﷺ في دعاء، الحمد لله منتهى علمه، فكتب إلى لا تقولن منتهى علمه فليس لعلمه منتهى ولكن قل: منتهى رضاه)(1).

۱- الكافي: ج۱ ص۸٦.

۲ – الكافي: ج1 ص٨٦...

٣- الكافي ج1 ص١٠٧.

<sup>\$ –</sup> الكافي ج1 ص١٠٧.

#### قوله ١

# (ثم إني أوصيك يا حسن وكفى بك وصياً بما أوصاني به رسول الله ﷺ)

ومن هنا شرع أمير المؤمنين اللَّيْكِينَ بتوجيه وصية النبي اللَّيْقَ إلى ولده الحسن اللَّيْكِينَ، ولا يخفى ما في ذلك من إشارة لموضوع الخلافة والإمامة فلابد من إتمام ما انتهجناه والحديث عن خلافة رسول الله اللَّيْقَ، فنقول:

# الأول: آية الشورى:

﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ (١) ومن الواضح أنه يجب صرفها عن المقام، ولا يمكن الاستدلال بها على المطلب لأنه لو أمكن ذلك لما تسنى للنبي على مخالفتها بالنصب والتعيين، لأنه تعالى يقول: ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا بِالنصب والتعيين، لأنه تعالى يقول: ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بِعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴿ لاَ خَذْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ (١) مثم لو كان ذلك لأشار النبي الله لذلك ولقال: إن الأمر بعدي بيد الأمة من تختاره فهو الخليفة، مثلاً، لكن لم ينقل أحد ذلك عنه الله عنه بل المنقول خلافه، خاصة في كتب أصحاب هذا الاتجاه (السّنة)، فلقد نقلوا ورووا عن النبي الله أنه ولى علياً عَلَيْكِ على المسلمين وأمّره عليهم واختاره بأمر المولى عز وجل ليكون خليفة وإماماً وهادياً لأمته من بعده وستعرف ذلك بجلاء فيما بعد إن شاء الله تعالى.

۱ - سورة الشورى: ۳۸.

٣ - سورة الحاقة: ٤٤.

## الثاني: الإجماع:

إن المسلمين أجمعوا على أن الخلافة والإمامة تكون بيد الأمة، وجوابه: لو سلّمنا بأن إجماع الأمة حجة، لكن بعد أن لا يخالف النصوص من القرآن والسنة، فلو خالف ولو نصاً واحداً لأصبح بلا قيمة ولسقط عن الاعتبار، ولأوضح بمثال: جاء عن النبي تُلْكُفُ أنه قال: (إنما الأعمال بالنيات)، فالنية وإخلاصها من شروط صحة وقبول الصلاة، فلو اجتمعت الأمة على أن النية ليست بشرط، وأنه لا داعي للنية، وأن العبادة يأتي بما كيف شاء، فهل هذا الإجماع يكون حجة وتكون له قيمة في مقام العمل؟ الجواب: كلا، ولا يقول بذلك أحد من المسلمين.

والمقام كذلك، فما قيمة هذا الإجماع المدعى في مقابل النصوص المتكثرة التي حاءت عن النبي شي الدالة على التعيين والتنصيب.

ثم إن هذا الإجماع واقعاً لم يتحقق لأن جملة من بني هاشم ومجموعة من أفاضل الأصحاب لم يكونوا في السقيفة عندما تمت البيعة لأبي بكر ومن الانصار من لم يبايع حتى قتل من بعد.

ويجُاب الدليلان بجواب مشترك: حيث إنه لو كان الاستخلاف شورى وإجماعاً فلماذا لم يعمل بذلك أبو بكر ولم جعلها لعمر من بعده، ولماذا جعلها عمر في ستة من المسلمين فقط بعده، أوليس في ذلك ذكرى لمن ألقى السمع وهو شهيد، فقد يقال، أني تصرفون وما لكم كيف تحكمون؟!!

أما أصحاب اتجاه النصب والتعيين (الشيعة)، فاستدلوا بأدلة لا تحصى منها ما هو متداخل بين القرآن والسنة، ومنها ما ليس كذلك ومنها عقلية إليك بعضها بعد مقدمة:

إن النبي على سار على سنن الأنبياء من قبله ولم يكن بدعاً منهم فالذي يطلع على بعض سننهم يجد أنهم النبير قد استخلفوا وأوصوا من بعدهم لأفراد، أما أنبياء أو أوصياء، لذلك نبه رسول الله على في حديث المنزلة وقال: (إلا أنه لا نبيّ بعدي)، فتأمل وفكر لتعرف الحق، وإليك هذا الحديث من الصادق المصدق الثقة عند جميع المسلمين حفيد رسول رب العالمين جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب البيلا: قال: قال رسول الله على أنا سيد النبيين،

ووصيم سيد الوصيين وأوصياؤه سادة الأوصياء، وإن أدم ﷺ سأل الله عز وجل أن يجعل له وصياً صالحاً، فأوحى الله إليه: أبي أكرمت الأنبياء بالنبوة، ثم اخترت خلقي وجعلت خيارهم الأوصياء، ثم أوحي الله عز وجل إليه يا أدم، أوص إلى شيث النبي، فأوصبي آدم عُلَيْلِا إلى شيث وهو هبة بن آدم، وأوصبي شيث إلى ابنه شيان وهو ابن نزلة الحوراء التي أنزلها الله على آدم من الجنة، فزوجها ابنه شيث، أوصى شيان إلى مجلث وأوصى مجلث إلى محوت، وأوصى محوت إلى علميشا، وأوصى علميشا إلى أخنوخ وهو إدريس النبي وأوصى إدريس إلى ناحور، ودفعها ناحور إلى نوح النبي عُلِيَنْكِمْ، وأوصى نوح إلى سام، وأوصى سام إلى عثامر، وأوصى عثامر إلى برغيشاشا وأوصى برغيشاشا إلى يافث، أوصى يافث إلى بره، وأوصى بره إلى جفيسة، وأوصى جفيسة إلى عمران، ودفعها عمران إلى إبراهيم الخليل عُشِلاً، وأوصى إبراهيم إنى ابنه إسماعيا، وأوصى إسماعيا إلى إسحاق، وأوصى إسحاق إلى يعقوب، وأوصى يعقوب إلى يوسف، وأوصى يوسف إلى يثريا، وأوصى يثريا إلى شعيب، وأوصى شعيب إلى موسى بن عمران، وأوصى موسى إلى يوشع بن نون وأوصى يوشع إلى داود وأوصى داود إلى سليمان وأوصى سلمان إلى آصف بن برخيا، وأوصى آصف إلى زكريا، ودفعها زكريا إلى عيسى غَلْبُلِخُ أوصى عيسي إلى شمعون بن مخون الصفا، وأوصىي شمعون إلى يحيى بن زكريا وأوصى يحيى إلى منذر وأوصى منذر إلى سليمة وأوصى سليمة إلى بردة، وأنا أدفعها إليك يا على وأنت تدفعها إلى وصيك، ويدفعها وصيك إلى أوصيائك من ولدك واحداً بعد واحد حتى تدفع إلى خير أهل الأرض بعدك ولتكفرنَ بك الأمة، ولتختلفنَ عليك الحتلافاً شديداً، الثابت عليك كالمقيم معي، والشاذ عنك في النار والنار مثوى الكافرين (۱).

وهذا الحديث وإن لم يكن مروياً في كتب أصحاب اتحاه (الترك للأمة) فإني أوردته للاستشهاد والتأييد، وإلا ففي ما يأتي من أدلة وأحاديث كفاية وزيادة لمن لم يتبع الهوى وطلب الحق والحقيقة.

١ – الامالي، للطوسي: ص٣٤٤.

## من أدلة اتجاه النص والتعيين:

1. حديث في الخلافة: هو حديث الدار فعن على بن أبي طالب عليها قال: لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرْتَكَ الأَصْرِينَ ﴾ دعاني النبي فقال: يا علي إن الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين... إلى أن قال ثم تكلم رسول الله الله فقال: يا بني عبد المطلب إني والله ما أعلم شاباً في العرب حاء قومه بأفضل مما قد حئتكم به، قد حئتكم بخير الدنيا والآخرة، وقد أمرني الله تعالى أن أدعوكم إليه، فأيكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أحي ووصيي وحليفتي من بعدي؟ فأحجم القوم عنها جميعاً وقلت: وإني لأحدثهم سناً.. أنا يا نبي الله أكون وزيرك عليه، فأخذ برقبتي، ثم قال: إن هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم فاسمعوا له وأطيعوا، قال: فقام القوم يضحكون فيقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع) ". والحديث يدل على أن أمر الإنذار وطلب الوزارة على أن يكون القابل خليفة ووصياً برمته يرجع لله سبحانه وتعالى.

١- انظر الكامل في التاريخ: ج١ ص٥٨٥: وتفسير ابن كثير: ج٣ ص٣٥٣؛ والبداية والنهاية: ج٣ ص٤٠ وغيرها من مصادر المسلمين.

٧- انظر المعجم الاوسط: ج٦ ص٢١٨، ومجمع الزوائد: ج٧ ص١١، والاحاديث والاثار: ج ص١٤، والدر المنثور: ج٣ - ص٥٠١ وغيرها.

فإنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، ثم قال: إن الله عز وجل مولاي، وأنا مولى كل مؤمن، ثم أحذ بيد علي رضي الله عنه فقال: من كنت مولاه فهذا وليه، اللهم والي من والاه، وعادِ من عاداه وذكر الحديث بطوله)(١٠. قال ابن حجر العسقلاني في شرح صحيح البخاري: (وأما حديث من كنت مولاه فعلي مولاه، فقد أخرجه الترمذي والنسائي، وهو كثير الطرق جداً، وقد استوعبها ابن عقده في كتاب مفرد، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان...)(١٠. وفي حديث الولاية قطع رسول الله الله الطريق على كل مؤوّل، ومشكّك ومحرّف وجاحد حين ذكرهم بولاية الله تعالى عليه في وولايته على المؤمنين المجعولة في كتاب الله عز وجل بقوله: ﴿ النَّي المُؤمنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾(١٠ فإنه الله اخذ منهم الإقرار بولايته عليهم وأوليته بقوله: ﴿ وأنا مولى كل مؤمن) فلا يبقى أدنى شك أن المراد من المولى هو ولاية أمر المسلمين.

Y. حديث في وجوب طاعته: قوله ﷺ: (مَن أطاعني فقد أطاع الله، ومَن عصاني فقد عصى علياً فقد عصاني فقد عصى الله، ومَن أطاع علياً فقد عصاني) (4). وذكر صاحب المستدرك بعد هذا الحديث (هذا حديث صحيح ولم يخرجاه) (6) أي لم يخرجه البخاري ومسلم.

٣. أحاديث في أنه ﷺ مع القرآن والحق، والقرآن والحق معه:
 فعنه ﷺ أنه قال: (عليّ مع القرآن والقرآن مع علي)<sup>(1)</sup>، وقال: (علي مع الحق، والحق مع على)<sup>(1)</sup> وقال: (رحم الله علياً، اللهم أدر الحق معه حيث

<sup>1-</sup> المستدرك على الصحيحين: ج٣ ص ١٠٩.

٢- فتح الباري ج٧ ص٦٦.

٣- سورة الأحزاب: ٦.

٤- المستدرك على الصحيحين: ج٣ ص١٣١، ج٣ ص١٤٩.

المستدرك على الصحيحين: ج٣ ص ٩٤٩...

٣- ينابيع المودة: ج١ ص١٧٣ وغيره مصادر كثيرة

٧- مجمع الزوائد: ج٩ ص١٣٤، وغيره مصادر كثيرة.

دار) ١٠٠. وهنا لا ينبغي تحاوز هذه الأحاديث بلا تدبر، فربما نفهم أن علياً مع القرآن، أما القرآن مع علي فلا يفهمه إلا أولوا العقول والألباب. أما دعاء النبي على له بإدارة الحق معه حيث دار فهنا تكل العقول وتحف الأقلام.

- **3. حديث في السيادة والإمامة والقيادة**: فعنه الله (أوُحي إليّ في علي ثلاثة أشياء ليلة أُسرِيَ بي: أنه سيد المؤمنين، وإمام المتقين، وقائد الغر المحملين) ''.
- حديث المنزلة: وقد تقدم في بحث الأحق فقد قال الله لعلي المنظل: (أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبيّ بعدي)، فلو لم يصدر عن النبي لله بحق أمير المؤمنين علي غير هذا الحديث لكفى دليلاً على أحقيته بالإمامة والحلافة، واحتوائه المنظل لحميع الفضائل التي كانت لرسول الله الله الله النبوة، لأن رسول الله الله المنظل لم يقارن بين أخق هما وأخوة هارون وموسى اعتباطاً، ولم يذكر قرينة (إلا أنه لا نبيّ بعدي) عبثاً فهو يريد أن يثبت ما لهارون في أمة محمد المنظل والمستند هو القرآن الكريم.

قال الشيخ محمد بن الحسن الطوسي أعلى الله مقامه: (ما روي عن النبي الله من موله: أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبيّ بعدي، فأثبت له جميع منازل هارون من موسى إلا ما استثناه لفظاً من النبوة، وعرفنا بالعرف أنه لم يكن أخاه لأبيه وأمه، وقد علمنا أن من منازل هارون من موسى، أنه كان مفترض الطاعة على قومه، وأفضل رعيته ممن شدّ الله به أزره فيحب أن تكون هذه المنازل ثابتة له، وفي ثبوت فرض طاعته ثبوت إمامته وقد نطق القرآن ببعض منازل هارون من موسى: قال الله تعالى حكاية عن موسى أن سأله تعالى فقال: ﴿ الجُعَل لِي الله وَزِيرًا هَوْ مَن أَهْلِي هُ هَارُونَ أَخِي هُ اشْدُدْ بِه أَرْدِي هُ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ وفي آية أحرى: ﴿ الحُلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ قَدْ أُوتِيتَ سُؤُلْكَ يَا مُوسَى ﴾ فوجب بتلك ثبوت هذه المنازل لأمير المؤمنين المنايل المؤمنين المنازل لأمير المؤمنين المنازل الأمير المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المنازل لأمير المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المنازل المؤمنين المنازل المنازل المؤمنين المنائل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المؤمنين المنازل المؤمنين المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المؤمنين المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين المنازل المؤمنين ا

سنن التومذي: ج٥ ص٦٣٣ وغيره مصادر كثيرة.

٧- انظر المعجم الصغير: ج٢ ص١٩٩، ومجمع الزوائد: ج٢ ص١٢١، والمستدرك على الصحيحين: ج٣ ص١٤٠.

٣- الاقتصاد. للشيخ الطوسي. ص٣٢ هامش.

وعليك أن تصدق دعوى النبي الله لعلى بالخلافة فهي بنفسها دليل ومستند لأن المسلمين جميعاً أجمعوا على أن ما صح من سنته الله حجة على كل مسلم، وإن أبَيْت فقد عرفت أن دليل الخلافة كان على أكتاف قوله تعالى: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾، والولاية كان من وحي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالّذِينَ آمَنُوا اللّذِينَ آمَنُوا اللّذِينَ آمَنُوا اللّذِينَ أَمَنُوا اللّهِ وَلَولاية كان ما وحي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّذِينَ آمَنُوا اللّهِ وَلَولاية كان ما وحي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيمُ اللّهُ وَوله: ﴿النّبِي وقوله: ﴿النّبِي اللّهُ وْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمُ ﴾ والمنزلة والوصاية كان قائماً على ﴿اجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوى ﴾ إنْ هُوَ أَهْلِي ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوى ﴾ إنْ هُوَ إلاّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾.

ثبت بذلك أنه على خليفته ووصيه من بعده وأن ذلك من قبله سبحانه وتعالى لأن السنة القولية له الله إنحا هي منه سبحانه، والقرآن هو المستند لهذه السنة كما عرفت وإنما هذه الوجوه المذكورة غيض من فيض فيما حاء بحق أمير المؤمنين المناخل.

أما عن العقل فالإمام هو الحافظ للشريعة والعارف بتأويل الكتاب، والهادي للأمة، وعليه فالإمامة لطف يقرب الناس للطاعة ويبعدهم عن المعصية فهي كالنبوة من هذه الجهة فهي واحبة عليه سبحانه، وإلا فإن ترك سبحانه جَعْل الأئمة فهذا نقض لغرضه من إيصال الناس للكمال والهداية والعيش الموافق للقوانين الإلهية ونقض الغرض قبيح وهو محال بحقه سبحانه، فوجب نصب الخليفة للنبي الله من قبله تعالى بل وجعل الخلفاء والأئمة بعد الوصي والخليفة المباشر للنبي الله لنفس العلة، قال سبحانه: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوفِئُونَ ﴾ (١) وهذا في كل الأمم فكل أمة تحتاج لموقن صابرٍ هادٍ بأمر الله تعالى بل كل زمان.

مَّمُ إِن قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمُ ﴾ (') تدل على عصمة الرسول ﷺ لأنه تعالى عطف طاعة الرسول ﷺ على

١- سورة السجدة: ٢٤.

٢ - سورة النساء: ٩٥.



طاعة نفسه، وتدل على عصمة أولي الأمر المقصودين في هذه الآية لأنه من المحال بحقه سبحانه أن يأمر بطاعة الظالم والفاسق، لذا لا يمكن بحال تفسير أولي الأمر في الآية المباركة بالحكام والملوك والرؤساء والخلفاء غير المنصوص عليهم شرعاً لأنه ثبت ظلم البعض، وفسق البعض، وحطأ البعض الكثير، فلا يجوز عليه سبحانه بحكم العقل والشرع أن يأمر بطاعة غير الكامل ويقرن طاعته بطاعة رسوله المقرونة بطاعة ذاته، تعالى عن ذلك علواً كبيراً، فوجب أن يكون أولو الأمر معصومين ولا يعرف المعصوم إلا هو سبحانه وهذا بديهي.

ثم إنه على ذلك وحب أن يكون في كل زمان إمام حجة على الخلق ولذلك جاء عن النبي على: (من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية...) هذا بنص مدرسة الصحابة، أما بنص مدرسة أهل البيت عليه فرعن الحارث بن المغيرة قال: قلت لأبي عبد الله عليه : قال رسول الله على: من مات لا يعرف إمامه مات ميتة حاهلية؟ قال: نعم، قلت: حاهلية جهلاء أو جاهلية لا يعرف إمامه؟ قال: حاهلية كفر ونفاق وضلال) (1).

۱- مستد أبي داوود: ص۹۵۹.

۲ – الكافي: ج ١ ص٣٧٧.

على ولا سواء ولا سواء، قال: ثم سكت ثم قال: أزيدك فقال له: حكم الأعور: نعم جعلت فداك، قال: ثم كان على بن الحسين ثم كان محمّد بن على أبو جعفر وكانت الشيعة قبل أن يكون أبو جعفر وهم لا يعرفون مناسك حجهم وحلالهم وحرامهم حتى صار الناس يحتاجون إليهم من بعد ما كانوا يحتاجون إلى الناس وهكذا يكون الأمر والأرض لا تكون إلا بإمام ومن مات ولا يعرف إمامه مات ميتة جاهلية، وأحوج ما تكون إلى ما أنت عليه إذا بلغت نفسك هذه – وأهوى بيده إلى حلقه – وانقطعت عنك الدنيا، تقول: لقد كنت على أمر حسن) (١٠).

# عدّة الأئمة في كتب مدرسة الصحابة:

روى أهل الحديث في مدرسة الصحابة أحاديث كثيرة تحصر عدد الأمراء والخلفاء والولاة في اثني عشر لا أكثر ولا أقل وإليك بعض هذه الأحاديث:

#### الأول:

في كتاب البحاري عن حابر بن سمرة قال: سمعت النبي الله يقول: يكون اثنا عشر أميراً فقال كلمة لم أسمعها، فقال أبي: إنه قال كلهم من قريش (١٠).

# الثاني:

في كتاب مسلم عن حابر بن سمرة قال: دخلت مع أبي على النبي الله في فسمعته يقول: إن هذا الأمر لا ينقضي حتى يقضي فيهم اثنا عشر خليفة. قال: ثم تكلم بكلام خفي علي، قال، فقلت لأبي: ما قال؛ قال: كلهم من قريش قال،

#### الثالث:

۱ – الكافي: ج۲ ص۲۱.

٧- البخاري: ج٨ ص١٢٧.

۳- مسلم: ج۱۲ ص۲۰۱.

ع- فسلم : ج١٢ ص ٢٠١ مستد أحمد: ج٥ ص٨.

# الرابع:

في مستدرك الحاكم عن مسروق قال: كنا حلوساً ليلة عند عبد الله يقرؤنا القرآن فسأله رجل فقال: يا أبا عبد الرحمن هل سألتم رسول الله كالله كم يملك هذه الأمة من خليفة؟ فقال: عبد الله ما سألني عن هذا أحد منذ قدمت العراق قبلك؟ قال: سألناه فقال: اثنا عشر، عدة نقباء بني إسرائيل ...

## الخامس:

في مسند أحمد بن حنبل: عن حابر بن سمرة قال: خطبنا رسول الله الله الله الله عن مسند أحمد بن حنبل: عن حابر بن سمرة قال: خطبنا رسول الله الله عشر فقال: لا يزال هذا الأمر عزيزاً منيعاً ظاهراً على من ناواه حت يملك اثنا عشر كلهم، قال فلم أفهم ما بعد، قال: فقلت لأبي: ما قال بعدما، قال: كلهم من قريش)(١).

وغيرها كثير ومن أحب فليراجع، ولقد أفاد وأحاد أحد العلماء " بذكر نكات في هذه الأحاديث لابد من الوقوف عليها وهي:

- ١. حصر الحلفاء في اثني عشر.
- ٢. استمرار خلافة هؤلاء الاثني عشر إلى يوم القيامة.
  - ٣. توقف عزة الإسلام وأمنه ومنعتهما عليهم.
- ٤. إن قوام الدين علماً وعملاً بهم لأن قوامه العلمي بمفسر للكتاب ومبين لحقائقه ومعارفه، وقوامه العملي بمنفذٍ لقوانينه وأحكامه العادلة، وهذان الغرضان المهمان لا يتيسران إلا بتحقق شروط خاصة في هؤلاء الاثني عشر.
- إن احتياره الله للتنظير نقباء بني إسرائيل مع أن النظير للعدد متعدد تنبيه على أن خلافتهم ليست بانتخاب الناس، بل تعيين من الله، فقد قال الله تعالى عن النقباء: ﴿ وَبَعَثْنَا مِنهُمُ اتَّنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ (١٠).

٦. إن هؤلاء الأثمة كلهم من قريش.

۱-- المستدرك: ج£ ص١٠٥.

۲= مسند أحمد: چ۵ ص۹۳

٣- الشيخ وحيد الخراساني في منهاج الصالحين ج1 ص١٩٧.

٤ – سورة المائدة: ١٢.

قال: فهل يوجد خلفاء فيهم هذه المزايا إلا على المذهب الحق؟ وهل يمكن تفسير الأئمة الاثني عشر إلا بأثمتنا المبتلاع؟ وهل تحققت عزة الإسلام وأهدافه في خلاقة يزيد بن معاوية وأمثاله؟

لقد اعترف بعض المحققين من علماء العامة (بأن بشارة النبي الله لا تقبل الانطباق إلا على الأئمة الاثني عشر النهلا)، ففي ينابيع المودة للقندوزي: (قال بعض المحققين: إن الأحاديث الدالة على كون الخلفاء بعده التي عشر قد اشتهرت من طرق كثيرة، فبشرح الزمان وتعريف الكون والمكان، علم أن مراد رسول الله على من حديثه هذا الأئمة الاثنا عشر من أهل بيته وعترته، إذ لا يمكن أن يحمل هذا الحديث على الخلفاء بعده من أصحابه، لقلتهم عن اثني عشر، ولا يمكن أن يحمل على الملوك الأموية لزيادتهم على اثني عشر، ولظلمهم الفاحش... ولا يمكن أن يحمل على الملوك العباسية لزيادتهم على العدد المذكور ولقلة رعايتهم الآية ﴿قُلُ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا إِلا الْمُودَةَ فِي الْفُرْنِي الله الله ولا يمكن أن يحمل هذا الحديث على الأئمة الاثني عشر من أهل بيته وعترته الله لأغم كانوا أعلم أهل المنه، وأحلهم وأورعهم وأورعهم وأعلاهم نسباً، وأفضلهم حسباً، وأكرمهم عند زماضم وأجلهم وأورعهم وأتقاهم وأعلاهم نسباً، وأفضلهم حسباً، وأكرمهم عند الغم والتحقيق، وأهل الكشف والتوفيق. ويؤيد هذا المعنى أي أن مراد النبي الله العلم والتحقيق، وأهل الكشف والتوفيق. ويؤيد هذا المعنى أي أن مراد النبي الملكثرة المذكورة في هذا الكتاب وغيرها)".

ثم قال "": عن السدي في تفسيره وهو من علماء الجمهور وثقاقم. (لما كرهت سارة مكان هاجر أوحى الله تعالى إلى إبراهيم: أن انطلق بإسماعيل وأمه حتى تنزله بيت النبي التهامي، فأني ناشر ذريتك وجاعلهم ثقلاً على من كفر، وجاعل من ذريته اثنى عشر عظيماً) ".

۱ -- سورة الشورى: ۲۳.

٢- ينابيع المودة: ج٣ ص٩٦.

٣- الشيخ وحيد الخراساني

ع - كشف الغطاء: ص٧.

وهو موافق لما في التوراة الفعلية في سفر التكوين، الإصحاح السابع عشر:

١٨: وَقَالَ إِبْرَاهِيمُ للهِ: لَيْتَ إِسْمَاعِيلَ يَعِيشُ أَمَامَكَ.

١٩: فقالَ اللهُ: بَلْ سَارَةُ امْرَأَتُكَ تَلِدُ لَكَ ابْنَا وَتَدْعُو اسْمَهُ إِسْحَاقَ. وَأُقِيمُ عَهْدِي
 مَعَهُ عَهْدًا أَبْدِيًّا لِنَسْلِهِ مِنْ بَعْدِهِ.

٢٠: وَأَمَّا إِسْمَاعِيلُ فَقَدْ سَمِعْتُ لَكَ فِيهِ. هَا أَنَا أُبَارِكُهُ وَأُثْمِرُهُ وَأُكَثِّرُهُ كَثِيرًا جِدًّا.
 اثنَىٰ عَشَرَ رئيسًا يَلِدُ، وَأَجْعَلُهُ أُمَّةً كَبِيرةً.

وبهذا وبغيره تعرف أن قضية الأنبياء والأوصياء والحجج كالسلسلة المترابطة الحلقات من لدن آدم إلى يوم القيامة وأنها من تخطيط المولى عز وجل الحكيم فعز شأنه وجل جلاله.

# نصوص في إمامة أهل البيت البيل للأمة ومرجعيتهم لها:

## ١ - حديث الثقلين:

عن أبي سعيد الخدري عن النبي التلطيق أنه قال: (إني أوشك أن أدعى فأجيب، وإني تارك فيكم التقلين كتاب الله عز وحل وعترتي. كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإن اللطيف الخبير أخبرني أنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فانظروني بما تخلفوني فيهما)(١).

وفي هذا الحديث أحبر النبي التلك بدنو موته، وفيه أن آخر وصيتي لكم في الثقلين، والثقل في اللغة متاع المسافر وحشمه وكل شيء خطير نفيس مصون له قدر (١٠)، وأنه لا افتراق بين القرآن العزيز والعترة المطهرة إلى يوم القيامة، فما دام القرآن دامت العترة، وما وجد الكتاب وجد الإمام الحجة من آل بيت النبي الله وفيه دلالة واضحة على وجود إمام حجة من العترة يصحب الزمان وهو الإمام

١- مسند أحمد: ج٣ ص١٩: والطبقات الكبرى: ج٢ ص١٩٤ وغيرهما.

٢ انظر تاج العروس، مادة ثقل وكذا لسان العرب والقاموس.

الثاني عشر عجل الله تعالى فرجه الشريف.

وهنا(١) أقوال في وجه تسمية القرآن والأئمة اللفلا بالثقلين:

منها: كون كل واحد من الكتاب والعترة معدناً للعلوم العلية والحقائق الدينية ومنبعاً للأسرار النفيسة والأحكام الإلهية. ولذا حث على التمسك بهما.

ومنها: ثقالة التمسك بهما والعمل بما يتلقى منهما ورعاية حقوقهما على الناس لأنهما يأمران بالعبودية والإحلاص لله تعالى ومخالفة الهوى والعدل والإحسان، وينهيان عن الفحشاء والمنكر وعن متابعة النفس والشيطان وعن الظلم والعدوان، ومعلوم أن تباعة الحق والإحلاص ومخالفة الهوى وترك الفحشاء أثقل الأشياء وأمرها.

ومنها: لأن عمارة الدين بحماكما عمرت الدنيا بالإنس والحن المسميين بالثقلين في قوله تعالى: ﴿ سَنَفُرُغُ لَكُمْ أَيُهَا الثَّقَلاَنِ ﴾.

ومنها: كون كل منهما مصوناً عن الخطأ والخطل وعن السهو والزلل وطهارتهما من الدنس والرحس، ويؤيده بعض فقرات الحديث ومناسبة المعنى اللغوي لأن الثقل هو الشيء النفيس والمصون.

ومنها: بقاء الكتاب والعترة للتمسك والاهتداء في كل زمن إلى قيام الساعة وصونهما من الضياع والزوال في جميع الأعصار إلى يوم القيامة، كما هو شأن كل مصون تقيل ولازم كل خطير نفيس فإن الذكر نزله الله وهو له حافظ، وجعل أهل الذكر قرينه وهو لهم ناصر.

ومنها: اعتماد النبي على الله وركونه إليهما في بقاء آثاره فإن دينه باق ببقائهما لأن الكتاب معجزته الباقية، والعترة معادن أسراره فيكونان ثقلَيْه وناصرَيْه، وفي اللغة اثّاقل إلى شيء ركنَ إليه.

<sup>1 -</sup> جامع أحاديث الشيعة: ج1 ص٩٣ وما بعدها.

#### العترة هم الخلفاء الاثنا عشر:

غم إن العترة أخص الأقارب، والعترة ولد الرجل وذريته وعقبه من صلبه المعلوم أن أهل اللغة يستشهدون بالقرآن والسُّنَة على مطالبهم، لذا استشهدوا بحديث التقلين لصحته وشهرته وكثرة أسانيده واستفاضة روايته، وصرح بعضهم أن عترة النبي الله ولد فاطمة البتول الههلا.

فالعترة في الحديث هم الحلفاء الاثنا عشر، لأنه الله العلم ومواضع السر ومعادن الكريم، وعدلاً له، فهذا يعني أن العترة هم أبواب العلم ومواضع السر ومعادن الحكمة ومواطن العصمة والطهارة، وهم علي وأولاده المنظم، فبعد عدم ادعاء أحد غيرهم هذا المقام، لم يعهد لأحد من المسلمين ادعاء ذلك إلا هم المنظم، وهم المقصودون بأولي الأمر، وقوله تعالى: ﴿وَتُحُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ وبأحاديث (من مات وليس له إمام مات ميتة حاهلية)، وغير ذلك من الآيات والروايات ولا يمكن أن تنطبق على جميع أقارب النبي الله وذريته لأن فيهم الفاسق والجاهل كما هو معلوم.

وفي حديث زيد بن أرقم وأبي سعيد (قال رسول الله الله الله التي تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي...) ثم ذكر كتاب الله وعترتي أهل بيتي. وبهذا اللسان بين أن عدم الضلال إنما بالتمسك بالكتاب وأهل البيت، وعليه فلا عذر البتة لمن لم تكن عقائده كعقيدة العترة الطاهرة، ولِمَن لم يأخذ عنهم ويرجع إليهم في الفقه؛ فإنه سيكون في مهب رياح الضلال وأهواء الرجال.

#### ٢. حديث السفينة:

فإنه ﷺ قال: (مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح، من ركبها نحا، ومن تخلف عنها غرق)".

وفي هذا الحديث تشبيه لأهل البيت المنهج بسفينة نوح، والركوب في سفينة أهل البيت تعبير كنائي عن التمسك بهم، والتولي لهم والائتمام بهم، وأنه لا نجاة أبداً

٢- سنن الترمذي: ج٥ ص٦٦٣ غيره من كتب المسلمين.

٣- المستدرك على الصحيحين: ج٢ ص ٣٧٣ وغيره كثر من كتب المستمين.

إلا بذلك، فكما أن الجبل لم يعصم ابن نوح من الغرق كذلك لا نجاة ولا عصمة في العقيدة والعمل إلا بأهل البيت عَبَلاً. فهل هناك أوضح وأجلى من ذلك؟ وماذا يقول النبي الثاني الثاني العقلاء على ألا على الأمة بنور أهل البيت المتبلاء فلقد شبّة علياً بحارون، وأهل البيت بسفينة نوح وسيأتي تشبيههم بالنجوم وبباب حِطّة.

### ٣. حديث النجوم:

فإنه ﷺ قال: (النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق، وأهل بيتي أمان لأمتي من الاختلاف)(١).

## ٤. حديث باب حِطّة:

فعنه ﷺ: (... وإنما مثل أهل بيتي فيكم مثل باب حطة في بني إسرائيل من دخله غفر له)(د).

قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواْ هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَداً وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً وَقُولُواْ حِطَّةٌ تَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ﴿ فبعد تَيْه بني إسرائيل في الأرض أُمروا أن يدخلوا بيت المقدس من باب أُمروا بالدخول منه،

المستدرك على الصحيحين: ج٣ ص١٩٢ وغير كثير من كتب المسلمين.

٢- سورة النجم: ١٦.

٣- مجمع البيان: ج٦ ص١٤٤.

٤ - نفس المصدر: ج٦ ص١٤٤.

المعجم الصغير: ج١ ص٢٢: وانظر السيرة الحلبية: ج٢ ص١٩٣ ح٢: وينابيع المودة: ج١ ص٩٣ ؛ ومجمع الزواند:
 ج٩ ص١٦٨: وكنز العمال: ج٢١ ص٨٩ وغيرها.

٦- سورة البقرة : ٨٥.

قيل أنه الباب الثامن من أبواب بيت المقدس المسمى بباب حِطّة، وأُمروا أن يقولوا حِطّة، أي حطّ عنا ذنوبنا، وهو أمر بالاستغفار عند الدخول ركعاً أو ساجدين، وهذا الدخول وهذا الاستغفار سبب للمغفرة والمزيد، لكن الذين ظلموا من بني إسرائيل استهزؤوا بهذا الأمر الإلهي وهذه الدعوة للمغفرة وقالوا (حنطة) قال سبحانه: ﴿ فَبَدُّ الّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيرُ الّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنزَلْنَا عَلَى الّذِينَ ظَلَمُواْ وَوْلاً غَيرُ الّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنزَلْنَا عَلَى الّذِينَ ظَلَمُواْ وَرُدُا مِّنَ السَّمَاء بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ (١٠).

فالنبي الله شبّة التمسك بأهل البيت والاقتداء بهم والتولي لهم والمودة لهم بدحول باب حِطّة والاستغفار في أمة موسى المنظر، لكن الذين ظلموا استخفوا وظلموا وفسقوا عن أمر ربهم فصاروا منزلاً للرجس وهكذا مَن كان مثلهم في هذه الأمة. ولقد أراد البعض صرف هذه الأحاديث إلى غير معناها الواضح وهو الولاية والإمامة إلى المودّة فقط، وقال (وجه التشبيه أنه تعالى جعل دخول ذلك الباب والذي هو باب أريحا أو باب بيت المقدس مع التواضع والاستغفار سبباً للمغفرة وجعل لهذه الأمة مودّة أهل البيت سبباً للمغفرة)(۱).

كما فعل غيره في حديث (من كنت مولاه فهذا علي مولاه)، لكن لو يسأل أي عربي أو من له أدنى معرفة بلغة العرب أنه هل كان يقصد الرسول الله المحبة لهم فقط؟ لأجاب بالنفي، لأنه الله حعلهم عدل القرآن، وسفينة النجاة، وأماناً من الاختلاف، وباب المغفرة الإلهية لهذه الأمة، فهل من مُدّكر؟!!

فتلخص عندنا أن العترة هم اثنا عشر، وهم أئمة الهدى، والحجج على أهل الدنيا، أوجب تعالى طاعتهم وتولّيهم، وأنه لا سبيل له إلا من بابهم، وقد وردت روايات أكثر من أن تحصى في أسمائهم وأوصافهم، اكتفي براوية واحدة عن أبي الحسن علي بن موسى الرضا عُينِيلاً قال: (حدثني أبي العبد الصالح موسى بن جعفر قال: حدثني أبي باقر علم الأنبياء محمّد بن علي قال: حدثني أبي سيد العابدين على بن الحسين قال: حدثني أبي سيد العابدين على بن الحسين قال: حدثني أبي سيد الشهداء

١ - سورة البقرة: ٩٠.

٣- ينابيع المودة: ج١ ص٩٣.

الحسين بن على قال: حدثني أبي سيد الأوصياء على بن أبي طالب صلوات الله عليه أنه قال: قال أحيى رسول الله ﷺ: مَن أحبُّ أن يلقى الله عز وجل وهو مُقبل عليه غير مُعرض فليتولَّك، ومَن سرَّهُ أن يلقى الله عز وجل وهو راض عنه فليتولّ ابنك الحسن، ومَن أحبّ أن يلقى الله عز وجل ولا خوف عليه فليتولّ ابنك الحسين، ومَن أحبّ أن يلقى الله وقد تمحص من ذنوبه فليتولّ على بن الحسين فإنه كما قال الله: ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرَ السُّجُودِ ﴾، ومَن أحبّ أن يلقى الله عز وجل وهو قرير العين فليتولّ محمّد بن على، ومَن أحبّ أن يلقى الله فيعطيه كتابه بيمينه فليتولُّ جعفر بن محمَّد الصادق، ومَن أحبُّ أن يلقي الله طاهراً مطهراً فليتولُّ موسى بن جعفر الكاظم، ومَن أحبُّ أن يلقي الله وهو ضاحك فليتولُّ على بن موسى الرضا، ومَن أحبّ أن يلقى الله وقد رفعت درجاته وبدلت سيئاته حسنات فليتولُّ محمداً، ومَن أحبُّ أن يلقي الله عز وجل فيحاسبه حساباً يسيراً ويدخله جنة عرضها السموات والأرض أُعِدّت للمتقين فليتولّ ابنه علياً، ومَن أحبّ أن يلقى الله عز وجل وهو من الفائزين فليتولّ ابنه الحسن العسكري، ومَن أحبّ أن يلقى الله عز وجل وقد كمل إيمانه وحسن إسلامه فليتولّ ابنه المنتظر محمداً صاحب الزمان المهديّ، فهؤلاء مصابيح الدحى وأئمة الهدي وأعلام التقي فَمَن أُحبُّهُم وتولُّاهُم كنتُ ضامناً له على الله الجنة)(١).

## قوله ١

# (فإذا كان ذلك يا بني فالزم بيتك)

هنا أمرَ أمير المؤمنين عَيْنِكِم الإمام الحسن عَيْنِكِم بلزوم البيت عندما يحصل أمر ما أشار إليه بقوله (ذلك) ذكر الشيخ البهائي العاملي أعلى الله مقامه في شرح قوله (ذلك) إنه إشارة إلى حلول أجل أمير المؤمنين عَيْنِكِم "".

١- جامع أحاديث الشيعة: ج١ ص٥٩ عن كتاب الأربعين في مناقب أمير المؤمنين لمحقد بن مسلم ابن أبي الفوارس الرازي.
 ٢- الاربعون حديثا: ص٥٠٠.

ببد أنه يحتمل قوياً أنه أراد بذلك أمراً معهوداً ومعلوماً لديهما عَيْبَا إِللهُ هذا الأمر هو غصب الخلافة من الإمام الحسن غليلاً، لأن الإمام الحسن اليتلا بعد وفاة أمير المؤمنين عُشِيرٌ لم يلزم البيت، بل تصدى للخلافة بعد مبايعة المسلمين له في الكوفة، ويؤيده ما جاء عن النبي ﷺ من الأمر لأمير المؤمنين ﷺ بلزوم البيت فعن أبي الحسن الكاظم قال: سألت أبي فقلت له ماكان بعد إفاقته عُلِيَّةٌ: قال: دخلتْ عليه النساء يبكين، وارتفعت الأصوات وضجّ الناس بالباب المهاجرون والأنصار، قال على لَهُ فِيهِ: فبينا أنا كذلك إذا نودي أين على؟ فأقبلت حتى دخلت إليه فانكببت عليه، فقال لي: يا أحمى فهّمك الله وسدّدك، ووفّقك وأرشدك، وأعانك وغفر ذنبك، ورفع ذكرك، ثم قال: يا أحيى إن القوم سيشغلهم عنى ما يريدون من عرض الدنيا وهم عليه قادرون، فلا يشغلك عني ما شغلهم، فإنما مثلك في الأمة مثا الكعبة نصبها الله علماً، وإنما تؤتى من كل فج عميق، وناد سحيق، وإنما أنت العلم علم الهدي، ونور الوحي، وهو نور الله، يا أحي والذي بعثني بالحق لقد قدمت إليهم بالوعيد، ولقد أخبرت رجلاً رجلاً بما افترض الله عليهم من حقك، وألزمهم من طاعتك فكل أجاب إليك وسلم الأمر إليك، وإني لأعرف خلاف قولهم، فإذا قبضت، وفرغت من جميع ما وصيتك به، وغيبتني في قبري فالزم بيتك، واجمع القرآن على تأليفه، والفرائض والأحكام على تنزيله، ثم امض ذلك على عزائمه وعلى ما أمرتك به، وعليك بالصبر على ما ينزل بك منهم حتى تقدم على)(١).

وعليه فالإمام على الشيخ إنما أمر ولده بلزوم البيت بعد غصب الخلافة هذا الأمر المعهود، فأوصى ولده بنظير ما أوصاه رسول الله على بعد ما حدث من أمر السقيفة، أما إذا فرض أنه لم يحدث ذلك فلابد للإمام من القيام بوظيفته، وقيادة الأمة وولاية الأمر، أما لو اختارت الأمة ما لم يختره الله عز وجل ورسوله على فليس أمام العترة إلا الصبر أو القتال لو كان هناك أنصار كما فعل سيد الشهداء الحسين بن على الشيخ.

<sup>------</sup>١- خصائص الأنسة: ص٧٣.

تم إن اعتزال الناس في حد نفسه مما كثر ذكره في الآثار الشريفة لأنه أسكن للفؤاد وأغض للبصر وأنزه للأذن وأحفظ للسان والفرج، فلزوم البيت مما يساعد على التقوى وفيه راحة للمتعبدين بل هو عبادة فقد جاء عن النبي الله أنه قال: (العزلة عبادة)(١).

وعن الصادق المبيلا: (إن قدرت أن لا تخرج من بيتك فافعل، فإن عليك في خروجك أن لا تغتاب، ولا تكذب، ولا تحسد، ولا ترائي، ولا تتصنع، ولا تداهن، صومعة المسلم بيته يحبس فيه نفسه وبصره ولسانه وفرجه)(١).

وعن أمير المؤمنين ﷺ: (يأتي على الناس زمان تكون العافية فيه عشرة أجزاء، تسعة منها في اعتزال الناس، وواحدة في الصمت)<sup>(٢)</sup>.

والذي يظهر من روايات أخرى أن الاحتجاب عن الناس هو ماكان عن أهل الدنيا الغافلين عن الآخرة، وإذا لم يكن في المعاشرة لهم مصلحة دينية أو اجتماعية. فعن النبي الله أنه قال لرجل أراد الجبل ليتعبد به: (لصبر أحدكم ساعة على ما يكره في بعض مواطن الإسلام خيرٌ من عبادته خالياً أربعين سنة)(١).

وعن الإمام الكاظم عليه في وصيته لهشام بن الحكم: (يا هشام الصبر على الوحدة علامة قوة العقل، فمَن عقل عن الله تعالى اعتزل أهل الدنيا الراغبين فيها، ورغب فيما عند ربه، وكان الله أنسه في الوحشة وصاحبه في الوحدة)(٤٠٠.

وروي أن داود حرج مصحراً منفرداً، فأوحى الله: (يا داود مالي أراك وحدانياً؟ فقال: إلهي اشتد الشوق مني إلى لقائك، وحال بيني وبينك حلقك، فأوحى الله إليه: ارجع إليهم، فإنك إن تأتيني بعبد آبق أثبتك في اللوح حميداً) أن .

١- منتخب ميزان الحكمة: ص ٢٧٦.

٣- مستدرك سفينة البحار: ج٧ ص٤٠٢

٣- مستدرك الوسائل: ج١١ ص ٣٨٨.

٤- منتخب ميزان الحكمة: ص٧٧٦.

٥- تحف العقول: ص٣٨٧.

٦- مستدرك سفينة البحار: ج٧ ص٥٠٠

#### قوله النيلا:

# (وَٱبكِ على خطيئتك)

البكاء معروف، وقد يمد فيقال بكاء، ويقصر فيقال بُكا، قال الجوهري: (البكاء يمد ويقصر فإذا مددت أردت الصوت الذي يكون مع البكاء، وإذا قصرت أردت الدموع وخروجها)(١٠).

والبكاء يكون للحزن وللشوق وللحوف وربما للسرور، وهو غير مناف للصبر والرضا بالقضاء لصدوره من الأنبياء و الحجج التثلا، وإنما هو طبيعة بشرية وجبلة إنسانية ورحمة فلا حرج من إبرازها وإظهارها.

والخطيئة: الذنب والإثم قال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاقٍ خَنَّ نَتْرَاقَهُمْ وَإِيَّاكُم إِنَّ قَتَالَهُمْ كَانَ خِطْئاً كَبِيرًا ﴾ (١) أي ذنباً وإثماً كبيراً ") والذنب والإثم يبعد العبد عن ساحة القرب للمولى عز شأنه، ومُخرِجٌ له عن زي العبودية، لذا ندب الشرع إلى البكاء لما به من دلالات وآثار عظيمة في تصحيح العلاقة بين الرب الودود والعبد الباكي الجزين والنادم على ما اقترفه في حضرة المولى عز وجل، وإليك بعض الأحاديث في هذا المجال:

فمن جملة وصايا للنبي على العلى عَشِير والله والتي رواها الإمام الباقر عَشِيل أنه قال: (والرابعة كثرة البكاء من حشية الله عز وحل يُبنى لك بكل دمعة بيت في الجنة)(1). وعنه على أنه قال: (طوبى لصورة نظر الله إليها تبكي من حشية الله عز وحل لم يطلع إلى ذلك الذنب غيره)(2).

وعن أمير المؤمنين عَلِيُلِامُ: (مِن كَرَمِ المرء بكاؤه على ما مضى من زمانه)(٠٠٠.

١ – نقله في روص الجنان: ص٣٣٣.

٣- سورة الإسراء ٣١.

٣- تفسير الصافي: ج٣ ص٠٩٠: ومجمع البيان: ج٦ ص٣٤٨.

عن لا يحضره الفقيه: ج٤ ص١٨٩.

أواب الأعمال: ص١٦٧.

٣- شرح النهج: ج. ٢ ص٧٧٦.

وعن الباقر عَلَيْكِم قال: (كل عين باكية يوم القيامة غير ثلاث، عين سهرت في سبيل الله وعين فاضت من حشية الله وعين غضّت عن محارم الله)(١٠.

وعن النبي الله قال: (ما من شيء إلا وله كَيْل أو وزن إلا الدموع، فإن القطرة منها تطفئ بحاراً من نار وإذا اغرورقت العين بمائها لم يرهق وجهه قتر ولا ذلة، فإذا فاضت حرّمه الله على النار، ولو أن باكياً بكي في أمة لرحموا)(١٠).

وعن أبي عبد الله النظم الله النظم قال لأبي بصير: (إذا خفت أمراً يكون أو حاجة تريدها فابدأ بالله فمجده، واثن عليه كما هو أهله، وصل على النبي الله وتباك ولو مثل رأس الذباب، إن أبي كان يقول: أقرب ما يكون العبد من الرب وهو ساجد يبكي) (٢).

وعنه على: (إن لم يجئك البكاء فتباك، فإن خرج مثل الذباب فبخ بخ)(١٠).

بعد هذا فلا ينبغي لكل مؤمن أن يتهاون في مسألة البكاء على الذنب من خشية الله سبحانه، ولابد أن تكون له جلسات وفترات لتحقيق هذا المعنى، لأنه لا طريق لمثلنا من الخطّائين والمذنبين إلا في الرجوع إليه سبحانه نادمين باكين ليخرجنا برحمته وهو أرحم الراحمين.

## بقي شيء:

قد يقال إن قوله النيلا: (وابكِ على خطيئتك) لولده الإمام الحسن النيلا لا يناسب ما تعتقد به الشيعة الإمامية من عصمة أهل البيت النيلان فالمعصوم لا تصدر عنه الخطيئة؟

وهذا الإشكال ينم عن عدم معرفة بمراتب البشر ولا بمراتب الطاعة والعبودية ويكشف عن نظرة سطحية لا تفرق بين النبي والوصي والولي، وبقية الناس، وربما يستفيد المستشكل تبريراً لمن يوالهم ويأتم بحم من الذين صدرت منهم الخطيئة قبل

۱ – الكافي: ۲۰ ص۸۰.

٢- بحار الأنوار: ج٩ ص ٣٣١.

٣- نفس المصدر .

<sup>£-</sup> نفس المصدر.

الإسلام وبعده، لذلك يتشبث بما هو أوهن من بيت العنكبوت للتشكيك بعقيدة العصمة، بل ولا يؤول بعض الآيات التي تدل بظاهرها على صدور المعصية من بعض الأنبياء عليه ويأخذ بظاهرها مع أن العقل والنقل يدفعان ذلك وقد عرفته، وإليك ما يعضده من مفسر وعالم سني وهو الرازي فإنه قال في تفسير الآية الكريمة: ﴿أَطِيعُوا اللّه وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُم ﴾ إن الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية، ومَن أمرَ الله بطاعته على سبيل الجزم والقطع لابد أن يكون معصوماً عن الخطأ، إذ لو لم يكن معصوماً من الخطأ لكان بتقدير إقدامه على الخطأ يكون قد أمر الله بمتابعته، فيكون ذلك أمرا بفعل ذلك الخطأ، والخطأ، والخطأ، والخطأ لكونه خطأ منهي عنه، فهذا يفضي إلى اجتماع الأمر والنهي في الخطأ، والخطأ لكونه خطأ منهي عنه، فهذا يفضي إلى اجتماع الأمر والنهي في الفعل الواحد بالاعتبار الواحد، وإنه محال، فثبت أن الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم، وثبت أن كل مَن أمرَ الله بطاعته على سبيل الجزم وحب أن يكون معصوما عن الخطأ ، فثبت قطعا أن أولي الأمر المذكور في هذه الآية لا بد وأن يكون معصوما عن الخطأ ، فثبت قطعا أن أولي الأمر المذكور في هذه الآية لا بد وأن يكون معصوما) (۱).

ثم إن هذا الإشكال قد أجيب بأجوبة وأجوبة من أفضلها ما أفاده الفاضل الحليل علي بن عيسى الإربلي قضيًّ في كتاب كشف الغمة، حيث قال: ان الأنبياء والأئمة المثبلا تكون أوقاتهم مستغرقة بذكر الله تعالى، وقلوبهم مشغولة به، وخواطرهم متعلقة بالملأ الأعلى، وهم أبداً في المراقبة كما قال غينيلا: (اعبد الله كأنك تراه، فإن لم تره فإنه يراك) فهم أبداً متوجهون إليه، منقلبون بكليتهم عليه فمتى انحطوا عن تلك المرتبة العالية والمنزلة الرفيعة إلى الاشتغال بالمأكل والمشرب والتفرغ للنكاح وغيره من المباحات عدوه ذنباً واعتقدوه خطيئة فاستغفروا منه.

ألا ترى أن بعض عبيد الدنيا لو قعد يأكل ويشرب وينكح وهو يعلم أنه بمرأى من سيده ومسمع لكان ملوماً عند الناس ومقصراً فيما يجب عليه من خدمة سيده ومالكه، فما ظنك بسيد السادات ومالك الأملاك، وإلى هذا أشار الله تقوله: (حسنات الأبرار إنه ليُران على قلى وإنى لأستغفر بالنهار سبعين مرة) وبقوله: (حسنات الأبرار

١- التفسير الكبير ، للفخر الرازي: ج١٠ ص١٤٤.

سيئات المقربين)''.

### بتوضيح وتقريب:

إن نفوس الأنبياء والأولياء نفوس كبيرة قد استولت عليها المعرفة بالحق تعالى فصارت مستغرقة في طلب رضاه، وتحقيق العبودية المطلقة له، ذائبة في حبه، وليست هي كنفوس العوام التي أحلدت إلى الأرض، وركنت للدنيا وملاذها، ولما كانت نفوس الأنبياء والأولياء كذلك، صار عندها الأكل والشرب ومعاشرة النساء وترك الأولى في القول والفعل معصية، وابتعاد عن ساحة القداسة، وحروج عن الاندكاك في إرادة المولى سبحانه، لذلك يستغفرون ويبكون، فالنبي عندما يُران على قلبه أو يُغان كما في الحديث المعروف -أي يتغشى قلبه ما يلبسه ويبعده عما استغرق فيه من الذكر والفكر - فإنه يستغفر الله سبعين مرة مع أن الرَّيْن والغين ليس بذنب على موازين الفقه وفي حسابات العامة.

ويشهد له القول المشهور (حسنات الأبرار سيئات المقربين)، فربما يُعدّ العمل حسنة للبار لكن لو جاء به المُقرَّب لغُدَّ سيئة، ولأوضّح بمثال: لو أن فقيراً مضطراً جاء لإنسان من أهل الكفاف يسأله فأعطاه ديناراً لغُدَّ ذلك حسنة، لكن لو جاء ذلك السائل وسأل متمولاً يملك المليارات فأعطاه ديناراً لعد ذلك سيئة، لأنه لابد أن تكون العطية على قدر ما يملك المُعطي، وهكذا العمل بالنسبة للبار والمقرب فتأمل لتفهم.

#### قوله المنالج:

# (ولا تكن الدنيا أكبر همّك)

وهنا لابد من الكلام في أمور ثلاثة: سبب تسمية الدنيا، والموازنة بين الدنيا والآخرة، والدنيا الممدوحة والدنيا المذمومة.

١- هذا ملخص كلامه كما نقله الشيخ البهاني في الاربعون حديثًا: ص٣١٣؛ انظر كشف الغمة: ج٣ص٧٤.

#### أما سبب التسمية:

فلقد حاء أن يزيد بن سلام سأل النبي ﷺ عن الدنيا لم سُمّيت الدنيا؟ قال: (لأن الدنيا دنية خلقت من دون الآخرة، ولو خلقت مع الآخرة لم يُقْنَ أهلها كما لا يُفنى أهل الآخرة، قال: فأخبرني لم سُمّيت الآخرة آخرة؟ قال: لأنها متأخرة بجيء من بعد الدنيا، لا توصف سنينها ولا تحصى أيامها، ولا يموت سكانها)(''. وعن على أمير المؤمنين عُشِيلاً: إنه سأله يهودي عن مسائل فكان فيما سأله: (لم سُمّيت الدنيا دنيا؟ ولم سُمّيت الآخرة آخرة؟ فقال عَنِيلاً: إنما سُمّيت الدنيا دنيا لأنها أدنى من كل شيء، وسُمّيت الآخرة آخرة لأن فيها الجزاء والثواب)(''.

فتكون الدنيا على الخبر الأول أنها أدْوَنُ مرتبة من الآخرة بل هي حسيسة ورذيلة بالنسبة لعظيم منزلة الآخرة وشرفها.

وعلى الخبر الثاني أنما أقرب من الآخرة إما بحسب المكان أو بحسب الزمان، وأما الآخرة فلأن الجزاء فيها وهو متأخر فشمّيت آخرة.

#### أما الموازنة بين الدنيا:

فالعاقل لابد له من تقدير عيشه في الدنيا، وحياته في الآخرة فإن طال العمر في هذه الدنيا فلا يتجاوز السبعين سنة أو الثمانين إلا لقلة من الناس كما هو الواقع، أما في الآخرة فبقاء متمادٍ ومتطاول خارج عن أقيسة الزمان والمكان وفوق هذا إما في نعيم، وإما في جحيم، قال سبحانه: ﴿إِنَّ الأَبْرُارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي بَعِيمٍ ﴾ وإنَّ القُجَّارَ لَفِي بَعِيمٍ ﴾ وعليه فلا مناص من اختيار الآخرة الخالدة على الدنيا الزائلة الفانية لمن له أدنى عقل قال تعالى: ﴿ يَا قَوْمٍ إِنِّمًا هَذِهِ الحُيَّاةُ الدُّنيَا مَتَاعٌ ﴾ في يستمتع لمن في أيام قليلة، ثم تنقطع وتزول، وأما الآخرة فهي دار القرار والبقاء والدوام، قال بعض الحكماء: (لو كانت الدنيا ذهباً فانياً، والآخرة حزفاً باقياً، لكانت الآخرة خيراً من الدنيا، فكيف والدنيا خزف فان، والآخرة ذهب باق).

٢ – نفس المصدر.

٣- سورة الانفطار: ١٣-١٤.

<sup>£ -</sup> سورة غافر: **٣**٩.

فإذا حصلت هذه الموازنة في عقل ونفس الإنسان ووصل إلى النتيجة فستكون الآخرة أكبر همّه، وموضع شغله، وهذا لا يعني ترك حظه من الدنيا مما أحلّ الله سبحانه وتعالى.

فمن مواعظ الإمام الكاظم غينيلا أنه قال: (اجتهدوا في أن يكون زمانكم أربع ساعات: ساعة لمناجاة الله، وساعة لأمر المعاش، وساعة لمعاشرة الإخوان والثقاة الذين يعرّفونكم عيوبكم ويخلصون لكم في الباطن، وساعة تخلون فيها للذّاتكم في غير محرم، وبحذه الساعة تقدرون على الثلاث ساعات، لا تحدّثوا أنفسكم بفقر ولا بطول عمر فإنه من حدّث نفسه بالفقر بخل، ومن حدّثها بطول العمر يحرص، اجعلوا لأنفسكم حظاً من الدنيا بإعطائها ما تشتهي من الحلال، وما لا يثلم المروءة وما لا سرف فيه، واستعينوا بذلك على أمور الدين، فإنه روي "ليس منا من ترك دنياه لدينه، أو ترك دينه لدنياه") (١٠).

روي أنه آخى النبي على بين سلمان وأبي الدرداء، فزار سلمان أبا الدرداء فرأى أم الدرداء متبذلة، فقال لها: ما شأنك؟ قالت أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في الدنيا، فجاء أبو الدرداء فصنع له طعاماً فقال: كُلُ فأي صائم، قال: ما أنا بآكل حتى تأكل فأكل، فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم، فقال: نم، فنام، ثم ذهب يقوم فقال: نم، فلما كان آخر الليل قال سلمان: قم الآن، قال: فصليا، فقال له سلمان: إن لربك عليك حقاً ولنفسك عليك حقاً ولأهلك عليك حقاً وتنفسك عليك له فقال عليك عليك سلمان.

#### الدنيا المذمومة والدنيا الممدوحة:

لقد ورد في الآيات والروايات ذمِّ للدنيا من قبيل قوله تعالى: ﴿ أَنَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمُّوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَينَكُمْ وَتَكَاثُـُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمُّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمُّ يَكُونُ خُطَامًا ﴾ ٢٠.

١ = تحف العقول: ص٠١٤.

٧-كتاب البخاري: ج٧ ص٥٠١.

۳ سورة الحديد:

وعن أبي عبد الله الصادق ﷺ: (حُبّ الدنيا رأس كل خطيئة)(١٠.

وورد مدح لها فعن الصادق عَلَيْكِمْ أنه قال: (نِعم العون على الآخرة الدنيا)".

وعن أمير المؤمنين عَشِيْظِ أنه قال لرجل سمعه يذم الدنيا: (الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار عافية لمن فهم عنها، ودار غنى لمن تزود منها، مسجد أولياء الله، ومهبط وحيه، وفصل ملائكته، ومتجر أوليائه، اكتسبوا فيها الرحمة، وربحوا فيها الجنة، فمن ذا يذمها وقد آذنت ببينها، ونادت بفراقها، ونعت نفسها...)(").

وفي الحديث (أنه إذا قال العبد: لعن الله الدنيا، قالت الدنيا: لعن الله أعصانا لربه)(1).

فعلى هذا لا تكون الدنيا مذمومة مطلقاً، ولا ممدوحة مطلقاً فهي تذم وتمدح بحسب عمل المرء فيها، فكل ما يقربه إلى ربه عز وجل فهو من الدنيا الممدوحة وإن كان ذلك أموال وأولاد ورياسات ووزارات ونساء وغير ذلك.

وكل ما يبعد العبد عن مولاه والدار الآخرة فهو من الدنيا المذمومة كالعلم للزعامة، والعبادة للرياء، والأموال للتكاثر ونيل الشهوات المحرمة، والوظائف للظلم والتوثب على المال العام بل والمباحات الزائدة عن الحاجة.

قال رجل لأبي عبد الله عَيْنِينِ: (والله إنا لنطلب الدنيا ونحب أن نؤتاها فقال: تحب أن تصنع بها ماذا؟ قال: أعود بها على نفسي وعيالي وأصل بها، وأتصدق بها وأحج وأعتمر، فقال عَيْنِينِ: ليس هذا طلب الدنيا هذا طلب الآحرة)(°).

فهذا الرحل كأنما قال للإمام التنظيظ إنا نسمع أن الدنيا مذمومة، وحبها مبغوض، لكنا نحب أن نُعطى الأموال والأولاد وحظوظ الدنيا، فسأله الإمام التنظيظ لم تريد ذلك؟ فأجابه بما عرفت، فقوَّم الإمام التنظيظ فهمه بأن هذا ليس من طلب الدنيا المذموم لأنك تريد التوسعة على نفسك، وعيالك والعيادة وصلة الأرحام والصدقة وهذه الأمور إنما توصل لرضا الله سبحانه والجنة بل هو من الدنيا الممدوحة.

١ – الخصال: ص٥٥٠.

۲– الكافي: ج٥ ص٧٧

٣- الإرشاد: ج١ ص٢٩٦.

<sup>£—</sup> وسائل الشيعة: ح٧ ص٩٠٩.

۵- الكافى: ج۵ ص٧٧.

قال الإمام السجاد الينكل في الدعاء: (وعمرني ماكان عمري بذلة في طاعتك، فإذا كان مرتعاً للشيطان فاقبضني إليك قبل أن يسبق مقتك إليَّ، أو يستحكم غضبك عليَّ)(").

#### قوله السلام:

## (وأوصيك يا بني بالصلاة عند وقتها)

في هذه الجملة تعدّدَ مطلوب الإمام أمير المؤمنين للينظيرُ فقد أوصى بأصل الصلاة، وأن تكون في وقتها المكتوب.

والناس مع الصلاة على ثلاثة أقسام: منهم مَن لا يصلي وهذا لا كلام لنا معه لأنه خارج عن حدود الإنسانية، ومنهم مَن يصلي ولكن لا يُحسن صلاته، ومنهم مَن يقيم الصلاة ويُحسن أداءها.

الصلاة من أهم شعائر الإسلام العزيز، لما تمثله من التعبد للمولى عز وجل ولما تتركه في نفس المصلي من طهارة ونقاء بشرط أن يكون الإتيان بما على نحو الإقامة فإنك لا تكاد تجد ذكراً لها في كتاب الله عز وجل إلا بلفظة الإقامة أو ما اشتق منه قال سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمُمّّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (١٠). وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُمُسَكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُواْ الصَّلاةَ إِنَّا لاَ نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ (١٠).

وقال عز شأنه: ﴿ رِحَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاَةِ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ ﴾ أن.

وهذا يعني أن إرادته سبحانه تعلقت بإقامة الصلاة بحدودها أركاناً وواجبات وسنناً، لا بالصلاة كيفما كانت.

٦- الصحيفة السجادية: ص١٠١.

٧- سورة البقرة: ٣.

٨- سورة الأعراف: ١٧٠.

٩– سورة النور: ٣٧.

إن الصلاة التي تؤدي دورها، ويجني منها المصلي ما يترتب عليها، والتي تُقبل هي الصلاة المقامة لا المؤداة بأي كيفية وعلي أيّ نحو، بل قد تكون الصلاة مع الاستخفاف وعدم الإحسان سبباً للبُعد عن المولى عز وجل، فبدل أن تكون مُقرباً تصير مُبعداً.

فعن أبي جعفر الباقر البيني قال: (بينا رسول الله الله الله في المسجد إذ دخل رجل فقام يصلي فلم يتم ركوعه ولا سجوده، فقال الله انقر كنقر الغراب، لئن مات هذا وهكذا صلاته ليموتن على غير ديني) (١٠).

وعن أبي عبد الله الصادق المُبِيِّلِيْ قال: (والله إنه ليأتي على الرجل خمسون سنة وما قَبِل الله منه صلاة واحدة، فأيّ شيء أشدّ من هذا؟ والله إنكم لتعرفون من جيرانكم وأصحابكم مَن لوكان يصلي لبعضكم ما قَبِلَها منه لاستخفافه بما، إن الله عز وجل لا يقبل إلّا الحسن فيكف يقبل ما يستخف به) (").

إن هذا الحديث يحتاج لوقفة: فالإمام التبليل عثل ويقول لو أن صلاة البعض كانت موجهة لبعض الناس لما كانت مقبولة لديه لأنها بلا حسد ولا روح، فهي لقلقة وقيام وقعود تنم عن سوء أدب واستخفاف فكيف بجبار السموات والأرض الذي لا يقبل إلا الحسن من العبادة، والطيب من الطاعة.

فعُرفاً لكل سلطان أدب في التعامل وطريقة للاحترام، ولياقة في الصلة، وإلّا كان المتعامل غير حدير بالخدمة لجهله بمكانة سيده، فكيف برب الأرباب وسيد السادات الذي لا يوصف عظمةً وحبروتاً وقدرة وشأناً.. فالمصلي إنما يقف بين يديه تعالى ويستقبله ويذكره ذلك الذكر الذي يستدعى ذكر المولى تعالى له.

فعن زين العابدين المنظير: (المصلي ما دام في صلاته فهو واقف بين يدي الله عز وجل)(٢).

وعن الباقر عَيْنَاهِ: (إذا استقبل [المصلي] القبلة استقبل الرحمن بوجهه لا إله

١-- الكافي: ج٣ ص٢٦٨.

۲- الكافي: ج۲ ص۲۹۹.

٣- من لا يحضره الفقيه: ج١ ص١٩٩.

غيره)(``.

وعنه الليلين في قوله تعالى ﴿وَلَذِكُرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾: (ذكرُ الله لأهل الصلاة أكبرُ من ذكرِهِم إياه، ألا ترى أنه يقول: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ﴾)``.

فالمصلي وإن كان في هذا العالم المادي المحدود والداني لكنه يلج بصلاته في عوالم الملكوت، ويتوجه في الحقيقة إلى حضرة القدس ويكون بين يديه قدست أسماؤه، وهذا يدعو المصلي لأن يكون في غاية الأدب، والخضوع والتوجه، ولابد أن تكون خدمته تعالى في الصلاة مناسبة لشأنه جل شأنه وبما أنه لا يعرف ما هو إلا هو لابد من أخذ الصلاة عن أنبيائه وحججه المجعولين من قبله تعالى لأنهم الأعرف بمولاهم والأكمل في عبوديتهم له سلام الله عليهم، وإليك أنموذجاً من صلاتهم المبتلئ لنقتفي آثارهم ونلتحق بقوافلهم:

عن حماد بن عيسى قال: (قال لي أبو عبد الله جعفر بن محمد الصادق المنظل يوماً: يا حماد أتحسن أن تصلى؟

قال: فقلت: يا سيدي أنا أحفظ كتاب حَريز في الصلاة.

فقال: لا عليك يا حماد قم فصار.

قال: فقمت بين يديه متوجهاً إلى القبلة فاستفتحت الصلاة، فركعت وسجدت. فقال عَلَيْكِ: يا حماد لا تحسن أن تصلي، ما أقبح بالرجل منكم يأتي عليه ستون سنة أو سبعون سنة فلا يقيم صلاة واحدة بحدودها تامة.

قال حماد: فأصابني في نفسي الذلّ.

فقلت: جعلت فداك فعلمني الصلاة.

فقام أبو عبد الله النيلا مستقبل القبلة منتصباً، فأرسل يديه جميعاً على فخذيه قد ضم أصابعه وقرب بين قدميه حتى كان بينهما قدر ثلاثة أصابع منفرجات، واستقبل بأصابع رجليه القبلة لم يحرفهما عن القبلة، فقال بخشوع "الله أكبر" ثم

١- المحاسن: ج١ص٢٢.

٢- البحار: ج٨٣ ص١٦٣.

قرأ "الحمد" بترتيل و "قل هو الله أحد" ثم صبر هنيئة بقدر ما يتنفس وهو قائم، ثم رفع يديه حيال وجهه وقال "اللهُ أكبر" وهو قائم ثم ركع، وملأ كفيه من ركبتيه منفرجات، ورد ركبتيه إلى حلفه، ثم سوى ظهره حتى لو صُب عليه قطرة من ماء أو دهن لم تزل لاستواء ظهره، ومد عنقه وغمّض عينيه، ثم سبح ثلاثاً بترتيل فقال"سبحان ربي العظيم وبحمده" ثم استوى قائماً فلما استمكن من القيام قال: "سمع الله لمن حمده" ثم كبر وهو قائم ورفع يديه حيال وجهه، ثم سجد وبسط كفيه مضمومتي الأصابع بين يدي ركبتيه حيال وجهه فقال: "سبحان ربي الأعلى وبحمده" ثلاث مرات، ولم يضع شيئاً من جسده على شيء منه، وسجد على ثمانية أعظم: الكفين، والركبتين، وأنامل إبحامي الرجلين، والجبهة، والأنف، وقال: سبعة منهن فرض يسجد عليها وهي التي ذكرها الله عز وجل في كتابه فقال: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ وهي الجبهة والكفان، والركبتان والإبمامان، ووضع الأنف على الأرض سنة، ثم رفع رأسه من السجود، فلما استوى جالساً قال: "الله أكبر" ثم قعد على فحده الأيسر وقد وضع قدمه الأيمن على بطن قدمه الأيسر وقال: "أستغفر الله ربي وأتوب إليه" ثم كبر وهو جالس وسجد السجدة الثانية وقال كما قال في الأولى، ولم يضع شيئاً من بدنه على شيء منه في ركوع ولا سجود، وكان مجنحاً، ولم يضع ذراعيه على الأرض فصلى ركعتين على هذا ويداه مضمومتا الأصابع وهو جالس في التشهد، فلما فرع من التشهد سلَّم وقال: يا حماد هكذا صلِّ)".

إن الامام لَلْمِنْظِ عندما قال: يا حماد هكذا صلِّ فكأنه يقول لكل مؤمن: هكذا صل، فتدبّر.

فكما أن الصلاة التامة ماكانت هيئتها حسنة وصحيحة كذلك ماكان معناها كذلك، أو قل إن الصلاة حسد وروح حسدها التكبير والقراءة والركوع والسجود، وروحها الذكر القلبي والتفكر والإقبال والخشوع والخضوع والتذلل للمولى عز وحل وإلا فستكون صورة صلاةٍ ومصل لا حقيقتهما.

١ - الكافي: ج٣ ص٣١١.

فعن رسول الله ﷺ: (إن الرحلين من أمتي يقومان في الصلاة وركوعهما وسجودهما واحد، وإن ما بين صلاتيهما مثل ما بين السماء والأرض) ".

وعن الحسن بن علي عُلِيَّلًا: (إن الرجلين يكونان في صلاة واحدة وبينهما ما مثل ما بين السماء والأرض من فضل الثواب) ".

وعليه فلابد للمصلي من أن يحافظ على آداب الصلاة الباطنية، بالجحاهدة والتمرين، ومنها:

- 1. حضور القلب مع البدن في الصلاة، فعن النبي عني: (من صلى ركعتين ولم يحدّث فيهما نفسه بشيء من أمور الدنيا غفر الله له ذنوبه) وعن الإمامين الباقر والصادق عليه الله الله من صلاتك ما أقبلت عليه منها، فان أوهمها كلها أو غفل عن أدائها لفت فضرب به وجه صاحبها) فان أوهمها كلها أو غفل عن أدائها لفت فضرب به وجه صاحبها) الصادق المنين (إني الأحب للرجل منكم المؤمن إذا قام في صلاة فريضة أن يقبل بقلبه إلى الله ولا يَشغل قلبه بأمر الدنيا، فليس من مؤمن يُقبل بقلبه في صلاته إلى الله إلا أقبل الله إليه بوجهه وأقبل بقلوب المؤمنين إليه بالمجبة له بعد حب الله عز وجل أياه) (٥٠).
- ٢. الخشوع، قال عز من قائل: ﴿قَدْ أَقَالَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ اللَّذِينَ هُمْ في صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ (أ. وعن أمير المؤمنين النظام في قوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ هُمْ في صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ الخشوع في القلب، وأن تلين كتفك للمرء المسلم، وأن لا تلتفت في صلاتك) (أ. وأيضاً عنه النظام: (إن رسول الله الله الله المصر رحلاً يعبث بلحيته في صلاته فقال: إنه لو خشع قلبه لخشعت جوارحه) (أ.).

١- عوالي الآلي: ج١ ص٣٢٣.

٣- ارشاد القلوب: ص٧٨.

٣- عوالي الألي: ج١ ص٣٢٣.

ع- الكافي: ج٣ ص٣٦٣؛ ثواب الاعمال: ص٣٦٣.

ه = ثواب الأعمال: ص١٣٥.

٦- سورة المؤمنون: ١-٦.

٧- المستدرك على الصحيحين: ج٢ص٢٦.

٨- الجعفريات: ص٣٦.

٣. أداء الصلاة كصلاة مُودِّع، فعن الإمام الصادق التيليل: (إذا صليت فريضة فصلها لوقتها صلاة مُودِّع يخاف أن لا يعود إليها أبداً، ثم انصرف ببصرك إلى موضع سجودك، فلو تعلم من عن يمينك وشمالك لأحسنت صلاتك، واعلم أنك قُدّام مَن يراك ولا تراه)(١).

هذا بالنسبة لأصل الصلاة، أما إقامتها في الوقت بل في أوله فمن أهم جهات الإقامة:

عن رسول الله ﷺ: (مَن ترك صلاته متعمداً فقد هدم دينه، ومن ترك أوقاتها يدخل الويل، والويل وادٍ في جهنم كما قال تعالى في سورة أرأيت: ﴿فَوَيْلُ لَلْمُصَلِّينَ ﴾ الله الله الله عن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (٢٠) (٣٠).

وعن الباقر الشّيلا: (في قول الله عز وجل: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ يَحُافِظُونَ ﴾('')، هذه الفريضة من صلّاها لوقتها عارفاً بحقها لا يؤثر عليها غيرهاكتب الله له براءة لا يعذبه، ومن صلّاها لغير وقتها غير عارف بحقها مؤثراً عليها غيرهاكان ذلك إليه عز وجل، فإن شاء غفر له، وإن شاء عذّبه)('').

وعن الإمام على هَيِّلِا: (شيعتنا رعاة الشمس والقمر والنجوم) أي الذين يراعون الأوقات للصلاة، والذكر، والصوم.

وعن الإمام الصادق لَلْتَلِيْ: (امتحنوا شيعتنا عند مواقيت الصلاة كيف محافظتهم عليها) <<ol>
 بارمام الصادق التَّلِيْنِ

وعنه المَيْلِين: (يُعرف من يصف الحق بثلاث خصال: ينظر إلى أصحابه من هم؟ وإلى صلاته كيف هي؟ وفي أي وقت يصليها؟)(^).

<sup>1 =</sup> ثواب الاعمال: ص٧٥.

٣- سورة الماعون: ه.

٣- جامع الاخبار: ص١٨٥.

<sup>\$ --</sup> سورة المؤمنون: ٩.

٥ - دعائم الإسلام: ١٠ ص١٣٥.

٦- دعالم الإسلام: ج١ص٥٥.

٧- قرب الاستاد: ص٨٧.

۸- المحاسن: ج ص٣٩٦.

وفي رسالة على أمير المؤمنين عُلَيْلاً إلى محمد بن أبي بكر: (صلِّ الصلاة لوقتها المؤقّت لها، ولا تعجل وقتها لفراغ، ولا تؤخرها عن وقتها لاشتغال، واعلم أن كل شيء من عملك تبع لصلاتك)(١).

ثم إن أفضل الوقت أوله لما جاء عن الإمام الصادق المُنظِينِ قال: (أوله رضوان الله، وآخره عفو الله، والعفو لا يكون إلاّ عن ذنب)(١)، وحمل على الكراهة جمعاً بينه وبين أحاديث أخرى.

وعنه المُثِلاً: (لفضل الوقت الأول على الأحير حيرٌ للرجل من ولده وماله) ".

#### الخلاصة:

تبين أن الصلاة رأس الطاعات، وأفضل القربات، وأن ما عداها تبع لها، وأن لها صورة ومعنى لا تغني صورتها عن معناها، ولا العكس، وأنه لابد من إقامة الصلاة في وقتها بل في أوله على النحو اللائق بشأن المولى عز وجل، وإلا فستكون من المبعدات والعياذ بالله سبحانه، وعليه لا ينبغي التهاون بها وعدم أخذ الأهبة لها، ولابد من توقيرها حتى يكون العبد لائقاً بخدمة مولاه لينال رضاه، وينجو من سخطه سبحانه وتعالى.

#### قوله ﷺ:

### (والزكاة في أهلها عند محلها)

### الزكاة في اللغة:

قالوا في مادة زكا، الزكاء: النماء والربع، واستُشهد بحديث على التيلين: (المال تنقصه النفقة والمال يزكو على الإنفاق)، أي ينمو.

والزكاة: الصلاح، ورجل تقي زكي أي زاك من قوم أتقياء أزكياء، وزكاة المال

۲- الوسائل: ج٤ ص١٢٣.

٣- نفس المصدر : ص٢٦.

معروفة وهو تطهيره، وقال بعض: إن الزكاة صفو الشيء، وأصل الزكاة في اللغة: الطهارة والنماء والبركة والمدح، وكل ذلك قد استعمل في القرآن والحديث .. (۱). الإسلام دين الإنسانية والرحمة والتعاطف والتكافل فلو انتقل الإسلام بحق من النصوص إلى النفوس لعاش الناس برفاهية وسلام، ولانحسر الجوع والعري والجهل والحاجة.

فكل حاجة لها ما يسدها، فالإنسان يحتاج للطمأنينة فهناك الصلاة والذكر، ويحتاج لتذكر الجزاء والإحساس بالمسكين فشرع الصوم، ويحتاج للفرار من النفس والذنب فكان الحج.. ويحتاج بعض الناس للقوت ورفع الضرورة فوجبت الزكاة ليكون قوت الفقير مكفولاً، وضرورته مرفوعة، ونسبة الزكاة مناسبة لنسبة الفقر في المجتمع.

فعن قدم عن أبي عبد الله المبتلاغ قال: (قلت: جعلت فداك أخبرني عن الزكاة كيف صارت من كل ألف خمسة وعشرين درهما لم يكن أقل أو أكثر ما وجهها؟ قال: إن الله عز وجل حلق الخلق كلهم فعلم صغيرهم وكبيرهم وعلم غنيهم وفقيرهم فجعل من كل ألف إنسان خمسة وعشرين مسكيناً، فلو عَلِم أن ذلك لا يسعهم لزادهم لأنه خالقهم وهو أعلم بمم) ".

وعن أبي عبد الله غليلا: (إن الله عز وجل جعل للفقراء في أموال الأغنياء ما يكفيهم، ولولا ذلك لزادهم وإنما يؤتون من منع من منعهم)"، أي يحتاجون لعدم إيتاء الزكاة من قبل الأغنياء، وإلاّ فلا نقص في قوانين الله عز وجل.

لذا قال الصادق ﷺ في حديث آخر: (ولو أن الناس أدوا حقوقهم لكانوا عايشين بخير)(١).

## علَّة تشريع الزكاة:

١ - انظر لسان العوب مادة «زكا».

٢- البحار: ج٠٠ ص١٤ عن علل الشرانع: ج٢ص٣٦٩.

٣- البحار: ج٩ ص٩

٤- وسائل الشيعة: ج٩ ص٩.

ولتشريع الزكاة علل كثيرة منها في رواية عبد الله بن سنان عن الرضا المنظم أنه كتب إليه فيما كتب من جواب مسائله: (إن علة الزكاة من أحل قوت الفقراء، وتحصين أموال الأغنياء لأن الله عز وجل كلف أهل الصحة القيام بشأن أهل الزمانة والبلوى كما قال الله تبارك وتعانى: ﴿ لَتُبْلَوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ (١) في أموالكم إخراج الزكاة، وفي أنفسكم توطين الأنفس على الصبر، مع ما في ذلك من أداء شكر نعم الله عز وجل والطمع في الزيادة، مع ما فيه من الزيادة والرأفة والرحمة لأهل الضعف والعطف على أهل المسكنة والحث لهم على المواساة، وتقوية الفقراء والمعونة لهم على أمر الدين، وهو عظة لأهل الغنى وعبرة لهم ليستدلوا على فقر الآخرة بحم، ومالهم من الحث في ذلك على الشكر لله تبارك وتعالى لما خولهم وأعطاهم والدعاء والتضرع والخوف من أن يصيروا مثلهم في أمور كثيرة...) (١٠).

### عاقبة منع الزكاة:

ثم إنه قد حاء في أحاديث كثيرة التحذير من ترك إعطاء الزكاة، وبيان لعاقبة مانعها مما يكشف عن أهميتها وأنها من ركائز الدين والإسلامي الحنيف، ومن الأحاديث:

- عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: (... فإني سمعت رسول الله على يقول: الزكاة قنطرة الإسلام، فمن أداها جاز القنطرة ومن منعها احتبس دونها، وهي تطفئ غضب الرب)(").
- عن أبي جعفر الباقر المنظر قال: (إن الله تبارك وتعالى قرن الزكاة بالصلاة فقال: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ ن فمن أقام الصلاة ولم يؤت الزكاة فكأنه لم يقم الصلاة ﴾ ن.

١~ سورة أل عمران: ١٨٦.

٢- وسائل الشيعة: ج٩ ص١٣.

٣- أمالي الطوسي: ص٣٢٥.

٤ – سورة البقرة: ٢٤.

٥- وسانل الشيعة: ج٩ ص٢٢.

٣. عن الإمام الصادق ﷺ: (مَن منع الزّكاة سأل الرجعة عند الموت، وهو قول الله عز وجل: ﴿رَبِّ ارْجِعُونِ ۞ لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ ﴾(١)(١).

والزَكاة يجب أن تدفع لمستحقيها وفي جهات صرفها وهذا ما أراده السَّيْلَ بقوله (في أهلها)، وهم من ذكرهم الكتاب الكريم بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالْمُسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قَلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ ﴾ (\*).

### تعريف الأصناف:

- ١. الفقراء والمساكين: وهم الذين لا يملكون قوت سنتهم (الفقير الذي لا يسأل فقراً من الفقير لما جاء عن الإمام الصادق التيلا قوله: (الفقير الذي لا يسأل الناس، والمسكين: أجهد منه، والبائس أجهدهم...) (الفقير المسكين: أجهد منه، والبائس أجهدهم...) قال: لا والله بل مسكين) (اللغة، قال أحدهم: (قلت لأعرابي: أفقير أنت؟ قال: لا والله بل مسكين) (اللغة، قال أحدهم: (قلت لأعرابي: أفقير أنت؟ قال: لا والله بل مسكين) (اللغة المسكين) (اللغة الم
- ٢. العاملون عليها: وهم العاملون الذين يسعون في تحصيلها وتحصينها وكل ما له مدخل في الجمع والحفظ حتى تصل إلى المستحقين في الخبر عن العالم المشكلة: (... والعاملين عليها هم السعاة والجباة في أخذها وجمعها وحفظها حتى يؤدوها إلى من يقسمها) (١٠).
- ٣. المؤلفة قلوبهم: وهم صنفان: الكفار الذين يستمالون للإسلام ومعاونة المسلمين، والمسلمون من ضعاف العقيدة يعطون من الزكاة ليحسن إسلامهم،

١ = سورة المؤمنون: ٩٩ - ١٠٠

٣- وسائل الشيعة: ج٩ مر٧٧.

٣- سورة التوبة: ٩٠.

٤ – انظر جواهر الكلام: ج٥ ص٠٠٠.

٥= وسائل الشيعة: ج٩ ص٢٩١.

٦- انظر جواهر الكلام: ج٥ ص٦٠١.

٧- انظر جواهر الكلام: ﴿٥ ص٢٠.

۸- الوسانل: ج۹ ص۲۱۳.

بل وإيمانهم (١٠.

٤. الرقاب: وهم العبيد يعتقون من الزكاة كمن كان منهم تحت الشدة ١٠٠٠.

الغارمون: وهم الذين علتهم الديون في غير معصية وعجزوا عن أدائها،
 ففي الرواية عن الإمام الصادق عن أبيه عليه الإلان علياً عليه كان يقول: يُعطى المستدينون من الصدقة والزكاة دينهم كله إذا استدانوا في غير سرف(").

٦. سبيل الله عز وجل: ويقصد به المصالح العامة للمسلمين، كتعبيد الطرق، وبناء المؤسسات الدينية من مساجد ومدارس وملاجئ للفقراء ونشر الكتب الإسلامية وغيرها، والسبيل هو الطريق فإذا أضيف إلى الله سبحانه كان عبارة عن كل ما يحصل رضاه وثوابه سبحانه وتعالى(٤).

٧. ابن السبيل: هو المسافر الذي نفدت نفقته، أو تلفت وسيلة نقله بشرط أن
 لا يكون سفره لمعصية، وعدم إمكان تدبير أمر رجوعه(٥).

### شروط الزكاة:

الزكاة عبادة، لذا يشترط بها النية والإخلاص، ولها وقت أداء وهذا ما أراده غليتالا بقوله (عند محلها)، وبما أن الزكاة تجب في النقدين (الذهب والفضة المسكوكين سكة المعاملة) والغلات الأربع (الحنطة والشعير والتمر والزبيب) والأنعام الثلاثة (الغنم والبقر والإبل)، فإذا بلغ النقدان النصاب وهو المقدار الذي إذا بلغته وجبت شرعاً الزكاة إذا حال عليه الحول وهو في ملك مالكه وهذا المقدار خمسة عشر مثقالاً صيرفياً من الذهب ثم إذا زادت ثلاثة مثاقيل وهكذا ومقدار الزكاة في النصاب الأول نصف العشر وكذلك في الثاني.

وفي الفضة إذا بلغت مائة وخمسة مثاقيل وفيه ربع العشر، ثم إذا زادت فكل واحد -- انظر الجواهر: جه ص١٦٧٠ والمسائل المنتجة. للسيد السبستاني: ص١٨٧٠

٢= الجواهر: ج٥ ص٦٢٧.

٣- الوسائل: ج٩ ص٧٦١.

٤- انظر جواهر الكلام: ج٥ ص٠٤٠؛ المسائل المنتخبة: ص١٨٧.

انظر المسائل المنتخبة: ص١٨٨.

وعشرين مثقالاً فيه ربع العشر وهكذا وفي الغلات الأربع إذا بلغت ثمانمائة وسبعة وأربعين كيلو غراماً، وهو التقدير التقريبي لثلاثمائة صاع الذي هو نصاب الحنطة والشعير والتمر والزبيب، والمقدار الواجب إخراجه العشر لو سقيت سيحاً، ونصف العشر لو سقيت بالأمرين فثلاثة أرباع العشر.

أما زكاة الإنعام لو دار الحول عليها وهي في ملك مالكها بالغة النصاب، وهو مختلف فيها ففي الغنم لو بلغت أربعين وهو النصاب الأول ففيها شاة وفي الغنم خمسة نصب.

والإبل لو بلغت خمسة ففيها شاة وفيها اثنا عشر نصاباً، وفي البقر ويشمل الجاموس فلو بلغت ثلاثين ففيها بقرة دخلت في السنة الثانية من عمرها، وفي البقر نصابان، وهناك تفاصيل كثيرة في الزكاة ووجوبها وإخراجها ومستحقيها وأنصبتها لابد من الرجوع فيها إلى كتب الفقه للخروج من عهدة تكليفها.

#### قوله ﷺ:

### (والصمت عند الشبهة)

الشبهة هي ما يلتبس أمره، ولا يبين فعن الإمام أمير المؤمنين الينطخ: (إنما سُمّيت الشبهة هي العقيدة كقضية رؤية الله الشبهة شبهة لأنها تشبه الحق) (١)، وقد تكون الشبهة في العقيدة كقضية رؤية الله سبحانه في الآخرة، لقوله سبحانه: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ. إلى رَبّها نَاظِرَةٌ ﴾ (٢) لكن ذلك مخالف للعقل لأنه لو أمكن رؤيته سبحانه كان محدوداً، محيزاً، محتاجاً لمكان وهكذا من اللوازم الباطلة فلابد من تأويل النص القرآني لأنه من المتشابه فلابد من رده إلى المحكم لقوله تعالى: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الاَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الاَبْصَارُ ﴾ (٢).

فإن قيل: لابد من الأحد بجميع ظواهر القرآن الكريم، ولا يمكن التأويل، فيحاب: كيف نعمل بمثل قوله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى ١- نهج البلاغة: عطة ٣٨.

٢ - سورة القيامة: ٢٢ - ٢٣.

٣- سورة الإنعام: ١٠٣.

وَأَضَلُ سَبِيلاً الله الضرير في الدنيا ليكون في الآخرة أعمى؟ بل وأضل سبيلا، فلابد من أن يكون المراد بالعمى الأول هو عمى البصيرة، وعليه فلا مهرب من تأويل الآية تحفظاً على عقيدة العدل الإلهي، وعليه فلا مناص من تأويل ماكان مثل هذا المثال من ظواهر القرآن العزيز. وعليه فمن لا يتضح له الأمر في مسألة اعتقادية يجب عليه التوقف ولا يقحم نفسه بلا روية، فعن الإمام الباقر المنظم أنه قال: (الوقوف عند الشبهة خيرٌ من الاقتحام في الهلكة...) المناه

وعنه أيضاً ﷺ لما سأله زرارة عن حق الله على العباد، قال: (أن يقولوا ما يعلمون، ويقفوا عندما لا يعلمون) ".

وقد تكون الشبهة في مقام العمل كأن يشتبه أمر طعام أو شراب أو نكاح أو بيع أو شراء أو قرض وغيرها.

وقد جاء عن الصادق ﷺ: (أورع الناس من وقف عند الشبهة) ". وإليك مثالاً يقرب المطلب:

لقد توافر في أسواق الدول الإسلامية شراب يسمى بماء الشعير، وماء الشعير كما هو معروف يصنع منه بعض أنواع الخمر، فماء الشعير الموجود الآن لو كان فيه آثار الخمر ولو بدرجة قليلة فهو حرام، وإلّا فلا، وهو مشتبه ومقتضى التوقف

١ - سورة الأسراء: ٧٢.

٣ - ميزان الحكمة: ج٢ ص٤٠٤.

٣= نفس المصدر: ص٥٠٥.

٤ – الكافي: ج١ص٦٨.

٥- ميزان الحكمة: ج٢ ص٥ ١٤٠.

عن الشبهة احتناب شربه، فعن الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكِا: (من التوفيق الوقوف عند الحيرة)(١).

وما أجمل كلمات الإمام زين العابدين النظيم في الدعاء: (ووفقني إذا اشتكلت على الأمور الأهداها، وإذا تشابحت الأعمال الأزكاها، وإذا تناقضت الملل الأرضاها) (1). لكن من الناس من يجتري ويوقع نفسه عن عمد في الشبهات والمحرمات بل يجعل الشبهة مبرراً لتصرفاته، قال أمير المؤمنين المنظم لعمار بن ياسر وقد سمعه يراجع المغيرة بن شعبة كلاماً: (دعه يا عمار، فإنه لم يأخذ من الدين إلا ما قاربه من الدنيا، وعلى عمد لبس على نفسه ليجعل الشبهات عاذراً لسقطاته) (1).

### قوله ﷺ:

### (والعدل في الرضا والغضب)

هنا ثلاثة مفاهيم:

### الأول: العدل:

وهو ضد الظلم ويتعلق بالله عز وحل بأن لا يكون العبد ظالماً لربه سبحانه كأن يبخسه حقه في المعرفة أو التوحيد أو العبادة أو الشكر بأن يوجه العبادة لغيره مثلاً فيكون ظالماً لربه.

ويتعلق بالنفس، بأن تعطى نصيبها، ولا تطاع في كل ما تريد لأنها ستطلب المزيد، ولو من طريق غير مشروع فيقع في الظلم لها ولغيرها.

ويكون العدل مع المجتمع وهو أن يرعى حقوق أفراده، وكف الأذى والإساءة عنهم وحب الخير لهم وحسن المداراة معهم قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيْنَاء ذِي الْقُرْبِي وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكرِ وَالْبَعْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ

١- ميزان الحكمة: ص١٤٠٤.

٣- الصحيفة السجادية: دعاءً ٢٠.

٣- نهج البلاغة: حكمة ٥٠٤.

تَذَكَّرُونَ﴾(١).

وفي درة من درر بيان أمير المؤمنين عُشِيلاً ضبط قواعد العدل مع الناس فقال وهو يوصي ولده: (يا بني اجعل نفسك ميزاناً فيما بينك وبين غيرك، فاحبب لغيرك ما تحب لنفسك، واكره له ما تكره لها، ولا تظلم كما لا تحب أن تُظلم، وأحسن كما تحب أن يُحسن إليك، واستقبح من نفسك ما تستقبح من غيرك، وارض من الناس بما ترضاه لهم من نفسك، ولا تقل ما لا تعلم وإن قل ما تعلم، ولا تقل ما لا تحب أن يقال لك) (١).

لعمري أن هذه القواعد في التعامل حريّ بأن يُتدبّر فيها ولا توجد إلا عند قادة الدين عترة محمد الله أن أن ألله المعاملي في محيط الإنسان الاجتماعي.

### الثاني: الرضا:

وهو ما يضاد السخط والرضا يكون عن الله سبحانه بأن يتقبل ما يقضي به عز وجل، والطمأنينة باختياره وهو من صفات أشراف العباد، فعن الإمام الصادق المينالية أرضاهم بقضاء الله عز وجل)(").

وقيل للإمام الحسن عَبَيْلِا: إن أبا ذر يقول: الفقر أحب إليَّ من الغنى، والسقم أحب إليَّ من الصحة، فقال عَلِيْلاً: (رحم الله أبا ذر، أما أنا فأقول: من اتكل على حُسن احتيار الله له لم يتمَنَّ غير الحالة التي احتار الله له...)(1).

فإن من وثق به سبحانه وأيقن حكمته لم يتمنّ غير الحالة التي أرادها الله سبحانه، ومن ضعفت معرفته اقترح لنفسه وربماكان في ذلك هلاكه، فالطفل حينما لا يحب الذهاب للطبيب، أو يهرب من ذلك لا يعلم أن هذا الطبيب سوف يعالجه، وذلك لمصلحته، وكذلك الجاهل بقدرة المولى عز وجل وحكمته ورحمته بعباده.

ثم إن المقادير حارية، لا يؤثر فيها رضا أو سخط العبد، روي أنه تعالى أوحى إلى

١ - سورة النحل: ٩٠.

٢- نهج البلاغة: ج٢ ص٥٤.

٣- الكافي: ج٢ ص٠٦.

٤-كنز العمال: ج٣ ص٧١٢.

النبي داود المنظم: (تريد وأريد، وإنما يكون ما أريد، فإن سلمت لما أريد كفيتك ما تريد، وإن لم تسلم لما أريد أتعبتك فيما تريد، ثم لا يكون إلا ما أريد)(١).

وإنما يؤثر الرضا والسخط سلباً أو إيجاباً في استحقاق العبد للأجر، والعطاء الإلهي فعن الصادق المنظم: (من رضى بالقضاء أتى عليه القضاء وهو مأجور، ومن سخط القضاء أتى عليه القضاء، وأحبط الله أجره)(١).

ويكون الرضاعن الناس فيما لو انسجمت أقوالهم وأفعالهم مع إرادة الإنسان ولم يبدر منهم ما يسبب سخطه عليهم.

#### الثالث: الغضب:

وهو حالة نفسانية انفعالية يخرج بما الإنسان عن سمته، ويفارق بما اتزانه وهو ممدوح إذا كان لله تعالى والحق، قال سبحانه في معرض مدح المحاهدين من الصحابة: ﴿أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ فلابد للإنسان من قوة غضبية لا تخرج عن حد الاعتدال إلى التهور والجنون بما يدافع عن مقدساته ونفسه وعرضه وماله، لذا قيل: من استغضب ولم يغضب فهو حمار.

فعن الإمام الكاظم المُتِلِينَ: (من لم يغضب في الجفوة، لم يشكر النعمة)(١)، وأيضاً عنه المِنْطِئِ: (من لم يجد للإساءة مضضاً، لم يكن عنده للإحسان موقعاً)(١) لأن مثل هذا الإنسان يكون بلا إحساس.

ويكون الغضب مذموماً إذا حرج عن قيادة الدين وسياسة العقل المنظم للأقوال والأفعال، لأنه معه يكون الإنسان مريداً للانتقام، أما باللسان أو اليد وربما يقتل فيخرج به عن حد الإنسانية.

<sup>1 –</sup> الأخلاق والآداب الإسلامية: ص ٤٨٠ عن المحجة البيضاء.

۲- البحار: ج۸۸ ص۱۳۹.

٣- سورة الفتح: ٢٩.

٤ - ميزان الحكمة: ج٣ ص٣٢.

٥- ميزان الحكمة: ٣٠ ص٣٢٧.

كالإفراط في الغضب على الزوجة والأولاد والمرؤوسين، أو على الأقران بل وحتى على الحيوان.

لذا جاء عن الرسول الأكرم ﷺ: (الغضب يفسد الإيمان كما يفسد الخل العسل) ...

وعن أمير المؤمنين ﷺ: (إياك والغضب فأوله جنون، وآخره ندم)(١٠).

والغضب لا يضر الوجود الديني والمعنوي للإنسان فحسب، بل يلحق الأذى بالجسد، يقول أحد المختصين: (إن الغضب يذهب بشهوة الطعام، ويعسر حركة الهضم، ويوجد الخلل في التوازن العضوي والعصبي ساعات بل أياماً، إنه يؤثر على جميع الإمكانات الجسمانية والقوى الفكرية والمعنوية، وأن غضبت الأم المرضعة قد يؤدي بلبنها إلى التسمم الخطير) ".

إذا عرفت هذا فيكون معنى ما أفاده أمير المؤمنين الينظ الوصية بالاعتدال وعدم الظلم في الحكم على الأشياء والأشخاص في حالتي الرضا -أي عدم السخط-، والغضب -أي الانفعال تجاه الأقوال والأفعال والشخوص- وبذلك يكون الإنسان مؤمناً حكيماً وعاقلاً.

ففي حديث فاطمة بنت الحسين عُلَيْلًا، قالت: (قال رسول الله للهُ اللهُ ال

#### قوله النظار:

#### (وحُسن الجوار)

قال تعالى: ﴿ وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبِي

۱ – الكافي: ج۲ ص۲۰۳.

٢- البحار: ج٧٣ ص٢٦٥.

٣- دراسة في المشاكل الأخلاقية والنفسية: ص ١٤١.

٤- وسانل الشيعة: ج٥ ص٥٩.

وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجُارِ ذِي الْقُرْبِي وَالْجُارِ الْخُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتُ أَيُمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَحُورًا ﴾(١).

وعن أمير المؤمنين عُلِيَّكِمُ أنه قال: (الله الله في حيرانكم فإنهم وصية نبيكم، ما زال يوصي يحم حتى ظننا أنه سيورثهم) (١٠).

وهنا مطالب:

الأول: في حد الحار، وللفقهاء فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: إنه إلى أربعين داراً من كل جانب.

ثانيهما: إنه إلى أربعين ذراعاً من كل جانب.

ثالثهما: ما عدّه العُرف جاراً فهو جار، وعليه العمل لأن العُرف هو المرجع في تحديد المفاهيم التي لم يرد من الشرع الأقدس لها بيان.

الثاني: في أقسام الحار وهذا ما بينه الحديث الوارد عن النبي الأعظم محمد الله عيث قال: (الحيران ثلاثة فمنهم من له ثلاثة حقوق، حق الإسلام، وحق القرابة، وحق الجوار، ومنهم من له حق واحد، الكافر له حق الجوار)".

الثالث: في معنى حسن الجوار، وهو الصبر على أذى الجار زيادة على الإحسان اليه، فعن الإمام الكاظم الليلان: (ليس حُسن الجوار كف الأذى، ولكن حُسن الجوار الصبر على الأذى)(1).

الرابع: في أفراد الإحسان وكف الأذى والصبر عليه، فإنه روي عن النبي الله الله قال: (إن استغاثك أغثته، وإن استقرضك أقرضته، وإن افتقر عدت عليه، وإن

٩ - سورة النساء: ٣٦.

٢- نهج البلاغة: الكتاب ٤٧.

٣- مستدرك الوسائل: ج٨ ص٢٥.

٤- الكافي: ج٢ ص٣٦٦.

أصابته مصيبة عزيته، وإن أصابه خير هنأته، وإن مرض عدته، وإن مات اتبعت جنازته، ولا تستطل عليه بالبناء فتحجب عنه الريح إلا بإذنه، وإذا اشتريت فاكهة فاهد له، فإن لم تفعل فأدخلها سراً، ولا تخرج بها ولدك تغيض بها ولده، ولا تؤذه بريح قدرك إلا أن تغرف له منه)(١).

وعن زين العابدين الشيلان (أما حق حارك فحفظه غائباً، وإكرامه شاهداً، ونصرته إذا كان مظلوماً، ولا تتبع له عورة، فإن علمت عليه سوءاً سترت عليه، وإن علمت أنه يقبل نصيحتك نصحته فيما بينك وبينه، ولا تسلمه عند شديدة، وتقيل عثرته، وتغفر ذنبه وتعاشره معاشرة كريمة)(١).

ومن هذه النصوص وغيرها نعرف أن للجار حرمة كبيرة لابد من حفظها ومن أهم ما يندرج تحت هذه الحرمة حفظه في حريمه شاهداً وغائباً، فعن الإمام أمير المؤمنين المنظم!: (ما تأكدت الحرمة بمثل المصاحبة والمحاورة)(")، وهذا الحفظ يكون بعدم التطلع على دار الحار، والنظر إلى نسائه فضلاً عن غير ذلك من أنواع الخيانة له.

ولقد كان ذلك من شيم العرب قبل أن يكون من أحلاق الدين حتى قال شاعرهم:

وإلىه قبلي تسنزل القدر أن لا يسكون لبابه ستر حتى يسواري جارتي الخدر

نساري ونسار الجسار واحسدة ما ضرّ حساراً لي أحساوره أعمى إذا ما حارتي خرجت

**الخامس**: في بعض آثار حسن الجوار، فالإحسان إلى الجيران من العلل المعنوية لبعض مطلوبات الإنسان ومحبوباته وكذلك يكون علة مادية لبعضها كما ستعرف، ومن هذه المطلوبات:

١- ميزان الحكمة: ج١ ص٨٨٤.

٢- رسالة الحقوق/ حق الجار.

٣- ميزان الحكمة: ج١ ص٤٨٦.



- عمارة الديار وزيادة الإعمار، فعن الإمام الصادق عَلَيْكِا: (حسن الجوار يعمر الديار ويزيد في الاعمار)\(^!\).
  - ٢. الزيادة في الرزق، فعنه المنظم: (حسن الحوار يزيد في الرزق)(٢).
- ٣. انحسن لجاره يكون مؤمناً، فعن الرسول الأكرم ﷺ: (أحسن محاروة من جاورك تكن مؤمناً)(").
- كثرة المساعدين عند الحاجة، فعن أمير المؤمنين المنظر: (من أحسن إلى جيرانه كثر خدمه)<sup>(1)</sup>.

السادس: في إيذاء الحار، وهو من أقبح الأحلاق، وأرذل الصفات، لذا استعاذ النبي من الحار السوء بقوله على (أعوذ بالله من جار السوء في دار إقامة تراك عينه ويرعاك قلبه، إن رآك بخير ساءه، وإن رآك شر سره)(٥).

فلذا ورد التأكيد على احتناب أذى الجار بكل مصاديق الإيذاء، واليك بعض الأحاديث في ذلك:

- ١. عن النبي ﷺ: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يُؤذِ جاره)(٠٠).
  - ٢. عن الإمام الرضا للينظ: (ليس منا من لم يأمن جاره بوائقه) ١٠٠.
- ٣. ومن مقدمات عدم الوقوع في مهلكة إيذاء الحار التفقد للجار، فعن النبي
   ٣ (ما آمن بي من بات شبعاناً وجاره طاوياً، ما آمن بي من بات كاسياً وجاره عارياً) (٥).
- ٤. عن أبي عبد الله المنظر: (إن يعقوب المنظر لما ذهب منه بنيامين نادي يا رب

۱ – الكافى: ج٢ ص٧٦.

٣- ميزان الحكمة: ج١ ص٤٨٦.

٣- نفس المصدر.

٤ – نفس المصدر.

۵- الكافي: ج۲ ص۹۲۹.

٦- الكافي: ج٢ ص٦٦٧.

٧- عيون أخيار الرضا: ج٢ ص٢٤.

٨- مستدرك الوسائل: ج٨ ص٩٠٤.

أما ترحمني؟ أذهبت عينيّ وأذهبت ابنيّ؟ فأوحى الله تبارك وتعالى لو أمتهما لأحييتهما لك حتى أجمع بينك وبينهما ولكن تذكر الشاة التي ذبحتها وشويتها وأكلت وفلان إلى حانبك صائم لم تنله منه شيئاً)(''.

وفي رواية أخرى قال: فكان بعد ذلك يعقوب الشيلا ينادي مناديه كل غداة من منزله إلى فرسخ، إألا من أراد الغداء فليأتِ إلى يعقوب، وإذا أمسى ألا من أراد العشاء فليأتِ إلى يعقوب) ". وهذا حوفاً من الابتلاء بسبب الإيذاء.

#### قوله ١

### (وإكرام الضيف)

الإكرام عنوان له أفرادٌ كثيرة، والضيف معروف وهو الذي ينزل عند المقيم من سفر وغيره، وهذه الصفة من مكارم الأخلاق فعنه للنظي : (إن من مكارم الأخلاق إقراء الضيف)(").

وهي من صفات المولى عز وجل فهو يكرم أهل مملكته بما لا يحصى من النعم والعطايا، فهم يأكلون من رزقه وينعمون على موائد إحسانه، العارف منهم به سبحانه والحاهل، والمؤمن والكافر، والشاكر والجاحد، لأنه محض العطاء والكرم ولقد كانت هذه الصفة عند رسله المهلا، قال تعالى حكاية عن إبراهيم المنظر: ﴿فَمَا لَبِثَ أَن جَاء بِعِجْل حَنِيذٍ ﴾ أي مشوي.

وعن رسول الإسلام الله (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه) (ا). وهذا التعبير حاء غير مرة عن النبي الله وهو يعني أن الإيمان بالله تعالى واليوم الآخر يقتضى إكرام الضيف، والإنسان يحتاج بالنسبة إليه تعالى إلى التقرب، وبالنسبة

۱ – الكافي: ج۲ ص۲۹۳.

۲= الكافي: ج1 ص٦٦٧.

٣- مستدرك الوسائل: ج١٦ ص٢٤١.

٤ -- سورة هود: ٩٩.

٥- جامع الأخبار: ص٣٧٧.

لليوم الآخر إلى النجاة والفوز، وعليه يكون الإكرام مقرباً ومن أسباب النجاة والفوز، فكل مجوب لديه سبحانه يكون مقرباً، وكل مبغوض مبعداً، وقِرى الضيف من المحبوبية عنده تعالى بمكان.

عن الإمام جعفر الصادق النظر أنه قال: (أتى رسول الله الله بأسارى، فقدم رجلاً ليضرب عنقه، فقال جبرائيل: يا محمد ربك يقرؤك السلام ويقول: إن أسيرك هذا يطعم الطعام، ويقرئ الضيف، ويصبر على النائبة ويتحمل الحمالات، فقال له النبي الله: إن جبرائيل أخبرني عنك -عن الله- بكذا وكذا، وقد أعتقتك، فقال له: وإن ربك ليحب هذا؟ فقال: نعم، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، والذي بعثك بالحق لا رددت عن ماني أحداً أبداً الله النسبة للقربة، وأما بالنسبة للنحاة فعن جعفر عن أبيه عن آبائه المتبلا إن رجلاً أتى النبي الله فقال: إني أحسن الوضوء وأقيم الصلاة وأؤتي الزكاة في وقتها، وأقرئ الضيف طيبة على ان سبيل إن الله قد برأك من الشعر إن كنت كذلك) (١٠).

ثم إن مجيء الضيف يكشف عن أنه سبحانه أراد بالمضيف وأهل بيته خيراً فأهدى لهم هدية أثرها الرزق ومغفرة الذنوب، فعن النبي الله إنه قال: (إذا أراد الله بقوم خيراً أهدى لهم هدية، قالوا: وما تلك الهدية؟ قال: الضيف ينزل برزقه، ويرتحل بذنوب أهل البيت)("). فعلى هذا يكون إكرام الضيف من الشكر له سبحانه لمكان هديته وعرفاناً بجميل صنعه سبحانه وتعالى.

وعن أمير المؤمنين عَلَيْكِيْ: (ما من مؤمن يحب الضيف إلا ويقوم من قبره ووجهه كالقمر ليلة البدر، فينظر أهل الجمع فيقولون: ما هذا إلا نبي مرسل، فيقول مَلك: هذا مؤمن يحب الضيف ويكرم الضيف، ولا سبيل إلا أن يدخل الجنة)(1).

ولعله لهذا ولغيره رؤي الإمام أمير المؤمنين المنظم حزيناً فقيل له: مِمْ حزنك؟ قال:

۱- المحاسن: ص۸۸٪.

٣- الوسائل: ٣٤٣ ص٧٧٩.

۳- مستدرك الوسائل: ج۱۹۷ ص۸۵۸.

٤- مستدرك الوسائل: ج١٦ ص٧٥٧.

(لسبع أتت لم يضف إلينا ضيف)(١).

### كيفية الإكرام:

وقد ذكر له أفراد كثيرة منها:

#### 1. البشر والبشاشة:

فعن النبي ﷺ (إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم فألقوهم بطلاقة الوجه وحسن البشر)(١٠ فالكريم يهش لقدوم الضيف ويكون جميل اللقاء حسن الاستقبال.

ولحاتم الطائي:

أضاحك ضيفي قبل إنزال رحله

ويخصب عندي وانحال جديب وما الخصب للأضياف أن يكثر القرى ولكنما وجه الكريم حصب

#### ٢. إطعام الضيف:

فعن الإمام الصادق المنظج: (إذا دخل عليك أخوك فاعرض عليه الطعام، فإن لم يأكل فاعرض عليه الماء، فإن لم يأكل فاعرض عليه الوضوء)(٣).

ومن جملة القِرى بالطعام أن تقدم الفاكهة قبل الطعام لأنه أوفق بالطب وأبعد عن الضرر، كما قدمها سبحانه في قوله عز وجل: ﴿وَفَاكِهَةٍ ثُمَّا يَتَخَيَّرُونَ ۞ وَخُمِ طَيْرٍ ثُمَّا يَشْتَهُونَ﴾ (١) (٥).

فالظاهر أن تقديم الفاكهة في الكتاب العزيز على اللحم ليس بلا علة، بل وذكر لحم الطير من بين اللحوم لأنه أكثر فائدة، وأقل ضرراً كما هو عند أهل المناف: ١٠ ص ٣٤٧.

۱ – انسانب، ج۱ طن۱۱۹

۲- الكافي: ح۲ ص۱۰۳.

٣- الكافي: ج1 ص٧٧.

٤ - سورة الواقعة: ٢٠ - ٣١.

٥- انظر الأربعون حديثا للشيخ البهاني: ص٣٠٦.



#### الاختصاص.

#### ٣. المؤاكلة وحسن الحديث:

عن الإمام الكاظم الليلا: (إن رسول الله الله كان إذا أتاه الضيف أكل معه، ولم يرفع يده من الخوان حتى يرفع الضيف يده) (أ).

لأن صاحب البيت إذا أكل مع الضيف رفع عنه الحياء، وإلّا فسوف يكفّ ولا يأكل كفايته من الطعام.

وعن عبد الرحمن بن الحجاج قال أكلنا مع أبي عبد الله النظيظ ، فأتينا بقصعة من أرز، فجعلنا نعذر، فقال: ما صنعتم شيئاً، إن أشدكم حباً لنا أحسنكم أكلاً عندنا، فقال: عبد الرحمن فرفعت كسرة الطعام فأكلت، فقال المنظيظ: الآن...) (الله وروي أن الصادق المنظيظ كان يلقم أصحابه ويقول: (من لقم مؤمناً لقمة حلاوة صرف الله عنه مرارة يوم القيامة) (الله عنه الله عنه مرارة يوم القيامة) (الله عنه عنه مرارة يوم القيامة) (الله عنه عرارة يوم القيامة) (الله عنه عرارة يوم القيامة) (الله عنه عرارة يوم القيامة) (الله عرارة يوم القيامة الله عرارة يوم الله عرارة يوم الله الله عرارة يوم القيامة (الله عرارة يوم الله عرارة يوم الله عرارة يوم الله عرارة يوم الله الله عرارة يوم الله عرارة الله عرارة يوم الله عرارة الله عرارة يوم الله عرارة الله عرارة

### ٤. عدم التكلف للضيف:

عن الرسول الأكرم ﷺ: (من تكرمة الرجل لأحيه أن يقبل تحفته وأن يتحفه بما عنده ولا يتكلف له شيئاً) (١٠٠٠).

فعدم التكليف يكشف عن تحاوز التعارفات الشكلية التي تصنع مخافة الانتقاد، ومن أن المضيف لا يحتشم من الضيف وأن العلاقة أحوية، جاء عن الإمام الصادق المنطخ: (المؤمن لا يحتشم من أخيه، وما أدري أيهما أعجب: الذي يكلف أخاه إذا دخل عليه أن يتكلف له، أو المتكلف لأخيه) "".

<sup>---</sup> الكافى: ج٦ ص٨٥.

٧ - الكافي: ج٦ ص٧٧٨.

٨- المحاسن: ص١٣٣.

<sup>9 -</sup> المحاسن ص6 1 \$ .

١٠ المحاسن: ص٥١٤

#### تهيئة وسائل الراحة للضيف:

فمع حسنه العقلي عليه عرف الكرام.

### ٦. عدم إعانة الضيف عند الارتحال:

ففي حديث عن الإمام الصادق الشيخ: (... فإذا نزل بكم الضيف فأعينوه، وإذا ارتحل فلا تعينوه، فإنه من النذالة، وزودوه وطيّبوا زاده فإنه من السخاء) ١٠٠٠.

#### بقی شیء:

إن حد الضيافة من جهة الوقت ثلاثة أيام، فإن المضيف يحاول التلطف في القرى وغيره فيها وما بعدها يقدم للضيف ما يقدم للعيال، وعلى الضيف أن لا يكون ثقيلاً، فعن الإمام الصادق الشيخ قال: (قال رسول الله الشيخ: الضيافة أول يوم والثاني والثالث، وما بعد ذلك فإنحا صدقة تصدق بها عليه، قال: ثم قال الشيخ: لا ينزل أحدكم على أحيه حتى يوثمه معه. قيل يا رسول كيف يوثمه؟ قال: حتى لا يكون عنده ما ينفق عليه) ".

#### قوله 👑:

### (ورحمة المجهود وأصحاب البلاء)

الرحمة ضد القسوة والشدة قال تعالى: ﴿ فَحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًّاءُ عَلَى الرحمة ضد القسوة والشدة قال تعالى: ﴿ فَحَمَّا لَهُ اللهِ عَلَى الْحُهَارِ الشفقة بما يناسب موقف ما أو الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ﴾ (١) وهي نوع من إظهار الشفقة بما يناسب موقف ما أو

۱ – الكافي: ج٦ ص٢٨٤.

٣- يوثمه: أي يوقعه في التعب والمشقة والتكلف.

٣- الكافي: ج٦ ص٢٨٣.

٤ - سورة الفتح: ٢٩.

شخص، وهي معدن الفضائل فبها يبر الولد أباه، ويصل المرء قريبه، ويكفل اليتيم، ويعان المضطر، ويُهتم حتى بالحيوان.

وبالرحمة تُستحصل الرحمة الإلهية، فعن النبي الله (والذي نفسي بيده لا يضع الله المرحمة إلا على رحيم، قالوا: كلنا رحيم، قال: ليس الذي يرحم نفسه وأهله خاصة، ولكن الذي يرحم المسلمين، وقال الله قال تعالى: إن كنتم تريدون رحمتي فارحموا) (١٠).

وعنه ﷺ: (ينادي مناد في النار: يا حنان يا منان نجني من النار، فيأمر الله ملَكاً فيخرجه حتى يقف بين يديه، فيقول الله عز وجل: هل رحمت عصفوراً) (١٠٠٠).

وعليه فليس للإنسان فضلاً عن المؤمن إلا أن يكون رحيماً بجميع الخلق، ولا يكون قاسياً جافياً، والمجهود من وقع في تعب ومشقة، وبعبارة أخرى هو من أتعبته الدنيا، ومثله يستحق الرحمة والشفقة والمعونة لأنه ينتظرها من غيره لابد له منها. وهناك عناوين وردت في الآثار الشريفة أنحم مواضع للرحمة لذا جاء الأمر برحمتهم. فعن الرسول الأكرم عليه (ارحموا عزيزاً ذل، وغنياً افتقر، وعالماً ضاع بين خهال) (") ولعمري أن الأحوج للرحمة من بين هؤلاء العالم بين الحمقى والمغفلين والجهال.

وعن أمير المؤمنين ﷺ: (ارحم من دونك يرحمك من فوقك) ﴿ وجاء الأمر برحمة الصغير وهو موجود في الوصية.

فتحصّل أن لدينا مواضع للرحمة، العزيز الذي نكبته الدنيا، والغني الذي تحول به

۱- مستدرك الوسانل: ج۹ ص۵۰.

٢- كنز العمال: ج٣ ص١٦٧.

٣- الكافي: ج٨ ص٠٥١.

٤- مسند أحمد: چ٥ ص١٧٣.

٥- الخصال: ص٣٢٣.

٦- عيون الحكم والمواعظ: ص٧٨.

الزمان، والعالم المبتلى بالجهال، والمساكين، والضعفاء، ومَن هو دون الإنسان في الرتبة الاجتماعية، والصغير بل وكل من له روح كالعصفور وكل منهم رحمته بحسبه. وأصحاب البلاء ضد العافية، وهم الذين ابتلوا بأبدائهم بأمراض مزمنة أو عاهات مستديمة، وهم لا يحتاجون للرحمة والعطف فحسب، بل للمعاملة الخاصة خوفاً على قلوبهم من الكسر، فعن أبي عبد الله المنظم على الحدومين وهو راكب حماره وهم يتغدون فدعوه إلى الغداء فقال: الله عليهما على المحذومين وهو راكب حماره وهم يتغدون فدعوه إلى الغداء فقال: أما إني لولا أبي صائم لفعلت، فلما صار إلى منزله أمر بطعام، فصنع وأمر أن يتنوقوا فيه، ثم دعاهم فتغدوا عنده وتغذى معهم) (المن فعل ذلك جبراً لقلوبهم.

ويطلق البلاء على أنواع الامتحانات الدنيوية والمصائب، فيكون أصحابها ممن يستحق الرحمة.

قوله ﷺ:

### (وصلة الرحم)

الصلة ضد الهجران (٢)، والتواصل ضد التصادم والتقاطع..

والرحم: أسباب القربة، وأصلها الرحم التي هي منبت الولد. والرحم: القرابة ألى أن وكذا في العرف، ولأجل اللغة والعرف ذهب علماء مدرسة أهل البيت البيلا إلى أن الرحم في الشرع، القرابة المطلقة، لعدم ذكر الشرع معنى آخر للرحم فوجب صرفه للمعنى المتعارف، فكل ما عدّه العرف قريباً فهو من الأرحام شرعاً.

وصلة الرحم واجبة بالحدّ الذي يخرج به المرء عن القطيعة، وربما يكون ذلك ببذل المال إذا كان أحدهما غنياً والآخر فقيراً، وتكون بالزيارة، والسلام، والإهداء، والسؤال عن الحال، ولو كان ذلك بالهاتف، وبالدعاء في ظهر الغيب، وحسن الذكر في المحضر، وكف الأذى، وبالجملة بكل ما يصدق عليه أنه صلة وتواصل وربما تكون مستحبة إذا زادت عن المقدار الواحب، وإليك بعض ما يدل على

١ – الكافي: ج٢ ص١٢٣.

٣- انظر لسان العرب: ج١١ ص٧٧٨.

٣- لسان العرب: ج١٢ ص٢٣٢.

ذلك:

قال تعانى: ﴿وَاتَقُواْ اللّهَ الَّذِي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ ولا يخفى ما في هذه الآية من التشديد على صلة الرحم لمكان التساؤل عن الله وتقواه وقرن الأرحام بذلك، وقرينة الرقابة الإلهية، لذا عدت القطيعة من الكبائر. وعنه ﷺ: (لا تقطع رحمك وإن قطعت) (٠٠).

وعنه ﷺ: (صلوا أرحامكم ولو بالتسليم)'''.

وعن الإمام الصادق عَشِينِ: (صل رحمك ولو بشربة من ماء، وأفضل ما توصل به الرحم كف الأذى عنها) أن وعن أمير المؤمنين الشخلا: (إن أهل البيت ليجتمعون ويتواسون وهم فحرة فيرزقهم الله، وإن أهل البيت ليتفرقون ويقطع بعضهم بعضاً فيحرمهم الله وهم أتقياء) أنا.

وقطيعة الرحم محرمة حتى لو كان الرحم قاطعاً للصلة تاركاً للواجب كالصلاة والأمر والحجاب، فاعلاً للحرام كشرب الخمر بحيث لا يجدي معه الوعظ والإرشاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بشرط أن لا تكون الصلة له موجبة لتأييده على فعل الحرام وترك الواجب اله.

فعن الباقر المُنظِيرُ أنه قال: (في كتاب علي ثلاث خصال لا يموت صاحبهن أبداً حتى يرى وبالهن: البغى وقطيعة الرحم واليمين الكاذبة يبارز الله بها...)".

### بعض آثار صلة الرحم:

عن الرسول الأكرم على: (إن أعجل الخير ثواباً صلة الرحم)".

۱ – الكافي ح. ۲ ص. ۲۹

٢- تحف العقول: ص٧٥.

۳= الكافي: ج٢ ص١\$١.

٤ – الكافي. ج٢ص٨٤٣.

٥- انظر الفقه للمغتربين: ص٩٩٩.

٣- الكافي. ج٢ص٧٤٣.

٧- الكافى: ج٢ص٢٥١.

- عن السيدة الزهراء ٤١٠٤: (فرض الله صلة الأرحام منماة للعدد) ...
- ٣. عن الإمام محمد الباقر الشيلا: (صلة الأرحام تزكي الأعمال، وتنمي الأموال وتدفع البلوى، وتيسر الحساب وتنسئ في الأجل) والإنساء في الأجل يعني التأجيل، أي إطالة العمر.
- عنه النفل: (صلة الأرحام تُحسن الخلق وتسمح الكف، وتطيب النفس، وتزيد في الرزق، وتنسئ في الأجل)".
- وعنه عُشِلاً: (إن الرحم معلقة يوم القيامة بالعرش تقول: اللهم صال من وصلني واقطع من قطعني)(1).
- ٦. عن الإمام على الهادي النظير: (لما كلّم الله عز وجل موسى بن عمران النظير قال موسى: إلهي.. ما جزاء من وصل رحمه؟ قال: يا موسى أنسي له أجله وأهون عليه سكرات الموت)(٥).

### بعض آثار قطيعة الرحم:

- قال سبحانه وتعالى: ﴿ فَهَلُ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَئِكَ اللَّهِ عَالَمَهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ (١٠).
- ٢. عن النبي الأعظم محمد الله (إن الرحمة لا تنزل على قوم فيهم قاطع رحم) ٧٠٠.
- ٣. عن الإمام أمير المؤمنين عَشِير: (إذا قطعوا الأرحام جُعلت الأموال في أيدي الأشرار)(^).
- ٤. عن الإمام الباقر المُشِلِخ قال: (قال أبو ذر ١١١٥): سمعت رسول الله الله الله يقول:

١٠٠ البحار: ج٤٧ص٣٠١.

۲ – الكافي: ج۲ص، ۱۵.

٣- الكافي: ج٢ص٢٥١.

٤ – الكافي: ج٢ص٠٥١.

٥- أمالي الصدوق: ص١٧٣.

٣ -- سورة محمّد: ٢٣ - ٣٣.

٧-كنز العمال.

٨- الكافي: ج٢ ص٧٧.

حافتا الصراط يوم القيامة الرحم والأمانة، فإذا مر الوصول للرحم المؤدي للأمانة نفذ إلى الجنة وإذا مر الخائن للأمانة القطوع للرحم لم ينفع معهما عمل وتكفأ به الصراط في النار)(١٠).

٥. عن الإمام الصادق عُلينالا: (الذنوب التي تعجل الفناء قطيعة الرحم) ١٠٠٠.

فمن ما تقدم تبين أن آثار الصلة والقطيعة لا تخص الفرد فقط، بل هناك عقوبات اجتماعية عامة ينالها القوم المتقاطعون بل والذين فيهم قاطع رحم، بل للقطيعة دخل في الاقتصاد ككون الثروات بأيدي الأشرار، بل على الصحة الاجتماعية، فتنقص معدلات أعمار الناس وعليه فنحن بحاجة لوقفة اجتماعية لمعالجة هذا الداء الوبيل.

## صلة القاطع:

من المشاكل العويصة الموجودة في واقع أكثر الناس مَن لهم أرحام يصرّون على قطيعتهم إما بدافع الحسد، أو الغيظ أو الحقد أو غيرها من الأمراض الأخلاقية النفسية، وحتى لو بادر المقطوع إلى الصلة، كان الرد عنيفاً أو جافياً، فيصل المقطوع إلى نتيجة أن لا فائدة من هذا الشخص فإن ذلك من طبعه ومعدنه، فكيف تكون صلة هذا الشخص؟

الجواب: ما ورد عن النبي الله القطيعة وبمزيد من الجفاء، ربما لم يبق للمؤمن طريقة ذلك القريب يجابه الصلة بالقطيعة وبمزيد من الجفاء، ربما لم يبق للمؤمن طريقة لأداء الواحب، ولطاعة المولى عز وجل إلا الصلة غير المباشرة، بأن يبعث له السلام مع بقية الأهل والأقارب، أو أصدقاء ذلك القريب الكاشح أو يرسل الصلة لو كانت مالاً، أو هدية، أو حقاً شرعياً، أو صدقة بيد الآخرين ولا يُعلِمون القاطع بأنها من فلان المؤمن القريب، وقد روي: أنه كان لعلي بن الحسين المتليظ ابن عم، وكان الإمام يأتيه بالليل متنكراً فيناوله شيئاً من الدنانير، فيقول ابن العم: لكن علي ابن الحسين لا يواصلني لا جزاه الله خيراً، فيسمع الإمام عليظ ذلك منه ويتحمله ويصبر عليه ولا يعرّقه بنفسه، فلما مات علي بن الحسين المتلظ فقدها، فحينئذ

<sup>1 –</sup> الكافي: ج٢ص٢٥١.

٧- منتخب ميزان الحكمة: ص٥١٧.

٣- الكافي: ج٢ ص٣٤٧.

عَلِم أنه هو، فجاء إلى قبره وبكي عليه^.

وينبغي أن لا يقنع الواصل بالصلة غير المباشرة، فإذا سنحت فرصة لصلة مباشرة فليبادر لها احتياطاً لنفسه، وطاعة لربه وتأسياً بمواليه محمّد وآل محمّد التقلام.

فعن سالمة مولاة أبي عبد الله عَيْنِي قال: كنت عند أبي عبد الله عَيْنِي حين حضرته الوفاة فأغمي عليه، فلما أفاق قال: أعطوا الحسن بن علي بن الحسين وهو الأفطس سبعين ديناراً، وأعطوا فلاناً كذا وكذا، وفلاناً كذا وكذا. فقلت: أتعطي رجلاً حمل عليك بالشفرة؟ فقال: ويحكِ أما تقرئين القرآن؟ قلت: بلي، قال: أما سمعت قول الله عز وجل: ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الحِسَابِ ﴾ (٢) (٢).

ثم إن من أوثق عرى القرابة الأبوّة والأمومة، وعليه يكون بر الوالدين من أهم أفراد صلة الرحم، والعقوق من أفظع أفراد القطيعة، والبر والإحسان، والعقوق الإساءة وتضييع الحق.

قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا عَبد يَبُلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل ظَّمَا أُفْ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُل لَمُّمَا قَوْلاً كَيْمًا ﴾ (\*) ومما ورد في معنى الإحسان عن أبي ولاد الحناط قال: (سألت أبا عبد الله لَيَّنِيْ عن قول الله عز وجل ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ ما هذا الإحسان؟ فقال: الإحسان أن تحسن صحبتهما وأن لا تكلفهما أن يسألاك شيئاً مما يحتاجان إليه وإن كانا مستغنيين، أليس يقول الله عز وجل: ﴿ لَن تَنَالُواْ الْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ فِي تَخْبُونَ ﴾ قال: ثم قال: أبو عبد الله المَنظِينِ وأما قول الله عز وجل: ﴿ إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَهُمَا أَفٌ وَلاَ تَنْهَرُهُمَا ﴾ إن ضرباك، وقال: إفرَقُل هَنْهَ وَلَا تَنْهَرُهُمَا ﴾ إن ضرباك، وقال: قول هما: غفر الله لكما فذلك منك فوق هول كريم. قال: ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّمْةِ ﴾ قال: لا تملأ عينيك من النظر إليهما إلا برحمة ورقة، ولا ترفع صوتك فوق صوتهما ولا يدك فوق أيديهما الله برحمة ورقة، ولا ترفع صوتك فوق صوتهما ولا يدك فوق أيديهما

٣- سورة الرعد: ٣١.

٣- الكافي: ج٧ ص٥٥، وحمل عليك بالشفرة: أي يريد قتلك.

٤- سورة الإسراء: ٢٣.

ولا تقدم قدامهما)''.

أما في العقوق فيكفينا هذا الحديث، عن أبي عبد الله عَلَيْكِمْ قال: (إذا كان يوم القيامة كشف غطاء من أغطية الجنة فوجد ريحها من كانت له روح من مسيرة خمسمائة عام إلا صنف واحد، قلت: من هم؟ قال: العاق لوالديه)(١٠).

ومما ينبغي التأكيد عليه أمران:

الأول: إن البر بالوالدين غير مشروط بكونهما مؤمنين صالحين بل مطلقاً، فعن أبي جعفر الباقر النيلا قال: (ثلاث لم يجعل الله عز وجل لأحد فيهن رخصة: أداء الأمانة للبر والفاجر، والوفاء بالعهد للبر والفاجر، وبر الوالدين برَّيْن كانا أو فاجرَيْن) ".

الثاني: إن البر لا يجب والعقوق لا يحرم في حياة الوالدين فقط بل حتى وبعد مماتهما فلقد جاء عن الإمام الباقر المنظم أنه قال: (إن العبد ليكون باراً بوالديه في حياتهما ثم يموتان، فلا يقضي عنهما ديونهما ولا يستغفر لهما فيكتبه الله عاقاً، وإنه ليكون عاقاً لهما في حياتهما غير بار بحما فإذا ماتا قضى دَيْنهما واستغفر لهما فيكتبه الله عز وجل باراً) (١٠).

#### قوله ﷺ:

## (وحب المساكين ومجالستهم)

الذي يبدو من النصوص الشريفة أن هناك مزية شرعية لحب المساكين ومحالستهم ومعاشرتهم سيما بعد ملاحظة تبعية الأوامر والنواهي الدينية للمصالح والمفاسد. فقد حاء الأمر بحب المساكين في كثير من الأحاديث الشريفة، وسؤال ذلك الحب في الأدعية الواردة عن الرسول الأكرم شيخة وجعل ذلك العمل محصلاً للتقرب منه عز وجل هذا من جهة الحب للمساكين، أما من جهة حب المساكين لغيرهم

۱- الكافى: ۲- مر۱۵۸.

٣ - الكافى: ج٢ ص٣٤٨.

٣- الكافي: ج٢ص٢٦.

<sup>£=</sup> الكافي: ج٢ص٣٦.

فقد جاء أنه من المواهب الإلهية التي حُبي بَما أمير المؤمنين لَلْبَيْلِانِ، وإليك بعض هذه النصوص:

- ١. عن أبي عبد الله الصادق المنظم قال: (قال رسول الله ﷺ أمرني ربي بسبع خصال: حب المساكين والدنو منهم، وأن أكثر من لا حول ولا قوة إلا بالله، وأن أصل برحمي وإن قطعني، وأن أنظر إلى مَن أسفل مني ولا أنظر إلى مَن هو فوقي، وأن لا يأخذني في الله لومة لائم، وأن أقول الحق وإن كان مُراً وأن لا أسأل أحداً شيئاً "".
- عن رسول الله ﷺ أنه كان يدعو فيقول: (اللهم إتي أسألك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين، وإذا أردت في الناس فتنة فاقبضني إليك غير مفتون)(١).
- ٣. عنه ﷺ أنه قال: (نور الحكمة الجوع، والتباعد من الله الشبع، والقربة إلى الله حب المساكين والدنو منهم) "ا.
- ٤. عن الإمام الصادق عن آبائه عن أمير المؤمنين الله الله الله الله على منبره: يا على إن الله عز وجل وهب لك حب المساكين والمستضعفين في الأرض فرضيت بمم إخواناً ورضوا بك إماماً، فطوبى لمن أحبك وصدق عليك، وويل لمن أبغضك وكذب عليك) (١٠).

وهذه المزية والمحبوبية الشرعية ربما تكون في ذات حب المساكين وأنها طاعة وقربة ويشهد له ما روي: إن الله تعالى أوحى إلى إسماعيل الليظيز: (اطلبني عند المنكسرة قلوبهم من أجلي، قال: ومَن هم؟ قال: الفقراء الصادقون) (°).

وربما تكون لما يصاحب ذلك الحب من معرفة بالتوزيع الإلهي للبلاء، وإن من الممكن أن يكون الشخص المحب للمساكين بدل هذا المسكين، ولما في الحب لهم والمحالسة من تواضع لله سبحانه وتعالى، أو بكونه باعثاً لشكر المولى عز وجل على

١- الأصول الستة عشر: ص٥٧.

٣- الموطأ: ج١ص٨٢١.

٣- البحار: ج٦٣ص٣٦.

٤- أمالي الصدوق: ص٥٥٥.

٥- المحجة البيضاء: ج٧ ص٣٢٥.

مننه ونعمه وغير ذلك.

إن هذا الخُلق مماكان يتصف به قادة الدين البَيّل فمما روي في ذلك أن الإمام الحسن بن علي النفظ احتاز بالمدينة في طريق وهو راكب فرأى جماعة من المساكين وقد أحرجوا كسراً يابسة وهم يأكلونها، فسلم عليهم فقالوا: هلم يا ابن رسول الله إلى الغداء، فنزل البنظ وجلس معهم على الأرض وشاركهم في الأكل حتى فرغوا، ثم قام (١).

#### قوله ﷺ:

## (والتواضع فإنه من أفضل العبادة)

التواضع صفة في النفس لا يستعظم معها الإنسان نفسه، ولا يحتقر الآخرين لأنها ضد التكبر، والتواضع ينشأ من معرفة قدر النفس، وعظمة الله عز وجل فعن أمير المؤمنين المتلطخ: (لا ينبغي لمن عرف عظمة الله عز وجل أن يتعظم، فإن رفعة الذين يعلمون ما عظمة الله أن يتواضعوا له) (٢٠).

والتكبر صفة لا تناسب الإنسان بحال، وليست هي من شأنه، لضعفه وحاجته، وحقارته بالنسبة إلى مولاه، فلو فرضنا أن نملة تكبّرت وتعالت في حضرة بشر لكان ذلك ممقوتاً ومستهجناً غاية الاستهجان، فكيف بمن هو أقل وأذل من النملة بالنسبة لله تعالى الذي لا يوصف عظمة وجبروتاً وقدرة وهيبة.

والكبرياء رداء الله تعالى ولا يجب أن ينازع في ردائه فعن الإمام الباقر عَلَيْكِمَا: (الكبر رداء الله، والمتكبر ينازع الله في ردائه)(").

ثمة صفات إلهية يحب تعالى أن يتصف بها حلقه كالكرم والرحمة والصبر، وهناك صفات لا يحب فيها ذلك كالتكبر والاستعلاء.

وريما يتكبر الإنسان لعلم عنده، أو للحسب والنسب، أو للجاه، أو للقوة أو ١- مناقب آل أبي طالب: ج٤ ص٧٠.

٢- منتخب ميزان الحكمة: ص٣٧٥.

۳- الكافي: ج٢ص٩٠٩.

الجمال أو للمال والثروة...

فإن كان للعالِم فليعلم أنه جاء عنه على (من ازداد علماً ولم يزدد هدى لم يزدد من الله إلا بُعداً) ()، ولا ريب أن التواضع من الهدى: وأن العلم رزق معنوي، فهو نعمة تستدعي الشكر، وليس التعالي والمنازعة، وأن حجة الله على أهل العلم أوكد لذلك، شبّة سبحانه اليهود العصاة من حَمَلة العلم بالحمار قال تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ مُمُلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَعْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحِمَارِ يَعْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ ()، فهم كالحمار الذي يحمل الكتب القيمة، وشبة بلعم بن باعورا بالكلب حيث قال: ﴿فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكِلْبِ إِن تَعْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتُوْكُهُ يَلْهَتْ ﴾ ().

وإن كان بالحسب والنسب، فهو غباء وجهل لأنه تعالٍ وتعزز بكمال غيره، ولنعم ما قيل:

لَإِنْ فَتَحَرِّتَ بِالْسَاءِ ذُوي شَـَرَفٍ لقَـند صدَقــت ولكــن بِئــُسَ ما وَلــَدُوا

وإن كان بالجاه كالوظيفة الرفيعة مثلاً فهذا له اليوم ولغيره غداً والدنيا دول، قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ﴾ ﴿ ثُمَ إِنْهَا نعمة منه تعالى.

وإن كان بالجمال فلينظر إلى بواطن حسده فالأقذار في جميع أجزائه، كالرجيع والبول والمخاط، البصاق والشمع، وعليه أن يتأمل في ما بعد موته لو بقي بلا تجهيز ودفن لفرّ الناس من عفونته، روي أن زليخا قالت ليوسف يوماً: (ارفع طرفك وانظر إليّ، قال: أخشى العمى على بصري، قالت: ما أحسن عينيك! قال: هما أول ساقط على حدي في قبري، قالت: ما أحسن طيب ريحك! قال: لو شممت رائحتي بعد ثلاث من موتي لهربت مني! قال: لم لا تقترب؟ قال: أرجو بذلك

١- بحار الأنوار: ج٢ص٣٧

٢- سورة الجمعة: ٥.

٣- سورة الأعراف: ١٧٦.

٤ - سورة آل عمران: ١٤٠.

القرب من ربي...)^.

وإن كان بالقوة والأعوان فليتذكر ما تسلط عليه من العلل والأمراض والموت. وأما إذا كان التكبر بالمال فهذا أقبح أنواع التكبر لأنه بمعنى خارج عن الذات.

وعليه فالتواضع هو اللائق بالإنسان، وأن لا يرى لنفسه على غيره علواً ولا فضلاً.

قال رحل لآخر علّمني التواضع، فقال: إذا رأيت مَن هو أكبر منك فقل: سبقني إلى الإسلام والعمل الصالح فهو خيرٌ مني، وإذا رأيت مَن هو أصغر منك فقل سبقته إلى الذنوب والعمل السيء فأنا شرٌ منه) (^.

وينبغي أن يكون التواضع لله عز وجل حتى يكون عبادة مقرّبة لأن الأعمال بالنيات.

ثم إن التواضع حال بين التكبر وانتحاسس فهو ليس بممدوح مطلقاً فلا يتواضع مع الأغنياء لغناهم لقول أمير المؤمنين للنظر: (مَن أتى غنياً فتواضع له لغناه ذهب ثلثا دينه) "، ولا للسلاطين لقول الإمام الصادق النظرين: (أيما مؤمن خضع لصاحب سلطان أو من يخالطه على دينه طلباً لما في يديه من دنياه أخمله الله ومقته عليه ووكله إليه...) ".

ولا يتم الكلام ويحسن إلاّ بذكر روايات في التواضع:

عن النبي ﷺ: (مَن تواضع لله رفعه الله فهو في نفسه ضعيف وفي أعين الناس عظيم، ومن تكبّر وضعه الله، فهو في أعين الناس صغير وفي نفسه كبير، حتى لهو أهون عليهم من كلب أو خنزير)(٥).

٢. عن الإمام الصادق عن آبائه ﷺ: (إن من التواضع أن يرضي الرجل بالمجلس

١ - قصص الأنبياء: ص١٨٩.

٢- الأخلاق والأداب الإسلامية: ص٣٣.

٣- منتخب ميزان الحكمة: ص٣٦٥.

٤ - الكافي: ج٥ص٦٠٠.

٥- منتخب ميزان الحكمة: ص٣٦٥

دون المحلس، وأن يسلم على من يلقى، وأن يترك المراء وإن كان محقاً، ولا يحب أن يحمد على التقوى) ...

٣. عن الإمام الكاظم علينظ: (إن الله لم يرفع المتواضعين بقدر تواضعهم ولكن رفعهم بقدر عظمته ومجده)(١٠).

٤. عن الإمام الرضا المنظرة: (التواضع أن تعطي الناس ما تحب أن تُعطاه) ٥٠٠٠.
 قوله المنظرة:

# (وقصر الأمل)

الأمل لغة: الرجاء ''، وأكثر ما يستعمل فيما يستبعد حصوله، وقيل: إنه يكون في الممكن والمستحيل، والظاهر أن المراد به لو جاء في النصوص الشريفة ميل القلب إلى البقاء وحصول المرغوبات منشؤه الذهول عن الآخرة، قال سبحانه: ﴿ ذَرُهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

وعن أمير المؤمنين عَلَيْكِمْ: (الأمل سلطان الشياطين على قلوب الغافلين) (١٠٠٠.

إذا عرفت هذا فاعلم أن هناك روايات استحسنت الأمل، منها ما روي عن النبي الله الأمل رحمة لأمتي، ولولا الأمل ما أرضعت والدة ولدها، ولا غرس غارس شجراً (۱۲).

وروي: (بينما عيسى بن مريم عَيْنِيْ جالس وشيخ يعمل بمسحاة ويثير الأرض، فقال عيسى عَبْنِيْنِ: اللهم انزع عنه الأمل، فوضع الشيخ المسحاة واضطجع، فلبث ساعة، فقال عيسى عَبْلِيْ: اللهم اردُدُ إليه الأمل، فقام فجعل يعمل)"".

٦- نفس المصدر.

٧- نفس المصدر .

٨- الكافي: جص٤٢١٢.

<sup>9-</sup> الصحاح: ج٤ ص١٦٢٧.

<sup>•</sup> ١ - سورة الحجر: 4.

١١- منتخب ميزان الحكمة: ص٧٨.

١٢ – نفس المصدر: ص٢٨.

١٣ – نفس المصدر: ص٢٨.

وروايات ذمت الأمل منها ما روي عن أمير المؤمنين المنظية: (اتقوا باطل الأمل، فرّب مستقبل يوم ليس بمستدبره، ومغبوط في أول ليلة قامت بواكيه في آخره)(١). يُفهم من ذلك أن هناك حصة خاصة هي المذمومة وهي الأمل الطويل، أما الأمل القصير الذي لا يؤثر على عمل نافع سواء كان دنيوياً أو أخروياً فهذا لا بد للإنسان منه، وبتعبير أوضح: إن الأمل القصير الذي لا يحول بين الإنسان وبين أداء وظائفه الدينية بل والدنيوية ليس به بأس بل لا يستطيع الإنسان إكمال دراسته والحصول على شهادة، ولا بناء بيته، ولا تربية أولاده وإجمالاً لا يستطيع عمارة الأرض بلا أمل، شريطة أن لا يثبط من عزم الإنسان في أداء وظائفه تجاه ربه سبحانه، فلو كان عند الإنسان خطة عمل يومي كأداء الفرائض في أول وقتها ووجوبها، والإتيان ببعض النوافل وقضاء مقدار من الفوائت، وأذكار وتلاوة ودعاء وزيارة ولا يقف أمله في الدنيا وحبه للبقاء حائلاً دون أداء ذلك فلا مشكلة فيما عنده من أمل، لذلك عبر الإمام غينظ في الوصية برقصر الأمل)، وجاء عن النبي عنده من أمل، لذلك عبر الإمام غينظ في الوصية برقصر الأمل)، وجاء عن النبي وإذا أمسيت فقل إني لا أصبح، واعزم على مفارقة الدنيا، وأحب لقاء الله)(١).

# أسباب طول الأمل:

لطول الأمل سببان:

## الأول:

حب الدنيا، وللشيخ البهائي العاملي كلام واف في هذا الجال هذا نصه: (وسبب طول الأمل هو حب الدنيا، فإن الإنسان إذا آنس بها وبلذاتها ثقل عليه مفارقتها وأحب دوامها فلا يتفكر في الموت الذي هو سبب مفارقتها، فإنّ مَن أحبّ شيئاً كره الفكر فيما يزيله ويبطله، فلا يزال يمنّي نفسه البقاء في الدنيا ويقدر

<sup>———————</sup> 1 – نفس المصدر: ص۲۸.

٢- المنتخب: ص٧٨.

حول ما يحتاج إليه من أهل ومال وأدوات وأسباب ويصير فكره مستغرقاً في ذلك، فلا يخطر الموت بخاطره، وإن خطر بباله الموت والتوبة والإقبال على الأعمال الأخروية أخر ذلك من يوم إلى يوم، ومن شهر إلى شهر، ومن سنة إلى سنة، وقال إلى أن أكتهل ويزول سن الشباب، فإذا اكتهل قال إلى أن أصير شيخاً، فإذا شاخ قال: إلى أن أتم عمارة هذه الدار، أو أزوج ولدي الفلاني، أو إلى أن أرجع من هذا السفر، وهكذا يؤخر التوبة من شهر إلى شهر وسنة بعد سنة، وكلما فرغ من شغل عرض له شغل بل أشغال حتى يختطفه الموت وهو غافل عنه غير مستعد له، مستغرق القلب في أمور الدنيا، فتطول في الآخرة حسرته، وتكثر ندامته، وذلك هو الحسران المبين، نعوذ بالله منه) (١٠ وهذا الحب إنما يُزال بمعرفة حقيقة الدنيا ومآلها وهو من أوضح الواضحات، وجاء في هذا المعنى عن أمير المؤمنين المَشِيل؛ (مَن أيقن أنه يفارق الأحباب، ويسكن التراب، ويواجه الحساب، ويستغني عما خلف، ويفتقر إلى ما قدم، كان حرياً بقصر الأمل، وطول العمل) (١٠).

#### الثاني:

الجهل بالآخرة وما يحدث فيها، أو الغفلة عن ذلك، وهذا يُزال بالعلم والمعرفة، أو الاستماع والاتباع للعلماء والوعاظ المخلصين والاقتداء بهم، وعدم التعالي على العلم والعلماء، ومن الجهل استبعاد الموت في الشباب أو الصحة والقوة، وليس يتفكر هذا المستبعد لقرب النهاية أن مشايخ البلد من أقل الفئات العمرية في المجتمع وما قلوا إلّا لأن الموت في الشباب أكثر، وإلى أن يموت شيخ يموت الكثير من الشباب والصبيان والواقع ببابك: فعن الإمام على عنظ أنه قال: (لو رأى العبد أحله وسرعته إليه أبغض الأمل) "".

١ – الأربعون حديثًا: ص٧٠٣.

٣- منتخب ميزان الحكمة: ص٧٨.

٣- المنتخب: ص٣٦.

## آثار طول الأمل:

ومن آثار طول الأمل قسوة القلب، والتقصير في العمل، ونسيان الآخرة...

ففي الكافي: (فيما ناجي الله عز وحل موسى لَلْيَكِينَّ: يا موسى لا تطول في الدنيا أملك فيقسو قلبك والقاسي القلب مني بعيد)(١).

وعن أمير المؤمنين المنظر: (من اتسع أمله، قَصُرَ عمله) ١٠٠٠.

وعنه غَلِيْكِمْ: (أما طول الأمل فينسى الآخرة) ".

قوله 🛬:

## (وذكر الموت)

والكلام هنا يقع في أمور:

# الأول: في حقيقة الموت:

وهو ما يضاد الحياة، فهو زوال الحياة ممن اتصف بها (3) هذا في اللغة، أما حقيقة الموت فهو خروج الروح من الجسد، وفك الارتباط بينهما أو انفصال الروح عن الجسد المادي، فيفقد الجسد بسبب ذلك آثار الحياة من نمو وإحساس وقدرة فالجسد بمنزلة الآلة للروح.

وليس الموت بطلاناً وانعداماً كما عند الماديين الذي لا يؤمنون بما وراء الطبيعة، بل هو عبور وانتقال من عالم إلى عالم ومن حياة لحياة وبالموت تنتقل الروح وتلتحق بعالم مسانخ لها ينسجم مع كُنهها وحقيقتها.

وكيفية هذا الانفصال لا يعلمه إلّا الله عز اسمه لأنه متوقف على العلم بالروح وهو غير مقدور.

والموت فعل الله سبحانه وتعالى لقوله: ﴿ هُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾ (\*) وهو مخلوق

۱ – الكافى: ج٢ص٣٣٩.

۲= المنتخب: ص۲۹.

٣– الكافي: ج٢ص٣٩.

٤ - اقرب الموارد: ج٢ ص٥٥٠٠

ه- سورة الزمر: ٦٨.

لله تعالى كما الحياة، فهو أمر وجودي لا عدمي، فللموت دوره كما الحياة، وليس هو مجرد إفناء وعدم بل هو مرحلة يمر بما الإنسان بعد مرحلة الحياة، بعدها البرزخ، والحياة، والجنة أو النار أجارنا تعانى منها.

وما تقدم يستفاد من التأمل في الآيات القرآنية والنصوص الحديثية وإليك بعضها:

١. قوله سبحانه: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّ الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ
الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِنَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١)، فهو سبحانه يقبض الأنفس في حال الموت وفي حال النوم فما قضى عليها بالموت أمسكها ولم يردها إلى الجسد، وما لم يقض عليها بالموت أمسكها ولم يردها إلى الجسد، وما لم يقض عليها بالموت ردها للجسد وأرسلها إلى حين انقضاء أجلها المسمى، ولا شك أن هناك فارق بين أخذ الأنفس حال النوم وأخذها حال الموت فسبحانه ما أعظم شأنه.

٢. قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْاةَ لِيَبِلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا ﴾ ٢٠.

٣. عن الإمام محمد بن علي المتلالة (قيل لعلي بن الحسين الميلاة ما الموت؟ قال: للمؤمن كنزع ثياب وسخة قملة وفك قيود وأغلال ثقيلة والاستبدال بأفخر الثياب وأطيبها روائح وأوطأ المراكب وآنس المنازل، وللكافر كخلع ثياب فاحرة والنقل عن منازل أنيسة والاستبدال بأوسخ الثياب وأحشنها وأوحش المنازل وأعظم العذاب) ".

ع. قال علي بن الحسين المنظم: (لما اشتد الأمر بالحسين بن علي بن أبي طالب المنظم نظر إليه من كان معه فإذا هو بخلافهم لأنهم كلما اشتد الأمر تغيرت ألوانهم وارتعدت فرائصهم ووجبت قلوبهم وكان الحسين المنظم وبعض من معه من حصائصه تشرق ألوانهم وتحدئ جوارحهم وتسكن نفوسهم، فقال بعضهم لبعض: انظروا لا يباني بالموت!. فقال لهم الحسين المنظم: صبراً بني الكرام، فما الموت إلا قنطرة تعبر بكم عن البؤس والضراء إلى الجنان الواسعة والنعيم فما الموت إلا قنطرة تعبر بكم عن البؤس والضراء إلى الجنان الواسعة والنعيم

١ - سورة الزمر: ٢٤.

٣ - سورة الملك: ٣.

٣- معاني الاخبار: ص٢٨٩.

- ٥. وعن الإمام محمد بن علي عن أبيه عليه الله الدخل موسى بن جعفر علمه الله على رجل قد غرق في سكرات الموت وهو لا يجيب داعياً فقالوا له: يا ابن رسول الله وددنا لو عرفنا كيف الموت وكيف حال صاحبنا؟ فقال: الموت هو المصفاة يصفي المؤمنين من ذنوبهم فيكون آخر ألم يصيبهم كفارة آخر وزر بقي عليهم، ويصفي الكافرين من حسناتهم فيكون آخر لذة أو راحة تلحقهم، وهو آخر ثواب حسنة تكون لهم، وأما صاحبكم هذا فقد نخل من الدنوب نخلاً وصفي من الآثام تصفية، وحلص حتى نُقي كما ينقى الثوب من الوسخ وصلح لمعاشرتنا أهل البيت في دارنا دار الأبد)(۱).
- جن الإمام الكاظم النظر عن أبيه الصادق النظر قال: (الدنيا سحن المؤمن، والقبر حصنه، و الجنة مأواه، والدنيا جنة الكافر، والقبر سجنه، والنار مأواه) (").

# الثاني: في ضرورة الموت للحياة:

لا تصلح الحياة إلّا بالموت، فلولاه لتحولت إلى جحيم ولما وجد أحد موطأ قدم يعيش عليه في الأرض، ولفقدت كل لذة وبمجة في الحياة، ولتبدد كل جمال فلنتصور أن الآباء والأحداد إلى آخر السلسلة موجودون فكيف تكون صورة الحياة، وكيف يكون العيش عليها.

فعن أبي عبد الله المينيلي قال: (إن قوماً فيما مضى قالوا لنبي لهم: ادعُ لنا ربك يرفع عنا الموت، فدعا لهم فرفع الله عنهم الموت فكثروا حتى ضاقت عليهم المنازل وكثر النسل وصار الرجل يطعم أباه وجده وأمه وجد جده ويرضيهم ويتعاهدهم فشغلوا

١ – تفس المصدر: ص٧٨٩.

٣- معاني الأخبار: ص٦٨٩.

٣- الحصال: ص١٠٨.

عن طلب المعاش، فقالوا: سل لنا ربك أن يردنا إلى حالنا التي كنا عليها، فسأل نبيهم ربه فردهم إلى حالهم)(١).

فالموت كما هو ضروري للآخرة ضروري للمعاش، بل هو زينة للحياة لولاه لكانت قاتمة باهتة لذلك وصفه سيد الشهداء الإمام الحسين علين المنظر بقوله: (خُطَّ الموت على ولد آدم مخط القلادة على جيد الفتاة، وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب ليوسف...)(١)، فالموت كالقلادة التي تزين عنق الفتاة بالنسبة للدنيا.

وقيل إن المنصور العباسي قال للربيع بن يونس وزيره: ما أطيب الدنيا لولا الموت! قال: يا أمير.. ما طابت إلّا بالموت، قال: وكيف؟ قال: لولا الموت لم تقعد هذا المقعد".

وقال له المنصور لما حضرته الوفاة: يا ربيع بعنا الآخرة بنومة (١٠)، أي الدنيا أشبه بالحلم أو الغفوة مع ذلك بعنا الدار الباقية بها.

## الثالث: في ذكر الموت:

إن الناس مع ذكر الموت على أصناف، صنف يبغض الموت ولا يحب ذكره لتعلقه بالحياة وعشقه لها ولانهماكه في المعاصي وغوره في الشهوات ولغفلته عما أريد به، وعن الآخرة.

ومثل هذا لو ذكر الموت إنما يذكره ليذمه لأنه قاطع لعلاقته مع محبوبه، هادم للذاته مبدد لأحلامه، فعن أبي عبد الله عليم قال: (جاء رجل إلى أبي ذر فقال: يا أبا ذر ما لنا نكره الموت؟ فقال: لأنكم عمرتم الدنيا وأخربتم الآخرة فتكرهون أن تنقلوا من عمران إلى خراب، فقال: فكيف ترى قدومنا على الله؟ فقال: أما المحسن منكم فكالغائب يقدم على أهله، وأما المسيء منكم فكالآبق يرد إلى مولاه، فقال: فكيف ترى حالنا عند الله؟ قال: اعرضوا أعمالكم على الكتاب، إن الله يقول: فران الله يقول: في نَعِيمٍ. وَإِنَّ الْفُحَّارَ لَفِي جَحِيمٍ قال فقال الرجل: فأين رحمة الله؟

١ – الكافي: ج٣ص٢٦٠.

٧- بحار الأنوار: ج٤٤ص٣٦٣.

٣- سير أعلام النبلاء: ج٧ص٣٣.

٤ - وفيات الاعيان: ج٢ص٥٥.

قال: ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢٠.

ومثل هذا يفر من الموت قال سبحانه: ﴿ قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ثُمُّ تُرَدُّونَ إِنِّى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيَنْبَئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٣٠.

ومثله يدخل في قوله ﷺ: (من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه) (١٠٠٠.

والنصف الآخر يذكر الموت ليبعثه على الخوف والخشية من ربه سبحانه وتعالى، وليفي بتوبته، وليعمل بما يرضي مولاه، وليستعد للموت وما بعد الموت من عقبات كؤود، ومثل هذا يعبر عنه علماء الأخلاق بالتائب المبتدئ، وربما لا يحب الموت ويتمنى بُعد منيته لأنه يظن أنه مقصر في عمله تجاه ربه، ولما يقض ما عليه بعد، ومثله لا يدخل تحت الذين لا يحبون لقاء الله تعالى، لأنه يريد أن يكون لائقا بذلك اللقاء.

عن عجلان أبي صالح، قال: قال أبو عبد الله المُنظِينِ: (يا أبا صالح إذا أنت حملت جنازة فكن كأنك أنت المحمول، وكأنك سألت ربك الرجوع إلى الدنيا ففَعَل، فانظر ماذا تستأنف، قال: ثم قال: عجباً لقوم حبس أولهم عن آخرهم ثم نودي فيهم بالرحيل وهم يلعبون) (٤٠٠).

والصنف الثالث يكثر ذكر الموت بل ينتظره بفارغ الصبر لأن فيه لقاء الحبيب الرؤوف الرحيم، وهو الذي قضى ما عليه، أحسن العمل واستعد في مدة الأجل ومن شدة محبة مولاه استولى عليه حسن الظن به.

روي أن حذيفة بن اليمان لما حضرته الوفاة قال: (حبيب جاء على فاقة لا أفلح من ندم) (٢٠)، وروي عنه أنه قال بعد ذلك: (اللهم إن كنت تعلم أن الفقر أحب إليّ من العنى، والسقم أحب إليّ من الصحة، والموت أحب إليّ من الحياة فسهل

١- سورة الأعراف: ٦٥

۲ - الكافى: ج۲ ص۸۵۶.

٣- سورة الجمعة: ٨.

٤ - مستدرك الوسائل: ج٢ ص٦٠١

٥- الكافي: ٣٠ص٥٥ ٢.

٣-كنز العمال: ج١٢ص٣٤.

عليّ الموت حتى ألقاك)٠٠٠.

ومهما يكن من أمر.. فذكر الموت مما ندب إليه الشرع المقدس لما فيه من آثار جليلة، فإن في ذكره اتعاضاً، ومنعاً للنفس من الشهوات المحرمة، واستعداداً للموت بالتوبة ورد المظلمة والوصية وصنيعة المعروف وعمل الطاعة، فإنه سبحانه جعل الموت من الغيب حيث قال: ﴿ وَمَا تَدْرِي تَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي تَفْسُ اللوت من الغيب حيث قال: ﴿ وَمَا تَدْرِي تَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي تَفْسُ إِلَي الله الله عَلِيم بنزول الموت يدعو لأحذ الأهبة له، ثم إن ذكر الموت يُزهد في الدنيا، فعن أبي عبيدة قال: (قلت لأبي جعفر المين حدثني ما أنتفع به فقال: يا أبا عبيدة أكثر ذكر الموت فإنه لم يكثر ذكره إنسان إلا زهد في الدنيا) "، ويوجب حب الله تعالى، فعن أبي عبد الله الصادق المين ألمن أكثر ذكر الموت أحبه الله) "، لما فيه من الفضائل، فعن النبي على ذكر الموت، وأفضل العبادة من الموت، وأفضل النبي على ذكر الموت، وأفضل العبادة فكر الموت، وأفضل التفكر ذكر الموت، فمن أثقله ذكر الموت وجد قبره روضة من رياض الجنة) ".

وقد تسأل بعد كل هذا كيف يستعد المرء للموت؟ والجواب نأخذه ممن كان لا يبالي وقع الموت عليه أم وقع هو على الموت وهو أمير المؤمنين وسيد المستعدين تالي تلو النبي الثلثية حين شئل عن الاستعداد للموت فأجاب: (أداء الفرائض، واجتناب المحارم، والاشتمال على المكارم، ثم لا يبالي أوقع على الموت، أم وقع الموت عليه، والله ما يبالي ابن أبي طالب أوقع على الموت أم وقع الموت عليه)

١- جامع السعادات: ٣٤ص٣٤.

٣ - سورة لقمان: ٣٤.

۳- الكافى: ج٣ص٥٥٠.

٤٣٤ وسائل الشيعة: ج٢ص٤٣٤.

٥- مستدرك الوسائل: ج٢ص١٠٤.

٣- أمالي الصدوق: ص٩٧، ومنتخب ميزان الحكمة: ص٩٦.

#### قوله ﷺ:

## (والزهد)

الزهد خلاف الرغبة (۱)، قال سبحانه: ﴿كَانُواْ فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ (۱) أي غير الراغبين، وعندما يطلق الزهد في النصوص الدينية يراد منه عدم الرغبة في الدنيا. قد يقول قائل: إن الحديث عن الزهد والدعوة إليه في هذا الزمن زمن التوسع والتمتع والتمدن والتحضر ضرب من الخيال، أليس الزهد ترك التحمل والجيد من الثياب، والطيب من الطعام والفاره من المساكن والمراكب... وأبي يكون ذلك!. فإنه يقال: إن هذا الفهم للزهد غير دقيق، فمعني الزهد ما جاء في الكتاب الكريم بقوله تعالى: ﴿لِكَيْلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَقْرُحُوا عِمَا آتَاكُمْ وَاللّهُ لا يُحِبُ كُلّ مُخْتَالٍ فَحُورٍ (۱) فهو أن لا تحزن على المفقود من عرض الدنيا ولا تفرح منها بالموجود بل تثق أن ما زوي عنك لحكمة ومصلحة، وما أعطيت فهو نعمة منها بالموجود بل تثق أن ما زوي عنك لحكمة ومصلحة، وما أعطيت فهو نعمة تستحق الشكر، فعن الإمام الصادق عُنْبَيْنِ: (ليس الزهد بإضاعة المال، ولا تحريم الحلال بل الزهد في الدنيا أن لا تكون بما في يدك أوثق منك بما عند الله عز وجل) (۱).

فالزهد ليس أن تتجرد من الملكية بل أن لا تكون عبداً للعقارات والسيارات والمقتنيات والأموال والرئاسات والوجاهات.

مثلاً لو رزق المرء سيارة شكر الله تعالى، وانتفع بها، ولو لم يرزق رضي ولم يحزن، فريما يكون ذلك لحكمة ومصلحة، فقد جاء عن أمير المؤمنين الميتالين: (الزهد في الدنيا قصر الأمل، وشكر كل نعمة، والورع عن كل ما حرم الله عز وجل) الدنيا قصر الأمل، وشكر كل نعمة، والورع عن كل ما حرم الله عز وجل) الدنيا قصر الأمل، وشكر كل نعمة، والورع عن كل ما حرم الله عز وجل)

نعم إن للزهد مراتب أرقى من هذه المرتبة كترك الفضول من المعاش والزينة الزائدة

١ – الصحاح: ج٣ ص٨٨١.

۳ - سورة يوسف: ۲۰.

٣= سورة الحديد: ٢٣.

٤ – الكافي: ج٥ ص٠٧.

٥- الكافي: ج٥ ص٧٧.

عن المندوب شرعاً، ويكون بترك بعض الحلال مقدمة لعدم الوقوع في المحذور الشرعي، ولهذه المراتب أهل كالأنبياء والأوصياء والصلحاء ومن الفضيلة الاقتداء بهم ولو بمقدار.

وبالجملة فالزهد من أفضل الفضائل لأنه لا يكون إلّا بعد معرفة نقص الدنيا، وقدر الآخرة وكمالها، فعن أمير المؤمنين علين الدنيا من لا يعرف قدر الآخرة) أن ، وعنه علين المؤمنين علين الدنيا من لا يعرف قدر الآخرة) أن نقص الدنيا) الإنسان مبتغاه من الراحة، فعن أمير المؤمنين علين أنه قال: (الزهد في الدنيا الراحة العظمى) ألانه يهون مصائب الدنيا وبه يجد الإنسان حلاوة الإيمان، وهي مطلوب ذوي النفوس العالية لقول الإمام الصادق علين (حرام على قلوبكم أن تعرف حلاوة الإيمان حتى تزهد في الدنيا) أن بل جعل الزهد مفتاح كل خير، قال الإمام الصادق علين (جعل الخير كله في بيت وجعل مفتاحه الزهد في الدنيا) أن .

#### قوله ١١٤٤:

# (فإنك رهين موت، وغرض بلاء، وطريح سقم)

بعد أن أوصى النظ بقصر الأمل، وذكر الموت، والزهد في الدنيا عقب معللاً بقوله (فإنك رهين موت).

والرهين المرهون، وهو ما يطلق عليه الرهن وهو في اللغة عبارة عن وضع شيء عند شخص ليكون نائباً عما أخذ منه أنه ويطلق أيضا على الحبس قال سبحانه:

٣- نفس المصدر: ص٣٤.

٣- منتخب ميزان الحكمة: ص٣٣٢.

٤ – نفس المصدر: ص٣٣٢.

٥- نفس المصدر: ص٣٩٠.

٣- انظر القاموس المحيط: ج٤ ص٣٢٧.

﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾ ١، أي محبوسة بماكسبته من حير أو شر.

وفي عرف الفقهاء هو وثيقة لدين المرتهن، فمن أقرض شخصاً له أن يأخذ على ذلك رهناً ليطمئن على ماله، ويسمى المقرض المرتهن، والمدين بالراهن والمال الموضوع بدل الدين بالرهن، وللراهن الذي هو المدين أن يُرجّع الرهن إليه متى وفي بدينه.

وللمرتمن بيع الرهن ووفاء دينه متى ما لم يف الراهن بدّينه، والإمام المُتِكْلِمُ استعار هذا المعنى ونزل الإنسان منزلة الرهن عند المرتمن الذي هو الموت فعما قريب يتصرف فيه ويأخذه ولا يخفى ما في هذا التنزيل من بلاغة.

(وغرض بلاء): الغرض: الهدف، كان الرماة بالسهم وبالرمح يضعون هدفاً ويرمون نحوه دربةً وتمريناً، والآن بالبندقية وغيرها من آلات الرمي الحديثة، هذا الهدف يسمى غرضاً.

والبلاء: أصله الاحتبار والامتحان، ويكون بالخير وبالشر، قال سبحانه: ﴿ وَتَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْحَبْرِ وَالْمَتْحَانِ وَلَكُونَ الاحتبار تارة يكون بالشر وتارة يكون بالخير يطلق البلاء على انشدة والمكروه والمحنة، قال سبحانه: ﴿ وَفِي ذَلِكُم بَلاه مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ الشارة لذبح الأبناء، واستحياء النساء، ويحتمل غير ذلك من المناسبات المصححة لإطلاق البلاء على الشدة.

#### فلسفة البلاء:

البلاء سُنّة إلهية جعلها سبحانه في خلقه، لا يقتصر على الأفراد بل يكون حتى مع المجتمعات، ونوع وطريقة الابتلاء بحسب ما يصدر من الناس من أعمال، وله على وحكم مختلفة، وكل هذا يعرف من النصوص الكريمة آيات وروايات، ومن علله وحكمه:

١. لتمييز المحسن من المسيء، قال سبحانه: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ

۱ – سورة المدثر: ۳۸.

٢ - سورة الأنبياء: ٣٥.

٣- سورة البقرة: ٩ ٤.

أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا (الله وهذا الاحتبار لا عن جهل بعباده ومكنونات صدورهم، ولكن ليصح الثواب والعقاب، فعن أمير المؤمنين المنظم: (إلّا أن الله تعالى كشف الخلق كشفة لا عن جهل ما أخفوه من مصون أسرارهم ومكنون ضمائرهم، ولكن ليبلوهم أيهم أحسن عملاً، فيكون الثواب جزاءً، والعقاب بواءً) (الله عن بعاءً).

- لحماية المؤمن من آفات التعلق بالدنيا، وهذا يستفاد مما جاء عن الباقر الشلائة:
   (إن الله عز وجل ليتعاهد المؤمن بالبلاء كما يتعاهد الرجل أهله بالهدية من الغيّبة، ويحميه الدنيا كما يحمى الطبيب المريض) "".
- ٣. ليتوب الناس، ويتذكروا ويرجعوا لربهم سبحانه وتعالى: قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذُنَا آلَ فِرْعُونَ بِالسّنِينَ وَتَقْصٍ مِّنِ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ (١)، وقد خرج أمير المؤمنين عَلَيْظٍ يوماً للاستسقاء فقال: (إن الله يبتلي عباده عند الأعمال السيئة بنقص الثمرات، وحبس البركات، وإغلاق خزائن الخيرات ليتوب تائب، ويتذكر متذكر، ويزدجر مزدجر) (١).
- لمغفرة الذنوب وتخليص المؤمن من تبعاتما كما جاء عن أمير المؤمنين على علي المنالات المحمد لله الذي جعل تمحيص ذنوب شيعتنا في الدنيا بمحنتهم، لتسلم بما طاعتهم، ويستحقوا عليها ثوابما) (١٠).
- د. لرفع الدرجات، وهذا يعلم من حديث جعفر بن محمد الصادق النظرا: (إنه ليكون للعبد منزلة عند الله فما يناها إلا بإحدى خصلتين: إما بذهاب ماله، أو ببلية في حسده)(١٠).

وقد لا تحصر حكم وعلل البلاء بما ذكر فقد تكون هناك أسباب أخرى، لكن

۱ - سورة الملك: ۲.

٢- نهج البلاغة، شرح ابن أبي الحديد: ج٩ ص٧٤.

٣- الكافى: ج٢ ص٥٥٥.

٤ = سورة الأعراف: ١٣.

٥- نهج البلاغة الخطبة ١٤٣.

٣- بحار الأنوار/للمجلسي: ج٦٤ ص٢٣٢

٧- الكافي: ج٣ ص٧٥٧.

هناك أمراً لا يجب أن يغفل عنه وهو أن الذنوب والمعاصي من أهم أسباب البلاء الفردي والاجتماعي، قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ (١)، وروي عن رسول الله ﷺ أنه قال: (أوحى الله تعالى إلى أيوب هل تدري ما ذنبك إلى حين أصابك البلاء؟ قال: لا، قال: إنك دخلت على فرعون فداهنت بكلمتين) (١).

(وطريح سقم): أي مطروح للمرض ذليل عنده، فالطرح الرمي (٢٠)، فيكون المعنى أن المرض يرميك ويتمكن منك غاية التمكن، ومن كان هذا حاله حري به التواضع وذكر الموت والزهد في الدنيا.

ثم إنه جاء عن النبي للطلط: (لولا ثلاثة في ابن آدم ما طأطأ رأسه شيء: المرض والموت والفقر، وكلهن فيه وإنه لمعهن وثاب)(٤٠).

#### قوله ١

# (وأوصيك بخشية الله في سرّ أمرك وعلانيتك)

هنا أوصى أمير المؤمنين المنظر بحصة خاصة من الخوف منه تعالى وهي الخشية، وأحسن ما أفيد في هذا المعنى كلام للمحقق الطوسي في بعض مؤلفاته هذا حاصله: (إن الخوف والخشية وإن كانا في اللغة بمعنى واحد إلّا أن بين خوف الله وخشيته في عرف أرباب القلوب فرقاً هو: أن الخوف تألم النفس من العقاب المتوقع بسبب ارتكاب المنهيات والتقصير في الطاعات وهو يحصل لأكثر الخلق، وإن كانت مراتبه متفاوتة حداً، والمرتبة العليا لا تحصل إلّا للقليل.

والخشية حالة تحصل عند الشعور بعظمة الحق وهيبته وخوف الحجب عنه، وهذه الحالة لا تحصل إلّا لمن اطلع على جلال الكبرياء، وذاق لذة القرب، ولذلك قال

۱ - سورة الشورى: ۳۰

٣- منتخب ميزان الحكمة. ص٨١.

٣- انظر مجمع البحرين: ج٣ ص٤١.

<sup>£=</sup> بحار الأنوار: ج٦٩ ص٥٣.

سبحانه: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ فالخشية حوف حاص، وقد يطلقون عليها الخوف أيضاً)(١).

وعليه فلا تحصل الخشية منه عز شأنه إلّا بعلم ومعرفة بعظمة الخالق وقدرته وجباريته وجبروته وجلاله وكبريائه وقهاريته وسلطانه، ومن الطرق لذلك الدعاء والطلب منه تعالى، فعن الإمام الصادق النيلا أنه قال في الدعاء: (اللهم اجعلني أخشاك كأني أراك)(١)، والتفكر العميق، والتأمل الدقيق في آفاق الكون الواسع المتوسع، قال سبحانه: ﴿ وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾(١).

فالكواكب والمحرات، والغازات والانفحارات، والحيوانات والحمادات والقوانين والتوازنات والخرات، والمتضادات مما لا يمكن حصرها والوقوف على كنهها، كلها تدل على عظمة الكون المخلوق فكيف بعَظمة المكوِّن الخالق الذي وصف نفسه بالعظمة، ومعه فليس للمتحير المبهور إلّا أن يقول: اللهم عرّفني نفسك...

ونظر كذلك إلى الأرض وما فيها من ماء وهواء، ونار ومواد وحيوان وبشر وطير وشر وضر وضر وما أودع فيها من قوانين وأسرار كل ذلك يوصل الإنسان إلى الخشية أو بعض منها من ذي الجلال والإكرام سبحانه وتعالى.

ثم إن لكل إنسان وجهاً لحياته ظاهراً، وآخر باطناً خفياً عن غير الله سبحانه، والدين يريد التوازن بين وجهي الحياة في الأعمال المعلنة والسرية، فمن كان متديناً في الظاهر عليه أن يكون كذلك في الخفاء والسر، فإن الشاهد هو الحاكم وإلا كان مرائياً يجعل المولى عز وجل من أهون الناظرين إليه، بل إن هذا التوازن ينبغي أن يكون دقيقاً حداً فإنه جاء عن الإمام الصادق الميني أنه قال: (قال أبو جعفر الباقر الميني: من كان ظاهره أرجح من باطنه حف ميزانه) في وحفيف الميزان هالك كما قال سبحانه: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ ﴿ فَأُمُّهُ هَاوِيَة ﴿ وَمَّا أَدْرَاكَ مَا هِيهُ ﴾

١- الأربعون حديثاً . للبهاني: ص٧٠١

٣ – الكافي: ج٢ ص٧٧٥.

٣- سورة الذاريات: ٤٧.

<sup>2 –</sup> امالي الصدوق: ص٨٠.

نَارٌ حَامِيَةٌ ١٠٠٤.

لذا أوصى أمير المؤمنين بأشرف أنواع الخوف وهو الخشية في السر والعلن أعاننا الله تعالى على ذلك.

## قوله ﷺ:

# (وأنهاك عن التسرّع في القول والفعل)

التسرع ممدوح في الخيرات، والأعمال الموصلة إلى مغفرة الله سبحانه وتعالى قال سبحانه: ﴿فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرُاتِ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿أُوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرُاتِ ﴾ (٢) وقال عز من قائل: ﴿وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ (١).

بل ورد مدح التعجّل في خصوص أعمال مما ينبئ باستحباب المسارعة إليها، فعن النبي على أنه قال: (الأناة في كل شيء إلّا في ثلاث: إذا صبح في خيل الله فكونوا أول من يخرج، وإذا كانت فكونوا أول من يخرج، وإذا كانت الجنازة فعجلوا بها، ثم الأناة بعد خير) (١٠)، وعنه على (ثلاثة لا تؤخر، الصلاة إذا أتت، والجنازة إذا حضرت، والأيم إذا وجدت كفؤاً) (١٠)، وعن أمير المؤمنين المتلائ: (ليس من عادة الكرام تأخير الإنعام) (١٠).

فعلى ذلك تكون العجلة المذمومة في الأقوال والأعمال الدنيوية، والتي لا تكون مصداقاً للخيرات فعنه الله الله المثلث الناس العجلة، ولو أن الناس تثبتوا لم

١ - سورة القارعة: ٨ - ١١.

٢- سورة البقرة: ١٤٨.

٣- سورة الأنبياء: ٩٦.

٤ = سورة آل عمران: ١٣٣.

٥- الخصال الحسنة: ص٠٠٠.

٦- نهج البلاغة

٧- نهج البلاغة خطية ١٤٠

يهلك أحد) (المونية عليه الله والعجلة من الشيطان) (المونية أمير المؤمنين الميلا: (أصاب متأن أو كاد) أخطأ مستعجل أو كاد) (الم

ومن هذا كله تعرف مراد قوله غين إلى الوصية: (وإذا عرض شيء من أمر الآخرة فابدأ به، وإذا عرض شيء من أمر الدنيا فتأته، حتى تصيب رشدك فيه).

## قوله ﷺ:

# (وإياك ومواطن التُهمة)

ولعمري لقد كثرت مواطن التهمة في زماننا، فالحانات، وبيوت الفحشاء، وأماكن الغناء والرقص، ومواحير الفسق والفحور، ونوادي المنكر والقمار، وتجمعات الشذوذ الجنسي والمثلية، وأقلها المقاهي ففيها يكثر الاغتياب، والسماع والنظر المحرم، وممارسة الألعاب الوضيعة، وصرف الأوقات، وتأحير الصلوات بل تضييعها. ثم إن مواطن التهمة لا تقتصر على ما ذكر فريما يكون مقر حزب سياسي موضعاً للتهمة لتماديه في حيانة وطنه وشعبه، أو الأفكاره الهدامة المنافية لقيم الدين،

۱-- المحاسن: ج1 ص-۳٤.

٢- المحاسن: ج١ ص٣٤٠.

٣- غور الحكم: ص.٣١٠-٣١١.

٤ – محتار الصحاح: ص٥٧.

٥- أمالي الصدوق: ص٣٨.

٢- البحار: ج٢ ص٩٠.

٧- البحار: ج٢٧ص.٩.

وأخلاق الخيرين.

فإن الدخول في ذلك يهتك الشخصية، ويدمر السمعة، ويجر الغِيبة للمرتاد من قبل الناس وغير ذلك.

والشرع أكد وحرص على حفظ الكرامة، وصيانة السمعة، وحبّ الغيبة وبالغ في ذلك فتأمل في هذا الحديث، عن الإمام الصادق النيلين: (اتقوا مواضع الريب، ولا يقفن أحدكم مع أمه في الطريق، فإنه ليس كل أحد يعرفها) (١٠.

#### قوله ١٠٤٤:

# (والمجلس المظنون به السوء، فإن قرين السوء يغرّ جليسه)

لقد أولت الشريعة المقدسة اهتماماً بكل مفردات حياة الإنسان للحفاظ على نقاء فطرته واستقامة طريقته ليصل إلى كماله ومن ثم إلى رضوان ربه عز وجل.

ومن ذلك مجالس الإنسان وجلسائه لما في ذلك من الأثر الكبير والمباشر على شخصية الإنسان وسلوكه، لذلك قال الإمام المبتلا: (يغر حليسه) أي يخدعه، ويطمعه في الباطل وفي رواية الشيخ المفيد الهند العبر حليسه) من التغيير لا الغرور، وكيفما كان فالمعنى متقارب وهي حقيقة دليلها الواقع.

ولنعم ما قيل:

فالطبع مكتسب من كل مصحوب نتناً من النتن أو طيباً من الطيب عاشر أحما ثقة تحظى بصحبته فالريح آخماة مما تمر به

فالصاحب والجليس يجب أن يُختار بعناية ودقة، وهي مسؤولية تقع على عاتق المكلفين البالغين، وعلى الآباء بالنسبة لأبنائهم، فعليهم مراقبة الأولاد من جهة أصدقائهم وجلسائهم.

وروي عنهم كَيْتُلا: (كان لقمان يقول لابنه: يا بني اختر المجالس على عينك،

<sup>1 -</sup> البحار: ج٢٧ص ٩١.

فإن رأيت قوماً يذكرون الله حل وعز فاجلس معهم، فإن تكن عالماً نفعك علمك، وإن كنت حاهلاً علموك، ولعل الله أن يظلهم برحمته فيعمك معهم، وإذا رأيت قوماً لا يذكرون الله فلا تجلس معهم، فإن تكن عالماً لم ينفعك علمك، وإن كنت حاهلاً يزيدوك جهلاً، ولعل الله أن يظلهم بعقوبة فيعمك معهم) (١٠).

## شروط جليس الخير:

وهنا ثلاثة شروط لجليس الخير:

أن تكون رؤيته موجبة لذكر الله تعالى كرؤية المؤمنين والعباد والزهاد وأهل الخير والشرف والكرامة والسلامة فعنه على (مجالسة أهل الدين شرف الدنيا والآخرة)(").

٢. أن يكون كلامه موجباً لازدياد علم من يجالسه كالعلماء وحَمَلة علوم وأخلاق أهل البيت المخلصين، فعن على المنظيرة أهل البيت المخلصين، فعن على المنظيرة أنه قال: (حلوس ساعة عند العلماء أحب إنى الله من عبادة ألف سنة)(٤).

وعن سعد الإسكافي قال: قلت لأبي جعفر المُنظِينَ: (إني أجلس فأقص وأذكر حقكم وفضلكم، قال: وددت أن على كل ثلاثين ذراعاً قاصاً مثلك) (١٠٠٠).

٣. أن يكون عمله مما يرغب في الآخرة، وهذا يكشف عن موافقة أقوال الجليس

١- الكافي: ج١ ص٣٩.

٣- الكافي: ج١ ص٣٩

٣- مستدرك سفينة البحار: ج٢ص٥٧.

٤- نفس المصدر: ج٢ص٥٧.

٥- نفس المصدر: ج٢ص٤٧.

لأعماله، فلا يكون من أصحاب القول فقط، فعن الإمام الصادق اليُللان: (المجلس أجلسه إلى من أثق به، أوثق في نفسي من عمل سنة)(١).

وفي هذا المقطع من الوصية، وحديث عيسى غين منع من محالسة من لم يكن على هذه الصفات فكيف بمن يتصف بأضدادها كأكثر الناس، وعليه فينبغي أن يقلل الإنسان من معارفه، قال معروف الكرخي لأبي عبد الله الصادق غين الوصني يا ابن رسول الله، فقال: أقلل معارفك، قال: زدني، قال: أنكر من عرفت منهم، قال: زدني، قال: حسبك الله.

وهذا الحديث يوضح مدى التأثير الكبير للصاحب والجليس على حياة الإنسان عقيدة وعملاً فتأمل.

ثم إنه ورد التحذير من محالسة أهل الريب، والأشرار، والفساق، فعن النبي الله الله ورد التحذير من محالسة أهل الريب، والأشرار، والفساق، فعن النبي الشك (لا تحلسوا عند كل عالم إلّا عالم يدعوكم من الحمّس إلى الخمّس: من الشك إلى اليقين، ومن الكبر إلى التواضع، ومن الرياء إلى الإحلاص، ومن العداوة إلى النصيحة، ومن الرغبة إلى الزهد) (").

وعن أمير المؤمنين للنيلا: (محالسة الأشرار تورث سوء الظن بالأحيار) أن فهي لا تغير فقط بل وتوجب سوء الظن بالأحيار، وعن الإمام الصادق النيلا: (لا ينبغي للمؤمن أن يجلس محلساً يُعصى الله فيه ولا يقدر على تغييره) أن

وعن الجعفري قال: سمعت أبا الحسن للبَيْلِ يقول: (ما لي رأيتك عند عبد الرحمن ابن يعقوب؟ فقال: إنه خاني، فقال: إنه يقول في الله قولاً عظيماً، يصف الله ولا

<sup>1 -</sup> نفس المصدر: ج٢ص٤٧.

٢- جامع احاديث الشيعة: ج١٠٢ ص١٩٦.

٣- مستدرك سفينة البحار: ٢٠ص٤٧.

٤- نفس المصدر: ج٢ص٥٧.

موسوعة احاديث اهل البيت: ح ص٣٩.

٦- نفس المصدر: ج. ١ ص١٣٩.

يوصف فإما جلست معه وتركتنا، وإما جلست معنا وتركته؟ فقلت: هو يقول ما يشاء أي شيء عليّ منه إذا لم أقل ما يقول؟ فقال: أبو الحسن للين أما تخاف أن تنزل به نقمة فتصيبكم جميعاً، أما علمت بالذي كان من أصحاب موسى الين أي وكان أبوه من أصحاب فرعون فلما لحقت خيل فرعون موسى تخلف عنه ليعظ أباه فيلحقه بموسى فمضى أبوه وهو يراغمه حتى بلغا طرفاً من البحر فغرقا جميعاً فأتى موسى المنظ الخبر، فقال: هو في رحمة الله ولكن النقمة إذا نزلت لم يكن لها عمن قارب المذنب دفاع) ".

#### قوله ١٠٤٤:

# (وكن لله - يا بني - عاملاً)

ما يميز الأديان عن الفكر الأرضي أن الأديان جاءت للظاهر والباطن، بل نظرها الأساس لبواطن الأشياء وحقائقها، لذلك فالعمل في نظر الدين جسد وروح، روحه النية والقصد وهي المحرك والباعث نحو العمل والمقوم له، فبها يُقبل وبما يُرد، وهي أفضل وحير من نفس العمل، فعنه ﷺ: (نية المؤمن حيرٌ من عمله) (١٠).

لذلك جاء هذا المقطع من الوصية مقدماً للظرف (الجار والمحرور)، وهذا التركيب اللغوي يدل على الحصر، أي فليكن عملك خالصاً لوجه الله تعالى.

والخالص في اللغة كل ما صفى ونقى ولم يمتزج بغيره، فالذهب الخالص هو المتخلص عن كل ما يشوبه من المعادن.

والإخلاص كما عرفه أصحاب القلوب هو تنزيه العمل عن أن يكون لغير الله سبحانه فيه نصيب، أو إخراج الخلق عن معاملة الحق، أو أن لا يريد العامل على عمله عوضاً في الدارين، والأخيرة مرتبة عزيزة المنال، أشار إليها أمير المؤمنين وسيد الموحدين، صلوات الله عليه: إلهي ما عبدتك خوفاً من نارك، ولا طمعاً في حنتك، بل وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك) ".

١-- الكافي: ح٣ص٣٢.

٢- الكافي: ج٢ص٤٨..

٣- الوافي: ج٣ص٠٧.

والعمل الخاص كما جاء في آثار بيت العصمة والطهارة والإخلاص يوضحه ما جاء عن الإمام الصادق عَنِيْلًا: (في قوله الله عز وجل ﴿لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾، قال: ليس يعني أكثركم عملاً ولكن أصوبكم عملاً، وإنما الإصابة خشية الله، والنية الخالصة. ثم قال: العمل الخالص الذي لا تريد أن يمدحك عليه أحد إلا الله عز وجل، والنية أفضل من العمل) (''.

## ولتقريب المطلب أكثر:

إن العمل إما أن يكون حالصاً لله تعالى، أو حالصاً لغيره، أو له سبحانه ولغيره، أو لله جل وعز ولِحَظّ وغرض آخر.

مثال الأول: الصدقة لوجهه سبحانه، والثاني: الصدقة طلباً للثناء، والثالث: الصدقة لله تعالى وللثناء، والرابع: الصدقة لله تعالى ولتحصيل الثواب، أو لإطفاء غضب الرب.

فالأول مخلص له تعالى، والثاني مخلص لغيره، والثالث: مشرك في نيته، والرابع: نيته مشوبة ومركبة ليست بسيطة.

فلاكلام في الأول والثاني لوضوحهما، إنما الكلام في الثالث والرابع.

اما القسم الثالث فهو الرياء وهو آفة العمل، ولا إشكال ولا ريب عند الفقهاء في بطلان العبادة به وفسادها، قال تعالى: ﴿وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾(١)، وعن الصادق عَيْنِكِ: (ويلك يا عبّاد.. إياك والرياء، فإن من عمل لغير الله وكلّه الله إلى من عَمِلَ له)(١)، وربما لا يضم المرائي قصد المولى عز وجل إلى نيته فيكون من القسم الثاني.

وللشيطان حبائل كثيرة ففي الصلاة مثلاً، يقوم المرائي بإحسان صلاته لو كان بين الناس، ويصلي كيف كان لو كان وحده، وقد يتنبه لذلك فيحسن صلاته في السر ليصلي في العلن كذلك، أو يأتيه الشيطان فيقول له: أحسن ركوعك وسجودك فإنك ممن يقتدى بك.

۱ – الكافى: ج٢ص٦٦

۲ – سورة الكهف. ۱۹۰.

۳– الوسائل: باب ۱۱ العبادات.

فالمخلص تكون صلاته واحدة في السر والعلن فقد روي عن النبي الله: (إن العبد إذا صلى في العلانية فأحسن، وصلى في السر فأحسن، قال الله تعالى: هذا عبدي حقاً الله عبدي حقاً الله عبدي حقاً الله عبدي عبدي حقاً الله عبدي عبدي عبدي المعلقة المعلقة في العلانية فأحسن، وصلى في العلانية فأحسن العلانية فأحسن العلانية فأحسن العلانية في العلى العلانية في الع

والإخلاص يحتاج لخطوة نظرية تتحول ليقين قلبي وهي معرفة أن الضار النافع هو واحد لا شريك له هو مسبب الأسباب، ومقلب القلوب، الذي بيده الخير وهو على كل شيء قدير، فيجب مصانعة ذلك الوجه، فعنه ﷺ: (إعمل لوجه واحد يكفيك الوجوه كلها)(١).

وعليه فليس للمرء إلّا أن يكون مخلصاً، فعن الصادق عَبَيْلاِ: (ولابد للعبد من خالص النية في كل حركة وسكون، وإذ لو لم يكن بهذا المعنى يكون غافلاً، والغافلون قد وصفهم الله تعالى: ﴿إِنْ هُمْ إِلّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ﴾ (٣). وعن أمير المؤمنين المَبَيْلاِ: (طوبي لمن أخلص لله عمله وعلمه وحبه وبغضه وأخذه وتركه وكلامه وصمته وفعله وقوله) (٠).

فالإخلاص من أهم وأعز الأمور ولا ينال بالمعرفة فقط بل بالمجاهدة والدربة وإخفاء الأعمال وكتمان بعض العبادات، فعن الرسول الأكرم الله عن حبراً عن جبرائيل عن الله عز وجل أنه قال: (الإخلاص سر من أسراري استودعته قلب من أحببت من عبادي)(٥).

ويستفاد من بعض الروايات الشريفة طرقاً لتحصيل الإخلاص منها: أن يكون الإنسان محباً لإخلاص العبادة والطاعة له سبحانه، فعن النبي الله الله عز وحل: لا أطّلع على قلب عبد فأعلم منه حب الإخلاص لطاعتي لوجهي ابتغاء مرضاتي إلّا توليت تقويمه وسياسته (٢٠٠٠)، وأن يكون مخالفاً لهواه، فعن أمير المؤمنين

<sup>1-</sup>كنز العمال: ج٣ص٣٣.

٢ - ميزان الحكمة: ج1 ص20٧.

٣- نفس المصدر.

٤- نفس المصدر: ص٥٥٧.

٥- نفس المصدر: ج١ص٤٥٥.

٣- نفس المصدر: ج١ ص٥٥٧.

التيلاني: (كيف يستطيع الإحلاص من يغلبه الهوى)^^٠

والسؤال منه تعالى أن يمنّ عليه بالإخلاص ففي الدعاء المروي عن الإمام المهدي على اللهم ارزقني توفيق الطاعة وبُعدَ المعصية وصِدْقَ النية وعرفانَ الحُرمة...)(1). واليأس مما في أيدي الناس فعن على لَهُ لَيْكِ أنه قال: (أصل الإخلاص اليأس مما في أيدي الناس أن، لأنه لو تأمل في أسباب الرياء لوجدها جميعاً من أجل جر الفائدة أيدي الناس أن، لأنه لو تأمل في أسباب الرياء لوجدها جميعاً من أجل جر الفائدة للنفس سواء كانت مادية أو معنوية، أو لأجل دفع الضرر كذلك، وهذا يحصل لو توهم المرء أن ذلك بيد الناس وغاب عنه أنه بيده تعالى لذلك جاء عن أمير المؤمنين المنافئ: (الإخلاص غمرة اليقين) أنه المؤمنين المنافئة المنافئة المؤمنين المؤمنين المنافئة المؤمنين المؤمنين المنافئة المؤمنين المؤم

## بقی شیء:

قد عرفت أن قصد تحصيل الثواب، ودفع العقاب ضميمة إلى قصد وجه الله تعالى فهل ذلك ينافي الإخلاص بحيث تبطل العبادة من الناحية الفقهية؟

قال جملة من الفقهاء: بأن هذا القصد مبطل للعبادة لمنافاته للإخلاص فذلك كمن عظم شخصاً أو أثنى عليه طمعاً في ماله أو خوفاً من إهانته فلا يعد مخلصاً في ذلك التعظيم والثناء، وإنما قصد حر النفع ودفع الأذى عن نفسه.

وقال آخرون: إن هذا القصد غير مفسد للإخلاص في العمل عموماً، والعبادة خصوصاً لأن العمل الواقع على ذلك النحو بأمر منه سبحانه في عديد الآيات والروايات كقوله تعالى: ﴿يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَضَمَعًا ﴾ (١) وكقوله تعالى: ﴿الَّذِي يُقُرِضُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرةً ﴾ ففيها ندب إلى التحارة عليه ووعد بالجزيل من العطاء الكريم، ولعل أفضل ما استدل به على المطلب ما روي عن الإمام الصادق غَيْنِينِ: (العبادة ثلاث: قوم عبدوا الله عز وحل حوفاً، فتلك

۱ – نفس المصدر : ج۱ ص٥٩ ×.

٣- المصباح للكفعمي: ص٣٨٠.

٣- ميزان الحكمة: ج1 ص٨٥٨.

٤ – نفس المصدر: ج١ص٨٥٧.

٥- سورة السجدة: ٦.

٦- سورة البقرة: ٢٤٥

عبادة العبيد، وقوم عبدوا الله تبارك وتعالى طنباً للثواب فتلك عبادة الأُجَراء، وقوم عبدوا الله حباً له فتلك عبادة الأحرار، وهي أفضل العبادة) (١٠).

فإن (أفضل) أفعل تفضيل تدل على أن العبادة على الوجهين الأولين لا تخلو من فضل أيضاً وإن كانتا أقل مرتبة.

ومن سرّح النظر في الكتاب العزيز والسنة الشريفة وحدهما مشحونتين بالترغيب في مقام الطاعات، والترهيب على المخالفات لذلك جرى الفقهاء المعاصرون على أن قصد ثواب المولى تعالى، وخوف عذابه لا يفسدان الإخلاص ولا يبطلان العبادة والله تعالى العالم بواقع الأمور.

## قوله السِّلام:

# (وعن الخنا زجوراً)

الخنا: من قبيح الكلام، يقال: خنا في منطقه، والخنا الفحش، بل إن الخنا من الكلام أفحشه (٢)، والزجر: المنع والنهي والانتهار (٢).

إن الفحش في الكلام فضلاً عن مخالفته للآداب العامة، فهو مبغوض شرعاً لدرجة أنه قد يصير مانعاً عن قبول الصلاة، فلقد جاء عن رسول الله على أنه قال: (من أنشد بيت شعر من الخنا والهجاء في يوم لم تقبل منه صلاة يومه، وإن أنشده في ليلة لم تقبل منه صلاة تلك الليلة)(١٠).

ثم إن الفحش مناف للتكرم المناسب لعباد الله تعالى المكرمين بالآدمية والإيمان، لذا ألفت سيد الساحدين لهذا المعنى الجليل في رسالة حقوقه الشريفة بقوله الميلان: (وأما حق اللسان فإكرامه عن الخنا وتعويده على الخير وحمله على الأدب وإجمامه إلا لموضع الحاجة والمنفعة للدين والدنيا وإعفاؤه عن الفضول الشنعة القليلة الفائدة التي لا يؤمن ضررها مع قلة عائدتها، ويعد شاهد العقل والدليل عليه وتزين العاقل

١ – الكافي: ج٢ ص٨٤.

٢- لساد العرب: ج١٤ ص٢٤٤.

۳۰ لسان العرب: ج٤ ص٣١٨.

٤ – تهذيب الأحكام: للطوسي: ج٣ ص٣٤ ع ٣٠، باب فضل الصلاة من أبواب الزيادات.

بعقله حسن سيرته في لسانه ولا قوة إلا بالله العلى العظيم)(١٠).

#### قوله ١١٤٤:

# (وبالمعروف آمراً، وعن المنكر ناهياً)

المعروف لغة: اسم لكل ما اتصف بحال يوجب كونحا معلوماً، ومنه يقال فلان معروف.

وشرعاً: هو كل فعل حسن اختص بوصف زائد على حسنه إذا عرف فاعله ذلك أو دَلّ عليه، والمراد بالوصف الزائد على حسنه كونه واجباً أو مستحباً شرعاً، وعلى ذلك فالمعروف اسم لجميع ما يتقرب به العبد إلى الله تعالى كالصلاة والزكاة والإحسان إلى الناس إلى غير ذلك من مكارم الأعمال، ومحاسن الأفعال.

والمنكر لغة: السيء المتغير عن حاله ووصفه حتى ينكر ويجهل. وشرعاً: كل فعل قبيح عرف فاعله قبحه أو دُلَّ عليه، فالمنكر هو الحرام واختلف في دخول المكروه فيه، لكن بعد معرفة أن النهي عن المكروه راجح يكون الأمر فيه سهلاله.

أما الأمر بالمعروف فيعني الحمل على الطاعة قولاً أو فعلاً، والنهي عن المنكر المنع من فعل المعاصي قولاً أو فعلاً.

إذا عرفت هذا فاعلم أنه ليس لكل أحد أن يأمر بالمعروف أو ينهى عن المنكر الاشتراط ذلك بأمور وهي:

- ١. أن يكون الآمر والناهي عالماً بالمعروف والمنكر لكي لا يأمر بمنكر ولا ينهى عن معروف.
- ٢. كون الفاعل مُصِرًا وإلا سقط الوجوب أو الاستحباب لارتفاع موضوع الأمر والنهي، بل يحرم لو استلزم هتك حرمة المأمور والمنهى.

١ – تحف العقول: للحراني: ص٥٥٠.

٣- انظر شرح أصول الكافي: ج١ ص٢٦٥؛ وجواهر الكلام: ج٢١ص٣٥٦.

 ٣. أن يكون الآمر والناهي آمناً من الضرر على نفسه أو غيره من المؤمنين نفساً ومالاً وعرضاً، لأنه لا ضرر ولا حرج في الدين.

٤. احتمال التأثير فمع عدمه يكون لغواً.

ثم إن لعملية الأمر والنهي مراتب مستفادة من الأحاديث الشريفة لأهل العصمة والطهارة:

**أولها:** الإنكار بالقلب بإظهار الكراهة والإعراض عن الفاعل.

ثانيها: الأمر والنهي اللساني بالقول اللين، إن لم ينجح إظهار الكراهة والإعراض ثم القول الغليظ إن لم ينفع اللّين.

ثالثها: الإجراء العملي المناسب الرادع لتارك المعروف، ومرتكب المنكر وله مراتب، فإذا كفى الدفع أو الضغط على اليد أو الكتف مثلاً اقتصر عليه، وإلا فيتدرج إلى فرك الأذن ونحوه، ثم الضرب غير المبرح، ثم المبرح ما لم يصل إلى حرح أو كسر، والاحتياط مع أخذ الأذن من الحاكم الشرعي في إعمال المرتبة الثالثة إذا لم تنفع المرتبتان الأوليان (١٠).

وبالجملة: إن الأسلوب المرضي والحكيم هو الذي يتخذ في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لقوله تعالى: ﴿ النَّهُ عَن المنكر لقوله تعالى: ﴿ النَّهُ عَنِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ ﴾ (٢).

# أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

إن من أهم الفرائض فريضة الأمر بالمعروف والنهي إذا لم تكن هي الأهم على الإطلاق، لأن جميع الفرائض تحتاج إقامتها والإتيان بما والمداومة عليها لتلك الفريضة واليك بعض الآيات والأحاديث الدالة على ذلك:

قال سبحانه: ﴿وَلَّتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنكر وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (").

وروى الطوسي قَصَّكُوُ عن النبي المصطفى الله أنه قال: (لا تزال أمتي بخير ما أمروا بالمعروف ونحوا عن المنكر وتعاونوا على البر، فإذا لم يفعلوا ذلك نزعت المنافرة جرام الكلام، جرام الله الكلام، جرام الكلام الكلام، جرام الكلام، حرام الكلام الكلام، حرام الكل

٢- سورة النحل: ١٢٥.

٣- سورة آل عمران: ١٠٤.

عنهم البركات وسُلّط بعضهم على بعض، ولم يكن لهم ناصر في الأرض ولا في السماء)(''.

وعن الإمام الصادق غَيْظِيْ: (قال النبي تَشْخَيْ: إن الله عز وجل ليبغض المؤمن الضعيف الذي لا دين له؟ قال: الذي لا ينهى عن المنكر)(١٠).

وعن أبي جعفر الباقر للنظين: (ويل لقوم لا يدينون الله بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر)".

وعنه غلين في حديث طويل: (إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سبيل الأنبياء، ومنهاج الصالحين، فريضة عظيمة بها تقام الفرائض، وتأمن المذاهب، وتحل المكاسب، وترد المظالم، وتعمر الأرض، وينتصف من الأعداء، ويستقيم الأمر، فانكروا بقلوبكم، والفظوا بألسنتكم وصكوا بها حباههم ولا تخافوا في الله لومة لائم...)(1).

وعن أبي عبد الله الصادق المنظر: (لما نزلت هذه الآية ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾ حلس رجل من المسلمين يبكي وقال: أنا عجزت عن نفسك، نفسي كُلفت أهلي! فقال رسول الله التَّظ : حسبك أن تأمرهم بما تأمر به نفسك، وتنهاهم عما تنهى عنه نفسك) (٤٠).

وعليه فيحب على كل مؤمن ومؤمنة أن يمارس ويتعبد بتلك الفريضة ابتداءً من البيت فالشارع والمدرسة والجامعة ومحل العمل والسوق وفي أي مكان يتُرك فيه المعروف أو يُرتكب فيه المنكر، فإن الأمة التي يكون فيها أمر ونمي حية ومقدسة، وإلّا فالفساد والفحور والهرج والمرج وضياع الحقوق وتضييع الفرائض، وعندئذ يحل العقاب وينزل العذاب، ونحن في العراق حاصة أنعم الله تعالى علينا بالتمكين،

۱ – التهذيب: ج٦ ص١٨١.

٣- نفس المصدر: ج٦ ص١٨١.

۳- التهذيب: ج٦ ص١٨١.

٤ - التهذيب: ج٦ص١٨٠.

٥- نفس المصدر: ٣-ص٩٧٩.

وتلك نعمة عظيمة ينبغي أن تعرف وتشكر وإلا نفرت ولا تكاد تعود، فيجب علينا أن نتأمل في قوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوْا الرَّكَاةَ وَأَتَوْا الرَّكَاةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَتَهَوًا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ﴾ ١٠.

فعلينا أن نؤسس للشكر الاجتماعي من خلال إقامة الصلاة والإتيان بجميع الفرائض وخاصة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإن المجتمع الذي يدير ظهره لنِعَمِ المولى عز وجل ليس بالنبيل.

#### قوله 👑:

(وواخِ الإخوان في الله، وأحب الصالح لصلاحه، ودارِ الفاسق عن دينك وأبغضه بقلبك، وزايله بأعمالك لئلا تكون مثله)

رويت كلمة وآخ بثلاثة كيفيات، وأخ ".. وواخ "، وراخ " وعلى النقلين الأولين يكون المعنى واحداً، وعلى الثالث فهو من المراحاة وهي ضد الشدة. والذي يظهر أن النقل الثالث تصحيف من وواخ لقربها من راخ رسماً، أما السياق فلا يأبي المعنى الأول ولا الثالث لمن تأمل والله العالم بحقيقة الأمور.

وعلى المعنى الأول، فهو أمر باتخاذ الأحوة لا مطلقاً بل بشرط كون التآخي في الله سبحانه لثمراته الأخروية وفوائده الدنيوية، فعن النبي للطفي: (ما استفاد امرؤ مسلم فائدة بعد فائدة الإسلام مثل أخ يستفيده في الله) (الله وعن الإمام الصادق المنظل: من الإحوان فإن لكل مؤمن شفاعة يوم القيامة) (المرام الصادق المنظل:

١ – سورة الحج: ٤١.

٣- بحار الأنوار/ للسجلسي: ج٧١ ص٥٧٠. نقله عن آمالي الطوسي: ج١ ص٣.

٣- أمالي المفيد: ص٢٢٢.

٤ - الأربعون حديثا، للبهائي: ص٢٠٤

٥- تنبيه الخواطر: ج٢ص٧٩.

٦=كنز العمال: ج٩ص٤.

(استكثروا من الإخوان فإن لكل مؤمن دعوة مستجابة)(١)، وقال عَلَيْكِا: (أكثروا من مؤاخاة المؤمنين فإنّ لهم عند الله يداً يكافئهم بما يوم القيامة)(١)، وعن الإمام الرضا عَلَيْكِا: (من استفاد أخاً في الله عز وجل استفاد بيتاً في الجنة)(١).

فالإحاء المطلوب ماكان لله تعالى وفيه، فهو يدوم بدوام سببه بخلاف ماكان للدنيا أو لحاجة لأنه سينقطع بل ينقلب عداوة، قال سبحانه: ﴿الْأَخِلَاء يَوْمُؤِذٍ لِلدنيا أو لحاجة لأنه سينقطع بل ينقلب عداوة، قال سبحانه: ﴿الْأَخِلَاء يَوْمُؤِذُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُو ۗ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾ (عن أمير المؤمنين الجنيلان أنه قال: (الإحوان في الله تعالى تدوم مودتهم لدوام سببها) (٥)، وعنه النيلان: (من وادّك لأمرٍ ولى عند انقضائه) (١٠).

ثم إنه ورد النهي عن مصاحبة أناس لصفاقهم فقد جاء عن الإمام الباقر المبيلان (أوصاني أبي فقال: يا بني لا تصحبن خمسة ولا تجادئهم ولا ترافقهم في طريق، فقلت: جعلت فداك يا أبة من هؤلاء الخمسة؛ فقال: لا تصحبن فاسقاً فإنه يبيعك بأكلة فما دونها، فقلت: يا أبة وما دونها؟ قال: يطمع فيها ثم لا ينالها، قال: قلت يا أبة ومن الثاني؟ قال: لا تصحبن البحيل فإنه يقطع بك في ماله أحوج ما كنت إليه، قال: قلت ومن الثالث؟ قال: لا تصحبن كذاباً فإنه بمنزلة السراب يبعد منك البعيد، قال: فقلت: ومن الرابع؟ قال: لا تصحبن أحمقاً فإنه يريد أن ينفعك فيضرك، قال: قلت يا أبة من الخامس؟ قال: لا تصحبن قاطع رحم فإني وجدته ملعوناً في كتاب الله في ثلاثة مواضع (٢٠٠٠).

ثم أمر الإمام عُلَيْكِ بنوع علاقة مع الصالح والطالح، اما الأول فأمر عَلَيْكِ بحبه لصلاحه فالعمل الصالح هو السبب للحب، وأما الطالح الفاسق، فبمداراته وببغضه

۱ - الوسائل: ج۱۲ ص۱۷.

٣- الوسائل: ج١٢ص١١.

٣- ثواب الأعمال: ص٥١٥.

٤ - سورة الزحرف: ٦٧.

٥- ميزان الحكمة: ج١ ص١٠.

٣- ميزان الحكمة: ج١ص١٤.

٧-كشف الغمة: ج٢ص٣٩٣.

ومباينة أعماله حتى لا يكون المرء مثله.

وهنا نحتاج لبيان مفهومَي الفسق والمداراة ليتضح المطلوب، أما الفسق: فهو في اللغة الخروج عن الشيء، من قولهم فسقت الثمرة أو الرطبة إذا خرجت من قشرها، ومنه قوله تعالى: ﴿فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ﴾ أي خرج، وسميت الفأرة فويسقة لخروجها للمضرة (١).

وفي الفقه: فهو الخروج عن جادة الشريعة المقدسة بناءً على أن الفسق يقابله العدالة، بارتكاب الكبائر والإصرار على الصغائر، أو قُل: هو الخروج عن طاعة المولى عز وحل بارتكاب الذنوب ويرتفع الفسق بالتوبة والرجوع إلى الطاعة.

وأما المداراة، فهي خفض الجناح للناس ولين الكلمة وترك الإغلاظ لهم في القول والفعل، وذلك من أقوى أسباب الألفة وهي غير المداهنة لأن المداراة مندوب إليها شرعاً، والمداهنة منهي عنها، والفرق أن المداهنة من الدهان وهو الذي يظهر على الشيء ويستر باطنه مثل الصبغ على الحائط، وهي المساهلة أن، وفسرت بأنها معاشرة الفاسق وإظهار الرضا بما هو فيه، وعليه فمن المداراة الرفق بالجاهل في التعليم، وبالفاسق في النهي عن فعله وترك الإغلاظ عليه، وإنما ينكر عليه بلطف القول والفعل خاصة لو أريد تأليف قلبه، ودعوته إلى الصلاح والخير، قال سبحانه: القول والفعل خاصة لو أريد تأليف قلبه، ودعوته إلى الصلاح والخير، قال سبحانه:

وعن الإمام الحسن العسكري غليه قال: (إن مداراة أعداء الله من أفضل صدقة المرء على نفسه وإخوانه، كان رسول الله الله في منزله، إذ استأذن عليه عبد الله بن أبي سلول، فقال الله في بئس أخو العشيرة أئذنوا له، فأذنوا له، فلما دخل أجلسه، وبشر في وجهه، فلما خرج قالت عائشة، يا رسول الله، قلت فيه ما قلت، وفعلت به من البشر ما فعلت؟ فقال رسول الله في ... إن شر الناس عند الله يوم القيامة، مَن يُكرم اتّقاء شره)(أ).

فهذان المثالان في المداراة يبينان لا بدية مداراة أناس ليس هناك مناص من

٣- مجمع البحرين: ج٦ص٠٥٠.

۳- سورة طه: ۲۳- £ £.

٤- مستدرك الوسائل: ج٩ص٣٦.

معاشرتهم، وأن يبذل لهم من الدنيا لصلاح الدين أو الدنيا، بخلاف المداهنة فهي بذل الدين لصلاح الدنيا.

### وهنا قد يُسأل سؤالان:

الأول: إن الأمر بالاستكثار من الإحوة يتعارض مع ما تقدم من الأمر بلزوم البيت وتقليل المعارف؟

وجوابه: الأمر باتخاذ الإحوة والإكثار منهم ليس مطلقاً بل المؤمنين الأتقياء في حب الله، ولله عز وحل، وأما تقليل المعارف والعزلة فمن عامة الناس فلا تنافي بين الأمرين.

الثاني: المداراة ربما لا تنسجم مع الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر؟

وجوابه: إن المداراة لا تعني ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بل هي استعمال أحسن الطرق فيهما من اللين وتجنب الفضاضة والغلظة، وكما عرفت أن المداراة مع الفساق والمنافقين لتأليف قلوبهم، ودعوتهم لسبيل الحق، أو لاتقاء شرهم فلا تنافى أيضاً.

#### قوله ﷺ:

### (وإياك والجلوس في الطرقات)

لما في ذلك من جعل للنفس في مواجهة الذنوب، ففي الطريق (الشارع) صور ومواقف وأحداث مختلفة ومتنوعة، وهناك نظر وكلام واستماع وإشارة وقطع لطريق المارة أو تضييق له، وقد يكون الجالس مهاباً فيمتنع المارة من المرور هيبة أو خوفاً ولا يخفى ما في ذلك من الأفات.

والجلوس في الطريق يرتب على الجالس واجباً مهماً قد يقصر في أدائه فيكون آثماً، وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، مضافاً إلى أنه لا يناسب المروءة والآداب

العامة، لذا جاء عن رسول الله تلفظ أنه قال: (إياكم والجلوس في الطرقات. قالوا: يا رسول الله ما لنا بد من مجالسنا نتحدث فيها، فقال رسول الله تلفظ: إن أبَيْتم فاعطوا الطريق حقه، قالوا: وما حق الطريق يا رسول الله؟ قال: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر) الله

ويدخل في الأذى الغيبة وتحقير المارة، وسوء الظن.

فبالجملة: إن الجلوس في الطرقات تعرض للافتتان، وعدمه من أسباب العصمة من كثير من المعاصي وخوارم المروءة.

#### تتمة:

لا يقتصر النهي عن الجلوس على مجالس الطرقات، فقد ورد في القرآن الكريم والسنة الشريفة النهي والتحذير من الجلوس في مجالس منها:

- ١. قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمّا يُنسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَالاَ تَقْعُدُ بَعْدَ الدَّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الطَّالِمِينَ ﴾ (٢)، والخوض التحليط على سبيل العبث واللعب، وترك التفهم واليقين، ومثله قول القائل: تركت القوم يخوضون، أي ليسوا على سداد فهم يذهبون ويجيئون من غير تحقيق، وفُسر الخوض بالتكذيب بالآيات والدين (٢).
- ٢. عن الإمام الصادق عَلَيْكِ (في قوله تعالى: ﴿وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللّهِ يُكَفَرُ كِمَا وَيُسْتَهْزَأُ كِمَا فَلاَ تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَى يَغُوضُواْ فِي خِدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ (ن) الما عني بهذا الرجل يجحد الحق ويكذب به ويقع في الأثمة فقم من عنده ولا تقاعده كائناً من كان) (٥).
- ٣. عن الإمام على المنظر: (لا تجلسوا على مائدة يشرب عليها الخمر، فإن العبد

۱ = سنن أبي داود: ج۲ص۲۹.

٢ – سورة الإنعام: ٦٨.

٣- انظر التبيان: ج٤ص١٦٤.

<sup>£ -</sup> سورة النساء: • £ 1.

٥- ميزان الحكمة: ج١ص٣٩٧.

لا يدري متى يؤخذ)''.

٤. عن الإمام الصادق المنظم: (لا ينبغي للمؤمن أن يجلس مجلساً يُعصى الله فيه ولا يقدر على تغييره)(١).

#### قوله ﷺ:

### (ودع المماراة ومجاراة من لا عقل له ولا علم)

المراد هو المحادلة واللحاحة والطعن في القول، والتصغير للقائل، وإظهار قوة حدل المحادل لا لإحقاق الحق، وأصله من مرين الناقة إذا مسحت ضرعها لتدر الحليب<sup>(۲)</sup>، فمارى فلان فلاناً أي استخرج ما عنده من الكلام والحجة ويقال الشكر يمتري المزيد أي يجلبه.

قال تعالى: ﴿أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى﴾ أي أفتحادلونه، وأطلق القرآن المراء على المناظرة والمحاججة المسيطرة والمنتصرة والغالبة والمنطقية التي توضح رجحان الحجة في قوله تعالى: ﴿فَلَا ثُمَارٍ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاء ظَاهِرًا﴾ هي التي جاءت في شأن فتية الكهف''.

وعلى ذلك فقد جاء النهي المؤكد عن المماراة مطلقاً أو مع ذوات بعينهم فعن النبي الله: (أورع الناس من ترك المراء وإن كان محقاً)(\*).

وعن أمير المؤمنين ﷺ: (إياكم والمراء والخصومة فإنهما يمرضان القلوب على الإخوان، وينبت عليهما النفاق)<sup>ت</sup>.

وعنه التَّلِينِ: (ستة لا يُمارَون، الفقيه، والرئيس، والدين، والبذيء، والمرأة

١ - ميزان الحكمة: ج١ص٣٩٧.

٢ نفس المصدر.

٣- مفردات غويب القرآن: ص٤٦٧.

<sup>£ -</sup> انظر الأمثل: ج٩ص٣٦٨.

٥- منتخب ميزان الحكمة: ص٢٦٣.

٦- الكافي: ج٢ص٣٠٠.

والصبي) (۱).

وبذلك يتضح مراد الإمام أمير المؤمنين المنظر من قوله (ومجاراة من لا عقل له، ولا علم) لأن الأول أحمق، وهو لا دواء له كما قال الأديب:

لكل داء دواء يستطب به إلا الحماقة أعيت من يداويها

والجاهل لا فائدة من منازعته، فيكون جداله لغواً، ولأن الجاهل هو الغالب عادة.

#### قوله ١

### (واقتصد يا بني في معيشتك)

القصد: هو الوسطية والاعتدال في صرف المال بين الإفراط والتفريط، قال سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ (٢) فهو ترك الإسراف والتقتير جميعاً ٢٠٠٠)، لذا لابد من معرفة طرفيه من السرف والتقتير.

أما الإسراف فهو مجاوزة الحد في صرف المال حتى لوكان في حق، فعن الإمام علي بن الحسين الينظيز: (إن الرجل ينفق ماله في حق وإنه لمسرف)(٤).

وهذا يصدق على من يلبس ثياباً ثمينة تعادل أضعاف ما يحتاجه واقعاً، أو يأكل طعاماً غالياً حداً بحيث يمكنه إطعام عدد من الفقراء بثمنه، ولعله لذلك ولغيره قال سبحانه: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ ﴾ فتبين من ذلك أن الإسراف هو صرف الشيء الشيء فيما ينبغي زائداً على ما ينبغي، وهو غير التبذير الذي هو صرف الشيء فيما لا ينبغي بحيث يؤدي إلى إتلاف المال كصرف المال في المحرمات.

والإقتار: هو التقصير والتضييق في الإنفاق عما لابد منه كحق الله تعالى، ونفقة

١ - منتخب ميزان الحكمة: ص٤٦٣.

٢= سورة الفرقان: ٦٧.

٣– الفروق اللغوية: ص٢٩.

٤- من لا يحضره الفقيه: ج٣ص٣٠.

ه – سورة الأعراف: ٣١.

العيال والتوسعة عليهم وصون العرض وربما يدخل فيه ترك إظهار نعمة الله على العبد لقوله سبحانه ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّتُ ﴾ والذي يجدر ذكره أن التقتير أعم من البخل فقد يكون سببه الزهد في ملاذ الدنيا توفيراً للصدقة على المحتاجين، ولعل أفضل ما يوضح الإقتار والقصد الأثر الشريف عن الإمام الصادق عُليَظِا في حديث: (قلت فما الإقتار: قال أكل الخبز والملح وأنت تقدر على غيره، قلت: فما القصد؟ قال: الخبز واللحم واللبن والخل والسمن مرة هذا ومرة هذا) (٢) بعد ملاحظة الفوارق في الطعام بين ذاك الزمان وهذا الزمان.

والذي يتحصل مما تقدم أن المرء إذا كان له دخل يومي أو شهري أو سنوي فعليه أن يقدر معيشته وعياله على قدر دخله حتى لا يقع في العيلة والعوز، وأن يضع المال في المناسب من الاحتياجات ليكون مع قضية الاقتصاد وإليك بعض الأحاديث الدالة على ذلك.

عن أبي عبد الله الصادق الشيني: (أفطر رسول الله عشية خميس في مسجد قبا، فقال: هل من شراب؟ فأتاه أوس بن خولي الأنصاري بعس مخيض بعسل، فلما وضعه على فيه نحاه ثم قال: شرابان يكتفى بأحدهما، من صاحبه، لا أشربه ولا أحرمه، ولكن أتواضع لله فإن من تواضع لله رفعه الله، ومن تكبر خفضه الله، ومن أحرمه، ولكن أتواضع لله فإن من تواضع لله رفعه الله، ومن ذكر الموت أحبه الله) (٣٠). اقتصد في معيشته رزقه الله، ومن بذر حرمه الله، ومن ذكر الموت أحبه الله) (٣٠).

وعن الإمام الصادق للبناخ: (ضمنت لمن اقتصد أن لا يفتقر)٥٠٠.

وعن أبي جعفر الباقر عليها: (قال علي بن الحسين صلوات الله عليهما: لينفق الرجل بالقصد، وبلغة الكفاف، ويقدم منه فضلاً لآخرته فإن ذلك أبقى للنعمة، وأقرب إلى المزيد من الله عز وجل وأنفع في العافية) (٢٠٠٠).

وعن أبي جعفر للشِّلِخ أنه قال لأبي عبد الله للسِّلخ: (يا بني عليك بالحسنة بين

١ – سورة الضحى: ١١.

٣ – الكافي: جـ 1 صـ ٤ هـ .

٣- نفس المصدر: ج٢ص٢٢.

<sup>£&</sup>quot;. نفس المصدر: ج£ص٧ه.

٥- موسوعة أحاديت أهل البيت: ج١ص٣٩.

٦- الكافي: جـ٤ صـ٢ ٥.

السيئتين تمحوهما، قال: وكيف ذلك يا أبة ؟ قال: مثل قول الله: ﴿ وَلاَ بَخْهَرُ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تَجْهُرُ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تَجْهُرُ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تَجْسُطُهَا كُلَّ وَلاَ تَجْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ ﴾، ومثل قوله: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا مَ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا ﴾ فأسرفوا سيئة وأقتروا سيئة ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ حسنة فعليك بالحسنة بين السيئتين (١٠٠، فالاعتدال والتوسط هو الحسنة.

#### قوله ١٠٠٤:

(واقتصد في عبادتك، وعليك فيها بالأمر الدائم الذي تطيقه)

والكلام هنا في مطالب:

### الأول: في تعريف العبادة:

أصل العبادة في اللغة التذليل من قولهم طريق معبد، أي مذلل بكثرة الوطء، وهي الطاعة مع الخضوع ".

وشرعاً: ما أمر به لأجل التعبد به، أو ما يتوقف صحته على النية"، كالصلاة والصوم والحج والزكاة والخمس، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والذكر وغيرها.

### الثاني: أنها العلة الغائية للخلق:

إن لكّل مخلوق موجود غاية وهدفاً لوجوده، لأجلها محلق وصنع، لا يصل إلى كماله إلّا إذا حقق غاية وجوده، مثلاً الكرسي صنع من أجل الجلوس عليه، فما دام صالحاً للجلوس عليه مريحاً كان محققاً لغاية وجوده محصلاً لكماله، أما إذا فقد ذلك فإنه سيُرمى أو يُتلف أو يستخدم لغرض آخر كأن يكون حطباً، وعلى ذلك قس الإنسان، فغاية وجوده العبادة لقوله تعالى: ﴿ وَمَا حَلَقْتُ الجُنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيعَنْبُدُونِ ﴾ (١)، ولا يصل إلى كماله إلّا بالعبادة، ومن دونها لا وزن له ولا قيمة

١ - مستدرك سفينة البحار: ج١٠ ص٧٩٧.

٣ - تهذيب اللغة: ج١ص٣٦.

٣ - كفاية الأصول: ج٢ ص٣١

٤ - سورة الذاريات: ٥٦.

مَثَله مثل الكرسي الذي لا يصلح للحلوس عليه، والقلم الذي لا يكتب والجهاز المعطل والدواء الفاسد.

ومثل ذلك الناس الذين لا عبادة لهم، ولا معرفة لأنها مقدمة العبادة وصفهم سبحانه بقوله: ﴿ أُوْلَئِكَ كَالاَتْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ ﴾ (١) لأن الأنعام بلا عقل، وهم بعقل لكن عطلوا عقولهم ولم يستفيدوا منها.

وبالجملة: أن العبادة هي الغاية القصوى لعالم التكوين والتشريع حيث إنه تعالى أرسل الرسل ليُعبد والعبادة موجبة لاستكمال النفوس.

ثم إن العبادة فضلاً عن كونما غاية وهدفاً لوجود الإنسان فهي حاجة ضرورية، لذا استطاع البشر أن يعيشوا بلا مستشفيات، بلا مدارس، بلا مؤسسات أمنية، بلا نظام، لكنهم لم يعيشوا بلا مواطن للعبادة، فالاكتشافات الجيولوجية والدراسات الآثارية اكتشفت المعابد عند أقدم التجمعات البشرية، وما ذلك إلّا لما تقدمه العبادة من طمأنينة واستقرار وارتباط بذاتٍ يعتقدها العابد عظيمة وقادرة على هماية العابد وتلبية حوائحه.

لذا تحد الخالي من العبادة يعيش اللاانتماء والضياع والتشتت والحيرة والخوف وعدم الاستقرار والطمأنينة.

# الثالث: في الأمر بالاعتدال في العبادة:

العبادة فرائض ونوافل، والاعتدال فيها لا يتصور في الواجبات، لأنه لابد من الإتيان بها في وقتها وعند محلها فالفرائض ليس فيها مشقة بل يسيرة فهي خير وكرامة لمن عرف عللها وشؤونها، فحمس صلوات في اليوم والليلة، وصوم شهر في السنة، وحج في العمر على المستطيع، وخمس الفاضل من المؤنة في الخمس، وعشر أو نصف العشر في الزكاة.. إن افتراض ذلك لا أذى فيه ولا عسر.

فالاعتدال إذن في المستحبات وقد أمر الله تعالى نبيه بذلك حيث كان يصلي

١- سورة الأعراف: ١٧٩.

حتى تتورم قدماه بقوله سبحانه: ﴿ طه. مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾ (١٠.

وعن الإمام الصادق عُلَيْلِا قال: (قال رسول الله الله الله الله الله الدين متين، فأوغل فيه برفق ولا تبغض إلى نفسك عبادة ربك فإن المنبت - يعني المفرط لا ظهراً أبقى ولا ظهراً قطع، فاعمل عمل من يرجو أن يموت هرماً واحذر حذر من يتخوف أن يموت غداً)(١).

أي إن هذا الدين شديد وقوي، فلا تسير فيه سيراً شديداً; لأن الإيغال هو الإمعان في السير، ولكن تأن ولا تستعجل، فإن المنبت أي المفرط كالذي سافر فانقطع به سفره وعطبت راحلته فهو عاجز عن مقصده، ولم يقض وطره وقد أعطب ظهره، وفي ذلك تشبيه رائع من النبي التفليل، فالعابد المفرط إنما يستعمل بدنه في العبادة فإذا أوغل وفرط سيقع في محاذير الملل، وبُغض العبادة وإنحاك البدن، وتضييع حقوق النفس والأهل والأحقة فإن للنفس حقا، وللأهل حقا.

ثم إن لكل إنسان مزاجاً خاصاً، وطاقة محدودة وتوجه بقدر، فينبغي أن تكون العبادة تلائم مزاج وطاقة وتوجه كل شخص، ومنسجمة مع حقوق النفس والأهل والبدن وغير ذلك.

لذا أمر النبي الله أن يكون العمل بما يناسب رجاء الموت هرماً فالقليل بمرور الأيام يكون كثيراً مع التقوى والشوق والإخلاص، أما الحذر من المعاصي والذنوب فكمن يخاف أن يموت غداً.

وعن الإمام الصادق المنظم قال: (احتهدت في العبادة وأنا شاب، فقال لي أبي: يا بنيّ دون ما أراك تصنع، فإن الله عز وجل إذا أحب عبداً رضي عنه باليسير)(٢). وعنه المنظم: (لا تكرهوا إلى أنفسكم العبادة)(٤).

١ سورة طه: ١.

۲ - الكافى: ج۲ ص۸۷.

٣- نفس المصدر: ج٢ص١٩-١١١.

٤ - نفس المصدر: ج٢ص٩٠٩ - ١٩٠٠.

### الرابع: في كيف وكم العبادة:

عن الإمام الصادق المنظرة قال: (قال رسول الله الله الله الناس من عشق العبادة وأحبها بقلبه وباشرها بجسده وتفرغ لها، فهو لا يبالي على ما أصبح من الدنيا على عسر أم على يسر) (١٠).

وعنه التنالج قال: (في التوراة مكتوب: يا ابن آدم تفرغ لعبادتي املاً قلبك غنى، ولا أكلك إلى طلبك، وعلي أن أسد فاقتك، وأملاً قلبك حوفاً مني، وإنْ لا تفرغ لعبادتي أملاً قلبك شغلاً بالدنيا، ثم لا أسد فاقتك، وأكلك إلى طلبك)(١).

وعنه المُشِلِدُ: (أفضل العبادة إدمان التفكر في الله وفي قدرته) ".

وعن الإمام علي بن الحسين عُلِيَّلا: (من عمل بما افترض الله عليه فهو من حير الناس)(١٠)، وفي حديث آخر: (فهو من أعبد الناس)(١٠).

وعن الباقر للتشلا: (أحب الأعمال إلى الله عز وجل ما داوم عليه العبد وإن قل)<sup>(1)</sup>. إن من تأمل في الأحاديث المتقدمة وغيرها يستفيد أموراً منها:

 ان أهم العبادة في إقامة الفرائض والإتيان بها تامة، وأنها من أحسن أفراد التقرب والتحبب إليه عز اسمه.

٢. بما أن إتمام الفرائض من غير حلل ونقص أمر ليس بالمستحيل لكنه صعب حداً، وربما لا يستطيع غير المعصوم أن يقول أنه قد أتم ما افترض عليه، فبالتالي لابد من أن تكون للعبد نوافل وأوراد (برنامج عبادي) لسد نقص الفرائض، وشكر المنعم سبحانه، وزيادة التقرب، وتكثير رصيد الحسنات، وتكفير السيئات، قال سبحانه: ﴿إِن الْحُسَنَاتِ يُذْهِبُنَ السَّيِّنَاتِ ﴾ وغير ذلك من الدواعي الصحيحة والمقربة إلى القريب سبحانه، وهذه الخطة العبادية من الدواعي الصحيحة والمقربة إلى القريب سبحانه، وهذه الخطة العبادية

۱ الكافى: ج۲ص۸۳.

٢ - نفس المصدر: ٢٠ص٨٣.

٣-. نفس المصدر: ج٢ص٥٥.

<sup>£—</sup> نفس المصدر: ج٢ص٨١.

٥- نفس المصدر: ج٢ص٤٨.

٦- نفس المصدر. ج٢ص٨٢.

ينبغي أن تكون حاوية لأفراد العبادات من تفكر وصلاة وصوم وتلاوة قرآن وذكر ودعاء وزيارة وصدقة وغير ذلك مما يكون عمله في اليوم والليلة أو الشهر أو السنة، ويرجع في ذلك إلى الكتب المُعدّة لذلك.

- ٣. على المؤمن أن يُفعَل عبادة التفكر في الله تعالى وقدرته، وليس المقصود التفكر في ذات الله سبحانه وكنه صفاته فهو ممنوع شرعاً لأنه يورث الحيرة والدهشة واضطراب العقل، وإنما المراد التفكر في أفعاله وعجائب صنعه وبدائع أمره في خلقه، فإنما توصل إلى معرفة كماله وجلاله وكبريائه وتقدسه وتعاليه وكمال علمه وحكمته، وإنه لم يخلق هذا الجلق عبثاً، فالتفكر مقدمة موصلة للإيمان الحقيقي.. بل لليقين، لذا جاء عن الإمام الصادق عليه أنه قال: (قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: إن التفكر يدعو إلى البر والعمل به) (١٠).
- إن من شغله طلب المعاش، أو الوظيفة، أو طلب العلم وغيرها ولم يكن متفرغاً لعبادة ربه سبحانه المشتملة على المستحبات، لابد له من التفرغ للفرائض والواحبات لعدم العذر فيها لأحد، فعليه أن يتأهب للصلاة في أوقاتها، وللصوم في شهره وهكذا.. ليكون مصداقاً للعبد المطيع المتفرغ لعبادة ربه المفروضة على الأقل، ولا يُحرم من فضيلة التفرغ ومن آثاره الجليلة في الدنيا والآخرة.

#### قوله ﷺ:

### (والزم الصمت تسلم)

أفاد الشيخ البهائي في التعليق على هذه الفقرة بما نصه: (أي تسلم من آفات اللسان والمعاصي الناشئة منه، وهي متكثرة حداً، فإنه ما من موجود ومعدوم وخالق ومخلوق ومعلوم وموهوم إلا ويتناوله السان ويتعرض له بنفي أو إثبات، وهذه الخاصية لا توجد في بقية أعضاء الإنسان، فإن العين لا تصل إلى غير الألوان

١ -- الكافي: ج٢ص٥٥.

والأضواء، والأذن لا تصل إلى غير الأصوات، واليد لا تصل إلى غير الأجسام، وألما اللسان فميدانه واسع جداً، وله في كل من الخير والشر مجال عريض)(١).

جاء رجل - والظاهر أنه معاذ بن جبل- إلى النبي على فقال: يا رسول الله أوصني، فقال: احفظ لسانك، أوصني، فقال: احفظ لسانك، قال: يا رسول الله أوصني، قال: احفظ لسانك، ويحك وهل يكب الناس على مناحرهم في النار إلّا حصائد ألسنتهم) (١٠).

وفي وصية الإمام الكاظم عُنِيْكِ لهشام: (يا هشام. المتكلمون ثلاثة: فرابح وسالم وشاجب فأما الرابح فالذاكر لله، وأما السالم فالساكت، وأما الشاجب فالذي يخوض في الباطل...) من بل الساكت محسن لنفسه ولغيره كما جاء عن الإمام الصادق عُنِيْكِيْ: (لا يزال العبد المؤمن يُكتَبُ محسناً ما دام ساكتاً، فإذا تكلم كُتِب محسناً أو مسيئاً في مسيئاً من ...

وعن الإمام الباقر عَلِيَنْكِمُ أنه قال: (إنما شيعتنا الحُرس)^.

١= الأربعون حديثاً: ص٣١٠.

۲ – الكافي: ۲۰ ص ۱۰ .

٣- نفس المصدر: ج٢ص٥١٠.

<sup>£ -</sup> أي هالك.

٥- بحار الأنوار: ج١ص١٩.

٦- الكافي: ج٢ص٦٦.

٧- الكافي: ج٢ص١٢.

أي الذين لا يتكلمون باللغو والباطل وفيما لا يعلمون، وفي مقام التقية فكلامهم قليل كأنهم خُرس.

والذي يجدر ذكره أن الصمت الممدوح ما كان فكراً ولم يكن سهواً وغفلةً، فعن أمير المؤمنين النظير: (كل سكوت ليس فيه فكرة فهو سهو) ('')، وعن الإمام الكاظم المنظر: (دليل العقل التفكر، ودليل التفكر الصمت) ('').

إذن للصمت فضيلة عظيمة، بَيد أنه عرفت في المباحث السابقة وجوب الكلام في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد يحرم السكوت عن إظهار أصول الدين وفروعه، وقد يستحب الكلام في الموعظة والإرشاد إلى المصالح، وفي إصلاح ذات البَين وقضاء حوائحهم وغير ذلك، وعليه قد يتبادر السؤال الآتي:

أيهما أفضل السكوت أم الكلام؟ وقد سئل فعلاً الإمام على بن الحسين عليم الإعن الكلام والسكوت أيهما أفضل؛ فقال عليه الكلام واحد منهما آفات، فإذا سلما من الآفات فالكلام أفضل من السكوت، قيل: وكيف ذلك يا ابن رسول الله وقال: لأن الله عز وجل ما بعث الأنبياء والأوصياء بالسكوت، إنما بعثهم بالكلام، ولا استُحقت الجنة بالسكوت، ولا استوجبت ولاية الله بالسكوت، ولا تُوقيت النار بالسكوت ولا تُحتب سخط الله بالسكوت، إنما ذلك كله بالكلام، ما كنت لأعدل القمر بالشمس إنك تصف السكوت بالكلام، ولست تصف فضل الكلام بالسكوت) ما أروع ذيل الحديث! فالإمام المنظ يقول: إذا أردت وصف الصمت وصفته بالكلام، أما الكلام فلا يمكن وصفه بالسكوت.

فتحصل من كل ذلك أن لزوم الصمت حسن عما لا خير فيه ما لم يكن سهواً والكلام أحسن وأفضل في الدين والعلم والحكمة والصلاح والخير وردع الشركما جاء عن رسول الله على أنه قال: (... ومَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت) (1).

١ - بحار الأنوار: ج١٨ ص٢٠٦.

٣- نفس المصدر: ج٦٨ ص٣٠٦.

٣- وسائل الشيعة: ج١٢ص١٨٩.

<sup>£-</sup> الكافي: ج٢ص٢٦.

### وقوله ١

# (وقدّم لنفسك تغنم)

وعن الإمام الحسين المنطخ: (يا ابن آدم! إنك لم تزل في هدم عمرك منذ سقطت من بطن أمك، فخذ مما في يديك لما بين يديك، فإن المؤمن يتزود، والكافر يتمتع)(1).

وعن أمير المؤمنين لَيُنْكِيرُ في حديث: (إن المرء إذا هلك قال الناس ما ترك؟ وقالت الملائكة ما قدّم؟)(١٠.

فالآخرة للقرار، والدنيا للبوار، والعجب كل العجب ممن يتزود للدنيا، ويفقر نفسه في الآخرة، فما هذا لعمري إلا عكس للمعادلة الصحيحة رأساً على عقب!!.

١ - سورة العصر: ٢-٣.

٣ - سورة البقرة: ١٩٧.

٣– ميزان الحكمة : ج٢ص٨ ٢٣٩.

<sup>£ –</sup> نفس المصدر: ص٣٩٨.

٥- الإرشاد: ج١ ص٢٩٦.

#### وقوله ﷺ:

# (وتعلم الخير تعلم)

في هذا المقطع الشريف أمرٌ بالتعلّم، وحزمٌ بالنتيجة، وهي التوفر على العلم لأن (من طلب شيئاً ناله أو بعضه) مذا لمن لم يكن قاصراً من حيث وجود خلل في قواه العقلية والإدراكية، ولم يكن أحمقاً، وأيضاً فيه عموم لكل خير، والظاهر أنه يريد الخير العلمي والعملي.

ومن نافلة القول الحديث عن فضل العلم وطلبه والعلماء، فالقرآن حافل وكذا الشُّنة بذلك، كقوله تعالى: ﴿هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا لِشُنّة بذلك، كقوله تعالى: ﴿هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ ﴾ (٢) وقوله ﷺ: (مَن جاءه الموت وهو يطلب العلم ليُحيي به الإسلام كان بينه وبين الأنبياء درجة واحدة في الجنة) (٢)، وقول الإمام الباقر المُنْكِلُا: (عالم ينتفع بعلمه أفضل من سبعين ألف عابد) (١).

وأما من العقل فاعلم: (إن المعقولات تنقسم إلى موجودة ومعدومة، والعقول السليمة تشهد بأن الموجود أشرف من المعدوم، بل لا شرف للمعدوم أصلاً، ثم الموجود ينقسم إلى جمادٍ ونامٍ، والنامي أشرف من الجماد، ثم النامي ينقسم إلى حساس وغيره، والحساس أشرف من غيره، ثم الحساس ينقسم إلى عاقل وغير عاقل، ولا شك أن العاقل أشرف من غيره، ثم العاقل ينقسم إلى عالم وجاهل، ولا شبهة في أن العالم أشرف من الجاهل، فتبين بذلك أن العالم أشرف المعقولات والموجودات، وهذا أمر يلحق بالواضحات) (الله المالم أشرف المعقولات).

١ – نهج البلاغة: ج٤ص٩٦.

٣– سورة الزمر: ٩.

٣- بحار الأنوار: ج١ص١٧٤.

٤ - الكافي: ج١ص٣٣.

٥- منية المريد: ص١٢٦.

#### تنبيه:

قال عز من قائل: ﴿ فَلِلّهِ الحُجّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ (١) ، روى الشيخ الطوسي أعلى الله مقامه عن الإمام الصادق عُلَيْكِ: (إن الله تعالى يقول للعبد يوم القيامة عبدي أكنت عالماً؟ فإن قال نعم، قال له: أفلا عَمِلْت بما عَلِمْت، وإن قال: كنت جاهلاً، قال: أفلا تعلّمت حتى تَعلم، فيخصمه، فتلك الحجة البالغة (١) ، وعن النبي الثين (أف لرحل - لكل مسلم - لا يفرغ نفسه في كل جمعة لأمر دينه فيتعاهده ويسأل عن دينه (١) ، وعن الإمام الصادق عُلِيْكِ: (إنما يهلك الناس لأهم لا يَسألون (١) . استناداً إلى هذه الأحاديث الشريفة وغيرها قال الفقهاء بوجوب تعلم المسائل الابتلائية على كل مكلف مثل كيفية الوضوء والصلاة، وأحكام الصوم، وكيف يستخرج الخمس ويدفع وكذا الزكاة، وأحكام العقود والتجارة للتاجر، والمسائل اليملات يتخص المهن كالطبابة والتعليم، والعقود مع الدولة والمصارف ومسائل العملات وغيرها مما يكون في معرض ابتلاء المكلف، وحكموا أن الجاهل إذا لم يكن قاصراً فهو كالعامد، وأنه غير معذور أمام الله سبحانه وعليه فلا مندوحة من تعلم العلم ولا يُعلَّد لو جهله، فإنه غير متروك سدى ولا مخلق هملاً.

#### قوله ١٠٤٤:

# (وكن لله ذاكراً على كل حال)

الدوام على ذكر الله تعالى يخلق عند العبد حالة استشعار الحضور عند المولى الأقدس، والرقابة الإلهية منه تعالى، والأنس به سبحانه، ولذلك أعظم الأثر في تحصيل الطمأنينة العقائدية والنفسية، فإنه سبحانه قال: ﴿الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُ

١ – سورة الأنعام: ١٤٩.

۲ – أمالي الطوسي: ص.٩.

٣- الكافي: ج١ص٠٤.

٤- نفس المصدر: ج١ص٠٤

قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللّهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ (١)، وفي كبح جماح العدوّيْن الرئيسَيْن للإنسان: النفس والشيطان، فإنه لا سبيل للتخلص من شرور النفس الأمارة بالسوء إلّا بالتوجه الدائم والانقطاع المستمر إليه حل وعز، وكذلك من الشيطان، وعدم الذكر له آثار مهلكة ووخيمة منها:

- ١. قرينية الشيطان: قال سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نَقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴾ (٢) أي نسبب ونقدر له شيطاناً يوسوس له ويغويه لأنه فرط بالذكر لانشغاله بالمحسوسات والمشتهيات.
- ٢. نسيان النفس، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ الْفَاسِقُونَ ﴾ (") فلما نسوا حقه جعلهم ناسين لأنفسهم لم يسمعوا ما يغلصها (")، ولا يخفى أن من حقه تعالى الطاعة والذكر.
- ٣. العيش الضنك، قال عز من قائل: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ يعني عيشاً ضيقاً في وليس بالضرورة أن يكون من الناحية المادية، فقد يكون العيش الضيق من الناحية الروحية والنفسية، فقد جاء عن أمير المؤمنين عُيَكِينًا: (ذِكرُ الله دواءُ إعلال النفوس) (١٠)، والعمى هو البصري لكونه أعمى القلب في الدنيا.

واعلم أنه حاء في تفسير هذه الآية إن الذِّكْرَ: ولاية أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ (\*)، ولا منافاة، بل بينهما تمام الموائمة لأن ولاية على عَلَيْكُمْ داعية للطاعة والذكر.

ثم إنه سبحانه لم يرضَ من الذكر بالقليل بخلاف بعض العبادات والطاعات، بل لم يحدد للذكر حداً أو نصاباً وأراده كثيراً، فعن الإمام الصادق الميلان: (ما من شيء

١- سورة الرعد: ١٣.

٢- سورة الزخوف: ٣٦.

٣- سورة الحشر: ١٩.

٤- انظر تفسير الصافى: ج٦ ص٣٩٥.

۵- انظر تفسير الصافى: ج٧ص٨٥٨.

٣= ميزان الحكمة: ج٢ ص٠٩٧.

٧- انظر الكافى: ج١ص٥٣٤.

إلّا وله حد ينتهي إليه إلّا الذكر، فليس له حد ينتهي إليه، فرض الله عز وجل الفرائض فمن أدّاهن فهو حده، والحج الفرائض فمن أدّاهن فهو حده، والحج فمن حج فهو حده، إلّا الذكر فإن الله عز وجل لم يرضَ منه بالقليل ولم يجعل له حداً ينتهي إليه، ثم تلا هذه الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ وسَبّخُوهُ بُكْرةً وَأَصِيلاً ﴾ ١٠٠.

### روح الذكر:

بعد هذا يجب أن يعلم أن روح الذكر وحقيقته طاعة الله عز وجل، فعن الرسول الأكرم ﷺ: (مَن أطاع الله عز وجل فقد ذكر الله وإن قلت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن) أن وعن الإمام الصادق المنظم في قوله تعالى: (﴿وَلَذِكُمُ اللَّهِ أَكْبِرُ ﴾ ذكر الله عندما أحل وحرم) أن.

وللذكر أقسام: ذكرٌ في النفس وفي الخلوة، وفي العلن ولكل فضل، فعن الإمام الصادق المنظر أنه قال: (قال الله تعالى: ابن آدم اذكرني في نفسك أذكرك في نفسي، ابن آدم اذكرني في ملاء أذكرك في حلاء، ابن آدم اذكرني في ملاء أذكرك في ملاء خير من ملائك) ".

#### أذكار مهمة:

التهليل: فعن النبي ﷺ: (ما من الذكر شيء أفضل من قول لا إله إلّا الله، وما من الدعاء شيء أفضل من الاستغفار، ثم تلا ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِللَّهُ الله وَلا الله وَاسْتَغْفِرْ لِللّهُ الله مائة مرة كان لِلنّاس ذلك اليوم عملاً إلاّ من زاد) [1].

۱– الكافي: ج۲ص۳۹.۳.

٣- بحار الأنوار: ج٧٧ص٨٨.

۳- تفسير نور الثقلين: ج٤ص٢٦.

٤- يحار الأنوار: ج٩٣ص٥٥١

٥- الدعوات. ص٠٠

٣- ثواب الأعمال: ص٧.

الاستغفار: قال سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبِهُمْ وَأَنتُ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَأَنتُ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (١٠)، وعن النبي للنظي: (لكل داء دواء، ودواء الذنوب الاستغفار) ٢٠ لذلك بالغت الروايات في جعل محطات للاستغفار بعد صلاة الفجر، وبعد العصر وعند النوم وفي انسحر.

الصلاة على محمد وآل محمد: فهي من المنحيات المكفرات ومن أسباب قضاء الحاجات فعن الإمام الصادق المنظم: (مَن قال في يوم مائة مرة ربّ صلّ على محمد وعنى أهل بيته، قضى الله له مائة حاجة ثلاثون منها للدنيا وسبعون منها للآحرة) أ.

تسبيح الزهراء لينظ: فهو بحقق الذكر الكثير لما ورد عن الإمام الصادق المنظم: (تسبيح فاطمة الزهراء لينظ من الذكر الكثير الذي قال الله عز وجل ﴿إِذْكُرُوا اللّهُ وَكُرًا كَثِيرًا ﴾ (الله عنه النظم: (تسبيح فاطمة النظ في كل يوم في دبر كل صلاة أحب إلي من صلاة ألف ركعة في كل يوم) (الله عنه المنظمة الف ركعة في كل يوم) (الله عنه المنظمة الم

### بقي شيء:

قد يظن ظَانَ أن هناك أحوالاً يكون عليها الإنسان لا يستحسن ذكر الله فيها كما جاء عن الإمام الصادق المنظم: (قال موسى المنظم: يا رب إني أكون في حال أُجُلّك أن أذكرك فيها، قال: يا موسى اذكرني على كل حال) أنه.

فذكره تعانى حسن وراجح على كل حال، فعن أبي عبد الله عَيْظِ قال: (لا بأس بذكر الله وأنت تبول، فإن ذكر الله حسن على كل حال، فلا تسأم من ذكر الله) (١٠).

١ - سورة الأنفال: ٣٣.

٣- ثواب الأعمال: ص ١٩٤.

۳= المصدر نفسه: ص۸۵۸.

٤- الكافى: ج٢ص.٠٥.

٥- المصدر نفسه: ج٤ص٣٤.

٣- من لا يحضره الفقيه: ج١ ص٣٠.

٧- الكافى: ج٢ص٧٩٤.

#### النتيجة:

إن الذاكر محفوظ بالعناية الإلهية، وإن الذكر شرف وكرامة وعبادة لا يأباه إلّا محروم، وإنه لابد من تحصيل الذكر الكثير فإنه تعالى يقول: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلاَ تَكُفُرُونِ﴾ ٢٠.

#### قوله ﷺ:

### (وارحم من أهلك الصغير)

إن للإنسان حاجات فطرية يمكن تقسيمها إلى :

- ١. بدنية كاخاجة إنى النوم والطعام والشراب.
- ٢. روحية معنوية كالحاجة إلى الإيمان والانتماء.
  - ٣. نفسية كالحاجة لنرحمة والحنان والحب.

وهذه الحاجات يحتاجها في جميع أدوار حياته إلّا أن الأحيرة يحتاجها في دور الطفولة بشكل أكبر، فالطفل الذي نشأ في جو من الرحمة والحنان والحب يتربى بوتيرة طبيعية وسليمة وتتغلغل في شخصيته تلك القيم، والذي يُحرم منها يشعر بالحرمان، والتشاؤم، والمظلومية فيكون على شفا جرف من الانحراف أو على الأقل السلبية في الحياة الاحتماعية العامة بل والخاصة، وهذا ما ثبت بالواقع وبالدراسات التربوية والنفسية.

لذلك أولت الشريعة المقدسة اهتماماً لافتاً لقيم الرحمة والحنان والعطف والحب في تربية الطفل، فعن النبي عُلَيَّة: (أحبوا الصبيان وارحموهم) (أ، وجاء عن الإمام الصادق المنظم أن النبي عُلَيَّة قال: (مَن قبَّلَ ولده كتب الله له حسنة، ومن فرّحه فرّحه الله يوم القيامة) (أ)، وورد أن النبي المُلِيَّة إذا سجد جاء الحسين المنظم فركب

١ - سورة البقرة: ٢ ٥٠.

۲ – الوسائل: ج۳ص۲۳.

٣- الكافى: ج٦ص٩٤.

ظهره ثم حرك رجليه فقال: حل حل! فإذا أراد رسول الله على أن يرفع رأسه أخذه فوضعه إلى جانبه، فإذا سجد عاد على ظهره، وقال: حل حل! فلم يزل يفعل ذلك حتى فرع النبي من صلاته، فقال يهودي: يا محمد إنكم لتفعلون بالصبيان شيئاً ما نفعله نحن، فقال النبي على الما لو كنتم تؤمنون بالله ورسوله لرحمتم الصبيان، قال: فإني أؤمن بالله ورسوله، فأسم لما رأى كرمه مع عظم قدره) (١٠).

#### خط التأديب:

ثم إن هناك خطأ لابد أن يسير بموازاة خط الرحمة والحنان والحب وهو خط التأديب، فمن أراد براءة ذمته أمام الله سبحانه، وفلاح ولده، وعدم انقطاع عمله بعد الموت عليه أن يؤدب ولده في زمن صباه وحداثته لأنه أنسب الأوقات للتربية والتعليم والتأديب، فعن النبي شيّة: (مثل الذي يتعلم في صغره كالنقش على الحجر، ومثل الذي يتعلم في كبره كالذي يكتب على الماء) أن وعن أمير المؤمنين المخير، ومثل الذي يتعلم في كبره كالذي يكتب على الماء) أن وعن أمير المؤمنين المخير في كتاب له لولده الإمام الحسن المخير: (... إنما قلب الحدث كالأرض الخالية ما ألقي فيها من شيء قبلته فبادرتك بالأدب قبل أن يقسو قلبك ويشتغل لبناك...) ".

وهذا التأديب له مبادئ أساسية لابد أن يُرتِي كل صبي وصبية عليها ذكرتها الأحاديث التربوية التالية:

- عن النبي الأعظم للظلا: (أدّبوا أولادكم على ثلاث خصال: حب نبيكم، وحب أهل بيته، وقراءة القرآن)<sup>(1)</sup>.
- عن الرسول الأكرم شي: (علموا أولادكم الصلاة إذا بنغوا سبعاً، واضربوهم عليها إذا بنغوا عشراً، وفرقوا بينهم في المضاجع) الله

١- غرر الحكم ودرر الكلم. للامدي: ص٩٩٣.

٧ - كنو العمال: ج. ١ ص ٢ ٤٩.

٣- تحف العقول ص٠٧

<sup>£-</sup>كنز العمال: ج1 اص163.

٥- ميران الحكمة: ج١ص٦٥.

- ٣. عن الإمام الصادق الله (ونحن نأمر صبياننا بالصوم بما أطاقوا من صيام اليوم، فإن كان نصف النهار وأكثر من ذلك أو أقل فإذا غلبهم العطش والغرث أفطروا حتى يتعودوا الصوم ويطيقوه ، فمروا صبيانكم إذا كانوا أبناء تسع سنين بما أطاقوا من صيام فإذا غلبهم العطش أفطروا) (١٠).
  - ٤. عن أمير المؤمنين السخير: (علموا صبيانكم من عِلْمنا ما ينفعهم الله به)(١٠).
    - ه. عن الامام الصادق للنظير: (بادروا أحداثكم بالحديث...) الله

والذي نستنتجه من هذه الأحاديث الشريفة أن عملية التأديب والتربية يجب أن تتوفر على جنبتين: فكرية وعملية، أما الفكرية فأهم مبادئها:

- حب النبي وأهل بيته صلوات الله عليهم فحبهم أجر الرسالة، والمرء مع من أحب.
- ٢. قراءة القرآن، فعن الإمام جعفر بن محمد الصادق المينالين: (من قرأ القرآن وهو شاب مؤمن المحتلط القرآن بلحمه ودمه وجعله الله عز وجل مع السّفرة الكرام البَرَرة، وكان القرآن حجيزاً عنه يوم القيامة) في يؤثر في ظاهره وباطنه، ويوجب استقامته، وتستقر في نفسه المواعظ الربانية، والنصائح القرآنية، استقراراً تامان المراث.
- ٣. علوم أهل البيت وأحاديثهم بل وبسير حيواتهم الشريفة بما يناسب أعمار الأولاد لأن كالرمهم أشرف الكلام وأحسنه وعلومهم أنفع العلوم وسيرهم وقصصهم من أحسن القصص.

٣- ميران الحكمة: جـ \$ ص٣٩٨.

٣- نفس المصدر: ح٤ص٣٦٨.

٤- الكافي: ج٢ص٣٠٣.

انظر شرح أصول الكافي: ج١١ص٣٠.

آداب الطعام

وأما العملية فأهم قيمها:

١. الصلاة، ليعتاد فإن الخير عادة، لأنما ستنهاه عن الفحشاء والمنكر.

 الصوم، فبه سينتصر على النفس وغرائزها ومشتهياتها، وهو من أهم محصلات التقوى وهي مقياس الكرامة على الله تعالى.

\_\_\_\_

وهنا نسأل: هل هناك منهج تربوي أفضل مما جاء به الإسلام انحمدي الأصيل؟

#### قوله 🗺:

### (ووقّر منهم الكبير)

التوقير: التبحيل الموافق أوضح هو رفع الشأن والمنزلة، والذي يبدو أنه مرتبة عالية من الاحترام، والظاهر أن المراد بالكبر الإضافي إلى من هو أصغر منه. ومثاله ما جاء عن الإمام الصادق لمتنظ قال: (ما مشى الحسين بين يدي الحسن للتمالا قط، ولا بدره بمنطق إذا احتمعا تعظيماً له الله ويحتمل أن يراد الكبير الشيخ، فعن النبي النظ أنه قال: (بخلوا المشائخ فإن من إحلال الله تبحيل المشايخ) الموكيفما كان فمضافاً إلى حسن تبحيل واحترام الكبير عقلا فقد ندب إليه الشرع المقدس، فعنه النظ : (من عَرف فضل كبير لسنّه فوقره، آمنه الله من فرع يوم القيامة) الم ورد عن الإمام السجاد النظ تفصيل حقوق الكبير وذكر بعض علل ذلك فانه قال: (وحق الكبير لشيبة، وإحلاله لتقدمه إلى الإسلام قبلك، وترك مقابلته عند الخصام، ولا تسبقه إلى طريق ولا تتقدمه، ولا تستحهله، وإن حهل عليك احتملته وأكرمته خق الاسلام وحرمته) الله

١ - العين جاص ١٠٤٠.

٧- جامع احايث الشيعة: ج١٦٠ص، ٢٤٠

٣- الأمالي، للشيخ الطوسي: ٣١١.

٤- بحار الانوار: ج٧٢ص١٣٧.

٥- من لا يحضوه الفقية: ج٢ ص ٦٣٥



بقي أن نعرف قيمة الشيب في الإسلام، وأنه تحفة منه تعالى لعبده المؤمن بما ورد عن الإمام الصادق الشيب إلى المؤمن، عن الإمام الصادق الشيخ: (ما رأيت شيئاً أسرع إلى شيء من الشيب إلى المؤمن، وإنه وقار للمؤمن في الدنيا ونور ساطع يوم القيامة به وقر الله تعالى خليله إبراهيم الشيخ فقال: ما هذا يا رب قال له: هذا وقار، فقال: يا رب زدني وقاراً) (١٠).

#### قوله ﷺ:

# (ولا تأكلن طعاماً حتى تصدّق قبل أكله)

للصدقة في الإسلام معنى عام، وأخر خاص، فكل خير ومعروف صدقة لقوله الله وكل معروف على نفسه أو الله وكل معروف على نفسه أو غير ذلك، بل جاء عنه شيخ (ترك الشر صدقة) (الله وهو معنى عدمي كما هو واضح.

أما الخاص فهو البذل والإنفاق للمحتاج، وللصدقة آثار جليلة على حياة الإنسان المعنوية والمادية، وتلك الآثار مرادات ومطلوبات لكل عاقل فضلاً عن المتقربين للمولى سبحانه ومن هذه الآثار:

- استنزال الرزق، فعن الرسول الأعظم الثلاني: (أكثروا من الصدقة تُرزقوا) (أنه وعن أمير المؤمنين المنظر: (إذا أملقتم فتاجروا الله بالصدقة) (المنافق).
- دفع البلاء، عنه شيء: (الصدقة تدفع سبعين نوعاً من البلاء، أهوتها الجذام والبرص)<sup>(1)</sup>.
- ٣. الصدقة دواء منجح للأمراض، لقوله ﷺ: (تصدقوا وداووا مرضاكم بالصدقة) "ا.
- ع. منحاة من العذاب، فعنه شكية: (أرض القيامة نار ما خلا ظل المؤمن، فإن
   ١ أمالي الطوسي ٢٠ص٠ ١٦٠.

۲۰ الكافى: جۇص۲۶

٣- تحف العقول: ص٧٥.

٤- ميران الحكمة. ج٢ص١٩٥١

٥- نفس المصدر: ح٢ص٩٩٥١.

٣- نفس المصدر - ٢ص ١٩٥٥.

٧ - نفس المصدر : ٢٠ ص٥٩٥٠.

صدقته تظله)(١)، وعنه الله الله الصدقة لتطفئ غضب الرب)(١)، وعن الإمام على غليلا: (الصدقة جُنةٌ عظيمة وحجاب للمؤمن من النار)(١).

والذي يجدر ذكره أن الإمام يُشَكِي ذكر مؤكداً على صدقة الطعام، بل من حصة الطعام المُعدّة لولده، لأن النفس أشح شيء على طعامها، فربما يسهل التصدق بالمال الجزيل لكن أكل الإنسان يكون أثيراً، والطعام مما يحتاجه الغني والفقير، ولعظيم ثواب صدقة الطعام، وجاء عن الصادق المنظيم أنه قال لسدير الصيرفي: (ما منعك أن تعتق في كل يوم نسمة؟ قلت: لا يحتمل ماني ذلك، قال: تطعم كل يوم مسلماً، فقلت: موسراً أو معسراً؟ قال: فقال: إن الموسر قد يشتهى الطعام) ".

#### قوله ﷺ:

# (وعليك بالصوم فإنه زكاة البدن وجُنّة الأهله)

الكلام هنا في أمور:

### الأول: الصوم لغة الإمساك قال سبحانه:

﴿إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَكُنْ أُكلَّمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ "، وشرعاً ترك المفطرات طول النهار بنية التقرب والتعبد لله سبحانه، وهو في شهر رمضان مما بُنِيَ عليه الإسلام، فعن النبي ﷺ (بُنِيَ الإسلام على خمسة أشياء عنى الصلاة والزكاة والحج والصوم ١- الكافئ عناص على عنا الله على الله على عنا الله على الله عنا الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عنا ال

٣٤٨ص٢ كنو العمال: ج٦ص٨٤٣

٣- الخصال: ص٣٦٥.

٤- سورة البقرة: ١٢

ع- تحف العقول. ص٥٠٥.

٣- الكافي: ج٢ص٢٠.

٧ - سورة مريم. ٣٦.

والولاية) ''، والوصية تعم المندوب كما هو واضح، إن للصوم خواصاً منها:

- ا. إنه عبادة خفية، فكل صائم يستطيع الإفطار من حيث لا يراه أحد من البشر،
   لذا جاء عن سيدة نساء العالمين ينهج : (فرض الله الصيام تثبيتاً للإخلاص)(١).
- أخفى الله تعانى بعض أجره مع كثرة ما ذكر له من ثواب وآثار، ويشهد لذلك ما جاء عن الإمام الصادق الشخا: (للصائم فرحتان: فرحة عن إفطاره، وفرحة عند لقاء ربه)
- ٣. خصته تعانى بتشريف حيث نسبه له، فعن الإمام الصادق المنظم قال: (قال الله تبارك وتعانى: الصوم لي وأنا أجزي به) (١٠)، ولا يخفى ما في هذا الحديث من إشارة لأرباب القلوب الذي يطلبون الله وحده ولا يريدون حظاً غيره، فالصوم، له، وعبارة لطلاب التجارة مع الله سبحانه فهو الذي يتولى الجزاء على الصوم، وسيعطي كما هو أهنه فالكريم إذا أخبرك بذلك اقتضى أن يكون العطاء بحسب كرمه وعظمته وسعته.

# الثاني: الصوم زكاة البدن

وهذا المعنى جاء عن الرسول الأكرم شي حديث: (ولكل شيء زكاة، وزكاة الأبدان الصيام) في وورد أن زكاة العلم بذله، والخلي إعارته، والبيت إعداد موضع منه للضيافة وغير ذلك، فعلى هذا الأساس فزكاة البدن الصيام وهو تشبيه لأثر الصوم في البدن بأثر الزكاة في المال، وقد عرفت أن الزكاة تعني الطهارة والنماء، فكما أن الزكاة تصير سبباً لطهارة المال ونموه فكذا الصوم يطهر البدن من الذنوب، والنفس من الصفات الذميمة، وينمي الكمالات والسعادات (الم

<sup>-</sup>۱- الكافى: جۇص٦٦-

٣- علل الشرائع ج١صـ٢٤٨

<sup>\$ -</sup> نفس المصدر - £ ص٦٣.

ە- نفس المصدر: ج٤ص٣٣

٣- انظر مرآة العقول: ج١٩٩٠.

ويحتمل أن يكون المعنى: أن الزكاة تطهر المان من الحرام والشبهات وهذا هلاحظة أحاديث (أوساخ الناس) ففي خطبة لأمير المؤمنين المنظج: (ولم يجعل لنا في سهم الصدقة نصيباً أكرم الله رسونه المنظج وأكرمنا أهل البيت أن يطعمنا من أوساخ الناس) (ا، فكذا الصوم يطهر البدن مما تَكُون من الحرام والشبهات، وهذا أيضاً بملاحظة حديث النبي النظية: (ما من مؤمن يصوم شهر رمضان احتساباً إلا أوجب الله تبارك وتعالى له سبع خصال: أولها: يدوب الحرام من حسده، والثانية: يقرب من رحمة الله عز وجل، والثانية: قد كفر خطيئة أبيه آدم، الرابعة: يهون الله عليه سكرات الموت، والخامسة: أمان من الجوع والعطش يوم القيامة، والسادسة: يطعمه الله عز وجل من طيبات الجنة، والسابعة: يعطيه الله عز وجل براءة من النار) (اكله والقرينة على هذا الوجه أنه النيخ نسب التزكية والتطهير للبدن وهذا لا يتنافى مع كون الصوم مطهراً للنفوس لأن آثار الصوم لا تنحصر بجهة كما هو واضح.

# الثالث: الصوم جُنّة أو وقاية فكل ما وقى فهو جُنة (٣):

والصوم حُنّة من الشهوات والخطيئات فعقد كان النبي المُنّي يأمر الشباب الذين لا يستطيعون التعفف بالزواج بكثرة الصوم فهو لهم بمنزلة المانع عن الوقوع في الخطيئة، قال الله الله عشر الشبان من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يقدر فعليه بالصوم فإنه له وجاء) أنه .

والصوم وقاية من النار فعن النبي الثلا: (الصوم جُنّة من النار) وسبباً للمغفرة ودحول الجنة، فعنه تتللا: (مَن صام يوماً تطوعاً ابتغاء تُواب الله وحبت له

۱ – الكافى: ج٨ص٦٣.

٣ - الحصال: ص٣٤٦.

٣- انظر لسان العرب: ج١٣٠ صـ ٩٤٨.

مستدرك الوسائل: ج٧ص٧٠٥. والباد: النكاح. والوجاء: الخصاء.

٥- الكافى: ج٤ص٣٣.

المغفرة) "، وعن الإمام الصادق النظافية: (إن الرحل ليصوم يوماً تطوعاً يريد به ما عند لله عز وجل فيدخله الله به الجنة) فكيف بمن يصوم الدهر وهو صيام الخميس الأول والأربعاء الوسطى والخميس الأحير من كل شهر، فعن النبي النظافة: (مَن صام ثلاثة أيام من كل شهر كان كمن صام الدهر كله)، لأن الله عز وجل يقول: ﴿مَن جَاء بِالْحُسنةِ قلّهُ عَشْرُ أَمْتَالِمًا ﴾ "، ولنختم هذا المطلب بفضيلة لأمير المؤمنين المنتظ فإنه قال: (وحبّب إلي الصوم بالصيف وقرى الضيف، والضرب في سبيل الله بالسيف) ".

#### قوله ﷺ:

#### (وجاهد نفسك)

الكلام هنا يقع في أمور:

### الأول: في حقيقة النفس:

وهي ما يُعبر عنها كل واحد منا بقول: أنا، واختلف في كنهها اختلافاً عظيماً، بل هي من معضلات المسائل بعد ذات الله تعالى، وهي في القرآن الكريم تلك المخلوقة التي سواها الله تعالى وألهمها طريق الهدى والفحور، وأضاف إليها التزكي والتدسي، قال عز من قائل: ﴿ وَتَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا هِ فَأَلْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ وقال سبحانه ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا هِ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾ فمن ذلك يظهر وقال سبحانه ﴿ قَدْ أَفْلُحَ مَن زَكَّاهَا هِ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾ موجود غيبي عبر عنه الحكماء بالجوهر المتعلق بالبدن بنحو يوجب اتحاداً ما معه، وهو التعلق التدبيري، إذ حقيقة النفس من أخفى الأشياء، ولابن أبي الحديد:

۱ – أمالي الصدوق: ص٤٤٣.

٢ - الكافي: ج٤ص٣٦

٣- دعائم الإسلام: ج ا ص٢٨٣.

٤ - مستدرك الوسائل: ج٧ص٥٠٥

ه - سورة الشييس ٧٠٨٠.

٣- سورة الشمس: ٩٠-٩

قد حار في النفس جميع الورى وبرهن الكل على ما ادْعَـوا من جهل الصنعة عجزاً

والفكر فيها قد غدا ضائعا وليس بسرها لهم قاطعا فما أحدره أن يجهل الصانعا

وقد يعبر عنها بلغة الدين بالروح والقلب وفي الفلسفة بالذات، نعم الذي يبدو أن النفس هي حقيقة الإنسان وأن البدن لها بمنزلة الآلة.

ثم إن النفس لها قوى كالعاقلة والشهوية والغضبية والذي يجده كل إنسان أن بين قوى النفس المتعددة مدافعة وفعالية فالعقل يريد شيئاً، والشهوة تريد آخر وهكذا.

### الثاني: في أقسام النفس:

الظاهر أن كل نفس عاقلةٍ ملهمة لقوله تعالى: ﴿وَتَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا. فَأَلَّمُهَا فَحُورَهَا وَتَقُوّاهَا﴾ الله عير أن هذه النفس التي تعرف طريق البر وطريق الفحور لها أقسام:

النفس الأمّارة بالسوء، قال سبحانه: ﴿إِنَّ النَّقْسَ لأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلاَّ مَا رَجِمَ رَبِي إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ إلى وهي تلك النفس التي اضمحنت قوتها العاقلة وأذعنت لشهواتها وغرائزها، فهي تطلب مراداتها بأي سبيل ولو كان حراماً وقبيحاً.

٢. النفس اللؤامة، قال تعالى: ﴿ وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَة ﴾ ١٠ وهي التي تلوم صاحبها عند الخطأ والخطيئة إذا هزمت في منازعتها مع شهواتها وغرائزها ويحصل لها ندم وتألم وحزن، عن الإمام الصادق الشيخ: أنه قال: (من سرَّته حسنتُه وساءته سيئتُه فهو مؤمن) ١٠ ففي النفس اللوّامة روح إيماني عقلي، ووجدان أحلاقي وضمير إنساني يحصل بسببه لوم عند الذنب، وتحفيز لئتوبة والصلاح.

٣. النفس المطمئنة: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُضْمَئِنَّةُ ١ وَجِعِي إِلَى رَبِّكِ

١ - سورة الليل: ٧.

٢- سورة يوسف: ٥٣.

٣ سورة القيامة: ٣.

٤ - الكافى: ج٢ص٢٣٣.

راضيةً مَّرْضِيَّةً. فَادْخُلِي في عِبَادِي. وَادْخُلِي حَنَّتِيُ الله النفس الذي انتصر فيها العقل واستقر فيها الإيمان فصارت به مستقرة مطمئنة، وانقادت قواها وغرائزها وشهواتها لإيمانها وعبوديتها لمولاها، وهي أشرف النفوس وأعزها بحق عقيدتها، وتقتها بوعد ربحا، وبالذكر.

وهذه الأقسام تسمى أوصافاً لننفس أو مراتب لها وليس في ذلك بأس، فقد يكون إنسان في مرحلة من حياته صاحب نفس أمّارة فيعمل على تزكيتها فترتقي فتكون لوّامة، أو من اللوّامة لتصبح مطمئنة كل ذلك ممكن، وربما والعياذ بالله تعالى يكون صاحب نفس لوامة فتنتكس بالمعصية والحرام إلى أمارة بالسوء.

بل قد تكون لكل قسم من أقسام النفس مراتب ودرجات، فليس كل نفس أمّارة بالسوء بمستوى واحد من الإيمان وكذلك المسوء بمستوى واحد من الإيمان وكذلك المطمئنة، وعليه لابد من الترقي والتدرّج في مستويات النفس الكريمة ومحاولة الوصول لأعلى المراتب والمستويات.

### الثالث: في جهاد النفس:

الجهاد مشتق من الجهد وهو بفتح الجيم المشقة، وبضمها الطاقة، وفي الشرع استفراغ الوسع وبذل الجهد، وتحمّل المشاق في محاربة العدو ومدافعته، وعليه فحهاد النفس محاربة مَطالِبها غير المشروعة فهي أعدى الأعداء، فطاعتها في غير ما أحل الله تعالى سبب المهالك في الدنيا والعذاب المقيم في الآخرة، فلابد من اتخاذ العدو عدواً، لذا جاء عن الإمام الصادق لَيْتِيْ إن النبي للنظ (بعث سرية فلما رجعوا قال: مرحباً بقوم قضوا الجهاد الأصغر وبقي الجهاد الأكبر، قيل: يا رسول الله وما الجهاد الأكبر؟ قال: جهاد النفس) أن فلابد للعاقل من كبح جماح نفسه ولجم هواها، وهذا لا يعني كبت الغرائز والشهوات بل تمذيبها وتسييرها وفق العقل والشرع فإنه تعانى م يحرّم شيئاً إلّا وأحل أشياء، مثلا حرم الزنا لكنه حلل التزويج

١ – سورة الفحر: ٣٠ . ٣٠.

۲ – الكافي: ج٥ ص ١

دواماً وانقطاعاً، ومُلك اليمين، حرّم اخمر الخبيث، وحلّل أنواعاً من العصائر والمشروبات الطيبة، حرّم الغِيبة والنميمة، وسوّغ المفاكهة والممالحة والمزاح اللائق، وهكذا مما لا يحصر.

اعلم أن أول حطوة في سبيل مجاهدة النفس هي العزم وهو أن يتخذ قراراً بترك المعاصي وأداء الواجبات وتدارك ما فاته في أيام حياته، وهذا يعني أن يكون الإنسان عاقلاً وشرعياً ينظم سلوكه وفق ما يتطلبه الشرع، وهنا ذكر علماء الأخلاق أموراً ضرورية للمجاهدة:

- 1. المشارطة: وهي أن يشارط المجاهد نفسه في أول اليوم أن لا يرتكب عملاً مخالفاً لأوامر الله تعالى، وترك الذنب في يوم واحد عمل يسير، قال أمير المؤمنين المخطئ: (ما من يوم يمر على ابن آدم إلا قال له ذلك اليوم: يا ابن آدم أنا يوم حديد وأنا عليك شهيد فقل في خيراً واعمل في خيراً، أشهد لك به يوم القيامة فإنك لن ترابى بعده أبداً) ".
- Y. المراقبة: وهي التنبه (طول مدة المشارطة) إلى الالتزام بمقتضاها، فإذا حصلت وسوسة لمخالفة المشارطة بارتكاب ذنب فليعلم أنما من الشيطان، فادفع ذلك الحديث بالاستعاذة واللعن، ويتذكر أنه قد شارط النفس على أن لا تعصي المُنعم الكريم الذي تفضّل ومنح وسلّم ودفع ولطف... وليس من اللائق عدم الوفاه.
- \* المحاسبة: وهي أن يحاسب المرء نفسه في آخر اليوم ليرى هل أدى ما اشترط على نفسه، فإن كان وفياً شكر الله تعالى على توفيقه، وإن كان نقض وأذنب استغفر الله تعالى وندم وعزم، وعمل من الصالحات والحسنات المكفرات الماحيات للسيئات، وإليك بعض الأحاديث في المحاسبة عن الإمام الصادق المنظن: (فحاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا فإن في القيامة خمسين موقفاً كل موقف مثل ألف سنة مما تعدون ثم قرأ الآية: ﴿فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ (١٠) .

۱- الكافي: ج۲ ص۲۳.

۲ – الكافي للكليني: ۲۰ ص۳۳.

وعنه ﷺ: (إذا أويت على فراشك فانظر ما سلكت في بطنك وماكسبت في يومك واذكر إنك ميت وإن لك معاداً، ١٠٠٠.

وعن الإمام الكاظم ليُنظِيز : (ليس منا مَن لم يحاسب نفسه في كل يوم فإن عمل حسناً استزاد الله، وإن عمل سيئاً استغفر الله وتاب إليه) (١٠٠٠).

وبعد هذا اليوم يوم آخر سيكون عمل الغد أيسر من عمل اليوم، فبعد المواظبة على هذا العمل مدة من الزمن سيتحول إلى مَلْكَة إن شاء الله تعالى، ويشعر المجاهد بلذة الأنس بالله تعالى والإقبال على طاعته وترك معاصيه وهو وحده ولي التوفيق.

#### قوله 🗺:

### (واحذر جليسك واجتنب عدوك)

هذه من العبائر الواضحة في الوصية المباركة، والذي يعن إلى الفكر في معناها: بني لا تكن مطمئناً لجليسك فربما يكون عيناً للظلمة عليك، أو أنه قد يرتكب ذنباً تكون عليك منه تبعة كالاغتياب ويناسب ذلك ما جاء عن الإمام الحسن المشالح أنه قال لرجل: (إياك أن تمدحني فأنا أعلم بنفسي منك، أو تكذبني فإنه لا رأي لكذوب، أو تغتاب عندي أحداً، فقال له الرجل: ائذن لي في الانصراف، فقال له الرجل: ائذن لي في الانصراف، فقال المناسبة إذا شئت) ".

١- الدعوات للراويدي: ص٢٣.

٢ – الكافي: ج٢ ص٣٥٤.

٣- تحف العقول: ص٣٦.

٤- الكافى: ح٢ ص٣٠٣.

#### قوله ﷺ:

# (وعليك بمجالس الذِّكر)

إن بعض التتبع لآثار أهل البيت لَيُهُ يقود المرء إلى أن مجالس الذكر تطلق على: ١. مجالس التحميد والتسبيح والتهليل والتكبير وتلاوة القرآن ونحو ذلك وهذا هو الذي يتبادر من لفظة الذكر.

٢. مجالس الحلال والحرام، أي مجالس التفقه في العبادات والمعاملات، حاء عن النبي تلط أنه قال: (يسير الفقه حيرٌ من كثير العبادة) ().

٣. مجالس الوعظ والإرشاد لما فيها من الذكر والتذكر.

بعد هذا فاعلم أن مجالس الذكر من انشرف والكرم والقرب بمكان، وورد فيها أحاديث داعية ومبشرة، فعن الرسول الأعظم لله (بادروا إلى رياض الجنة، قيل: يا رسول الله وما رياض الجنة؟ قال: حَلَقُ الذكر) (أ)، وعنه الله (إن الملائكة ليمرون على حَلَق الذكر فيقومون على رؤوسهم، ويبكون لبكائهم، ويؤمنون على دعائهم فإذا صعدوا إلى السماء، يقول الله: يا ملائكتي أين كنتم؟ وهو أعلم، فيقولون: ربنا إنا حضرنا مجنساً من مجالس الذكر، فرأينا أقواماً يسبحونك ويحدونك ويقدسونك، ويخافون نارك، فيقول الله سبحانه: يا ملائكتي أذودها عنهم، وأشهدكم إلي قد غفرت لهم، وأمنتهم مما يخافون، فيقولون: ربنا إن فيهم فلاناً، وإنه لم يذكرك، فيقول الله سبحانه، قد غفرت له بمحالسته لهم، فإن الذاكرين من لا يشقى بحم حليسهم) (").

ثم إن تسمية هذه المحالس برياض الجنة، إما تسمية للسبب باسم المسبب فالحلوس فيها سبب لدخول المخنة، وإما أنها رياض الجنة حقيقة بأن يكون المراد دار القرب منه جل اسمه.

١- المعجم الكبير: ج١ ص١٣٦.

٣- الوسائل: ج٧ ص٣٣٠.

٣- مستدرك الوسائل: ج٥ ص٢٨٩.



ولا يخفى أن مجالس الحسين المنظر من أكمل مصاديق مجالس الذكر، لأن فيها ذكر الله تعالى، وتفقها في الحلال والحرام، وإرشاداً ودعوة إلى الله تعالى بسبيل حكمة وموعظة حسنة بالمزج بين العقل والمعرفة والحب والعاطفة لإيصال النفوس إلى مدارج الكمال.

#### قوله 🗺:

### (وأكثر من الدعاء)

الدعاء هو الرغبة إلى الله تبارك وتعالى والسؤال والطلب مما عنده، وقد يطلق على الذكر كما روي عن النبي الله الله في الدعاء الحمد الله النبي الله الله أن يوجه بأنه تعرض وسؤال لطيف كمن يقول: لغني كريم: أنت بعيد عن التقصير، أو أنت تستحق الشكر، فكأنه تعرض لسؤاله وأراد ذلك لذا قال الشاعر:

إذا أثنى عليك المرة يوماً كفاك من تعرضه الثناء

وينبغي هنا رسم أمور:

١. إن للدعاء فضل عظيم فهو عبادة وتركه استكبار، قال الإمام الباقر عَيْكِنْ:
 (إن الله عز وحل يقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ
 دَاخِرِينَ ﴾ قال: هو الدعاء وأفضل العبادة الدعاء...) (١).

فحقيقة الدعاء التسليم لله تعالى والحاجة إليه، والإيمان المطلق بحول الله تعالى وقوته وقدرته على كل شيء وبعبارة أحرى هو توجه من العبد لمعبود قادر على كل شيء.

وهو طريق موصل إلى خزائن الله تعالى التي لا تنفذ، فعن أمير المؤمنين الليلان: (الدعاء مفاتيح النجاح ومقاليد الفلاح...) (أنه أي هو مفتاح لجميع المقاصد الدنيونية والآخروية.

۱ – مستدرك الوسانل: ج٥ ص٣٦٣.

٣- الكافي: ج٦ ص٧٦٤.

٣- الكافي: ج٢ ص٦٨٠).

وهو سلاح المؤمن فعن الإمام الصادق ﷺ: (قال: قال رسول الله ﷺ: الدعاء سلاح المؤمن وعمود الدين ونور السموات والأرض) ...

وبه يدفع البلاء ويرد القضاء، فعن الإمام الصادق النظيد: (الدعاء يرد القضاء بعدما أبرم إبراماً، فأكثِر من الدعاء فإنه مفتاح كل رحمة، ولجاح كل حاجة، ولا ينال ما عند الله إلا بالدعاء، وإنه ليس باب يكثر قرعه إلا يوشك أن يفتح لصاحبه)(\*).

7. لابد للداعي من معرفة المدعو، فقد يظن الداعي أنه تعالى موجود في السماء فقط، أو أنه حسم له يد أو أذن أو عين أو رجل يضعها في يوم في جهنم عندما تقول هل من مزيد، فتقول قط قط ، أو حالس على العرش، أو أنه سيرى في الآخرة، ونحو ذلك، فمن يدعو رباً كذلك لا يدعو الله سبحانه في الواقع فلا يستحيب له، روي عن الإمام الصادق المنظظ: (إنه قبل له: ما بالنا ندعو الله فلا يُستحاب لنا؟ فقال: لأنكم تدعون من لا تعرفون) ".

وعلى الداعي مراعاة أدب الدعاء والمسألة وفي ذلك، جاء عن الإمام الصادق المسلطة (إياكم أن يسال أحدكم ربه شيئاً من حوائج الدنيا والآخرة حتى يبدأ بالثناء على الله، والمدحة له، والصلاة على النبي وآله، والاعتراف بالذنب ثم المسألة)(٤٠). وليس هناك أدعية ومناجات ومسائل فيها معرفة لله عز وجل وأدب في الابتهال والتضرع كما جاء في أدعية أهل البيت الميهلا، مثالاً لذلك دعاء كميل أو دعاء الحسين الميلان في يوم عرفة، أو المناجات الشعبانية لأمير المؤمنين المنظم، أو ما جاء

في الصحيفة السجادية عنيهم سلام الله جميعاً.

۱ – الكافي: ج۲ ص۸۶۱.

۲ = الكافى: ۲۰ ص ۷۰.

٣- فلاح السائل: ص١١٧.

٤ – مستدرك الوسائل: ج٥ ص٣١٦.

٣. إن استحابة الدعاء لها شروط، فليسكل دعاء مستحاباً، ومن هذه الشروط:
 أ. الرزق الحلال، فعن النبي الله (مَن أحب أن يُستحاب دعاؤه فليطِبْ مَطعمة ومكسبة) ١٠.

ب. تقليم العمل من صلاة أو صوم أو ذكر أو صدقة ونحوها، فعن النبي الله: (يا على الداعى بالا عمل كالرامى بالا وتر) الله

ح. أن لا يدعو بمعصية كقطيعة الرحم، فعن أمير المؤمنين المنظم: (يا صاحب الدعاء لا تسأل عما لا يكون ولا يحل ".

د. أن لا يناقض الحكمة الإلهية، فكذلك عن أمير المؤمنين عَلَيْهِم: (إن كرم الله سبحانه لا ينقض حكمته فلذلك لا يقع الإجابة في كل دعوة) ...

ه. أن يتطهر الداعي من الذنوب التي ترد الدعاء، فعن الإمام زين العابدين للمنظر:

(... والذنوب التي ترد الدعاء: سوء النية، وحبث السريرة، والنفاق مع الإحوان، وترك التصديق بالإحابة، وتأخير الصلوات المفروضات حتى تذهب أوقاتها، وترك التقرب إلى الله عز وحل بالبر والصدقة، واستعمال البذاء والفحش في القول) (٥٠). وبالحملة: إن الله تعالى حَييي كريم يستحيي من عباده، فلا يترك الداعي بلا نحو إحابة، فعن الإمام زين العابدين غينائي (المؤمن من دعائه على ثلاث: إما أن يُعجل له، وإما أن يُعجل له، وإما أن يُعجل له، وإما أن يُدخر له، وإما أن يُعجل له، وإما أن يُلفع عنه بلاء يريد أن يصيبه) (٢٠)، لذا جاء

عن النبي الأكرم للوكان (إن أعجز الناس من عجز عن الدعاء) ١٠٠٠.

١ - سفينة البحار. ج٣ ص ٤٤٨-٤٤٩.

٣ – الدعوات، الراوندي: ص١٩.

٣- الخصال: ص٦٣٥.

٤ - منتخب ميران الحكمة. ص١٨٣

٥ - وسائل الشيعة: ج١٦ ص٢٨٢.

٦ - تحف العقول: ص٧٨٠.

٧- أمالي الطوسى: ص٨٩.

### قوله ﷺ:

# (فاني لم آلك يا بني نصحاً وهذا فراق بيني وبينك)

أي لم أمنعك النصح، أو لم أقصر في نصحك، فإنه لله أرسم له خارطة طريق الحياة الكريمة التي أنزل الله تعانى من أجبها الكتب، وأرسل الرسل وبعث الأنبياء ونصب الحجج بحكمة معروفة عنه لله الله وببلاغة معهودة، وبالحقيقة إن هذه الوصية لجميع شيعة ومواني ومحبي أمير المؤمنين لله لله الله للميع المسلمين، لأنه الأب الثاني لجميع الأمة بعد الأب الأول الرسول الأكرم صلوات الله على محمد وعلى آله الطاهرين صلاة دائمة زاكية نامية لا تنقطع أبداً تكون لله تعالى رضاً ولحق محمد وآل محمد أداء وقضاء والحمد لله رب العالمين على ما أثقم وله الشكر على ما أثقم وله الشكر على ما أله.

تم ذلك في ٢٩ ربيع الثاني ٢٩٤ هـ.

# الفه\_\_\_رس

| ٧   | الوصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹   | حضور الوفاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | أحكام الاحتضار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | احتلاف حال المحتضرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۳. | حصيلة البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٦. | مؤاخاة الإمام غَلِيْكِمْ للنبي مَثْنَىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲   | معنى الصلاة على النبي شيئ وكيفيتها وفضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | معنى الصحبة للنبي عُنِيًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۸. | قضية عدالة الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 44  | أول الوصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | أدلة التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | معنى التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | الشهادة بالنبوة لرسول الله عُلِيَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳٩. | ادعاء البنبوة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | تعريف النبي ﷺ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | النبوة واجبة على الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | نبوة نبينا محمد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲٤  | الفرق بين النبي والرسولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٣  | اختيار النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٤  | البعث من القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٤  | أدلة المعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٥  | أدلة العدلأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٦  | العدل الإلميالعدل الإلمي العدل العدل الإلمي العدل العد |

| ٤٨         | العلم بما في الصدور                      |
|------------|------------------------------------------|
| ۽ ع        | أقسام العلم                              |
| ۱٥         | الوصية بما أوصبي رسول الله ﷺ             |
| ١٥         | الخلافة والإمامة                         |
| <b>3</b> Y | أدلة مدرسة الصحابة                       |
| ૦ દ        | أدلة الشيعة                              |
| 00         | أحاديث في علمي للمِنْلِينَ               |
| ٥٩         | عدد الأثمة في كتب مدرسة الصحابة          |
| ٦ ٢        | نصوص في إمامة أهل البيت اللهلا ومرجعيتهم |
| ٦٧         | الأمر بلزوم البيت                        |
| ٧.         | الأمر بالبكاء على الخطيئة                |
| ٧٣         | الوصية بعدم كون الدنيا أكبر الهم         |
| γ <b>ο</b> | الدنيا المذمومة والدنيا الممدوحة         |
| ٧٧         | الوصية بالصلاة                           |
| ۸١         | بعض آداب الصلاة الباطنية                 |
| ۸۳         | الوصية بالزكاة                           |
| ٥ ۸        | عاقبة منع الزكاة                         |
| ۸٧         | شروط الزكاة                              |
| ۸۸         | الصمت عند الشبهة                         |
| ۹.         | العدل في الرضا والغضب                    |
| ۹ ۳        | الوصية بحسن الجوار                       |
| 9 £        | حد الجوار                                |
| 9 £        | أقسام الجار                              |
| ع ۹        | أفراد الإحسان                            |
| د ۹        | آثار حسن الجوار                          |



| ۹۷. | إكرام الصيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99. | كيفية الإكرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٠١ | رحمة المجهود وأصحاب البلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲.۳ | صلة الرحم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٠٤ | بعض آثار صلة الرحم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱.٥ | بعض آثار قطيعة الرحم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲.۱ | صلة القاطع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٠٨ | حب المساكين ومحالستهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١١. | التواضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 115 | قصر الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۱٤ | أسباب طول الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 117 | ذكر الموتنالموت الموت ال |
| 114 | ضرورة الموت والحياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١١٩ | أصناف الناس مع ذكر الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177 | الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 177 | حقيقة الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٢٣ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | حقيقة البلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 178 | فلسفة البلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177 | خشية الله سبحانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177 | حقيقة الخشية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 171 | النهي عن التسرع في القول والعمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 179 | مواطن التُهمةمواطن التُهمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 141 | شروط جليس الخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 144 | العمل لله تعالى وإخلاص النية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ١٣٧   | وعن الخنا زحـــوراًوراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۸   | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | شروط الأمر والنهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٣٩   | أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٤١   | المؤاخاة في الله تعالىاللهؤاخاة في الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٤٣   | معنى الفسق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 124   | معنى المداراة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 2 2 | الجلوس في الطرقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 2 7 | المماراة ومجاراة من لا عقل له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 2 7 | الاقتصاد في المعيشةالاقتصاد في المعيشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 £ 9 | الاقتصاد في العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 104   | لزوم الصمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 100   | هل الصمت أفضل أم الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 701   | التقديم للنفسالله المساهم للنفس المساهم النفس المساهم ال |
| 101   | تعلم الخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 101   | ذكر الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 109   | آثار ترك الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17.   | روح الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٠.٠  | أذكار مهمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 177   | الرحمة بالصغير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17.7  | خط التأديب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 170   | توقير الكبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٦٦   | الصدقة من الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177   | معنى الصدقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177   | آثار الصدقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |



| 777   | الصوما                        |
|-------|-------------------------------|
| ۱٦٨   | عواص الصوم                    |
| 177   | زكاة البدن                    |
| 179   | الصوم محنة                    |
| ١٧.   | جهاد النفس                    |
| ١٧.   | حقيقة النفس                   |
| ١٧١   | أقسام النفسأقسام النفس        |
| 7 ∨ 1 | معنی الجهاد                   |
| ۱۷٤.  | الحذر من الجليس وأحتناب العدو |
| 110   | محالس الذكر                   |
| 1 1 0 | معنى مجالس الذكر              |
| 177   | الدعاءا                       |
| 177   | معنى الدعاء                   |
| ١٧٧   | فضل الدعاء                    |
| ١٧٨   | شروط استجابة الدعاء           |
| 1 / 9 | عدم التقصير في النصحعدم       |

#### المصـــادر

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. الأحاديث والأثار لابن أبي شيبة العبسي.
- ٣. الأخلاق والآداب الإسلامية مؤسسة محمد الأمين.
  - الأربعون حديثاً للشيخ البهائي العاملي.
    - ه. الإرشاد للشيخ المفيد.
    - ج. إرشاد القلوب للديلمي.
- ٧. الإصابة في معرفة الصحابة لابن حجر العسقلاني.
  - الأصول الستة عشر لمحمد بن المثنى.
  - الاقتصاد في ما يتعلق بالاعتقاد للشيخ الطوسي.
    - . ١٠ أقرب الموارد للشرتوني.
    - ١١. الأمالي للشيخ الصدوق.
    - ١٢. الأمالي للشيخ الطوسي.
- ١٣. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل للشيخ ناصر مكارم الشيرازي.
  - ١٠. جَارِ الأنوارِ للعلامة المجلسي.
    - ه ١٠ تاج العروس للزبيدي.
  - ١٦. التبيان في تفسير القرآن للشيخ الطوسي.
    - ١٧. تحف العقول للحراني.
    - ٨٨. التفسير الصافي للفيض الكاشاني.
      - ١٩. تفسير القرضي.
      - .٢٠ التفسير الكبير للرازي.
  - ٢١. تفسير مجمع البيان لأمين الإسلام الطبرسي.
  - ٢٢. تفسير نور الثقلين لعبد على بن جمعة العروسي.
    - ٢٣. تنبيه الخواطر للشيخ ورام.

- ٢٤. تقذيب الأحكام للشيخ الطوسي.
  - ٢٠. تمذيب اللغة للأزهري.
  - ٢٦. التوحيد للشيخ الصدوق.
  - ٢٧. أواب الأعمال للشيخ الصدوق.
- ٢٨. حامع أحاديث الشيعة لنسيد البروجردي.
  - ٢٩. الجامع لأحكام القرآن للقرطبي.
    - ٣٠. حامع الأخبار للشعيري.
  - ٣١. حامع السعادات للمولى النراقي.
  - ٣٢. الجعفريات لعلى بن جعفر العُريضي.
- ٣٣. حواهر الكلام للشيخ محمد حسن النجفي.
  - ٣٤. حق اليقين للسيد عبد الله شبر.
  - ٣٥. حصائص الأئمة للشريف الرضي.
    - ٣٦. الخصال للشيخ الصدوق.
  - ٣٧. الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي.
- .٣٨. دعائم الإسلام لنقاضي أبو حنيفة النعمان الفاطمي.
  - ٣٩. الدعوات لقطب الدين الراوندي.
  - .٤٠ رسالة الحقوق للإمام على بن الحسين لينظير.
    - ٤١. الرعاية في علم الدراية للشهيد الثاني.
      - ٤٤. سنن ابن أبي داود.
        - ٣٤. سنن الترمذي.
        - ٤٤. سنن الدارمي.
      - ه ٤٠ السنن الكبرى للبيهقي.
        - ٤٦. سيرة ابن هشام.
      - ٤٧. سيرة أعلام النبلاء للذهبي.
        - ٤٨. السيرة الحلبية للحلي.

- ٤٩. شرح أصول الكافي للمازندراني.
- ٥٠. شرح الباب الحادي عشر للمقداد السيوري.
  - ٥١. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد.
  - ٥٠. شواهد التنزيل للحاكم الحسكاني.
    - ٣٥. الصحاح للجوهري.
      - ٤٥. صحيح البخاري.
        - دد. صحيح مسلم.
- ٥٠. الصحيفة السجادية للإمام على بن الحسين عَيْظِ.
  - ٥٧. الصواعق المحرقة لابن حجر العسقلاني.
    - ٨٥. عمدة القاري للعيني.
  - ٩٥. عوالي اللآلي لابن أبي جمهور الأحسائي.
    - ٦٠. العين للفراهيدي.
    - ٦١. عيون أحبار الرضا للشيخ الصدوق.
  - ٦٢. عيون الحكم والمواعظ لعلي بن محمد الليثي.
    - ٣٠٠ غرر الحكم للأمدي.
- فتح الباري في شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني.
  - ٥٦٠ فتح القدير للشوكاني.
  - ٦٦. الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري.
    - ٦٧. فقه السنة لسبد سابق.
    - ٦٨. الفقه للمغتربين للسيد السيستاني.
      - ٦٩. فلاح السائل لابن طاووس.
      - ٧٠. القاموس المحيط للفيروز آبادي.
        - ٧١. قصص الأنبياء للجزائري.
          - ٧٢. الكافي للشيخ الكليني.
      - ٧٣. الكامل في التاريخ لابن الاثير.

- ٧٤. الكشاف للزمخشري.
- ٧٠. كشف الغطاء للشيخ جعفر النجفي.
  - ٧٦. كشف الغمة للاربلي.
  - ٧٧. كفاية الأصول للآخوند الخراساني.
    - ٧٨. كنز العمال للمتقى الهندي.
    - ٧٩. لسان العرب لاين منظور المصري.
      - ٨٠. مجمع البحرين للطريحي.
        - ٨١. مجمع الزوائد للهيثمي.
          - ٨٢. انحاسن للبرقي.
    - ٨٣. المحجة البيضاء للفيض الكاشابي.
      - ٨٤. مرآة العقول لنعلامة المحلسي.
    - ٨٥. المسائل المنتحبة لنسيد السيستاني.
- ٨٦. مستدرك سفينة البحار لعلى النمازي.
- ٨٧. المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري.
  - ٨٨. مستدرك وسائل الشيعة للنوري الطبرسي.
    - ۸۹. مسند أبي داود.
    - ٩٠. مسند أحمد بن حنبل.
      - ٩١. المصباح ليكفعمي.
    - ٩٢. معاني الأحبار للشيخ الطوسي.
      - ٩٣. المعجم الأوسط للطبراني.
        - ٩٤. المعجم الصغير للطبراني.
    - ٩٥. معجم مقاييس اللغة لابن فارس.
  - ٩٦. مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني.
    - ٩٧. مناقب آل أبي طالب لابن شهرآشوب.
      - ٩٨. من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق.

- ٩٩. منتخب ميزان الحكمة لمحمد الريشهري.
  - ١٠٠٠ منهاج الصالحين للوحيد الخراساني.
- ١٠١. منية المريد في آداب المفيد والمستفيد للشهيد الثابي.
- ١٠٠٠. موسوعة أحاديث أهل البيت الينهلا لهادي النجفي.
  - ١٠٣. الموطّأ لمالك بن أنس.
  - ١٠٤. ميزان الحكمة لمحمد الريشهري.
  - ٥٠٠٠ الميزان في تفسير القرآن للعلامة الطباطبائي.
    - ١٠٠٠ . تُعج البلاغة لأمير المؤمنين ليُنظير
      - ١٠٧. الوافي للفيض الكاشابي.
      - ١٠٨. وسائل الشيعة للحر العاملي.
      - ١٠٩. وفيات الأعيان لابن حلكان.
      - ١١٠. ينابيع المودة للقندوزي الحنفي.

هذه المصادر على الطبعات الموجودة في قرص أهل البيت التشلا- الإصدار الأول.

