





فِرُونِ الْكَاظِمُ الْكَاظِمُ الْكَاظِمُ الْكَاظِمُ الْكَاظِمُ الْكَاظِمُ الْكَاظِمُ

عيع الحقرق بحفرظة 😊

الطبعة اللأولى ١٤٣٢هـ \_ ٢٠١١م

ISBN:978-9953-567-28-0

الرويس – مفرق محلات محفوظ ستورز – بناية رمال ص.ب ۱٤/٥٤٧٩ - هاتف :٣/٢٨٧١٧٩ - تلفاكس :٩١٨٤٧ - ١١٥٤١٢١١ - ١/٥٤

E-mail:almahajja@terra.net.lb www.daralmahaja.com info@daralmahaja.com





التَيْخِ لِمُحْدِينَ مَبْدِيتِ لَكُ وَمُولِينَ

ولارُلالْمِحَةُ لِلْبِيضَاء

#### الإهسداء

إلى ذي النفس الزكية ، والطلعة البهية

إلى زين المجتهدين ، والوفي الأمين

إلى ذي الصيت الرائج ، باب الحوائج

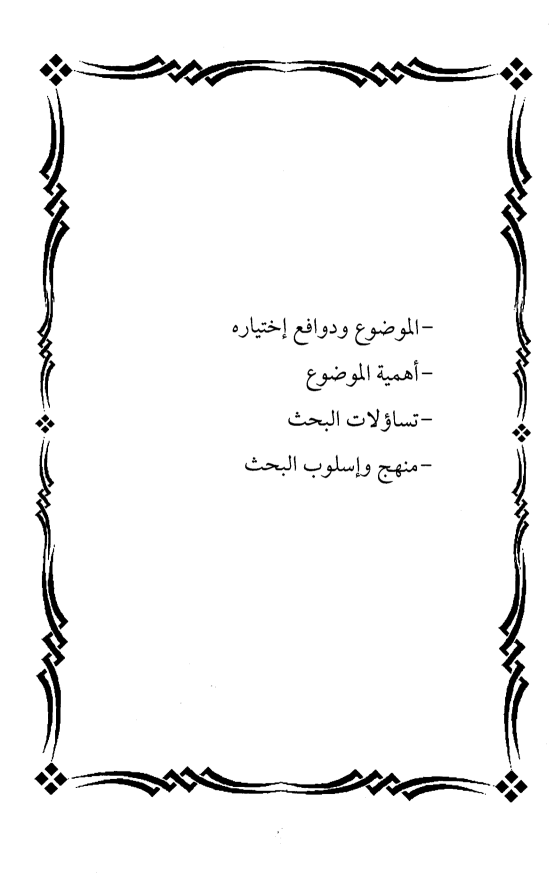
إلى ساحة قدس مولانا الكاظم (عليته)

أرفع هذا المجهود القاصر ، أمام مقامك الباهر

آملاً التفضل بالقبول ، وشفاعتك في اليوم المهول

«المؤلف»





# بِنَدِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

الحمدلله ربِّ العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، محمد وآله الطيبين الطاهرين ، وبعد .

#### الموضوع ودوافع إختياره:

عُرف أتباع أهل البيت النبوي الشريف ، بالإرتباط بأئمتهم المعصومين النبع جيلاً بعد جيل ؛ وذلك تلبية لنداء القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ قُلُلاً السَّنَكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا اَلْمَوَدَّةَ فِي اَلْقُرْبَيُ ﴾ الشوري/٢٢١ ، فقد أجمع المفسرون على أنها نزلت في أهل البيت النبي ، وإلى مضمون هذه الآية أشار الشافعي بقوله :

# يا أهل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله

وتواترت النصوص الصحيحة ، في لزوم مودتهم والتمسك بنهجهم ، منها الحديث النبوي المشهور: (إنّي تاركم فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي ، أحدهما أعظم من الآخر ، كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض ، وعترتي أهل بيتي ، ولن يتفرقا حتى يردا عليَّ الحوض ، فانظروا كيف تخلفوني فيهما)(١).

١ - الترمذي ، محمد بن عيسى : صحيح الترمذي ، ج٢/ ٣٠٨.

إذن ، إتضح لنا أنّ هذا الإرتباط شيء لا بد منه ؛ وذلك من خلال إرجاعه إلى جانبين مهمين:

**الأول** – إرتباط فطري : أي من أصل الخلقة ، كما أشارت إلى ذلك بعض الروايات ، نذكر منها مايلي:

روي عن إمامنا الصادق على: (رحم الله شيعتنا ، خلقوا من فاضل طينتنا ، وعجنوا بماء ولايتنا ، يحزنونا لحزننا ، ويفرحون لفرحنا ) (٢).

الثاني - إرتباط شرعي : أي الواجب الشرعي تجاه أهل البيت المنظ ، من مودتهم ، والإقرار بولايتهم ، وإتباعهم ، فإنهم الصراط المستقيم ، وقد لخص لنا كل ذلك شاعر أهل البيت الفرزدق بقوله :

من معشر حبهم دين ويغضهم كفر وقربهم منجى ومعتصم إن عد أهل الأرض قيل هم أو قيل من خير أهل الأرض قيل هم

ولذا نلاحظ أنّ كل من إتصف بمظاهر الولاء ، يقوم باحياء ذكرهم ، والإشادة بفضلهم ، من خلال إقامة الحفلات التأبينية على ما أصابهم من عظيم الخطب وفادح الرزء ، ويُعرض فيها نماذج من سيرتهم ومُثَلهم الحافلة ،

٢ - الحائري ، الشيخ محمد مهدي : شجرة طوبي ، ج١ / ٤ .

بما يحقق رضا الله وصلاح هذه الأمة . وإقامة حفلات الأفراح ، المتضمنة لمناقبهم ، وتبجيلهم من خلال عرض سيرتهم العطرة ، وتأدية لما لهم من حق على الأمة .

إلا أنّ مناسبة من تلك المناسبات لم تُعط حقها من التبجيل والتعظيم ، وهي مناسبة ولادة إمامنا الكاظم هي ؛ حيث أنّ المشهور بين المؤرخين ، أنّ ولادته في السابع من صفر ، وهذا يوافق تاريخ وفاة إمامنا الحسن المجتبى ولادته في السابع من صفر ، وهذا يوافق تاريخ وفاة إمامنا الحسن المجتبى ولهذا حُرِمَ أهل الولاء من هذه الفرحة ، بسبب كونها موافقة لمناسبة حزن ، وهذا هو المعروف بين الأعلام والمحققين ، من أنّه إذا تعارضت مناسبة فرح مع مناسبة حزن ، تقدم مناسبة الحزن . فعلى هذا لا بد من مخرج لإحياء هذه المناسبة ، والحفاظ عليها كبقية مناسبات المعصومين هيه ؟

وبعد البحث والتحري ؛ توصلنا إلى إشارة من أحد أعلام الشيعة وهو الطبري الإمامي في كتابه دلائل الإمامة - ، تؤكد أنّ ولادته في ذي الحجة ، واستحسنه أحد أعلام القطيف المحققين - وهو الشيخ أحمد بن طوق - وبعد المراجعة ؛ وجدنا روايتين في هذه المناسبة ، تصلح مؤيداً لهذا الرأي . وبعد مراجعة القرائن توصلنا - وعلى نحو التقريب والاحتمال - إلى أن ولادته في العشرين من ذي الحجة . والهدف من كل ذلك ؛ هو الحفاظ على هذه المناسبة ، وكفى إهمالها وضياعها كل هذه السنوات الطويلة ، وهذا ما سنعرضه في موضوع بحثنا المسمى بـ (فرحة الأعاظم بمولد الكاظم) .

## ولعل من أهم الدوافع التي دفعتني لإختيار هذا الموضوع ؟ هي التالي:

- ا كثر التساؤل عن هذه المناسبة بالخصوص ، وإحساس المؤمنين بالتقصير تجاهها ، مما أدى إلى لوعة وحسرة ، من عدم أداء حق هذا الإمام العظيم .
- رويا رأيتها في العام الماضي ، بعد أن احتفلت في مجلسنا ، في ليلة السبت الموافق ١٤٢٩/١٢/٢ هـ. بمولد إمامنا الكاظم هيئه ، بعد الإطلاع على قول الطبري الإمامي في كتاب (دلائل الإمامة): بأنّ ولادته في ذي الحجة عام ١٢٧ه. وملخص هذه الرؤيا كالتالى:

كأني ذاهب مع مجموعة من الزوّار - رجالاً ونساءاً - في حافلة (باص) قاصدين الأبواء ، لزيارة مكان ولادة الإمام الكاظم على ، حتى وصلنا إلى مكان في الصحراء أرضه رملية ، فنزلت مع السائق ، وأنا لا اعرفه ، إلا أنّه يشبه الحجازيين ولهجته قريبة منا ، لابساً شماغاً أحمر (غتره) وعقال ، وبقي الزوار في الحافلة (الباص) منتظرين ما أقول لهم ، وإذا بالسائق يخاطبني: هذا مكان ولادة الإمام الكاظم . فقلت : متأكد ؟ فقال : نعم . فسألته أين خيمة أم الإمام الكاظم ؟ فحدد لى المكان . وسألته : وأين خيمة الإمام الكاظم ، فنزلوا من الحافلة وقلت : علي بالصخين الإمام الكاظم ، فنزلوا من الحافلة وقلت : علي بالصخين (المسحاة) فحددت لهم المعالم ، وقلت لهم : هذا هو المكان ، اخبروا المؤمنين هذا مكان الولادة ، وهذا مكان الإمام الصادق مع أصحابه . وفرح الرجال والنساء ، فصليت وتبركت وتابعني بقية الزوار وانتهت الرؤيا ؟

فُولَّدت لدي حب الإصرار ومواصلة البحث ، للخروج من هذه المشكلة ، لإدخال السرور على المؤمنين . وهذه الرؤيا رسالة واضحة لي ، في المضي في هذا البحث.

#### أهمية الموضوع :

طبع البشر على تقدير وتبجيل العظماء في ميادين الفضائل والمكرمات ، فيطرونهم بما يستحقونه من المدح والثناء ، تكريماً لهم وتخليداً لمآثرهم ، وحيث كان أهل البيت المنظ في أعلى درجات العظماء ، إستحقوا من محبيهم بواعث الإعجاب والإكبار، وذلك بمدحهم ونشر فضائلهم، والإشادة بمآثرهم الخالدة ، من أجل ذلك كان العارفون بفضائلهم ، والمتمسكون بولائهم الأصيل ، يتسابقون إلى الإرتباط بهم بكل أنواع الإرتباط ، الذي يؤدي إلى التعرف عليهم عن قرب ، من خلال إحياء مناسباتهم في الأفراح والأحزان ، وما يترتب على ذلك من ذكر مآثرهم وفضائلهم ، والشغف بمناقبهم ، والطرب لسماعها وترديدها ، والتنويه عنها ، ويحصل التأثر لفوات شيء منها ، وهذه جاذبية خاصة بين أهل البيت المنه ومحبيهم ، لا تكاد توجد عند غيرهم ، ولذا من المشاكل التي تبعث فيهم التحسر ، إنقطاعهم عن إحياء مناسبة باب الحوائج موسى بن جعفر ﷺ ؛ حيث أنّ هذه الشخصية العظيمة قد هيمنة على النفوس ، سواء كانت من الشيعة أم من غيرهم ، وهذا ما نجده في كلمات أعلام العامة وشعرائهم في بغداد ، نذكر منها ما يلى:

- ا قال أبو علي الخلال شيخ الحنابلة «ما هَمّني أمر فقصدت قبر موسى ابن جعفر ، فتوسلت به ، إلا وسَهّل الله تعالى لي ما أحب  $\hat{x}^{(r)}$ .
  - ٢ قال الشافعي « قبر موسى الكاظم ، ترياق مجرّب لإجابة الدعاء »(٤).
- قال علي بن محمد بن أحمد المالكي ابن الصباغ -: « وأما مناقبه وكراماته الظاهرة ، وفضائله وصفاته الباهرة ، تشهد له بأنه إفترع قبة الشرف وعلاها ، وسما إلى أوج المزايا فبلغ علاها ، وذللت له كواهل السيادة وامتطاها ، وحكم في غنائم المجد فاختار صفاياها فأصفاها »(٥).

#### ٤ وقال عبدالباقي العمري:

خلعنا نفوساً قبل خلع نعالنا غداة حللنا مرقداً منك مأنوسا وليس علينا من جناح بخلعها لأنك بالوادي المقدّس يا (موسى)(1)

إنها سيرة تملك القلوب والمشاعر ، فهي مترعة بجميع معاني السمو والنبل ، إذن ، لا ضير على شيعته ومحبيه ، أن يقوموا بتقديم كل ما يؤدي إلى أداء حقه ، وإن عانوا في سبيل ذلك ضروب الشدائد والمحن ، كما تقوم بزيارة مرقده الطاهر للتبرك والتقرب إلى الله ، فإنها من أعظم مظاهر الود ، الذي فرضه الله للعترة الطاهرة على جميع المسلمين .

٣ - الخطيب البغدادي ، أبو بكر أحمد بن علي : تاريخ بغداد ، ج١ / ١٢٠ .

٤ - المرعشي ، السيد شهاب الدين : ملحقات إحقاق الحق ، ج٢٨ / ٥٥٣ .

٥ - ابن الصباغ ، علي بن محمد : الفصول المهمة ، ج٢ / ٩٣٧ .

٦ - العمري ، عبد الباقي : الترياق الفاروقي / ١٣٢ .

#### تساؤلات البحث:

# لعل من أهم تلك التساؤلات التي ينبغي طرحها هي التالي:

- ١ لملذا الإختلاف في تاريخ مناسبات أهل البيت الله ، بحيث تكون
   للمناسبة في الفرح أو الحزن عدة أقوال ؟
- لا التركيز في مناسبة ولادة الإمام الكاظم على قول (٧ صفر) ،
   دون غيره من الأقوال ؟

#### منهج وإسلوب البحث:

لست أول من كتب في تاريخ ولادة الإمام الكاظم المنه ، فقد سبقني إلى ذلك العلماء والباحثون ، فقد أشار إلى ولادته كل من أشار إلى تاريخه الله الله أنّ هذه الإشارة ليست كافية ، وإنما هي عرض أقوال من دون الرجوع إلى مصادرها الروائية ، فأغلب ما ذكر : أنّ ولادته في (٧ صفر ، سنة ١٢٨ه . بالأبواء) ، وهناك قول نص على أنه في ذي الحجة ، إلا أن هذه الأقوال إشارة عابرة تحتاج إلى المزيد من الكشف والإبانة ، وهذا ما سيوضحه بحثنا من تأييد للقول الأخير ، وما يترتب على ذلك من تقريبنا وإستظهارنا بأنّ الولادة في العشرين من ذي الحجة ، وسيكون منهجنا المتبع ، هو التالي :

الباب الأول - النسب الشريف ، المتضمن للحديث عن والده العظيم ، ووالدته المبجّلة .

الباب الثاني – مكان ولادته ، والمتضمن للتالي .

الفصل الأول - التعريف بالأبواء.

الفصل الثاني - آثار إسلامية في الأبواء ، المتضمن للتالي:

القسم الأول - قبر السيدة آمنة بنت وهب الكاف وما يترتب عليه ، من الحديث عن تاريخها ، والجدل حول تحديد مكان قبرها ، والجديث عن زيارتها .

القسم الثاني - آثار نبوية ، والحديث فيه عن المكان الذي بات فيه المنبي النبي أثناء هجرته إلى المدينة المنورة ، والمسجدين اللذين صلى فيهما ، وغزوة الأبواء ، أو (وَدّان).

القسم الثالث - ولادة الإمام الكاظم السلام ، وفية مطالب .

المطلب الأول - تاريخ الولادة ، وما ترتب على ذلك من عرض الأقوال ، وترجيح الرأي المختار .

المطلب الثاني - استظهار الولادة في (٢٠ ذي الحجة).

المطلب الثالث - فرحة الميلاد ، والمتضمن لباقة الأفراح ، وعيد الولادة .

المطلب الرابع - نشيد الشعراء ، والمتضمن لأهمية الشعر ، وتناء وإكبار .

المطلب الخامس - باب الحوائج ، وما يترتب على ذلك من بحث التوسل، والكرامة .

# المطلب السادس - قضاء الحوائج ، والمتضمن لذكر بعض كراماته هئي.

وفي الختام نتيجة البحث المتضمنة للإجابة عن التساؤلات المطروحة في بداية البحث ، وبهذا نختم بحثنا ، لعلنا نوفق إلى ذلك ، وننال رضى الباري عز وجل ، ونظرة رحيمة من علياء ساحة قدس إمامنا الكاظم عليه .

أمين بن الحاج حبيب آل درويش القطيف — الملاّحة الجمعة ٥ /١٠ / ١٤٣٠هـ







#### والد الإمام الكاظم (عليته )(٧):

هو الإمام جعفر ، بن الإمام محمد الباقر ، بن الإمام علي السجاد ، بن الإمام الحسين ، بن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه .

ينتمي إلى الدوحة العظيمة ، والشجرة النبوية الكريمة ، التي أنجبت عظماء العالم ، فهي مهبط الوحي المبين ، ومهوى أفئدة المسلمين والموحدين ، تلك الشجرة التي عَبِّر عنها سيد العرب عبدالمطلب المنه :

# لا ينزل المجد إلا في منازلنا كالنوم ليس له مأوى سوى المقل(^

ويقول فيها شاعر العرب الفرزدق ، حينما مدح إمامنا السَجّاد عَلِيم :

# من يعرف الله أولية ذا فالمجد من بيت هذا ناله الأمم

إذن ، فالحديث عن نسبه من جهة أبيه غني عن التعريف.

#### والدة أبيه الإمام الصادق ( عِينه ):

هي السيدة فاطمة بنت القاسم ، بن محمد بن أبي بكر . كنيتها : أم فروة ، وقيل : أم القاسم .

كان أبوها: القاسم من ثقات أصحاب الإمام زين العابدين عليه ، كما في رواية إسحاق بن جرير قال: (قال أبو عبدالله عليه : كان سعيد بن المسيب ،

٧ - إنّ حديثنا عن الإمام الصادق (ع) ، هو للتبرك بذكره الشريف ، وإلا فالحديث عنه يحتاج إلى موسوعات .

٨ - القرشي ، الشيخ باقر : موسوعة الإمام الصادق ، ج١ / ١٩ .

والقاسم بن محمد بن أبي بكر ، وأبو خالد الكابلي ، من ثقات علي بن الحسين الله الأماء بنت عبدالرحمن بن أبي بكر .

#### مكانتها وعلو شأنها:

وقال عنها إمامنا الكاظم عليه : (كان أبي عليه يبعث أمي وأم فروة ، تقضيان حقوق أهل المدينة)(١١١).

#### وجاء في فضلها ومكانتها ما يلي :

- في رواية عبدالأعلى ، قال : (رأيت أم فروة تطوف بالكعبة عليها كساء متنكرة ، فاستلمت الحجر بيدها اليسرى ، فقال لها رجل ممن يطوف : يا أمة الله أخطأت السنة ! فقالت : إنا لأغنياء عن علمك )(١٢).

- وفي حديث أبي بصير قال: (قال أبو عبدالله عَلَيْهُ: إذا دخلت الحرم فتناول من الإذخر (١٤) فامضغة، وكان يأمر أم فروة بذلك) (١٤). قال

٩ - الكليني ، الشيخ محمد بن يعقوب : الكافي ، ج١ / ٤٢٨ .

١٠ - نفس المصدر.

١١ - نفس المصدر ، ج٣ / ٢١٧ .

١٢ - نفس المصدر، ج٤ / ٢٨٤.

١٣ - الاذخر : نبات عشبي من الفصيلة النجيلية ، غليظ الأصل ، كثير الفروع ، دقيق الورق ، لونه إلى حمرة
 وصفرة ، عطري الرائحة ، تستعمل أزهاره إستعمال الشاي .

١٤ - الكليني ، الشيخ محمد بن يعقوب : الكافي ، ج٤ ، ٣٩٨.

الكليني: سألت بعض أصحابنا عن هذا فقال: يستحب ذلك ؛ ليطيب بها الفم لتقبيل الحجر (١٥).

- وفي الحديث الذي رواه إسحاق بن جرير ، عن إمامنا الصادق الله القال: وقال: وقالت أمّي: قال أبي: يا أم فروة ، إني لأدعو الله لمذنبي شيعتنا في اليوم والليلة ألف مرة ؛ لأنا نحن فيما ينوبنا من الرزايا نصبر على ما نعلم من الثواب ، وهم يصبرون على ما لا يعلمون ) (١٦).

#### ولادته وتسميته:

وأشرقت أنوار ولادته على المدينة المنورة ، في يوم الجمعة . وقيل : يوم الإثنين في السابع عشر من ربيع الأول سنة ٨٣ هـ . أما تسميته ، فقد نصت بعض الرويات ، على أن الذي سمّاه ولقبه هو جده النبي المالية ، نذكر منها ما يلى :

عن علي بن الحسين ، عن أبيه ، عن جده على قال : (قال رسول الله عن علي بن الحسين ، بن علي بن أبي : إذا ولد ابني جعفر بن محمد ، بن علي بن الحسين ، بن علي بن أبي طالب ؛ فسمّوه الصادق ، فإنّه سيكون في ولده سَمّي له ، يدعي الإمامة بغير حقها ، ويُسمى كذّاباً ) (١٧).

١٥ - المصدر السابق.

١٦ - نفس المصدر، ج١ / ٤٧٢.

١٧ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٧٤ / ٨ .

وفي رواية عمر بن علي بن أبي طالب ، عن أبيه ، عن النبي الله قال : (وسمي الصادق صادقاً ؛ ليتميّز من المدّعي للإمامة بغير حقّها ؛ وهو جعفر بن علي إمام الفطحيّة الثانية ) (١٨).

وألقابه كثيرة ، تنبأ عن سمو شخصيته العظيمة ، وهي الصادق ، والصابر ، والفاضل ، والطاهر ، والقائم ، والكافل ، وعمود الشرف ، والمنجي . وكناه هي : أبو عبدالله ، وأبو إسماعيل ، وأبو موسى ، وأشهرها أبو عبدالله .

#### زوجاته وأولاده:

زوجاته وهن: حميدة بنت صاعد المغربي ، وفاطمة بنت الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب . وأولاده - كما ذكر ابن شهراشوب- ؛ إسماعيل الأمين ، وعبدالله ، من فاطمة بنت الحسين الأصغر . وموسى الإمام ، ومحمد الديباج ، وإسحاق ، لأم ولد ثلاثتهم . وعلي العريضي ، لأم ولد ، والعباس لأم ولد . وبناته وهُن : أم فروة ، من فاطمة بنت الحسين الأصغر ، وأسماء من أم ولد ، وفاطمة من أم ولد (١٩) .

#### شخصيته العظيمة:

وأما الحديث عن شخصيته العظيمة ؛ فهو الإمام السادس من أئمة أهل البيت الله ، وقد إستمرت إمامته بعد أبيه خمسة وثلاثون سنة ، نشر خلالها

١٨ - الصدوق ، الشيخ محمد بن علي : معاني الأخبار / ٦٥ .

١٩ - ابن شهراشوب ، رشيد الدين محمد بن علي : مناقب آل أبي طالب ، ج٤ / ٢٨٠ .

الكثير من العلوم الإسلامية ، وقد تخرج من مدرسته العملاقة ، أكثر من أربعة آلاف تلميذ ، منهم أئمة بعض المذاهب الإسلامية .

وقد عُبّر عن هذه الشخصية عبدالله بن المبارك بقوله:

مسدح والمسدح عنساء ولهسم أنست سمساء قسد ولدتسه الأنبيساء (۲۰) أنت با جعفر فوق الرأن إنّما الأشراف أرض جاز حد المدح من

الله أظهـــر دينــه

والله أكــــرم بالــــــ

وأيضاً بقوله :

لقد إستأثر علم الإمام الصادق المسلم المؤرخين والباحثين ، منذ عصره وحتى اليوم ، فكل من كتب عنه ؛ تحدث عن مدرسته وعلمه الغزير ، فقد قال عنه ابن حجر الهيثمي : «جعفر الصادق ، نقل الناس عنه من العلوم ما سارت به الركبان ، وانتشر صيته في جميع البلدان ، وروى عنه الأئمة : كيحيى بن سعيد ، وابن جريح ، ومالك ، والسفيانيين ، وأبي حنيفة ، وشعبة ، وأبو أيوب السختياني »(٢١).

٢٠ - المصدر السابق/ ٢٧٧.

٢١ - ابن حجر ، شهاب الدين أحمد : الصواعق المحرقة / ٢٠١ .

وأرجع ابن ابي الحديد ، فقه أئمة أهل السنة كله إليه ، وعلمهم مقتبس منه ، فهو استاذهم الأكبر ، الذي أخذوا عنه ، ومنه اقتبسوا . قال : « أما أصحاب أبي حنيفة : كأبي يوسف ، ومحمد وغيرهما ؛ فأخذوا عن أبي حنيفة . وأما الشافعي ؛ فيرجع فقهه أيضاً إلى أبي حنيفة ، وأبو حنيفة ، قرأ على جعفر بن محمد عليه السلام » (٢١) . ولعل من أفضل الكلمات الجامعة التي قالها العلماء في وصف فقه إمامنا الصادق هيم ما قاله الشيخ المظفر (ره): « فكان الحق أن يصبح أبو عبدالله (عليه السلام) فقيه الإسلام الوحيد ، وكفى من فقهه كثرة الرواية والرواة عنه ، وَمن سَبر كتب الحديث ؛ عرف روايته ، وما أنفق في هذه السوق أحد مثلما أنفقه من علم وفقه ، وما سئل عن شيء فتوقف في جوابه » (٢٣).

هذه السيرة العطرة لإمامنا الصادق الله ، التي قدمها لسعادة الناس المخذوا الدين من أهله ، والعلم من معدنه ، فكان الحق على الناس إحترامه والإنقطاع إليه ، والإنصراف عن غيره . فإذا كان هذا موقف إمامنا الصادق على كما وصف ؛ فلماذا يقف منه الأمويون والعباسيون مواقف العداء ؟! ولماذا يصل الأمر بالمنصور العباسي القضاء عليه بالسم ، حتى قضى شهيداً في النصف من رجب ، أو في الخامس والعشرين من شوال ، سنة ١٤٨ ه ؟!

٢٢ - ابن أبي الحديد ، عز الدين بن هبة الدين : شرح نهج البلاغة ، ج١ / ١٨ .

٢٣ - المظفر ، الشيخ محمد الحسين : الإمام الصادق ، ج١ / ١٤٣ .

يجيبنا على هذه التساؤلات المحقق الشيخ المظفر (قده) بقوله: «ولو ألقيت نظرة مستعجلة على ما لقيه أهل البيت من أجل تقمصهم بالفضائل ؛ لعرفت كيف تحارب الدنيا الدين ، وكيف انطبع الناس على حب الدنيا وحلفائها ، وعلى عداء الدين وحلفائه ، ولأبصرت أن بني العباس جَروا في مضمار بني أمية ، وإن سبقوهم شوطاً بعيداً في حرب أهل البيت (٢٤).

فلا بدع إذن لو وضح للعالم من تلك المواقف المشهودة ، والمشاهد المعلومة ، أنّ الحرب بين أهل البيت وبين أعدائهم ، من نوع حرب الفضيلة والرذيلة ، وأنّ الذين يريدون العروض لا يستطيعون نيلها ، إلا بمحاربة أهل البيت ومحوهم من صفحة الوجود ؛ لأنهم يعتقدون أنهم لا يصلون إلى الغاية ، ولأهل البيت شبح قائم ، وظلّ يتقيّاه الناس ، فما كانت جناية أهل البيت إذن لدى الناس ، إلا أنهم أهل الدين ، وأرباب الفضائل » (٢٥).

#### والدة الإمام الكاظم (هينه):

الحديث عن هذه السيدة الجلية والدة الإمام الكاظم المنه ، ينبغي التركيز فيه على ما يلى :

#### أ التعريف بنسبها:

هي حميدة بنت صالح البربري ، أندلسية لقبها لؤلؤة .

٢٤ - المصدر السابق / ٣٢.

٢٥ - نفس المصدر / ٣٧.

وقد لقبها الإمام الباقر عبيه بالمحمودة ؛ حيث قال لها : (أنت حميدة في الدنيا ، محمودة في الآخرة) (٢٦) ولقبها الإمام الصادق عبيه بالمصفاة من الأدناس (٢٧) ، فعرفت بحميدة المصفات .

#### ب قصة زواجها:

وقصة زواج السيدة حميدة بالإمام الصادق الشاه ، وردت في حديث عيسى بن عبدالرحمن ، عن أبيه قال : (دخل ابن عكاشة بن محصن الأسدي على أبى جعفر ، وكان أبو عبدالله عندالله عنده فقد م إليه عنبا ، فقال : حُبّة حُبّة يأكله الشيخ الكبير والصبي الصغير ، وثلاثة وأربعة يأكل من يظن أنه لا يشبع ، وكله حبتين حبتين ، فإنه يستحب . فقال لأبي جعفر هيا : لأي شيء لا تزوج أبا عبدالله فقد أدرك التزويج ؟ قال: وبين يديه صّرة مختومة ، فقال : أما إنَّه سيجيء نَخَّاس من أهل بربر فينزل دار ميمون ، فنشتري له بهذه الصرّة جارية . قال : فأتى لذلك ما أتى ، فدخلنا يوماً على أبي جعفر عيس فقال: ألا أخبركم عن النخّاس الذي ذكرته لكم قد قدم ، فاذهبوا فاشتروا بهذه الصرّة منه جارية ، قال : فأتينا النخّاس فقال : قد بعث ما كان عندي إلا جاريتين مريضتين ؛ إحداهما أمثل من الأخرى ، قلنا : فاخرجهما حتى ننظر إليهما ، فأخرجهما . فقلنا : بكم تبيعنا هذه المتماثلة : قال: بسبعين ديناراً. قلنا أحسن. قال: لا أنقص من سبعين ديناراً. قلنا له

٢٦ - الكليني ، الشيخ محمد بن يعقوب : الكافي ، ج١ / ٤٧٦ .

٢٧ - نفس المصدر / ٤٧٧ .

نشتريها منك بهذه الصرة ما بلغت ، ولا ندري ما فيها ، وكان عنده رجل أبيض الرأس واللحية قال : فكوا وزنوا . فقال النخاس : لا تفكوا فإنها إن نقصت حبة من سبعين ديناراً لم أبايعكم . فقال الشيخ : أدنوا . فدنونا وفككنا الخاتم ووزنا الدنانير ، فإذا هي سبعون ديناراً ، لا تزيد ولا تنقص ، فأخذنا الجارية فأدخلناها على أبي جعفر عينه ، وجعفر قائم عنده ، فأخبرنا أبا جعفر بما كان . فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال لها : ما اسمك ؟ قالت : حميدة . فقال : حميدة في الدنيا ، ومحمودة في الآخرة ، أخبريني عنك أبكر حميدة . فقال : حميدة في الدنيا ، ومحمودة في الآخرة ، أخبريني عنك أبكر أنت أم ثيب ؟ قالت : بكر ، قال : وكيف ولا يقع في أيدي النخاسين شيء إلا أفسدوه ؟ فقالت : قد كان يجيئني فيقعد مني مقعد الرجل من المرأة ؛ فيسلط الله عليه رجلاً أبيض الرأس واللحية فلا يزال يلطمه حتى يقوم عني ، ففعل بي مراراً ، وفعل الشيخ به مراراً . فقال : يا جعفر ، خذها إليك ، فولدت خير أهل الأرض موسى بن جعفر هيه ( ١٨٠).

# وقفة تأمل في الرواية :

### لعل القارئ المتأمل في هذه الرواية يركز على شيئيين:

أولاً – قول ابن عكاشة بن محصن الأسدي للنخّاس: (قلنا: فأخرجهما حتى ننظر إليهما فأخرجهما). فقد يتساءل البعض قائلاً: هذه زوجة إمام وأم إمام، فكيف تكون في معرض الآخرين بهذه الطريقة؟

٢٨ - الكليني ، الشيخ محمد بن يعقوب : الكافي ، ج١ / ٤٧٧ .

إنّ ابن عكاشة ومن معه ثقة الإمام وهو أعلم بذلك ، ومن الشواهد على ذلك قولهم : (فأخبرنا أباجعفر بما كان ، فحمد الله وأثنى عليه) . وهذا يؤكد إعتقادهم بأنّ الإمام عليه يعلم بواقع ما هم عليه من هذا الأمر ، فلحرصهم على ذلك ، أخبروا الإمام بأداء أمانتهم ، فحمد الله وأثنى عليه لإخلاصهم وأدائهم الأمانة على حسب ما يرام . وأما قضية النظر في قولهم : (حتى ننظر إليهما) ، فهذه النظرة ليست نظرة تلذذ وريبة ؛ لأنّ هذا لا يكون بالنسبة إلى أمهات الأوصياء ، بل لربما الإمام عليه أعطاهم مواصفات خارجية ، أرادوا التأكد منها .

ومما يؤيد جوابنا هذا جملة وتفصيلاً ، ما ورد في رواية بشر بن سليمان النخّاس - وهو من ولد أبي أيوب الأنصاري - ، أحد موالي أبي الحسن الهادي عيه ، وأبي محمد العسكري عيه ، وجارهما بسر من رأى قال : (كان مولانا أبو الحسن علي بن محمد العسكري عيه فقهني في أمر الرقيق ، فكنت لا أبتاع ولا أبيع إلا بإذنه ، فاجتنبت بذلك موارد الشبهات ، حتى كملت معرفتي فيه ، فأحسنت الفرق بين الحلال والحرام ، فبينما أنا ذات ليلة في منزلي بسر من رأى ، وقد مضى هوي (٢١) ، إذ قرع الباب قارع ، فعدوت مسرعاً ، فإذا أنا بكافور الخادم ، رسول مولانا أبي الحسن علي بن محمد عيه مدعوني . فلبست ثيابي ودخلت عليه ، فرأيته يُحدث ابنه أبا محمد عيه واخته عكيمة عليه من وراء الستر . فلما جلست قال : يا بشر ، إنّك من ولد

٢٩ - الهوي: الحين الطويل من الزمان.

الأنصار ، وهذه الولاية لم تزل فيكم ، يرثها خلف عن سلف ، فأنتم ثقاتنا أهل البيت ، وإني مزكيك ومشرّفك بفضيلة تسبق بها شأو (٣٠) الشيعة في الموالاة بها: بسرِّ أُطلعك عليه، وانفذك في إبتباع أمة. فكتب كتاباً ملصقاً بخط رومي ولغة رومية ، وطبع عليه بخاتمه ، وأخرج شستقة صفراء (٣١) فيها مائتان وعشرون ديناراً ، فقال : خذها وتوجّه بها إلى بغداد ، وأحضر مَعْبَر الفرات ضحوة كذا. إذا وصلت إلى جانبك السبايا ، وبرزن الجواري منها ، بهم طوائف المبتاعين من وكلاء قوّاد بني العباس ، وشراذم من فتيان العراق، فإذا رأيت ذلك فأشرف من البعد على المسمى ؛ عمر بن يزيد النخّاس عامة نهارك إلى أن تبرز للمبتاعين ، جارية صفتها كذا وكذا ، لابسة حريرتين صفيقتين تمتنع من السفور ولمس المعترض والإنقياد لمن يحاول لمسها ، ويشغل نظره بتأمل مكاشفها من وراء الستر الرقيق فيضربها النخّاس ، فتصرخ صرخة رومية ، فاعلم أنها تقول : واهتك ستراه . فيقول بعض المبتاعين : على بثلاثمائة دينار ، فقد زادني العفاف فيها رغبة . فتقول بالعربية : لو برزت في زى سليمان المنتلا ، وعلى مثل سرير ملكه ما بدت لى فيك رغبة ، فاشفق على مالك . فيقول النخّاس : فما الحيلة ، ولا بد من بيعك ؟

فتقول الجارية : وما العجلة ؟ ولا بد من إختيار مبتاع يسكن قلبي إليه وإلى أمانته وديانته ، فعند ذلك قم إلى عمر بن يزيد النخّاس وقل له : إنّ معى كتاباً ملصقاً لبعض الأشراف ، كتبه بلغة رومية وخط رومي ، ووصف

٣٠ - الشاؤ: السبق، أو الأمد والغاية.

٣١ - الشقة المقطوعة من الثياب المستطيلة ، وعلى أي فالمراد بها الصرّة التي يجعل فيه الدنانير.

فيه كرمه ووفاه ونبله وسخاءه ، فناولها لتتأمل منه أخلاق صاحبه ، فإن مالت إليه ورضيته فأنا وكيله في إبتياعها منك . قال بشر بن سليمان النخّاس : فامتثلت جميع ما حَدّه لي مولاي أبو الحسن الله في أمر الجارية ... الخ)(٢٢).

إذن ، بعد عرض هذه الرواية ، إتضح لنا أنها نموذجاً لحلّ ماذكر من تساؤل .

ثانياً - لماذا سأل الإمام على حميدة: أنت بكر أم ثيب ؟ ثم سألها: وكيف ولا يقع في أيدي النخاسين شيء إلا أفسدوه ؟

لعل الإمام عنه أراد أن يرفع الوهم من أذهان الناس ، الذين يتشبثون بالظن السيئ في أمهات الأوصياء عنه وهذا ما نستفيده من بعض الروايات : ففي رواية المعلّى بن خنيس : (أنّ أبا عبدالله عنه قال : (حميدة مصفّاة من الأدناس كسبيكة الذهب ، ما زالت الأملاك تحرسها حتى أدّيت إليّ كرامة من الله لي والحجة من بعدي عنه . وفي رواية علي بن مهزيار ، عن السيد عنه الله لي والحجة من بعدي عارفة بحقي ، وهي من أهل الجنة لا يقربها شيطان مارد ، ولا ينالها كيد جَبّار عنيد ، وهي مكلوءة بعين الله التي لا تنام ، ولا تتخلف عن أمهات الصديقين والصالحين ) (٢٤).

٣٢ - القمي ، الشيخ محمد على بن بابويه : إكمال الدين ، ج١٨/٢ - ١٣٥ (باب ٤١ – حديث ١)

٣٣ - المراد به هو الحجة المنتظر (عج).

٣٤ - الطبرى ، محمد بن جرير : دلائل الإمامة : ٢١٣ .

#### ج- مكانتها عند أهل البيت ( الله عند أهل ا

كانت السيدة حميدة ذات مكانة عالية عند أهل البيت المنه ، ومن الشواهد على ذلك ما يلي :

- ۱- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث عمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في حديث أبي عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية زوجها ، كما في عبدالله
   ١- إهتمامها برعاية أبي عبدالله</
- 7- إهتمامها بتزويج ولدها الرضا على ذلك حديث عون بن محمد الكندي ، قال : (سمعت أبي حسن علي ابن ميثم يقول : وما رأيت أحداً قط أعرف بأمور الأئمة (عليهم السلام) وأخبارهم ومناكحهم منه ، قال إشترت حميدة المصفاة وهي أم أبي الحسن موسى بن جعفر وكانت من أشراف العجم ، جارية مولدة (٢٦)، وأسمها تُكْتَم وكانت من أفضل النساء في عقلها ودينها واعظامها لمولاتها حميدة المصفاة ، حتى أنها ما جلست بين يديها منذ أن ملكتها إجلالاً لها ، فقالت لابنها موسى (عليه السلام) : يا بني ، إنّ تكتم جارية ما رأيت جارية قط أفضل منها ، ولست أشك أنّ الله تعالى

٣٥ - الحر العاملي ، الشيخ محمد بن الحسن : وسائل الشيعة ، ج٢٥ / ٤٧ (باب ١٦ – حديث ٣١١٣٣).

٣٦ - المولدة : التي ولدت بين العرب ، ونشأت مع أولادهم

سيظهر نسلها إن كان لها نسل ، وقد وهبتها لك فاستوص خيراً بها)(٣٧).

وحديث علي بن ميثم ، عن أبيه قال : ( لما إشترت حميدة - أم موسى بن جعفر علي - ، أم الرضا علي نجمة ، ذكرت حميدة : أنها رأت في المنام رسول الله علي يقول لها : يا حميدة ، هبي نجمة لابنك موسى ، فإنه سيولد له منها خير أهل الأرض ، فوهبتها ، فلما ولدت له الرضا على سمّاها الطاهرة . وكانت لها أسماء منها : نجمة ، وأروى ، وسكن ، وسمّان ، وتكتم ، وهو آخر أساميها . قال علي بن ميثم : سمعت أبي يقول : سمعت أمي تقول : كانت نجمة بكراً لما اشترتها حميدة ) (٢٨).

الإمام الصادق المنه يرجع النساء إليها في تعلم الأحكام الشرعية ، ويدل على ذلك حديث عبدالرحمن بن الحجاج ، عن أبي عبدالله المنه ويدل على ذلك حديث – قال : (قلت له : (إنّ معنا صبياً مولداً ، فكيف نصنع به؟ فقال : مر أمه تلقي حميدة فتسألها : كيف تصنع بصبيانها ؟ فأتتها فسألتها كيف تصنع ؟ فقالت : إذا كان يوم التروية ؛ فاحرموا عنه وجردوه وغسلوه كما يجرد المحرم ، وقفوا به المواقف ، فإذا كان يوم النحر ؛ فارموا عنه واحلقوا رأسه ، ثم زوروا به البيت ، ومري الجارية أن تطوف به بين الصفا والمروة) (٢٩).

٣٧ - الصدوق ، الشيخ محمد بن علي بن الحسين : عيون أخبار الرضا ، ج١ / ٢٤ . (باب ٢- حديث ٢) .

٣٨ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج ٤٩ / ٧ .

٣٩ - الحر العاملي ، الشيخ محمد بن الحسن : وسائل الشيعة ، ج١١/ ٢٨٦ - ٢٨٧

#### د- بكاؤها على الإمام الصادق ( شِهُ ):

قد بكت السيدة حميدة الم على زوجها في وفاته ، وكلما كانت تذكره ؛ لأنها تعرف حقه ومكانته عند الله عَز وَجل ، مما أكسبها مكانة واحتراماً عند أجلة تلامذة الإمام الصادق الم ، ففي رواية أبي بصير قال : (دخلت على حميدة (۱۹) أعزيها بأبي عبدالله الم ، فبكت ثم قالت : يا أبا محمد ، لو شهدته حين حضره الموت ، وقد قبض احدى عينيه ، ثم قال : إذعوا لي قرابتي ومن يطف بي ، فلما اجتمعوا حوله قال : إن شفاعتنا لا تنال مستتخفاً بالصلاة ، ولم يرد علينا الحوض من يشرب هذه الأشربة .

فقال له بعضهم : أي أشربة هي ؟ فقال : كل مسكر ) (١١).

هذا ما عثرنا عليه من سيرة هذه السيدة الجليلة ، حشرنا الله تعالى مع أهل بيتها الأطهار .

<sup>•</sup> ٤- ذكر في الوسائل (ج٤ / ٢٦): دخلت على أم حميدة ) ، وهذا لا يستقيم إلا على القول بأن حذفاً حصل من النسّاخ ؛ أي أم أبي عبد الله حميدة مثلاً ، وإلا تكون أم زائدة – المؤلف .

۱۱ – النوري ، ميرزا حسين : مستدرك الوسائل ، ج۱۷ / ۵۷ (باب ۱۱ – حديث ۱) .







## الأبواء (الخُرَيْبَة):

تقع الأبواء على طريق الهجرة، بين مكة والمدينة، على بعد (٢٤٨ كم) إلى جنوب المدينة، كأهم محطّات طريق الحاج القديم (درب الأنبياء)؛ لكونها وفيرة الماء والزرع، بما يكفي لقوافل الحجيج والمعتمرين، وهي تعرف الآن بإسم (الخُرَيْبَة)؛ نظراً لتعرضها لسيل جارف أحدث فيها خراباً، فسميت به.

يسكنها خمسة آلاف نسمة ، معظمهم من قبيلة حرب من بني محمد ، وبني أيوب من البلادية ، ومنهم قبيلة اليوبي ، والمحمدي ، والنعماني ، والسادة . ويعمل أغلب السكان في الرعي والزراعة ، وتكتمل فيها المدارس التعليمية بمختلف مراحلها للبنين والبنات ، كما يوجد بها مركز صحي لتقديم الرعاية الطبية للسكان ، ويعرف عن سكانها التعاون فيما بينهم ، كما يشتهرون بالطبية ، وإكرامهم للظيف ، وبالعادات العربية الأصيلة .

### قال المقدم عاتق في وصفها والتعريف بها ما يلي:

« بالفتح ثم السكون ، وواو وألف ممدودة . قال قوم : سُمّي بذلك لما فيه من الوباء ، ولو كان كذلك ؛ لقيل : الأوباء ، إلا أن يكون مقلوباً . قال ثابت اللغوي : سميت الأبواء لتبوء السيول بها ، وهذا أحسن » (٢١).

#### وقال أيضاً:

« الأبواء: واد كبير من أودية الحجاز، يعرف اليوم بإسم (الخُرَيْبَة) ؛ يتكون من إلتقاء واديي القاحة والفرع عند بئر مبيريك -انظرها -على ٤٣ كيلاً

٤٢ - البلادي، المقدم عاتق بن غيث: معجم معالم الحجاز، ج١ / ٣٧.

من مستورة شرقاً، ثم ينحدر غرباً تَحف به حَرّة سوداء من الجنوب؛ تعرف بحرة الخريبة، ونُعُوف (٢٤٠ جبل الطُّرَيْف - تصغير - ، أو جبل بن أيوب، كما يعرف اليوم « ثافل الأصغر » من الشمال، فإذا انحسرت عنه الجبال؛ سمي وادي المدرج: وهو الوادي الذي تهبط إليه قبل مستورة، مما يلي مكة بعشرة أكيال، كثير شجر السمر: وبه مزارع عثرية.

والأبواء: واد زراعي فيه ما يزيد على مائة بئر زراعية تضخ بالآلة، وإذا أقبلت عليه رأيته يشبه غابة من الأشجار المثمرة، وأكثرها النخيل، وقد أخذت أشجار الحمضيات تنتشر فيه، وتربته جيدة ومحصوله وفير، والمكان الزراعي منه ؛ هو المعروف اليوم بإسم (الخريبة) تصغير (خربة) يبعد عن مستورة شرقاً (٢٨ كيلاً)، والطريق إليه ترابي صالح لسير العربات. ويسكن الأبواء اليوم قبيلتا بني محمد، وبني أيوب من بني عمرو من حرب، ويسكن أسفله عند مستورة إلى البحر قبائل من زُبيد، ومن القرى العامرة فيه بلدة مستورة، وكانت فيه وَدّان فاندثرت، قرية في بروث دَفْدَف ؛ قبر أم النبي (١٤٠٠).

« وعلى ٢٨ كيلا من مستورة ؛ وصلت إلى طرف الأبواء من الشمال فتراءت لي مزروعاتها إلى اليمين ، كانت غابات متصله من النخل وأشجار الحمضيات ، لا ترى بينهما فاصلاً حتى ليظنها الرائي مزرعة واحدة ، تتشابك أشجارها في خضرة نضرة مبهجة ، تحف بوادي الأبواء من الجنوب حرة الخريبة

٤٣ - النُّعُف: ما انقاد من الجبل إلى السهل. راجع معجم معالم الحجاز، ج٦ / ٦٦.

٤٤ - البلادي، المقدم عاتق بن غيث: معجم معالم الحجاز، ج١ / ٣٦.

التي تمتد غرباً حتى تكون نهايتها آثار ودّان . وهذا الوادي الخصب كثير المياه ؛ يتكون من إلتقاء واديين فحلين ؛ أحدهما وادي القاحة ، الذي يأتي من الشمال الشرقي بين جبال ضخمة ؛ هي جبال قدس يساره ، وجبال ثافل يمينه ؛ ولذا كان سيله جارفاً هداراً . والثاني وادي الفرع . ولذا كان وادي الأبواء مرجعاً ريان أبدا ، مهما كانت السنين محلاً . والإسم يطلق عليه منذ إجتماع الواديين إلى قرب ودّان ، ثم يطلق عليه إسم أرثد إلى البحر ، هذا قديماً ؛ أما اليوم ؛ فيطلق عليه إسم الخُريبة ، فإذا وصل ودّان سمي بوادي مستورة ، ومنه جزع - حيث يقطعه الطريق العام - ؛ يسمى وادي المدرج ، ثم بعده وادي النهدي إلى البحر . وفي الأبواء مدرسة للبنين ، وأخرى للبنات ، ومستوصف صحي ، ومركز إمارة تابع رابغ . ولها قرى يسمونها نُزلاً : جمع فرستوصف صحي ، ومركز إمارة تابع رابغ . ولها قرى يسمونها نُزلاً : جمع غير ، وهي متفرقة حول المزارع ، ومن عاداتهم أن تكون نزلة كل فخذ على حدة » (٥٠).

وبعد عرض ماذكره المقدم عاتق البلادي ؛ إتضح لنا أنّ وادي الأبواء يتكون من الأمكنة التالية :

# وادي الجَادّة (أرْثِد):

« وادٍ يسيل من طوال حمامة جنوب شرقي الخريبة (الأبواء)، ثم يمر جنوبها، ويسمى رأسه (حمامة) وإليه تنسب الطوال ـ الجبال في تلك الجهة ـ، ثم يدفع في وادي المدرج من الجنوب - جنوب شرقي مستورة ، على بعد عشرة أكيال، وعند التقائهما كانت ودّان حسب روايات المعمرين في تلك

<sup>80 -</sup> البلادي، المقدّم عاتق بن غيث: على طريق الهجرة / ٧٧- V٨.

الجهة، وقد كانت عيناً هناك ظلت زمناً ثم انقطعت فتحولت القوافل إلى بئر مستورة » (٢١).

ويستفاد من كلمات المقدّم البلادي أنّ وادي الجادة، يطلق عليه (أرثِد) وهذا نَص كلامه: «أرثد: بالفتح ثم السكون، وثاء مثلثة، ودال مهملة، والرثد المتاع المنضود بعضه على بعض، والرثدة بالكسر؛ الجماعة من الناس يقيمون ولا يظعنون، أرثد القوم؛ أي أقاموا، واحتفر القوم حتى أرثدوا؛ أي بلغوا الثرى. وأرثد: إسم وادي بين مكة والمدينة في وادي الأبواء (٧٤٠). « وكان أرثد يطلق على وادي الأبواء، وإذا مَر عند وَدّان - أي أسفل الوادي - ، وصار اليوم يسمى وادي الجادّة من ودّان، حتى يصل الطريق المعبّد، فإذا عجاوزها؛ يسمى وادي النهدي إلى البحر » (٨٤٠).

## المرْتَج:

قال المقدم عاتق البلادي: « وادٍ في ديار بني عمرو يسيل من جبل نُصَيْع غرباً في الأبواء، وعمر وهؤلاء عمرو حرب.

مُرْتَج: قال ياقوت: وهو موضع قرب وَدّان. وقيل: هو مصدر نَخلى: وادٍ لبني الحسن بن علي بن أبي طالب. قلت: هو الذي قبله، فكلاهما في الأبواء» (٢٩٠).

٤٦ - البلادي، المقدّم عاتق بن الغيث : معجم معالم الحجاز ، ج٢ / ١٠٣- ١٠٤.

٤٧ - نفس المصدر ، ج١ / ٨٢.

٤٨ - نفس المصدر / ٨٤.

٤٩ - نفس المصدر، ج ٨ / ٩٠.

#### الَمُدْرج:

« هو وادي الأبواء إذا مَرّ جنوب مستورة ، تهبط إليه وأنت آت مستورة من الجنوب ، على بُعد ثمانية أكيال ، يسمى بذلك منذ إجتماعه بالجادة حتى يفيض في البحر » (٥٠).

# حَرَّةُ الأبواء (الخُرَيْبَة ):

«حَرّة تحف بمزارع الأبواء من الجنوب، ويسمونها أيضاً حَرة الخُريبة. والخريبة : هو إسم الأبواء اليوم، تمتد حَرّة الأبواء غرباً حتى تكنع في السهل، حيث يفترق وادي حمامة عن وادي الأبواء، فيسمى نُعفها هناك (العُصْعُص)، وعلى العُصْعُص هذا، وبسفحه آثار مدينة وَدّان التاريخية، في منتصف المسافة تقريباً، وبين مستورة وهُرشَى، على (١٢) كيلاً عن كل منهما بالتقريب، وإذا علوت العُصْعُص رأيت مستورة في الغرب إلى الشمال» (١٥).

#### وَدّان:

«قال ابو الفتح: وَدّان: فَعْلان من الود، فلا ينصرف؛ لزيادة الألف والنون. أو فعال من ودن إذا لان، فلا ينصرف للتعريف والتأنيث.

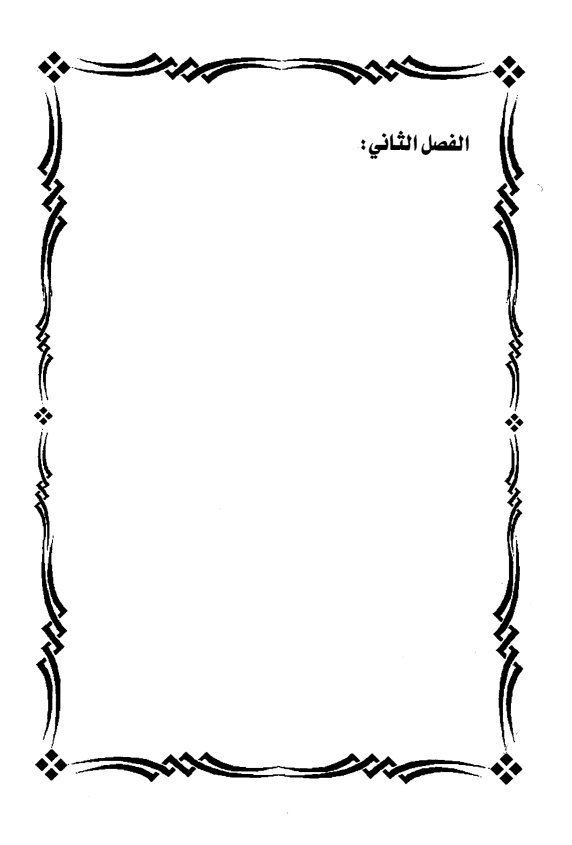
قلت: وظن بعض الباحثين؛ أنّ وَدّان: هي ما يعرف اليوم بمستورة، وهذا خطأ. فقد إندثرت وَدّان، وقد سبق تحديد موضعها في (الجَادّة).

٥٠- المصدر السابق / ٦٢.

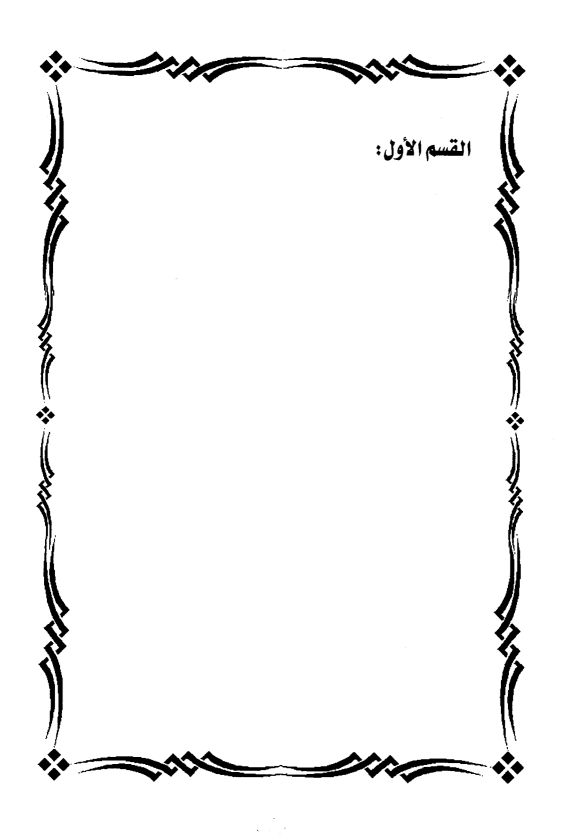
٥١- نفس المصدر، ج٢ / ٢٦٤.

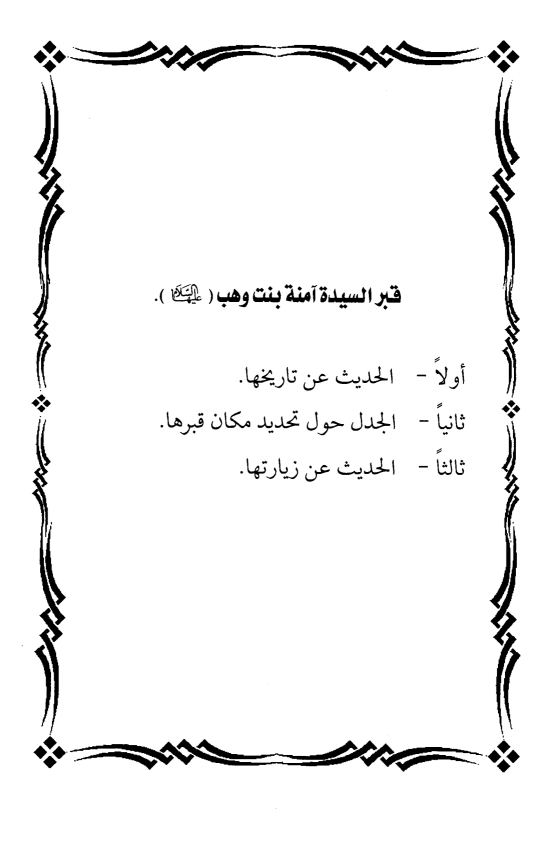
وتوجد آثار وَدّان على نُعف حَرّة الأبواء، إذا أكنعت في السهل ؛ حيث يفترق عنها وادي حمامة ووادي أرثد «أسفل الأبواء» في المنتصف بين ثنية هرشي وبلدة مستورة، وعلى (١٢) كيلاً من كل منهما، وتسمى الحَرّة هناك العُصْعُص، وإذا علوتها ؛ رأيت مستورة شمالاً غربياً، ولا زالت بقايا الآثار بيد الرمل إبتلع معظمها، وكان بها عين ونخل لا زالت قعوره ماثلة رموس منها» (٢٥).

٥٢ - البلادي، المقدّم عاتق بن غيث: معجم معالم الحجاز، ج٩ / ١٣٤.









#### أولاً- الحديث عن تاريخها:

قبل التعرض للحديث عن قبرها، لابد من الحديث أولاً عن التعريف بها، من خلال إلقاء الضوء على تاريخها وسيرتها العطرة كالتالى:

#### النسب الشريف:

هي السيدة آمنة بنت وهب، بن عبد مناف، بن زهرة بن كلاب، بن مرة بن كعب، بن لؤي، بن غالب.

أمها: برة بنت عبد العزى، بن عثمان، بن عبد الدار، بن قصي بن كلاب، بن مرة، بن كعب، بن لؤي بن غالب.

#### قصة زواجها من عبد الله ( الله عنه ):

والد النبي المنتو عبد الله ، بن عبد المطلب ، بن هاشم ، بن عبد مناف ، بن قصى ، بن كلاب.

أمه: هي فاطمة بنت عمرو، بن عائذ، بن عمران، بن مخزوم.

قال العلامة الشيخ محمد حسين الأعلمي (ره): « المولود سنة ٦١٣٨ بعد هبوط آدم المنطقة ، و٢٤ سنة مضت من ملك كسرى أنوشيروان » (٥٣).

روي: (أن عبد الله بن عبد المطلب، لما ترعرع ركب يوماً ليصيد، وقد نزل بالبطحاء قوم من اليهود، قدموا ليهلكوا والد محمد المناها؛ ليطفؤا نور

or - الاعلمي، الشيخ محمد حسين: دائرة المعارف الشيعية، ج١١/ ٣٣١.

الله، فنظروا إلى عبد الله فرأوا حلية أبوّة النبوة فيه، فقصدوه – وكانوا ثمانين نفراً – بالسيوف والسكاكين، وكان وهب بن عبد مناف بن زهرة، والدآمنة أم محمد ولا الصوب يصيد، وقد رأى عبد الله وقد صفّ به اليهود ليقتلوه، فقصد أن يدفعهم عنه، وإذا بكثير من الملائكة معهم الأسلحة، طردوا اليهود عنه (وكان الله قد كشف عن بصر وهب) فعجب من ذلك وانصرف، ودخل على عبد المطلب وقال: أزوّج إبنتي آمنة من عبد الله. فعقد (العقد فحملت)، فولدت رسول الله)(١٥).

٥٤ الراوندي، الشيخ سعيد بن عبد الله: الخرائج، ج١ / ١٢٩.
 ٥٥ المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الأنوار، ج١٥ / ٩١.

وكان زواج عبدالله بن عبدالمطلب الشهر من آمنة في ليلة الجمعة ٢٠ جمادى الثانية في قول منقول ، كما ذكر الشيخ المجلسي في تحفة الزائر ، ص٥٦ و٥٧ (٥١).

« وبقى عبد الله عند أهله إلى أن ذهبت الصفرة من يديه ؛ وذلك أن العرب كانوا إذا دخلوا بأهلهم ؛ خضبوا أيديهم بالحنّاء ، ولا يخرجون من عندهم وعلى أيديهم أثر من الحنّاء ، وبقي أربعين يوماً ، وخرج ونظر أهل مكة إلى عبد الله والنور قد فارق موضعه .... وقد أتى على رسول الله ولله واحد في بطن أمه ، ونادت الجبال بعضها بعضاً ، والأشجار بعضها بعضاً ، والسماوات بعضها بعضاً ، يستبشرون ويقولون : ألا إنّ محمداً قد وقع في رحم أمه آمنة ، وقد اتى عليه شهراً ، ففرح بذلك الجبال والبحار والسماوات والأرضون » (٥٠).

#### وفاة زوجها عبد الله ( هِنِهُ ):

وقال محمد بن سعود الكازروني، في كتاب (المنتقى): «ولد عبد الله لأربع وعشرين سنة مضت من ملك كسرى أنوشروان، فبلغ سبع عشرة سنة (٥٨)، ثم تزوج آمنة، فلما حملت برسول الله ﷺ توفي في اليوم الثاني

٥٦ - عبيدان ، احمد بن حسين : حوادث عبر التاريخ / ٣٧٦ .

٥٧ - المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الأنوار، ج١٥ / ٢٨٣.

٥٨ - الذي يبدو لي أن قوله: (فبلغ سبع عشرة سنه)، في غير محله ولا يتناسب مع قوله: ( يوم توفي خمس وعشرون سنه)؛ حيث أن روايات الحمل تشير إلى أنه حدث في أول أيام الزواج، فعليه يكون عمره خمس وعشرون. وقيل : ٢٨ . وقيل ٣٠ .

عشر من جمادى الأولى (٥٩)؛ وذلك أنّ عبد الله بن عبد المطلب، خرج إلى الشام في عير من عيرات قريش، يحملون تجاراتهم ثم انصرفوا، فمروا بالمدينة وعبد الله بن عبد المطلب يومئذ مريض، فقال: أتخلّف عند أخوالي بني عدي بن النجّار، فأقام عندهم مريضاً شهراً، ومضى أصحابه فقدموا مكة، فسألهم عبد المطلب عن عبد الله؟ فقالوا: خَلّفناه عند أخواله بني عدي بن النجّار وهو مريض -. فبعث إليه عبد المطلب أعظم ولده الحارث، فوجده قد توفي في دار النابغة. فرجع إلى أبيه فأخبره، فوجد عليه عبد المطلب واخوته وأخواته وجداً شديداً، ورسول الله عني حمل، ولعبد الله يوم توفي خمس وعشرون سنة » (١٠).

وفي رواية الواقدي: «وإتصل الخبر إلى آمنة بوفات زوجها، فبكت ونتفت شعرها، وخدشت وجهها، ومزقت جيبها، ودعت بالنائحات ينحن على عبد الله، فجاء بعد ذلك عبد المطلب إلى دار آمنة وطيب قلبها، ووهب لها في ذلك الوقت ألف درهم بيض، وتاجين قد إتخذهما عبد مناف لبعض بناته، وقال لها: يا آمنة، لا تحزني فإنك عندي جليلة ؛ لأجل من في بطنك ورحمك، فلا تهتك أمرك، فسكتت وطيّب قلبها »(١٦).

٥٩ - عبيدان ، احمد بن حسين : حوادث عبر التاريخ / ٣٥٤ .

٦٠ - المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الأنوار، ج١٥ / ١٢٥.

٦١ - نفس المصدر، ج١٥ / ٢٨٣ - ٢٨٤.

### ويروى لها في رثائه:

وجاور لحداً خارجاً في الغماغم وما تركت في الناس مثل ابن هاشم تعاورَه أصحابه في التزاحم فقد كان مِعطاءً كثير التراحم

عفا جانب البطحاء من زين هاشم دعت المنايا دعوة فأجابها عشية راحوا يحملون سريره فإن تك غالثه المنون وريبها

ثم أمسكت لا تزيد.. » (٦٢).

قال الواقدي: « ترك عبد الله أم أيمن ، وخمسة جمال أوراك – يعني قد أكلت الأراك – ، وقطيعة غنم ، فورث رسول الله الله المالة ، وكانت أم أيمن تحضنه ؛ واسمها بركة » (٦٣).

#### حياتها مع وليدها العظيم:

إنّ حياتها مع وليدها المبارك تبدأ من مرحلة حملها به، حيث كانت مليئة بالخير والبركة، وما رأته من غرائب، ومن الأمور التي دُوّنها المؤرخون في سيرة هذه السيدة الجليلة (على)، هي لحظات ولادتها المباركة بوليدها العظيم على في حديث المفضل بن عمر قال: (سمعت أبا عبد الله على يقول: لما ولد رسول الله على فتح لآمنة بياض فارس، وقصور الشام، فجاءت فاطمة بنت أسد - أم أمير المؤمنين - ؛ إلى أبي طالب ضاحكة

٦٢ - بنت الشاطئ ، عائشة عبد الرحمن : أم النبي / ١٠٨.

٦٣ - المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الانوار ، ج١٥ /١٢٥.

مستبشرة، فاعلمته ما قالته آمنة. فقال لها أبو طالب: وتتعجبين من هذا! إنّك تحبلين وتلدين بوصيه ووزيره)(٦٤).

قال صاحب المنتقى وغيره: (وروي عن إبن عباس وغير واحد قالوا: كان رسول الله راب مع أمه آمنة بنت وهب، فلما بلغ ست سنين؛ خرجت به إلى أخواله بني عدي بن النَجّار بالمدينة تزورهم به، ومعه أم أيمن تحضنه وهم على بعيرين من فنزلت به في دار النابغة، فأقامت به عندهم شهراً، وكان قوم من اليهود يختلفون وينظرون. قالت أم أيمن (٥١٥): فسمعت أحدهم يقول: هو نبي هذه الأمه، وهذه دار هجرته، ثم رجعت به إلى مكة، فلما كانوا بالأبواء، توفيت أمه آمنة، فقبرها هناك فرجعت به أم أيمن إلى مكة» (٢١٥).

٦٤ - الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب: الكافي، ج١/٤٥٤ (باب مولد أمير المؤمنين - حديث ٣).

<sup>70-</sup> أم أيمن ؛ بركة بنت ثعلبة . مولاة النبي (ص) وخادمته ، هاجرت إلى الحبشة وإلى المدينة ، وكانت وصيفة لعبد الله ، فلما ولدت آمنة رسول الله (ص) حضنته أم أيمن حتى كبر ، ثم أعتقها النبي (ص) وزوجها عبيد الخزرجي بمكة ، فولدت له أيمن ، فمات ، فَزَوجها النبي (ص) من زيد ، فولدت له أسامة ؛ أسود يشبهها ، فأسامة وأيمن أخوان لأم . قضت حياتها مع أهل البيت (ع) ، ونالت بذلك مرتبة عالية . توفيت بعد النبي (ص) بخمسة أشهر ، وقيل بستة أشهر . راجع مستدركات علم الرجال ج ٨ / ٥٧٠ . ومستدرك سفينة البحار ج ٨ / ١٠٧٠ . ومستدرك سفينة البحار ج ٨ / ١٠٧٠ للعلامة الشيخ على النمازي الشاهرودي .

٦٦ - المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الأنوار، ج١٦٢/١٥.

النجّار بالمدينة، وحمل معه آمنة؛ أم رسول الله ﷺ، فلما رجع منصرفاً إلى مكة ماتت بالأبواء » (١٧٠).

#### ساعة وفاتها:

وإذهم في بعض مراحل الطريق بين البلدتين ؛ هبت - فيما يقال - عاصفة عاتية هُوْجَاء، أخذت تسفع المسافرين بريحها المحرقة، وتثير من حولهم الرمال كأنّه الشرر الملتهب. فتأخرت الرحلة أياماً ريثما هدأت العاصفة وسكنت ثأرتها، ثم إستأنف الركب سيره وقد شعرت آمنة بضعف طارئ، مكن له جسمها ما كانت تجد من لذعة الفراق، وتشبثت بوحيدها معانقة، وقد إنهمرت الدموع من عينيها، فأخذ يجفف دموعها بيده اللطيفة، مستمرئاً لذة الحنان الغامر، يطوي عنه رهبة الموقف، وفجأة تراخت ذراعاها عنه، فحدق فيها فراعه أن بريق عينيها يوشك أن ينطفئ، وأنّ صوتها يخفت رويداً رويداً، حتى يصير إلى حشرجة هامسة. وتضرع إليها أن تنظر إليه، وأن تكلمه. فيقال إنها نظرت لوجهه وقالت:

بارك فيك الله من غلام يا ابن الذي من حومة الحمام نجا بعون الملك العَلام فودي غداة الضرب بالسهام بمائة مسن إبال سوام

٦٧ - بن سعد، محمد بن سعد: الطبقات الكبرى، ج١٧٥.

ثم أمسكت تستريح، فلما إلتقطت أنفاسها اللاهشة؛ همست في حشرجة الإحتضار: كل حيّ ميت، وكل جديد بال، وكل كبيريفنى، وأنا ميتة، وذكري باق. فقد تركت خيراً، وولدت طهراً. وذاب صوتها في سكون العدم، فما تكلمت بعدها أبداً.

وخيم على الكون صمت رهيب، مزقته بعد حين، صرخة صبي مفجوع، إنحنى على جثة أمه، في العراء يناديها، فلا تلبي نداء.. »(١٨).

#### ثانياً - الجدل حول تحديد مكان قبرها:

ذكر الكاتب الصحفي عمر المضواحي: « لا يخالج أهالي الأبواء أدنى شك بأنّ السيدة آمنة بنت وهب لفظت أنفاسها الأخيرة في مكان ما من قريتهم العتيقة في طريق عودتها من يثرب إلى مكة . لكنهم يتوقفون كثيراً أمام تحديد المكان الذي دفنت فيه بدقة ، ويلوذون عادة بالسكوت المطبق على الإجابة عن هذا السؤال الحساس . وبثقة واضحة يؤكد شيخ قرية الأبواء سالم المحمدي: إنّ أم النبي عليه السلام ، دفنت في الأبواء ، لكن القبر المشهور في أعلى الجبل لا يجوز نسبته إليها ؛ لكونه وحيداً في رأس جبل على عكس ما ذكرته كتب السير و التاريخ ، من انها دفنت بين مقابر عدة . مشدداً على أنّ الثابت لنا أن الرسول عليه الصلاة والسلام ، مرّ بالأبواء مع نفر من أصحابه ، ومرّ بين عجموعة قبور ليقف على احداها ، قبل أن يخبر أصحابه ، بأنّه قبر أمه آمنة بنت وهب.

٦٨ - بنت الشاطئ، عائشة عبد الرحمن: أم النبي / ١٥٢ - ١٥٣.

سألته : إن كان القبر المشهور مزعوماً - كما يؤكد - ، فأين موقع القبر؟

أجاب بعد لأي شديد: هناك مقبرة قديمة تُعرف بمقبرة (أم عثمان) ؛ وهي أقدم مقابر القرية تاريخياً ، لكني لا أستطيع التأكيد على أنها تضم رفات أم رسول الله عليه السلام. عزمت على دليلي (أبو سعد) — العارف بكل تفاصيل المنطقة —، أن يأخذنا إلى مقبرة أم عثمان، فتردد طويلاً قبل أن يوافق.

وخلال سبع ساعات متواصلة ؛ كان الدليل (أبو سعد) ، يقطع بنا أرجاء وادي الأبواء – أحد أكبر أودية الحجاز التهامية – ، وقفنا مراراً على شواهد تمثل جزءاً مهماً من بدايات التاريخ الإسلامي ، وآثاراً لآبار قديمة ، ومساجد عتيقة ، لم يبق منها سوى بضعة أحجار مرصوفة تحدد مكانها القديم ، الذي ورد بشأنها أنّ النبي محمد ولي فيها ، ويطلبها الزوّار لنيل شرف الإقتداء وبركة الصلاة فيها .

كانت إطارات السيارة تخترق التخوم والكثبان الرملية بسرعة كبيرة ، مخلفة سحباً من الغبار والأتربة ، على أمل أن نصل إلى المكان قبيل غروب الشمس . كنت أستشف حرص دليلي على أن أتوه في هذه الفلاة الواسعة ؛ كي لا أعرف طريق العودة إليها أبداً مرة أخرى ، وقبل أن يتملكني اليأس بالوصول أشار أبو سعد بسبابة جافة وصوت متردد ، إلى مقبرة قديمة في بطن الوادي ، وهو يقول : بين هذه القبور القديمة ، يوجد قبر السيدة آمنة بنت وهب ؛ أم النبي عليه السلام . مؤكداً أنّه لا أحد بين جنبات هذه الحرّات من

يعرف القبر بدقة. لم يكن هناك ما يشير إلى أنّ ما نراه مقبرة قديمة، ولا بقايا حجارة عبثت بها صروف الزمن والإهمال، متناثرة هنا وهناك، فوق هذا الجزء المفتوح من الوادي. والمقبرة لا تتميز بشيء عن ما جاورها من فضاء رملي، تحفه شجيرات شوكية سوى أن أعشابها وحشائشها اكثر اخضراراً، أو هكذا تبدو للناظر!

وغني عن القول، أنني فشلت تماماً في الحصول عن إجابة لسبب تسمية المقبرة بأم عثمان، أو من تكون هذه المرأة الأكثر شهرة من أم النبي، وكل ما حاولت السؤال، يمط المجيب شفتيه، ويهز كتفيه، كناية عن جهله بالأمر برمته» (19).

أقول: لعل الأقرب إلى الصحة، هو ما ذكره راشد اليوبي (أبو سعد وهو العارف بتفاصيل المنطقة)، من أنّ القبر في مقبرة الأبواء القديمة، وهو يتقارب مع ما ذكره المؤرخ الحجازي، المقدّم عاتق بن غيث البلادي، حيث قال: «وهو مكان من بروث دَفْدَف، بطرف وادي الخريبة (الأبواء) من الشمال الغربي، ويبعد هذا القبر على ثلاثة أكيال غرب سكن أهل الأبواء، و٥٢ كيلاً شرق مستورة وقبرها — هنا— معروف مشهور، يتوارثونه الأحفاد عن الأجداد، وكان قد هُدم، ويظهر أن بعضهم تطوع فبني عليه حُجيرة من الحجر الجاف — بلا مؤنة —، ثم سقف ذلك بأعواد السمر والاذخر، ثم تداعي جزء منه فتهدم أو هُدم. وقفت عليه في ١٣٩٣/١/٢٩هـ ؛ فإذا هو في تداعى جزء منه فتهدم أو هُدم. وقفت عليه في ١٣٩٣/١/٢٩هـ ؛ فإذا هو في

٦٩ - راجع موقع عربية نت.

خلاء مقفر من الرود، موحشة أرضه لا أنيس فيها، وهذا القبر يحضن خير بطن في البرية، حمل خير من مشى على قدميه »(٧٠).

#### هل نقل جثمانها الطاهر إلى مكة؟

راجت شائعات مفادها: أن جثمانها الطاهر نقل إلى مكة، وقد أشار إلى ذلك بعض مؤرخي العامة و الخاصة، نذكر منهم التالي:

قال المحقق الشيخ عباس القمي (ره): «أما عن قبرها الذي يقوم في مكة هذه الأيام؛ فيقال: إن جسدها المبارك قد نقل إلى مكة من الأبواء » (٧١).

وقال البتوني في رحلته: « وقبالة قبر السيدة خديجة إلى الجنوب، قبة السيدة آمنة بنت وهب والدة الرسول الله » (٧٢).

وقال الأزرقي: «وقد زعم بعض المكيين: أنّ في هذا الشعب قبر آمنة بنت وهب، بن عبد مناف، بن زهرة، أم رسول الله الشيئة . وقال بعضهم: قبرها في دار رائعة »(٧٣).

وقال البلادي: «مقبرة مكة: وتعرف بالمعلاة؛ وهي مهبط ريع الحجون.. إلى الأبطح على جانبي الطريق، يدفن فيها في قبور مُعَدّة تفتح، ثم

٧٠ - البلادي، المقدم عاتق بن غيث: معجم معالم الحجاز، ج٧/ ٨٥- ٨٦. وعلى طريق الهجرة /٧٦- ٧٧.

٧١ - القمى، الشيخ عباس: منتهى الآمال، ج١ /٦٩.

٧٢ - البتوني، محمد لبيب: الرحلة الحجازية / ٥٥.

٧٣ - الأزرقي، محمد بن عبدالله: أخبار مكة، ج٢ /٢١٠.

تُغلق. والشرقية منها فيها قبر السيدة خديجة ، زوجة الرسول اللي وفيها قبر ينسب لآمنة ، وهو خطأ ، فآمنة قبرها معلوم بالأبواء »(٧٤).

وقال الشيخ المجلسي (قده): «وروي عن بريدة قال: لما فتح رسول الله وجلس الناس حوله، فجعل يتكلّم كهيئة المخاطب، ثم قام وهو يبكي فاستقبله عمر فقال: يا رسول الله، ما الذي أبكاك؟ قال: هذا قبر أمّي، سألت ربي الزيارة، فأذن لي. ثم قال في المنتقى): وجه الجمع، أنّه يجوز أنّها توفيت بالأبواء، ثم حملت إلى مكة فدفنت بها » (٥٧).

أقول: وبعد عرض هذه الأقوال التي مفادها أنّ قبر السيدة آمنة على في مكة المكرمة؛ إتضح لنا أنها مزاعم ضعيفة لا يُلتفت إليها؛ حيث أنّ مشهور المؤرخين: أنها ماتت في الأبواء ودفنت بها، وقد ردّ هذه المزاعم والشائعات المقدم عاتق البلادي بقوله: «وفي التاريخ ثابت أنّ آمنة ماتت بالأبواء منصرفها من زيارة قبر عبد الله أبي النبي على ومن قال: إنّها مدفونة بمقبرة مكة؛ فقد وهم »(٢١). ومما يدل على صحة قوله، ما ذكره الواقدي في أحداث قريش لحرب النبي الله في أحد؛ حيث قال: «وكانت قريش لما مرّت بالأبواء؛ قالت: إنّكم قد خرجتم بالظُّعُن معكم، ونحن نخاف على نسائنا، فتعالوا ننبش قبر أم محمد، فإن النساء عورة، فإن يُصِبُ من نسائكم نسائكا، فتعالوا ننبش قبر أم محمد، فإن النساء عورة، فإن يُصِبُ من نسائكم

٧٤ - البلادي، المقدّم عاتق بن غيث: معجم معالم الحجاز، ج٨ /٢٢٥.

٧٥ - المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الأنوار. ج١٦٢ / ١٦٢.

٧٦ - البلادي، المقدّم عاتق بن غيث: على طريق الهجرة/ ٧٦ - ٧٧.

أحداً؛ قلتم هذه رِمّة أمّك، فإن كان بَرّاً بأمّه كما يزعم، فلعمري ليُفاديّنكم يرّمة أمه ، وإن لم يظفر بأحد من نسائكم، فلعمري ليفدين رِمّة أمّه بمال كثير، إن كان بها بَراً. وإستشار أبو سفيان بن حرب أهل الراي من قريش في ذلك، فقالوا: لا تذكر من هذا شيئاً ، فلو فعلنا ؛ نبشت بنو بكر وخُزاعة موتانا»(٧٧).

إذن بعد كل ذلك، إتضح لنا أن الهدف من كل هذه الشائعات والمزاعم، هو تظليل الرأي العام وحرمانهم من معرفة مكان قبر السيدة آمنة، والتشرف بزيارتها.

## ثالثاً - الحديث عن زيارتها:

وسنتناول في حديثنا العناوين التالية:

### الأول: زيارة النبي ( الله ) لأمه:

٧٧ - الواقدي، محمد بن عمر: المغازي، ج١/ ٢٠٦.

٧٨ - ذكر المؤرخون أنّ النبي (ص): خرج يوم الاثنين لهلال ذي القعدة، في السنة السادسة. إلى مكة معتمراً ، إلا أنّ قريش صدوه ومنعوه في الجحفة، فصالحهم على أن يدخل مكة في العام المقبل، وكان ذلك في ذي القعدة في عمرة القضاء. وتعرف الجحفة بـ(الشُميْسي)، وتقع غربي مكة في الحل على طريق مكة —جدة القديم، بينها وبين علمي الحرم المكي مسافة قليلة وبين العلمين ومكة حوالي ٢٢كيلو.

فقال: أدركتني رحمة رحمتها فبكيت » (٧٩). وبعد ذلك النص؛ ينبغي دراسة ما يلي:

### ١ مرورالنبي ( وَالنَّيْنَ ) بالأبواء:

لعل سائلاً يسأل: هل مَرّ النبي بي بالأبواء؟ وهل هناك نصوص تاريخيه تثبت ذلك؟ قال الواقدي: «وجاء أيضاً، أنّ الصعب بن جَنّامة ، جاء رسول الله بي بالأبواء يومئذ بحمار وحشي، فأهداه له فردّه رسول الله بي . قال الصعب: فلما رآني وما بوجهي من كراهية ردّ هديتي، قال رسول الله بي : أنّا لم نرده إلا أنّا حُرُم. قال: فسألت رسول الله بي يومئذ، فقلت: يا رسول الله ، إنا نصبح العدو والغارة في غلس الصبح، فنصيب الولدان، تحت بطون الخيل؟ فقال رسول الله بي : هم مع الآباء، وقال: سمعته يومئذ يقول: لا حمى إلا لله ولرسوله، ويقال: إنّ الحمار كان حياً » (١٠٠). فهذا النص يثبت أنّ النبي بي مرّ بالأبواء، وقرينة على صحة النص المتقدم الدال على زيارة النبي بي لقبر أمه .

#### ٢ التأكيد على زيارتها:

قال الشيخ المفيد (قده): «ولا خلاف بين الأمة، أنّ رسول الله عليه الله عليه الله عند من حجة الوداع؛ لاذ بقبر قد درس، فقعد عنده طويلاً، ثم إستعبر

٧٩ - المجلسي، الشيخ محمد باقر: بحار الأنوار. ج١٦٢/ ١٦٢٠.

٨٠ الواقدي، محمد بن عمر: المغازي، ج٢/ ٥٧٦- ٥٧٧.

فقيل له: يا رسول الله، ما هذا القبر؟ فقال: هذا قبر أمي آمنة بنت وهب، سألت الله في زيارتها، فأذن لي » (٨١).

أقول: المستفاد من النصوص التاريخية في زيارة النبي الشيئ لقبر أمه، أنها أكثر من مَرّة، فتارة في عمرة الحديبية، وتارة في حجة الوداع، ولا يبعد أن يكون في عمرة القضاء أيضاً. وهذا التصرف من النبي الشيئ يكشف لنا عدة أمور من أهمها ما يلي:

أولاً - بيان ما لأمه من المكانه الجليلة عند الله تعالى، حيث أنها كانت وعاء له ولاً - بيان ما لأمه من المكانه الجليلة عند الله أمّاً لسيد الكونين وخاتم النبيين. فقد ورد في فضلها الروايات التالية:

- منها قوله ﷺ: (إني مستوهب من ربي أربعة وهو واهبهم لي إن شاء الله تعالى –: آمنة بنت وهب، وعبد الله بن عبد المطلب، وأبو طالب، ورجل من الأنصار جرت بيني وبينه ملحة) (۸۲).
- ۲) ما روي عن إمامنا الصادق على على صلب أنزلك، وبطن حملك، وحجر كفلك؛ فالصلب الذي أنزلك، فعبد الله بن عبد المطلب، والبطن الذي حملك؛ فآمنة بنت وهب، وأما الحجر الذي كفلك؛ فحجر أبي طالب) (۸۳).

٨١ - المفيد، الشيخ محمد بن محمد: الفصول المختارة/١٣١ .

٨٢ - الحميري، الشيخ عبدالله بن جعفر: قرب الإسناد /٥٦.

٨٣ - الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب: الكافي، ج١/ ٤٤٦(باب مولد النبي ووفاته -حديث ٢١).

۳) عن داود الرقي قال: (دخلت على أبي عبد الله على ولي على رجل مال قد خفت تواه فشكوت إليه ذلك، فقال لي: إذا صرت بمكة؛ فطف عن عبد المطلب طوافاً وصَلِّ ركعتين عنه، وطف عن ابي طالب طوافاً وصَلِّ عنه ركعتين، وطف عن آمنة طوافاً وصَلِّ عنها ركعتين، وطف عن فاطمة بنت أسد طوافاً، وصَلِّ عنها ركعتين. ثم إدع أن يَرد عليك مالك. قال: ففعلت ذلك، ثم خرجت من باب الصفا، وإذا بغريمي واقف يقول: يا داود حبستني، تعال اقبض مالك) (١٨٠).

ثانياً - تشريع زيارة القبور، والإهتمام بها، مبتدءاً بزيارة أمه، وقد كشف لنا تصرفه، إظهار سنته للمسلمين في ذلك، ولقد حثنا القرآن الكريم على هذه السنة في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لَمِن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهُ وَٱلْمَوْمُ ٱلْأَخِرَ وَذَكَر ٱللَّهُ كَيْيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْحُلُولُ اللللْحُلِيْ الللْمُلِلْم

ثالثاً - إنّ زيارة النبي الله لقبرها، وبكائه وترحمه عليها، يدل على إيمانها، بل على فضلها، أما القول بكفرها؛ فهذا قول ساذج بعيد عن منطق العقل والبرهان، وإلا فكيف يمكن التوفيق بين قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا

٨٤ - المصدر السابق، ج٤/٤٤٥ (باب النوادر- حديث ٢١).

المُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ النوبة: ٢٨، وبين طهارة النبي الشيئة الذي هو أفضل مخلوق؟! ألا تكن أمّه إصطفاها الله تعالى؛ لأن تكون أمّاً لأفضل مخلوق؟! هل يتناسب الشرك والنجاسة، مع الإيمان والطهارة، هذا منطق العقل السليم، لمن أراد أن يتنور بنور الهداية والإيمان.

ولعل من الكلمات اللطيفة في هذا الموضوع، هي ما قاله المحقق العلامة السيد جعفر العاملي: « فإننا نكاد نصدق مقولة: أنّ السبب في تكفير آباء رسول الله (صلى الله عليه و آله)، وأعمامه ؛ هو مشاركة علي (عليه السلام) له فيهم، أو أنّهم يريدون أن لا يكون آباء الخلفاء من بني أمية ومن غيرهم، وآباء رجالات الحكم وأعوانه كفاراً، ويكون آباء النبي وأهل بيت النبي (صلى الله عليه وآله) ؛ ليستوي هو وغيره في هذا الأمر » (٥٨).

ويقول محمد سويد — نقلاً عن العلامة محمد ابو زهرة — قال في كتابه (خاتم النبيين — ج١ /١٢٣ ) - ؛ ولا شك أن الخبر الذي يقول ؛ إنّ أبا محمد عليه الصلاة والسلام في النار ، خبر غريب في معناه ، كما هوه غريب في سنده ؛ لأن الله تعالى يقول : ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ الإسراء: ١٠ وقد كان أبو محمد على وأمه على فترة من الرسل ، فكيف يعبدون ؟ إنّ هذا مخالف للحقائق الدينية ، لقد مات أحدهما قبل أن يبرز الرسول إلى الوجود ، وماتت الأخرى ، وهو غلام لم يبعث رسولا ؛ ولذلك كان الخبر الذي يقول : أنهما في النار ، مردوداً لغرابة سنده أولاً ، ولبعد معناه عن الحقيقة يقول : أنهما في النار ، مردوداً لغرابة سنده أولاً ، ولبعد معناه عن الحقيقة

٨٥ - العاملي، السيد جعفر مرتضى: الصحيح من سيرة النبي الأعظم، ج٢ / ٨٥٠.

ثانياً ، ولعل نهي النبي عليه الصلاة والسلام عن الإستغفار ؛ لأن الإستغفار لا موضع له ، إذ إنه لم يكن خطاب بالتكليف من نبي مبعوث ، وليس كاستغفار إبراهيم لأبيه ، الذي نهي عنه ؛ لأنّ أبا إبراهيم قد خوطب برسالة إبراهيم فعلاً فهو مكلف أن يؤمن بالله ويكفر بالأوثان ، ثم يتابع أبو زهرة قوله بطريقة فطرية سليمة ، وعقل مستنير ، وحجة قوية :

وفي الحق أني ضرست في سمعي وفهمي عندما تصورت أنّ عبدالله وآمنة يتصور أن يدخلا النار ؛ لأنّ عبدالله الشاب الصبور الذي رضي بأن يذبح لنذر أبيه وتقدم راضياً ، ولما افتدته قريش إستقبل الفداء راضياً ، وهو الذي كان عيوفاً عن اللهو والعبث ، وهو الذي برزت إليه المرأة تقول: هيت لك . فيقول لها : أما الحرام فالممات دونه ، ولماذا يعاقب بالنار ، وهو لم تبلغه دعوة رسول ، ونفى الله تعالى العذاب ، إلا بعد أن يرسل رسولاً ، ولما تكن الرسالة قد وجدت ، ولم يكن الرسول قد بعث . وأما الأم الرؤوم الصبور التي لاقت الحرمان من زوجها ، فصبرت ورأت ولدها يتيماً فقيراً ، فصبرت وحملته صابرة راضية في الذهاب إلى أخواله ، أيتصور عاقل أن تدخل هذه النار من غير أن يكون ثمة رسالة إلهية تهديها ، ودعوة إلى الوحدانية توجهها .

ثم قال أبو زهرة بعد أن أيّد حديث إحياء الوالدين الشريفين : وخلاصة القول — وهو ما انتهيا إليه بعد مراجعة الأخبار في هذه المسأله —: إن أبوي محمد الشيئة في فترة ، وإنهما كانا قريبين إلى الهدى ، وإلى الأخلاق الكريمة التي

جاء به شرع ابنهما من بعد ، وإنهما كانا على فترة من الرسل ، ونعتقد أنه بمراجعة النصوص القرانية ، والأحاديث الصحيحة ، لا يمكن أن يكون في النار ، فأمه المجاهدة الصبور الحفية بولدها لا تمسها النار ؛ لأنّه لا دليل على إستحقاقها ، بل الدليل قام على وجوب الثناء عليها هي وزوجها الذبيح الطاهر . وما انتهينا إلى هذا بحكم محبتنا لرسول الله المنتقية — وإن كنا نرجوها ونتمناها — ولكن بحكم العقل والمنطق ، والقانون الخلقي المستقيم ، والأدلة الشرعية القويمة ، ومقاصد الشريعة وغايتها . إنتهى .

وإني أعجبت كل الإعجاب ، لطريقة الإمام أبي زهرة في التحليل ، فهو ناقش الموضوع بطريقة اصولية حديثية عقلية فطرية ، بالإضافة إلى الحب والتقدير لرسول الله الأمين ، فهو لم يسطع أن يتقبل من أي ناحية ، وأية حجة أنهما في النار ، وأن ذلك مخالف لفهم النصوص ومقاصد الشريعة ، وروح التشريع والعدالة الإلهية ، ورحمتها وفضلها فهل من مذكر !! (٨٦٠).

## الثاني: زوّار السيدة آمنة ( الله الكاني ):

ولم تدر (بركة – أم أيمن)، وهي تودع الجسد الساكن، تلك الحفرة النائية في صحراء الحجاز، أنّ الراحلة قد تركت وراءها ذكراً خالداً يقهر الزمن ويغلب الفناء. ولا أحست وهي تبكي سيدتها في ذاك القفر الموحش، أنّ قوماً ممن آمنوا بابن السيدة آمنة، قد زاروا قبرها بعد أعوام، فخيّل إليها أنّ الجن تنوح عليها منشدة:

٨٦ - سويد ، محمد نور : تأكيد الأدلة على نجاة والدى النبي (ص) من النار/١٠١ .

تبكي الفتاة البرة الأمينة زوجة عبد الله والقرينة لو فوديت لفوديت ثمينة لا تبقَيْن ظاعناً ولا ظعينة

ذات الجمال، العفّة الرزينة أمَّ نسبي الله ذي السكينه وللمنايسا شفرةً سنينه إلا أتب، وقَطّعت وتينه (۱۸۰

ولم يُقدِّر أحد ممن شهدوا رقدتها في مضجعها الأخير بالأبواء، أن سوف يأتي حِينٌ من الدهر تُبعث فيه الراقدة، ثم لا يموت لها ذكر من بعد ذلك أبداً، بل تظل صورتها تتنقل عبر الأجيال باهرة السنا والبهاء، ويظل اسمها خالداً على مر العصور والأدهار، يحف به جلال أمومتها العظمى التي لبثت وسوف تلبث دائماً، تستثير أنبل مافي وجدان المؤمنين من انفعال، وتُلهم شعراءهم روائع القصيد. وهذه الدنيا تصغي في الليلة المباركة، من ربيع كل عام هجري، إلى هتاف المحتفلين بذكرى الساعة الغراء، التي أقامت فيها آمنة عند ولدها سيد البشر (للبصيري):

يا سماءً ما طاولتها سماءً ل سنى منك دونهم وسناء س كما مُثّل النجوم الماء بك علياء بعدها علياء الذي شرفت به حواء من فخار مالم تنله النساء كيف ترقى رقيّك الأنبياء لم يساووك في عُلاك وقدحا إنّما مثّلوا صفاتك للنا تتباهى بك العصور وتسمو فهنيئا به لآمنة الفضل يوم نالت بوضعه ابنة وهب

٨٧ - بنت الشاطئ، الدكتورة عائشة عبد الرحمن: أم النبي / ١٧١ - ١٧٢.

سلام على (آمنة)، سيدة الأمهات، ووالدة النبي المصطفى المبعوث خاتماً للرسل الأنبياء عليهم السلام (٨٨).

وبعد، فهذه هي السيدة آمنة أم المصطفى والمعدن النظيف، المرأة الكريمة الطاهرة، ذات الحسب والنسب والأصل الشريف، والمعدن النظيف، إختارها الله لتكون أم سيد المرسلين، وشهدت مكة وساداتها بأنها قد نالت الفضل من ربِّ العالمين، وشاء الله أن يظل اسمها وتاريخها وسيرتها، أمور تتناقلها الأجيال، وتذكر فضل هذه السيدة ومكانتها، وحب الرسول والشي لها وحنوها عليه ورأفتها له. لقد كانت نعم الأم الحانية الفاضلة، عاشت حياة كريمة، وانتقلت إلى جوار ربها، وبقيت تلك السمعة العطرة، والتاريخ الفواح، تتناقله الأجيال جيلاً بعد جيل:

الله شاءك أن تكوني فينا فاختارك المولى لحمل أمانة لله احشاء توسد أحمد لله أصلاب تقلب أحمد يامن كسوت الدهر أشرف حلة جهلوا مقامك حين قالوا قولة ترجوه أمته وتياس أمه؟ ولسوف يرضيه الإله فهل ترى الله أعلم حيث يجعل دينه

أماً لخير المرسلين حنونا فخلقت آمنة وضعت أمينا جنباتها فحنت عليه جنينا فيها فسادت أظهراً وبطونا وجعلت درة تاجه الإثنينا ولقد أساءوا في النبي ظنونا حاشاه وهو ببرها يوصينا يرضى لآمنة تذوق الهونا؟ ولقد رضينا دين ابنك دينا

٨٨ - المصدر السابق.

إن كان أشرف بقعة تلك التي فلكونها ضمت عظام المصطفى يا أم خير المرسلين وجدة الزهراء أمطرك الحياء هتونا سعدت بك الأبواء حين نزلتها يا من له الخلق العظيم سجية عفواً رسول الله إن حياءنا أعطاك ربك رتبة لم يعطها يا رب صل على النبي وآله

أضحى بها خير الأنام دفينا لكن ببطنك كانت تكوينا فتعطرت ذكرأ وطابت طينا والعفو عندك ناله الراجونا منع الكلام وهيبة تعرونا عيسى ولا موسى ولا هارونا ما قام حادي أو تبلا تالينا(١٨)

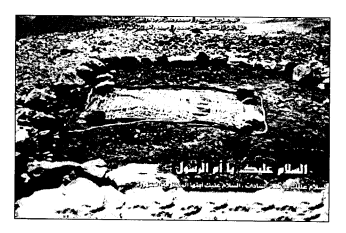
## الثالث: موقف أهل الأبواء من زوّارها:

وغالب زوّار الأبواء - الذين يفدون إليها عادة في المواسم الدينية -، هم من الحجاج والمعتمرين القادمين من الهند والباكستان، ودول شرق آسيا، وإيران ومصر وغيرها. وكانوا يأتون لزيارة (مرقد أم النبي)، بعاداتهم وتقاليدهم؛ وهم محملون بالبخور ودهن المسك، والعود والعنبر، وأنواع الطيب لسكبها فوق حجارة القبر. كما يحرص بعضهم على صبغ حجارته باللون الأخضر، فيما يقوم آخرون بكسوة ظهر الضريح بلفائف من القماش الأخضر، تكريماً لصاحبته، ومودة ليتيمها خاتم الأنبياء عليه السلام.

كما يلتزم أتباع المذهب الشيعي الجعفري بمداومة الحضور، وزيارة القرية ؟ لكونها إلى جانب الضريح، مسقط رأس الإمام موسى الكاظم (١٢٨هـ)،

٨٩ - يماني، الدكتور محمد عبده: إنها فاطمة الزهراء /٤٠ - ٤١.

حفيد سبط النبي عليه السلام. ويشتاط كثير من الأهالي غضباً -خصوصاً المتشددين دينياً -، من عادات الزوّار وتصرفاتهم في تعظيم القبور. ودائماً ما يدفعهم حنقهم إلى الدخول في مشاجرات وتلاسن مع المغالين؛ لمنعهم عن صرف أي شكل من التكريم للقبور، لما يعتقدون أنّه طريق إلى الشرك بالله الواحد، مما مهد الطريق عبر السنوات الماضية إلى إزالة القبر المشهور. ومدى وبتحرّج بالغ يروي راشد اليوبي (أبو سعد) أخباراً عن أحوال الزوّار، ومدى ما يلقاه أهالي القرية، من عنت وجفاء عند نصحهم بأنّ ما يفعلونه عند القبر كالف للسنة، ومهدداً لعقيدة الإيمان بقوله: إنهم لا يستمعون إلى نصحنا ورغبتنا الصادقة في الخير لهم. وأشد ما نلقاه من حرج عندما يشيح الزوّار بوجوههم، سخطاً علينا، وهم يرددون: هل هذه ضيافتكم لنا، يا أهل أم النبي؟! (١٠٠)



٩٠ - موقع العربية نت.









## ١- المكان الذي بات فيه النبي ( عليه علي الله على الله على

يضيف المضواحي: تركنا العاصد خلفنا ، لنتجه إلى موقع يقال له: (تلعة أبو صريحة) ، وهو كما يؤكد الأهالي المكان الذي أناخ فيه النبي ركابه عند هجرته إلى المدينة وبات فيه . وكالعادة لا يوجد مايشير إلى أهمية المكان وتاريخة ، لكنه لازال محفوظاً في صدر السكان ، يتناقلونه شفهياً جيلاً بعد جيل ، ولا يغفل الناظر ثراء الحياة الفطرية في هذا المكان ، وينقل المضواحي مادار من حديث بينه ، وبين الشيخ المحمدي ، ورد فيه على لسان الأخير : أنّ الأبواء تضم آثاراً كثيراً ، وأشار إلى أن الكتب القديمة ذكرت أن النبي عليه السلام ، بات في مكان يعرف حتى الآن باسم (أم مريخة) ، وبعد ذلك ذهب إلى (مزاح) ، ثم مكان يقال له : (أم كشنة) ، وبعدها دخل البساتين ، ومن ثم راح إلى (أم البرك) ، وفي طريقه إلى (المسيجيد) . وهذا الطريق هو خط مسار الهجرة القديم (۱۹).

### ٧- مسجدان صلى فيهما الرسول عليه:

قال الكاتب الصحفي عمر المضواحي: «ويؤكد (أبو سعد): أنّ ريع هرشا كان أصعب مرحلة في طريق الحاج القديم. وفي سفح الجبل المتجه إلى الشمال، يوجد المسجد الأبيض، مقام بالقرب من المكان الذي يعتقد سكان القرية، أن النبي عليه السلام صلى فيه » (٩٢).

٩١ - موقع عربية نت

۹۲ - نفس المصدر

وينقل المضواحي ، عن الشيخ المحمدي قوله : « وفيها مسجدان ثبت أنه صلى فيهما ؛ أحدهما : في ربع هُرشا ، والآخر معروف بمسجد القرين ، والذي يقع في وسط القرية » (٩٣).

وقال السمهودي: «ومنها مسجد الأبواء، وقال الأسدي: وفي وسط الأبواء مسجد لرسول الله الله المالية المالية

وقال المقدم عاتق البلادي : « وحَرّة بَيْض هذه تُشرِّق من هنا إلى أن تتصل بهرشي ، ومعها ربع بَيْض ، وقد ذكرها نُصَيب شاعر وَدّان فقال :

# ولا شك أنَّ القوم أدنى مقيلهم وكناثر أورغمان بَيْض والدوائر

وريع بَيْض آنف الذكر ، لصيق هُرشي من الغرب ، وذُكر أنّ لرسول الله عَلَيْكُ ، مسجداً بَبيْض » (٩٥) .

أقول: ريع بَيْض تقع شرق وَدّان، وجنوب شرق الأبواء، وبعد عرض ما ذكره أهل الأبواء والمؤرخون، إتضح توافقهم على وجود مسجد القرين في وسط الأبواء، ومسجد الأبيض أو ريع هُرشا (هُرشي).

۹۲ - موقع عربية نت

٩٤ - السمهودي ، علي بن أحمد : وفاء الوفاء ، ج٣/ ١٠١٦ .

٩٥ - البلادي ، المقدم عاتق بن غيث : على طريق الهجرة / ٧٠ .

## ٣- غزوة الأبواء ،أو (وَدَّان) :

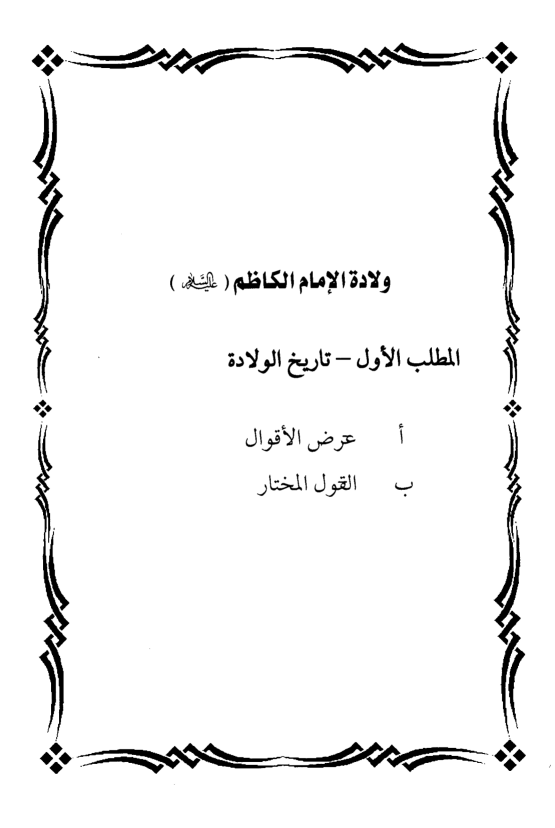
إختلف المؤرخون في إسم هذه الغزوة ، بين الأبواء أو وردان ؛ ولعل السبب في ذلك يرجع إلى التقارب الموجود بينهما في المكان ، وقد تكون داخلة في أطراف وادي الأبواء ، والمؤرخون لعدم دقتهم في تحديد هذه الأماكن ؛ حصل لهم مثل هذا الإختلاف ، ولهذا نجد بعضهم يقول : (حتى بلغ الأبواء يريد قريشاً وبني ضُمَرة ، ثم رجع ولم يلق كيداً )، كما جاء في البحار، جما المراب عن نزل وردان ، كما في دلائل النبوة ، ج١/٧٨ . والبعض الآخر يقول : ثم خرج غازياً حتى نزل وردان ، كما في دلائل النبوة ، ج١/٧٠ .

وبنو ضَمْرة - بفتح الضاد وسكون الميم ، وفي آخرها راء -: هم بنو ضمرة ، بن بكر ، بن عبد مناة ، بن كنانة ، بطن من كنانة . كان مسكنهم المرود - وهو موضع بين الجحفة ، وودّان ، والبزواء - ؛ وهي أرض بيضاء ، مرتفعة من الساحل ، بين الجار وودّان ، من أشد بلاد الله حراً ، وركب بني ضمرة يجلسون إليها في الصيف ، ويغورون إلى تهامة في الشتاء ، ومن جبالهم: النصع بالحجاز ، وثافل بتهامة والأبواء (٩٦).

خرج النبي والله من المدينة ، لإثنتي عشرة ليلة مضت من شهر صفر ، على رأس إثنتي عشر شهراً من هجرته الشريفة ، ومعه من أصحابه (٢٠٠) ، وقيل : (٢٦٠) . وكان لواؤه مع الحمزة بن عبد المطلب ، وكان لون اللواء أبيض . واستعمل على المدينة سعد بن عبادة ، وهي أول غزوة غزاها رسول

٩٦ - الأحمدي ، الشيخ علي : مكاتيب الرسول (ص) ، ج٣ / ٣٠١ .





### ولادة الإمام الكاظم ( عِيْفُ ):

إتفقت كلمة المؤرخين من العامة والخاصة ، على أنّ ولادة إمامنا الكاظم على أنّ ولادة إمامنا الكاظم على أن كانت في الأبواء . وشذ منهم الشيخ يسن بن إبراهيم السنهوتي الشافعي ، في الأنوار المقدسة – ص ٣٨ ، ط ، السعادة بمصر ، حيث قال : « ولد رضي الله عنه بالمدينة ، يوم الثلاثاء قبل طلوع الفجر ، سنة ثمان وعشرين ومائة » (٩٧).

وقال الحافظ عبدالعزيز : « ذكر الخطيب أنّه ولد موسى بن جعفر عليه بالمدينة ، في سنة ثمان وعشرين . وقيل : تسع وعشرين ومائة » (٩٨) .

### أ- عرض الأقوال:

المستفاد من المصادر المهمة ، التي أشارت إلى تاريخ ولادة إمامنا الكاظم المستفاد من الحاصة أو العامة - ، أنّها ترجع إلى ثلاثة أقوال رئيسية كالتالى :

### الأول - تحديد السنة فقط:

أي أنّ ولادة الإمام الكاظم على ؛ كانت عام (١٢٨ هـ)، وهو الأكثر. وقيل : عام (١٢٨ هـ). وقد قال بذلك جمع من أعلام الإمامية ، وأغلب أعلام العامة . وممن قال بذلك من أعلام الإمامية ما يلي :

٩٧ - المرعشى ، السيد شهاب الدين : ملحقات إحقاق الحق ، ج١٩ / ٥٣٨ .

٩٨ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج ٤٨ / ٨ .

- الشيخ ابن أبي الثلج البغدادي (المتوفى عام ٣٢٥ هـ) ، قال في كتابه
   (تاريخ الأئمة) : وكان مولده في عام مائة وتسع وعشرين) (١٩٩).
- ۲ الشیخ الکلینی (المتوفی عام ۳۲۹هـ) ، قال ولد أبو الحسن موسی شیخ بالأبواء ، سنة ثمان وعشرین ومائة . وقال بعضهم : تسع وعشرین و مائة ) (۱۰۰۰).
- الشيخ المسعودي (المتوفى سنة ٣٤٥هـ)، قال في كتابه (إثبات الوصية): « وكانت ولادته الملحمة » سنة ثمان وعشرين ومائة . وروي في سنة تسع وعشرين ومائة من الهجرة » (١٠١).
- ٤ الشيخ المفيد (المتوفى سنة ١٣ هـ) ، قال : « وكان مولده عليه السلام ، بالأبواء سنة ثمان وعشرين ومائة » (١٠٢).
- الشيخ الطوسي (المتوفى سنة ٤٦٠ هـ) ، قال : « ولد بالأبواء ، سنة ثمان وعشرين ومائة من الهجرة » (١٠٣).
- الشيخ الإربلي (المتوفى سنة ١٩٢هـ) ، قال : «أما ولادته ؛ فبالأبواء سنة ثمان وعشرين ومائة من الهجرة . وقيل : تسع وعشرين ومائة» ومائة»

٩٩ - المرعشى ، السيد شهاب الدين : مجموعة نفيسة / ١١ .

١٠٠ - الكليني ، الشيخ محمد يعقوب : الكافي ، ج١ / ٤٧٦ .

١٠١ - المسعودي ، علي بن الحسين : إثبات الوصية / ٢٠٣ .

١٠٢ - المفيد ، الشيخ محمد بن محمد : الإرشاد ، ج٢ / ٢١٥ .

١٠٣ - الطوسي ، الشيخ محمد بن الحسن : تهذيب الأحكام ، ج٦ / ٨١ .

١٠٤ - الإربلي ، الشيخ علي بن عيسى : كشف الغمة ، ج٣ / ٢ .

العلامة الحلي (المتوفى سنة ٧٢٦هـ) ، قال في المستجاد من كتاب
 الإرشاد : «وكان مولده الشاه بالأبواء ، سنة ١٢٨هـ» (١٠٥).

## الثاني - تحديد السنة والشهر واليوم:

## ومن الأعلام الذين إختاروا هذا الإتجاه ؛ هم كالتالي :

- ۱- الشيخ الطبرسي المتوفى سنة ٤٨٦هـ قال : «ولد عليه السلام بالأبواء منزل بين مكة والمدينة لسبع خلون من صفر ، سنة ثمان وعشرين ومائة » (١٠٦).
- ۲- الشيخ ابن الفتّال النيسابوري المتوفى سنة ٥٠٨هـ -، قال: «وكان مولده بالأبواء موضع بين مكة والمدينة يوم الأحد؛ لسبع خلون من صفر، سنة ثمانِ وعشرين ومئة » (١٠٠٠).
- ٣- الشيخ ابن شهراشوب المتوفى سنة ٥٨٨هـ، قال: «ولد الشيخ بالأبواء موضع بين مكة والمدينة -، يوم الأحد لسبع خلون من صفر، سنة ثمانٍ وعشرين ومائة » (١٠٨).

١٠٥ - المرعشى ، السيد شهاب الدين : مجموعة نفيسة ٤٢٦ .

١٠٦ - الطبرسي ، الشيخ الفضل بن الحسن : إعلام الورى ، ج٢/٢ .

١٠٧ - النيسابوري ، الشيخ محمد بن الفتّال : روضة الواعظين / ٢٤٣ .

١٠/ - ابن شهراشواب ، الشيخ محمد بن علي : مناقب آل أبي طالب، ج٤/ ٣٢٣ .

- ٤- الشهيد الأول المتوفى سنة ٧٨٦ هـ -، قال: «ولد الشهيد الأبواء سنة ثمان وعشرين ومائة ، يوم الأحد سابع صفر» (١٠٩).
- ٥- الشيخ الكفعمي المتوفى سنة ٩٠٠ هـ -، قال : «إنّه ولد بالمدينة يوم
   الأحد سابع صفر ، سنة ثمان وعشرين ومائة » (١١٠).

# الثالث - تحديد السنة والشهر فقط:

إنفرد بهذا الشيخ الطبري الإمامي - من أعلام القرن الرابع-، حيث قال : « ولادة أبي الحسن ؛ موسى بن جعفر هي . قال أبو محمد ؛ الحسن بن علي الثاني هي : ولد بالأبواء - بين مكة والمدينة -، في شهر ذي الحجة ، سنة مائة وسبع وعشرين من الهجرة » (١١١).

### ب- القول المختار:

بعد أن عرضنا الأقوال في تاريخ ولادة إمامنا الكاظم المناه ؛ خرجنا بالنتيجة التالية :

## ترجيح قول الطبري الإمامي:

لعلّ من أهم القرائن التي نستفيدها، في ترجيح هذا القول؛ هي التالي:

١٠٩ - الشهيد الأول ، الشيخ محمد بن مكي : الدروس الشرعية ، ج٢/ ١٣ .

١١٠ - الكفعمي ، الشيخ إبراهيم : المصباح / ٦٩١ .

١١١ - الطبري الإمامي ، الشيخ محمد بن جرير : دلائل الإمامة / ٣٠٣ .

# ١ الإتفاق على أنّ الولادة كانت في الأبواء:

المعروف أنّ الأبواء منزل بين مكة والمدينة ؛ وهي مكان لإستراحة الحجاج ، ولكل من قصد مكة ، أو رجع منها إلى المدينة ، فالمناسب لهذا هو قول الطبري الإمامي (١١٢٠) ، دون غيره من الأقوال ؛ حيث أنّه نَص على أنّ الولادة في ذي الحجة . أما على قول : أنّ الولادة في صفر ؛ فبعيد ، ولا يتناسب مع القول بأنّ الولادة في الأبواء.

## ٢ أغلب الأقوال غير مستندة إلى رواية:

بعد مراجعة ما بأبدينا من مصادر مهمة ؛ ثبت لدينا ، أنّ أغلب الأقوال لا تستند إلى رواية ، باستثناء قول الطبري الإمامي ؛ فيمكن الإستشهاد له بالروايتين التاليتين :

## الأولى - رواية أبي بصير:

قال: (حججنا مع أبي عبدالله في السنة التي ولد فيها ابنه موسى (عليهما السلام)، فلما نزل الأبواء؛ وضع لنا الغذاء، وكان إذا وضع الطعام لأصحابه؛ أكثره وأطابه. قال: فبينا نحن نأكل، إذ أتاه رسول

<sup>117-</sup> محمد بن جرير ، بن رستم الطبري (أبو جعفر ) . له كتاب (دلاثل الإمامة ) ، وبالجملة : هو جليل القدر من من أصحابنا ، كثير العلم ، حسن الكلام ، ثقة بالإتفاق ، في المائة الرابعة ، وروى عن المفضّل الشيباني في سنة (٣٨٥هـ) ، كما في دلائل الإمامة /٢٦٢ . قال آغا بزرك في الذريعة ، ج٨ / (١٧٠ - ١٧٠) : الطبري الآملي المازندراني ، المتأخر عن محمد بن جرير الطبري الكبير . وأوّل من نقل عن هذا الكتاب ؛ هو السيد علي بن طاووس ، المتوفى (٦٦٤هـ) . ومن المؤسف أن بعد عصر ابن طاووس ؛ ضاعت تلك النسخة النّامة ، ولم تصل هذه النسخة إلى المتأخرين عنه إلا ناقصاً .

حميدة فقال: إنّ حميدة تقول لك: إني قد أنكرت نفسي ، وقد وجدت ما كنت أجده إذا حضرتني ولادتي ، وقد أمرتني أن لا أسبقك بابني هذا. قال: فقام أبو عبدالله عنه ، فانطلق مع الرسول ، فلما إنطلق ؛ قال له أصحابه: سَرّك الله وجعلنا فداك ، ما صنعت حميدة ؟

قال قد سَلّمها الله ، ووهب لي غلاماً ؛ وهو خير من برأ الله في خلقه ... الخ ) (١١٣).

## الثانية – رواية منهال القَصَّاب:

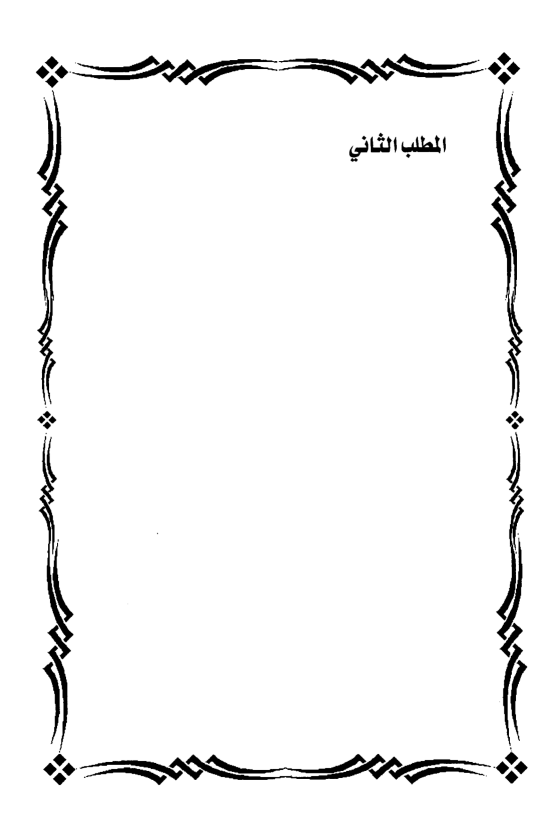
قال: (خرجت من مكة وأنا أريد المدينة، فممرت بالأبواء وقد ولد لأبي عبدالله على ، فسبقته على المدينة، ودخل بعدي بيوم، فأطعم الناس ثلاثاً، فكنت آكل فيمن آكل ، فما آكل شيئاً إلى الغد حتى أعود فآكل، فمكثت بذلك ثلاثاً أطعم حتى أرفق، ثم لا أطعم شيئاً على الغد) (١١٤).

بيان : قال الفيروزآبادي : «إرتفق على مرفق يده ، أو على المخدّة ، و إمتلأ » (١١٥).

١١٣ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج١٨ / ٣.

١١٤ - نفس المصدر / ٤.

١١٥ - نفس المصدر / ٤ .





### أ تقريب الإستظهار:

إذا قرأنا بتأمل ما جاء في روايتي أبي بصير ، ومنهال القُصّاب - خصوصاً قول أبي بصير : (حججنا في السنة التي ولد فيها ابنه موسى عليهما السلام) ، فلما نزل الأبواء ...) ، وقول منهال القصاب : (خرجت من مكة وأنا أريد المدينة ، فمررت بالأبواء وقد ولد لأبي عبدالله عند الله عند الله التيجة التالية :

- ۱- نستفيد من كلا الروايتين ، أنهما مرتبطتان بنفس موضوع ولادة الإمام الكاظم البينا .
  - ٢- أنّ الولادة ، حدثت في الأبواء بعد الرجوع من الحج .

## ولكن السؤال الذي ينبغي طرحه : في أي يوم كانت الولادة ؟

يتضح لنا جواب هذا السؤال ، بعد عرض الدليل الموصل إلى نتيجة تقريبية ، لمعرفة يوم الولادة ، كما في العنوان التالي :

### ب-عرض الدليل:

مما تقدم إستفدنا ، أنّ ولادة الإمام الكاظم الله الله الرجوع من الحج ، وتتضح لنا معالم تقريبية ، نستفيد منها أنّ الولادة كانت في العشرين من ذي الحجة ؛ وذلك من خلال معرفة سير الإمام الصادق الله ، ورجوعه إلى المدينة ؛ حيث أمامنا خيران لا ثالث لهما ، وهما :

أولاً - خروج الإمام الصادق السِّن من مكة إلى الغدير ، ثم إلى الأبواء:

وهذا الطريق ؛ هو محل إطمئناننا ؛ وذلك من خلال بيان التالى :

سيرة الإمام الصادق على ، التي جرى فيها على نهج جده النبي الله في خروجه من مكة قاصداً الغدير بأمر الله تعالى ، وإحياءاً لأهم معالم الإمامة الكبرى ، المتمثلة في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وأبنائه الميامين ، وتتضح لنا هذه السيرة ، بعد دراسة ما يلي :

# متى خرج النبي ﷺ - بعد حجة - من مكة ؟

قال الشيخ الواثقي : « فانظر إلى الأئمة الطاهرين ، كيف أصرّوا على حفظ تعاليم النبي وآثاره وسنته ، حتى لم يتركوا التحصيب الذي لم يكن أمراً

١١٦ - الطوسي ، الشيخ محمد بن الحسن : تهذيب الأحكام ، ج٥ / ٢٧٥ .

هاماً في حجة الرسول العظيم ، وكان هذا إقتداء بجدهم النبي الكريم ، واقتفاء لأثره ، وإستجابة لقول تعالى: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ ٱلسَّوَةُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ ٱلسَّوَةُ كَسَنَةٌ ﴾ الأحزاب: ٢١ (١١٧).

## وصول النبي ( عليه ) إلى غدير خم ،

إنّ رسول الله على الله على الله عشر من ذي الحجة ، غادر مكة المكرمة ، وتوجه نحو المدينة المنورة .

وكذلك المسلمون الذي جاؤوا من القرى والبوادي والبلدان رجعوا إلى أوطانهم ؛ لأنّ أمير الحج بأمر نبيهم والله قال لهم : إذا قضى أحدكم حجه فليُعجِّل الرحلة إلى أهله ، فإنّه أعظم لأجره .

فعجّلوا الخروج واغتنموا فرصة مرافقة موكب الرسول ، ولو لبعض الطريق ، وكانت نقطة تحرك كثير من هؤلاء الحجّاج مشترك مع أهل المدينة ، وبعد طيّ مسافة يفترق بعضهم عن البعض الآخر ، قاصدين أوطانهم . وكان موكب الرسول المسير نحو المدينة منزلاً بعد منزل ، ومرحلة بعد مرحلة ، حتى مضى اليوم الخامس عشر ، والسادس عشر ، والسابع عشر ، ففي ضحى اليوم الثامن عشر ، حين بلغ الموكب الشريف قريباً من الجحفة ، بغدير ضحى اليوم الثامن عشر ، حين بلغ الموكب الشريف قريباً من الجحفة ، بغدير

١١٧ - الواثقي ، الشيخ حسين : حجة الوداع / ٣٠٤.

خم، وقبل تفرق الحجاج في مسيرهم وذهابهم ؛ نادى الرسول الله : الصلاة جامعة .. فصلى رسول الله بالمسلمين صلاة الظهر ... إلخ (١١٨).

# هل ذهب الإمام الصادق على الله عدير خم؟

تفيدنا رواية حَسّان الجّمال أنّ الإمام الصادق على ذهب إلى غدير خم ؟ حيث قال : (حملت أبا عبدالله من المدينة إلى مكة ، فلما إنتهينا إلى مسجد الغدير ؛ نظر في ميسرة المسجد فقال : ذلك موضع قدم رسول الله على حيث قال : من كنت مولاه ؛ فعلي مولاه ....) (١١٩). بل المستفاد من بعض الروايات ؛ أنّه حَثّ أصحابه على زيارة هذه الأماكن ، والصلاة فيها ، نذكر منها التالى :

- 1- رواية عبدالرحمن بن الحجّاج قال: : (سألت أبا إبراهيم عن الصلاة في مسجد غدير خمّ بالنهار وأنا مسافر؟ فقال: صَلِّ فيه، فإنّ فيه فضلاً، وقد كان أبى يأمر بذلك) (١٢٠).
- ٢- رواية أبان عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله عبدالله عبد السلاة في مسجد الغدير ؛ لأنّ النبي الثينة أقام فيه أمير المؤمنين عبد ؛ وهو موضع أظهر الله عَزّ وجل فيه الحق ) (١٢١).

١١٨ - المصدر السابق / ٣١٨ - ٣٢١ (بتصرف).

١١٩ - الكليني ، الشيخ محمد بن يعقوب : الكافي ، ج٤ / ٥٦٦ .

١٢٠ - نفس المصدر: الكافي ، ج٤ / ٥٦٦

١٢١ - نفس المصدر / ٥٦٧ .

أقول: إذن ، ثبت لدينا أنّ الإمام الصادق السلام ذهب إلى غدير خم ، وحَتّ أصحابه على زيارة هذا المكان المقدّس.

### متى وصل الإمام الصادق عِنهُ إلى الأبواء؟

إنّ الجواب عن هذا السؤال يستدعى بيان ما يلي:

### ١- تحديد المسافة بين الغدير والأبواء:

الأبواء تبعد عن الجحفة ما يقارب (٤٥ كم).

والغدير يبعد عن الجحفة ما يقارب(٨ كم).

فتكون المسافة بين الغدير والأبواء ، ما يقارب ( ٥٣ كم) ؛ أي حدود (٢٦ ميلاً ) .

### ٢- تحديد المسافة بينهما بالأيام:

قال الدكتور حسين مؤنس: «المسافة بين مكة والمدينة ، مسيرة ١١٧ ساعة بسير الإبل ، وقد حسب لكل ساعة أربع كيلومترات » (١٢٢). فعلى هذا تقطع الإبل في سيرها ، في اليوم (١٢ ساعة متواصلة) ، ٤٨ كم تقريباً ، وهذا ما يعرف قديماً بالمرحلة .

وبعد هذا البيان ؛ إتضح لنا أن المسافة بينهما تستغرق مرحلة ؛ أي حدود يوم .

١٢٢ - مؤنس ، الدكتور حسين : أطلس تاريخ الإسلام / ٧٦ .

وهذا ما وجدناه في التاريخ ، حيث وذكر الواقدي : « ونزل رسول الله وهذا ما وجدناه في التاريخ ، حيث وذكر الواقدي : « ونزل رسول الله الشيئة السُّق السُّق السُّق السُّق السُّق السُّق الله عنه الجُمعة الجُمعة الجُمعة الجُمعة ، ثم راح منها فصلى في المسجد الذي يُحرم منه مشرفاً خارجاً من الجحفة ، والمسجد الذي دون خم ، عن يسار الطريق» (١٢٣).

فالمستفاد من قول الواقدي ، أنّ النبي الشيئة أصبح يوم الخميس في الأبواء والجمعة في الجحفة . فالنتيجة التي توصلنا إليها : إذا فرضنا أنّ الإمام الصادق عشر ، خرج من الغدير عصر يوم الثامن عشر ، وصلى المغرب والعشاء في الجحفة ، فعلى أكثر تقدير أنه في فجر يوم العشرين قد وصل إلى الأبواء ، وولادة الإمام الكاظم عن ، كانت بعد الظهر ؛ أي وقت الغذاء من يوم العشرين من ذي الحجة .

## ثانياً - خروج الإمام الصادق ( ﷺ ) ، من مكة إلى الأبواء :

وإذا فرضنا ، أنّ الإمام الصادق عَلَى سلك طريق مكة إلى الأبواء ، من دون المرور بالغدير ، فنخرج بالنتيجة التالية :

المسافة بين مكة والمدينة تقدر بـ (٤٩٧كم) ، والأبواء تقع في منتصف هذا الطريق وإذا حسبناها بنظام سير الإبل ، فإنها تقطع في خمسة أيام ، وهو الموافق لما ذكره الواقدي في كتابه (المغازي) (١٢٤). من أنّ النبي الشيئة في حجة

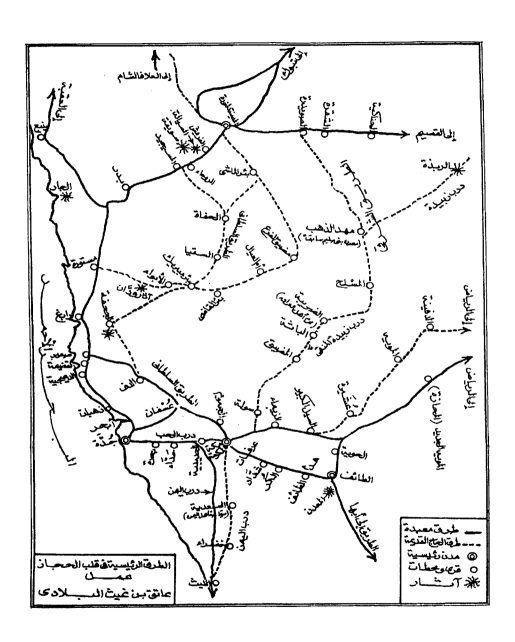
١٢٣ - الواقدي ، محمد بن عمر : كتاب المغازي ، ج٣ / ١٠٦٩ .

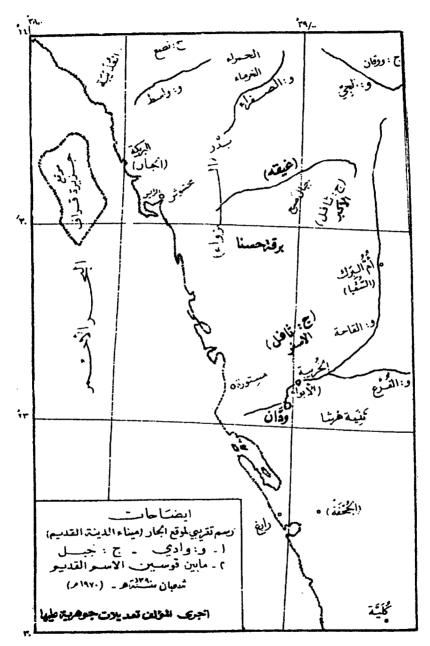
۱۲٤ - نفس المصدر ، ج٣ / ١٠٨٩ – ١٠٩٧.

الوداع قطع المسافة بين المدينة ومكة في عشرة أيام ، وقطع المسافة بين المدينة والأبواء في خمسة أيام . وبعد إيضاح ما تقدم نستنتج ما يلي :

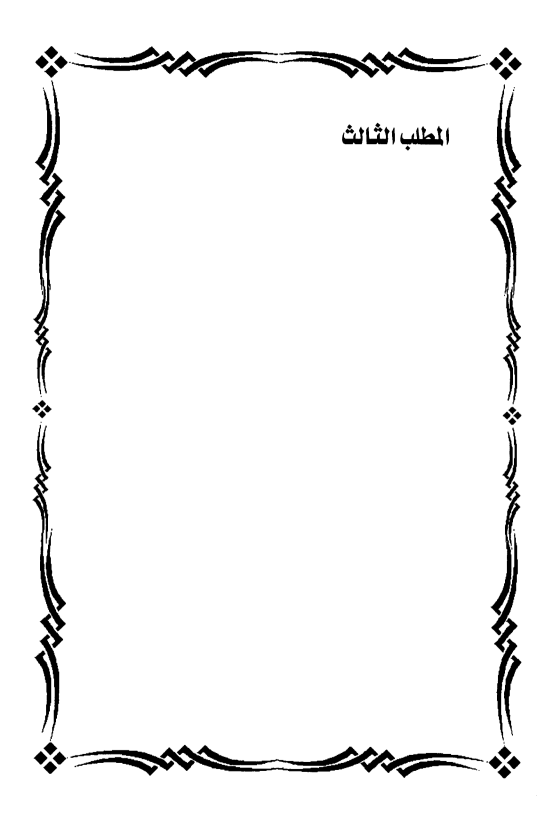
- 1- المعروف من حج النبي الليلة ، أنّه خرج من مكة في ضحى يوم الرابع عشر من ذي الحجة ، وإذا أضفنا خمسة أيام إلى الأبواء ، فتكون النتيجة أنّه وصل إلى الأبواء في فجر اليوم العشرين من ذي الحجة على أكثر تقدير .
- ٢- إنّ النتيجة التي خرجنا بها على الفرضية الأولى: وهي خروج الإمام الصادق على من مكة ، والمرور بالغدير ، ثم الأبواء . أو على الفرضية الثانية : وهي خروج الإمام على من مكة إلى الأبواء ، متقاربة ، وهي كون الإمام الصادق على قد وصل الأبواء في بداية اليوم العشرين من ذي الحجة . والولادة حصلت بعد الظهر أي وقت الغداء كما نصت رواية أبي بصير .

## خرائط توضيحية لمنطقة الأبواء





( مخطط تقريبي لميناء الجار وما حوله من المواضع )







### ١- باقة الأفراح:

تُطلق الباقة في الأساس على ما جمع من الورود في تشكيلة واحدة متناسقة الألوان ، حيث أنّ الورد أجمل الأزهار على الإطلاق ، وهو رمز للرائحة الزكية والجمال .

فرائحته تفوح من خلال حدائق المنازل ، والحدائق العامة والمنتزهات ، أو من خلال عطر الورد أو ماء الورد .

وجماله ؛ باعتباره متعدد الألوان والأشكال ، ومن المناسب لموضوعنا هذا ، ذكر نوعين من الورود ، كالتالي :

الأول- ورد الحدائق القديم: وأزهاره كروية ، أو تشبه الفنجان ، وذات رائحة زكية ، وتتراوح ألوانها بين الأبيض ، مروراً بالأحمر الوردي ، والشاحب إلى الأحمر ، والقرمزي المائل إلى السواد ، والارجواني وهي تنمو في شكل شجيرات كبيرة نوعاً ، وهي غالباً في منتصف الصيف ، رغم أنّ بعضها يزهر أكثر من مرة خلال موسم النمو .

الثاني- ورد الجدار: وهو نبات عطري يزهر في الربيع، ويحمل عناقيد لأزهار فردية أو مزدوجة، أو برتقالية، أو حمراء داكنة، أو بنفسجية اللون، وسمي بهذا الإسم لتسلقة الجدران والصخور والمرتفعات البرية.

ومن هذا المنطلق ، قلّد الإنسان هذه الطبيعة الجميلة الجدّابة . بأن جلب إلى مناسباته – الشعبية والدينية – هذه التشكيلة الجميلة ، وأطلق عليها باقة الورد ، وطوّرها إلى باقة الأفراح ، وقد استحسن محبو أهل البيت الله هذه الطريقة ، معبرين بها عن فرحتهم وولائهم بتزيين بيوتهم ، ومجالس أفراحهم بهذه الباقات الوردية – سواء كانت طبيعية أو صناعية – إلا أنّ منبر الحفل له طابعاً خاصاً ؛ حيث يُزيّن بباقة من الورود الجميلة المميزة ، شَدّاً للنفوس نحو ما يقال من قصائد شعرية ، وأحاديث وكرامات ، لها صلة بالمناسبة المحتفى ما يقال من قصائد شعرية ، وأحاديث وكرامات ، لها صلة بالمناسبة المحتفى بها ، كي يكون لها تأثيراً في سعادة المستمعين لها ، مما يحُول الحفل إلى بهجة تظهر الفرحة على الوجوه الحاضرة ، ويجعلها باقة ورد الحفل ، التي يفوح منها عطر الولاء والمحبة ، لهذا البيت النبوى والطاهر .

### ٧- عيد الولادة:

يتضح هذا العنوان بعد معرفة وبيان معنى العيد، وأساسه، وأهدافه، من خلال طرح الأسئلة التالية:

#### ما معنى العيد؟

العيد: كل يوم فيه جمع، و إشتقاقه من عاد يعود، كأنهم عادوا إليه. وقيل: إشتقاقه من العادة، لأنهم إعتادوه، والجمع أعياد (١٢٥).

<sup>1</sup>۲٥ - ابن منظور ، جمال الدين محمد بن مكرم : لسان العرب ج٣ /٣٦٩

وقيل: سمي بذلك ؛ لأن كل إنسان يعود إلى ما وعد الله له في ذلك اليوم.

وقيل: سنّمي بذلك ؛ لأنّ كل إنسان يعود فيه إلى الله بالتوبة والدعاء، والرب يعود عليهم بالمغفرة والعطاء.

وقيل: سمي بذلك ، لعودة الله تعالى على عباده المؤمنين بالفوائد الجميلة ، والعوائد الجزيلة ، والعائد : هو المعروف والصلة (١٢٦).

وقيل: سمي العيد عيداً؛ للعودة من الترح إلى الفرح، فهو يوم سرور للخلق كلهم، ألا ترى أن المسجونيين في ذلك اليوم لايط البون ولا يعاقبون، ولا تصطاد الطيور والوحوش، ولا ينفذ الصبيان إلى المكتب(١٢٧).

#### ما أساسه؟

طبعت النفوس البشرية - منذ أحست بالحياة - على حب العيد ، ولكنها تحيرت في إختيار العيد المناسب لها ، فلذا تراها تميل إلى جمال الطبيعة فتتعلق بها ، وتتخذ لها عيد الربيع (النيروز)، وعيد الشتاء، ثم رأت أن مشاطرة الطبيعة قد لاتسرها دائماً ، فهي في وقت تبتهج معها إذا إبتهجت ، في وقت آخر تكتئب إذا إكتأبت ، فراحت تفتش لنفسها عن أعياد أفضل تديم لها فرحتها، وحينما رأت عبادة الأصنام التي إتخذتها آلهة لها ؛ إتخذت من

١٢٦ - المصدر السابق.

١٢٧ - ابن الفتال ، الشيخ محمد النيسابوري ، روضة الواعظين /٣٨٥ .

أسمائها أعياداً، كعيد ، أدونيس ، وعيد باخوس . ولما جاءت الأديان السماوية ، وحاربت تلك العبادات الوثنية ، إستبدلت مكانها أعياداً أخر .. فكان عيد الميلاد ، وعيد الفطر ، وعيد جميع المقديسين ، وغيرها .

وتتابعت الأجيال ، ومضت عصور وأزمان فعاد الظلام مخيماً على البشر ، بسبب فكرها المنحرف ، حيث إنفلت الناس من الأديان ، ورجعوا يعبدون أنفسهم ، بعد أن كان أسلافهم يعبدون الأصنام ، فظهر هناك عيد العمال ، وعيد الموتى ، ثم فكروا في أوطانهم فابتدعوا عيد العرش ، وعيد الإستقلال ، وعيد الجمهورية ، وغيرها .

ثم فكرو في أطفالهم وأمهاتهم ، فجعلوا يوم الأم ، ويوم الطفل ، وتجد في كل قطر أعياداً ، وأما الأعياد المذكورة في القرآن الكريم ، فأهمها أربعة:

الأولَ - عيد الكفار وقد أشار إلية قوله تعالى : ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُولُونَ النَّاسُ ضُحَى ۞ ﴾ طه: ٥٩؛ أي يــوم عيــدهم ، لأنّ الناس يُحتَمعون فيه من الآفاق .

الثاني – عيد النبي عيسى المُنِيهِ : وهو ما أشار إليه قوله تعالى : ﴿ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمُ النَّهُمَّ رَبِّنَا آنَزِلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ السَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِإَقَالِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَاخِرِنَا

الثالث – عيد الفطر: وهو ما شار إليه قوله تعالى: ﴿ قَدَّ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى ﴿ وَذَكَر الثَّالِثُ اللَّهُ وَذَكَر الثَّالِثُ اللَّهُ وَذَكَر الشَّهُ رَبِّهِ وَ فَصَلَّى ﴿ الْعَلَى: ١٤ – ١٥ ؛ أي تصدق بصدقة الفطر، وذكر اسم ربه، يعني التكبير. فصلى، يعني صلاة العيد.

الرابع – عيد النحر ( الأضحى ) : وهو ما أشار إليه قوله تعالى : ﴿ إِنَّا الرَابِع – عيد النحر ( الأضحى ) : وهو ما أشار إليه قوله تعالى : ﴿ إِنَّا المُعَلَّمُ الْكُورُ: ١-٢؛ يعني القربان (الأضحية ) .

#### ما أهدافه؟

بعد عرض ماتقدم من معاني العيد ، إتضح لنا هدفها ومغزاها ، وذلك من خلال تقسيم المجتمع البشري إلى قسمين :

الأول - المجتمع المتدين: وهو الذي يسير على منهج الشرائع السماوية ، المخالفة للشيطان وأهوائه ، والرجوع إلى الله تعالى بالتوبة وطلب المغفرة ، وبعدها تظهر عيدها وفرحتها .

الثاني — المجتمع غير المتدين : وهو الذي يسير على خطى الشيطان ، المتبع لهوى نفسه ، وما تلتذبه من أفكار شيطانية ، توحي له فرحته وسروره.

وبعد هذا الإيضاح ، فأي الفرحتين أصلح وأدوم للمجتمع البشري؟ والجواب على هذا يوضحه الإسلام وما يحويه من أهداف سامية في هذا المجال ، فالإسلام دين سماوي عالمي خالد ، ولابد أن تكون أعياده خالدة ، يشترك فيها كل فرد من الأمة عبر العصور والأزمنة ، إذ ليس من السهل أن

يغرس في ضمير الأمة شعور الإيمان بالعيد والتفاعل معه ، مالم يكن العيد قد شكل في تاريخ الأمة تحولاً وانعطافاً أساسياً ، في كيانها وشخصيتها ومصيرها ، لهذا فإن أعياداً ومناسبات عظيمة لتجديد حيويتها ، وتعبير عظيم عن مظهر الوحدة في حياتها ، وعمق شعور التضامن في داخلها . إن أعياد الأمة لا تأتي بالسهولة ، إنها تكلف الأمة - حتى تصبح عيداً - أكبر التضحيات ، والأثمان والمشاق والجهاد والتدريب والإعداد . وهذا مانجده في أهم الأعياد الإسلامية ، المتمثلة فيما يلى :

### ١- عيد الأسبوع (الجمعة):

أما في يوم الجمعة ، فيحق للمسلم أن يهنأ ويفرح .. كيف وقد عاش إسبوعاً كاملاً في طاعة الله ، وانتصر على الشيطان ، فلم ينخدع بأباطيله ومغرياته الفاسدة ، حتى ختم أسبوعه بيوم الجمعة ، وذلك هو النصر المبين ، فالجمعة هو عيد الأسبوع.

#### ٧- عيدالفطر:

يجدر بالإنسان أن يفرح كثيراً ؛ لأنه أعلن مقاومته للشيطان منذ أول هلال رمضان ، وأغلق على نفسه كل نوافذه . وهي البطن والفرح والمال ، فالصائم في رمضان كأنه يقول للشيطان :

إذا كنت تغري الناس إلى الضلال بهذه الوسائل، فإني قد تركتها جميعاً، فيكف بطنه وفرجه عن الحلال ؛ لأنّ الله تعالى أمره بذلك لمدة ثلاثين يوماً ، ثم لا ينقضي الشهر إلا ويدفع زكاة الفطرة ، ليعلن أنه على أتم

الإستعداد للتخلي عن المال، إذا أمر الله بالتخلي عن المال، ومن حَصّن بطنه وفرجه ، وتصدق بماله في سبيل الله ، فقد أكد إنتصاره على الشيطان ، فحق له أن يفرح بهذا الإنتصار العظيم ، فهو في عيد (عيد السنه).

إن يوم الفطر، هو يوم التزكية والبر، وعيد الغفران والإحسان، شرعه الله لنا، لنزكي فيه أنفسنا، ونطهر سرائرنا من الحرص عن الأنانية، ونقلع عن مجتمعنا أحقاد المحرومين، ونتقي فيه نظرات البائسين، حتى تكون أيامه صورة إسلامية صحيحة للتكافل الاجتماعي، وشعاراً للعيد، عيد الغفران والإحسان. ولاشك إن غفران الذنوب: هو العيد كل العيد، فإنه لاعيد إلا لمن شكرالله سعيه، وقبل صومه، وغفرذنبه...

دخل رجل على أمير المؤمنين عِنَهُ فوجده يأكل خبزاً خشناً - يوم العيد - ، فقال: ياأمير المؤمنين ، أفي يوم العيد تأكل خبزاً خشناً ؟ فقال له علي على : اليوم عيد لمن قبل صومه ، وشكر سعيه ، وغفر ذنبه ، واليوم لنا عيد، وغداً لنا عيد . وفي كل يوم لانعصي الله فيه لنا عيد (١٢٨).

#### ٣- عيد الأضحي:

فهو اليوم الذي يحق للحاج أن يبتهج فيه ، لإنتصاره على الشيطان ، كما حق لبقية المسلمين أن يشاركو الحجاج في فرحتهم الكبرى ، وليعلنوا جميعاً هم على هدى الله ، وعلى الخط الأمامي في محاربة الشيطان ، سواء منهم من

۱۲۸ - مال الله ، محسن : مع شهر رمضان /۹۷ .

خرج إلى تأدية المناسك ، أو من لم يستطع الشخوص إلى تلك المقدسات فبقي في بلاده، متوجهاً بقلبه إلى ذلك المؤتمر العالمي ، ليردد من بعيد مايردده الحجاج في تلك المشاعر المقدسة.

إتضح لنا أن أعياد الإسلام هي إنتصاراته الخالدة ، الباقية الحية ، التي يعيشها المسلمون إلى الأبد ، كما عاشوها في حياة الرسول عليه ، لأن الإسلام يرى: أن الإنسان وجد على وجه الأرض ، ليؤدي دور مصارعة الشيطان، مدته منذ بلوغه الشرعي حتى موته، فالإنتصار على هذا العدو إنتصار يستحق أن يبتهج به المسلم ، وأما الإنتصارات الأخر فإنها تافهة ، لايقدرها الإسلام بما يساوي الحزن أو الفرح ، لأن الإنسان أغلى من المادة ، ولم تخلق لهذه الحياة ، حتى نعيشها بالأفراح والأحزان ، كم أشار إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَتُبَكُمْ عَمَّا بِغَدِّ لِكَيْلًا تَحْزَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَآ أَصَابَكُمْ ﴾ آل عمران: ١٥٣ ، فمباهج الحياة لاتسوى أن يفرح بها الإنسان أو يحزن ، وإنما يجدر بالإنسان أن يفرح إذا ربح المعركة في صراعه مع الشيطان ، ويحزن إذا خسر المعركة في صراعه مع الشيطان. قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضَّلِ ٱللَّهِ وَبِرَ مَتِهِ عَلِمُ لِكَ فَلْيَفُرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ﴿ ﴾ يونس: ٥٨.

وإلى هنا ، إتضح لنا أن معنى العيد: هو عود الفرح والسرور بفعل الخير وتجديد العهد مع الله سبحانه وتعالى ، على التمسك بدينه والعمل على طاعته ، العيد فتح صفحة جديدة من عملك مع ربك ومع الناس ، إنه إعلان عن إبتداء مرحلة جديدة من عمرك ، فيها من النصاعة والجدة فيغسل كل

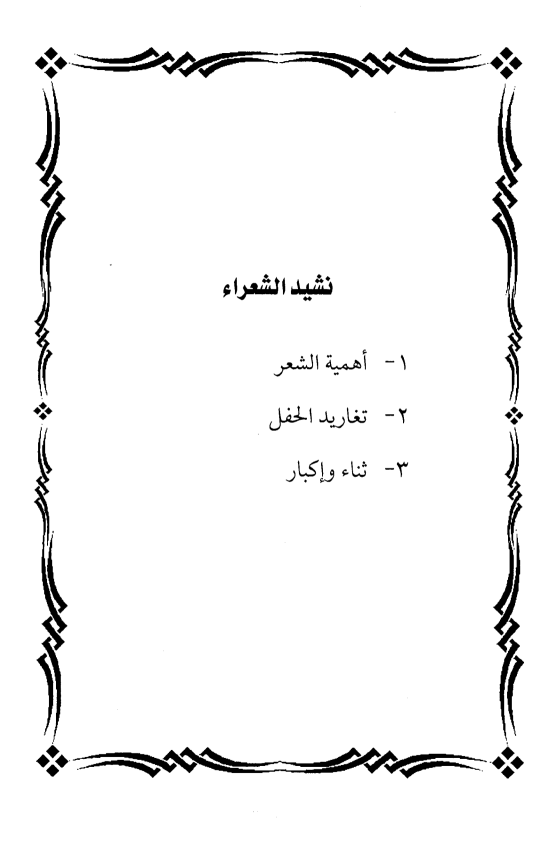
الأدران السابقة . العيد يجب أن يؤخد نقطة تحول في حياة الأفراد والأمم ، لهذا لايتحقق بالمظاهر والثياب الجديدة والزينة فقط ، بل بالسلوك وتغير العلاقات إلى الأفضل ، وهذا يستدعي وجود القدوة التي تأخذ بأيدينا إلى هذا السلوك. وهذه القدوة التي نبحث عنها ، لابد أن تكون على مستوى عال من العلم والمعرفة الإيمانيه ، موثوقة عند نبي الإسلام ، ومزكاة من الباري عَزُّوجُلٌّ ، ومعروفة بالرفعة والمنزلة العالية من خلال القرآن الكريم ، وموصى بها من قبل النبي الكريم الطيئة ، من حيث الإقتداء بها . وكل هذه المواصفات العالية لاتنطبق إلا على أهل بيت العصمة والطهارة ؛ وهم على وبنوه من الأئمة الأطهار . إذن ، علينا أن نرتبط بهم من خلال تتبع سيرتهم العطرة ، ومآثرهم الكريمة ، بالاحتفال بمناسباتهم وما تحويه من عظمة وإجلال ، فهي أعياد إسلامية تجدد الإسلام جيلاً بعد جيل ، من خلال الغدير ومناسباتهم الأخرى ، كإحياء مناسبات مواليدهم التي منها مناسبة مولد إمامنا الكاظم السلام . وتظهر أهمية هذه المناسبة من ناحيتين :

الأولى - إهتمام الامام الصادق على بها حينما إستقبل وليده العظيم في (الأبواء) ، وشاركه أصحابه هذه الفرحة ، التي تعتبر أول احتفال ، وأكد على هذه المناسبة في المدينة المنورة ، حينما أقام مأدبة غذاء إستمرت ثلاثة أيام ، على شرف هذا المولود المبارك.

الثانية - مع مرور الزمن إختفى الإهتمام بهده المناسبة، وذلك بسبب الإهمال الثانية - مع مرور الزمن إختفى الإهتمام بهده المناسبة، وذلك بسبب الإهمال

لهذه المناسبة ، ووفقنا الباري عز وجل - ببركة إما منا الكاظم الله الإحياء هذه المناسبة ، والإحتفال بها لأول مرة في التاريخ المعاصر، في ليلة الإثنين الموافق ٢٠ ذو الحجة لعام ١٤٣٠هـ، وكان إنطلاق هذا الإحتفال من القطيف، وعلى وجه الخصوص الملاّحة ، وجزيرة تاروت ، وقد أعطى هذا الإحتفال ، تفاعلاً إيمانياً في قلوب محبي الإمام الكاظم على ، مما شجع كوكبة من الشعراء على الإهتمام بهذه المناسبة ، فقد نظمت مجموعة من القصائد وألقيت في هذا الإحتفال ، وبعضها نظمت بعد الإحتفال ، آملين منهم المزيد ، كما نأمل من العلماء الكرام تشجيع المؤمنين على إحياء هذه المناسبة في هذا التاريخ ، للحفاظ عليها من الضياع والنسيان .





#### ١ أهمية الشعر:

يُعد الشعر من أجمل هيئات كلام البشر ، ومن أكثر فنون القول تحريكاً للعواطف والشجون ، فعندما يصاغ الكلام بألحان موزونة ، تُلبسه بطاقة خاصة ، وينفذ إلى أعماق الروح ، ويؤثر فيها أيّما تأثير . وقد صَوّر لنا هذا المعنى المرحوم الشيخ احمد الوائلي ، بأبياته التالية :

> فالشعرُ أجّع ألف نارٍ وانبرى لو شاء صاغ النجم عقداً ناصعاً أو شاء ردَّ الرمل من نفحاته أو شاء ردَّ الليل في أسماره أو شاء قادمن الشعوب كتائباً

يلوي أنوف الظالمين ويجدع ينه ويجدع يزهو به عُنُونٌ أرَقُ وأنْصَع خضلاً بأنفاس الشذى يتضوع واحات نور تستشف وتَلْمَع يعنو لها من كلِّ أفق مطلع (١٢٩)

وعندما يكون الشعر موعظة وحكمة ، يُصبح أفضل سبيل للهداية ، بحيث يستسلم أمامه أعتى الجبابرة ، ويشب في روح المجاهدين الحماس والنشاط في ميادين القتال . وكذلك هو في مجالات المواجهة الثقافية ، والدفاع عن الحق ، يكون أقطع من السيف في ساحات الوغى .

عندما تنشد الأشعار في مديح العترة الطاهرة ، من الأئمة المعصومين النبع ؛ فإنها تغدو الوسيلة المثلى لإحياء أمرهم ، وبقاء ذكراهم في قلوب وأذهان محبيهم ، وبقية الناس عبر القرون .

١٢٩- الوائلي ، الشيخ احمد / الديوان الأول /٥١.

وقد يكسب الشعر بناحيته هذه أهمية كبرى عند حماة الدين — أهل بيت الوحي —، حتى يُعد الإحتفال به والإصغاء إليه، وصرف الوقت النفيس لسماعه وإستماعه ، من القربات والطاعات ، وقد يصرف الوقت فيه في أشرف الأوقات ، وأعظم المواقف ، وهذا نستفيده من قول الإمام الصادق عليه وفعله بهاشميات الكميت لما دخل عليه في أيام التشريق بمنى فقال له : جعلت فداك ، ألا أنشدك ؟ قال : إنها أيام عظام ! قال إنها فيكم . فلما سمع الإمام مقاله ؛ بعث إلى ذويه فقربهم إليه وقال هات فأنشده لاميته من الهاشميات ، فحظي بدعائه هي الها والف دينار وكسوة (١٣٠).

هذه الرعاية الروحية ، والنصرة الدينية المرغب فيها بالكتاب والسنة ، والمجاهدة دون المذهب بالشعر ونظم القريض ، كانت قائمة على ساقها في عهد الأئمة الأطهار ، تأسياً منهم بالنبي الأعظم والشيئة ، فقد وردت روايات تشجع الشعراء ، نذكر منها ما يلي :

- ا عتدما تلا حسّان بن ثابت قصيدته الغديرية ؛ دعا له الرسول الله الرسول الله الرسول الله الرسول الله الرسول الله وقال: (لا تزال ياحسّان مؤيّداً بروح القدس مانصرتنا بلسانك)(١٣١).
- ٢ جاء في حديث الإمام الصادق عليه : (من قال فينا بيت شعرٍ ؛ بنى الله تعالى له بيتاً في الجنة)(١٣٢) .

١٣٠- الأميني ، الشيخ عبدالحسين : موسوعة الغدير ، ج٢٨٢/- ٢٨٢.

١٣١ - نفس المصدر /٦٥.

١٣٢- الصدوق ، الشيخ محمد بن علي : عيون أخبار الرضا، ج ١٥/١ .

وفي حديث إمامنا الصادق الشهر: (ما قال فينا قائل بيتاً من الشعر،
 حتى يُؤيّد بروح القدس)(۱۳۳).

أقول: لعل المراد بـ « روح القدس » الوارد في أمثال هذه الروايات ، هو ما أشار إليه نصر بن الصباح البلخي (عبدالله بن غالب الشاعر) ، والذي قال له أبو عبدالله عليه : (إنّ ملكاً يُلقي عليه الشعر ، وإني لأعرف ذلك الملك)(١٣٤).

لقد حفل التاريخ بشعراء عكفوا على بيان الحق، والدفاع عنه بالسنتهم، وتحملوا بسب ذلك الصعاب. ولا شك أنهم يقدمون بشعرهم أفضل الخدمات، ولذا فهم مشكورون وممدوحون من وجهة نظر القرآن الكريم ورسول الإسلام وأئمة الهدى المنه المناس، وهذا ما تشير إليه بعض الروايات، كما في النَصّين التاليين:

أ- عن أبي عبدالله عليه أنه قال: (كان أمير المؤمنين عليه يعجبه أن يُروى شعر أبي طالب وأن يُدّون. وقال: تعلّموه وعلّموه أولادكم، فإنّه كان على دين الله، وفيه علم كثير) (١٣٥).

ب وفي حديث الصادق على : (يا معشر الشيعة ، عَلَّموا أولادكم شعر العبدي (١٣٦٠) ، فإنّه على دين الله) (١٣٧٠) . ولهذا فإن قلوب المؤمنين تلين

۱۳۳ - المصدر السابق

١٣٤ - الطوسي ، الشيخ محمد بن الحسن : إختيار معرفة الرجال ، ج٢/٢٠٠ .

١٣٥ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٣٥ / ١١٥ .

١٣٦ - هو ابو محمد: سفيان بن صعب العبدي الكوفي ، المعاصر للإمام الصادق (ع).

١٣٧ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٣٥ / ١١٥ .

لشعراء أهل البيت فتتأثر بأهازيجهم حتى تعود مزيجة نفسياتهم. وهذا ما نراه من المؤمنين في تتبعهم للشعراء في مناسبات أهل البيت المنطق في الأفراح والأحزان ، إلا أنّ مناسبة مولد الإمام الكاظم المنطق وكانت مشاركة الشعراء فيها ضعيفة ؛ وذلك بسبب ما ذكرته بعض الأقوال : من أن ولادته في السابع من صفر . ولما إطمئنوا لما توصلنا إليه على نحو التقريب ، من أنّ ولادته في العشرين من ذي الحجة ، بادر بعض الشعراء سكر الله سعيهم – إلى إحياء هذه المناسبة ، ونأمل من الآخرين المشاركة ، حتى تكون نهضة شعرية تثري هذه المناسبة بهذا النتاج العطر ، وسنذكر هذه القصائد التي وصلت إلينا ، تحت عنوان (تغاريد الحفل) الآتى .





# الشيخ عبدالمنعم الفرطوسي

مولد الإمام الكاظم عليه السلام:

ولد الكاظم المطهر موسى هو تلك النفس الزكية قدساً عالم زاهد أمين وَفي وإمام افق الإمامة أوفي وتهادي للصدق والحق رشدا وتبنُّبي التوحيد خير لسانٍ عليم للرشاد عال ونجم مستفيضٌ من أصغريه عطاءً هو باب به الحوائج تقضى أنجب الصادق المطهر فيه نبعة من سلالة الطهرطه قد تزكى بالطهر فهو الصفى وتغنّـت بطحاء مكـة فيـه وتسامي حجر الـذبيح جـلالاً واستفاض البيت العتيق سرورا بوركت فيه مكة فاستطالت

والأمين الهادي من الأمناء من حجور الأئمة الأزكياء زاهر الخلق صابرٌ في البلاء يـوم مـيلاده بأسـني ضـياء وهدى في يديه أسمى لواء فيه أرسى للعدل خير بناء للهدى ساطع بأعلى سماء خير بحر للعلم والعلماء ولشتكى العلوم باب القضاء فهو فرع ينمى لأزكى نماء وعلمي والبضعة الزهراء حين غذته زمرم بالصفاء وجميع الحجيج في البطحاء ومقام الخليل بالعلياء يوم ميلاد نجمة الوضاء بوليد المدينة الغرّاء (١٣٨)

١٣٨ - الفرطوسي ، الشيخ عبدالمنعم : ملحمة أهل البيت (ع) . ج١٧٨ .

#### الشيخ منصور الجشي

#### البهجة في ميلاد الكاظم

نظمت في ۱٤٣٠/١٠/٢٨ هـ

مر بالدليل على ربا الأبواء تحيا بذكرى مولد الأمناء تشفيك من ضرومن بلواء فحدائق الرضوان للسعداء فيض يحوط معالم العلماء خليت من النزال في البيداء والسر فيها واضح لذكاء لتحيل جذبا فيه بالإحياء والنهر عندب طيب الإرواء زمر الملائك من سنا الأضواء مرت لترسل من أريج بهاء عين بيوم ولادة الشرفاء يوم الولادة من حميم عناء غطت على الأمجاد بالرحماء وهو الهدى للجنة الخضراء والحور ماست في رغيد هناء تغريده لحن على الأصداء

قل للمتيم في ذرى العلياء وارسم من القلب البهيج تحية لتريك من باب الحوائج نفحة وتعبش ذكراه النفوس سعيدة هو كاظم للغيظ بل من فيضه أحيى بمولده ربوع مرابع وأتت من الأنواء آية عشقه يا ملهم القلب السقيم مكارمها تحيى القلوب وأنت ظل باهر في يوم مولدك العظيم تباشرت تلقى التهاني في العوالم كلما وحميدة المعطاء قدقرت لها لا الحمل أعياها ولا مرت بها ولدت فعمت فرحة بين الورى جاءت بمولود ينيربه الهدى الجنة ازدانت بسبط محمد والطيريشدو بالهناء مغردا

يشدو بقلب مفعم الأهواء تأتي البشارة من جميل عطاء في يـوم مولـدك السعيد متيم فـامنن عليـه برأفـة وبرحمـة

#### الشيخ عبدالله سنبل

### باب الحوائج

نظمت في ١٤٣٠ هـ

عُمّ الوري من غيثها هو أطهر باب الحوائج كالسحاب وغيثه جَدّ الجواد أبا الرضا غوث الحول إذا المكاره تزأر أأبا المكارم ترتديها عالياً نحو السماء وأنت فيها أجدر سُمِّيت باباً للحوائج كل ما في الكون منك ومن فيوضك يصدر وتعود ريّـاً في عطائـك تزخـر تقضي حوائجها وتنجح سؤلها لا .. لن أخيب وأنت فيه الآمر وأتيت بابك أستمير عطاءه في يـوم مولـدك المبـارك حـثنى جود السحائب من عطائك يمطر فأتيت أستعطيك أنت رجاؤنا في كل ضائقة وعسر تحضر هذي هي الأبواء ها قد شُرِّفت بسنا ضياك فأنت نور أنور وسـجدت فـوق تراهـا لله مـا هذا السجود وأنت نبع أطهر وأضأت يامشكاتها كل الدنا وغدت بنور كلّ نفس تبصر وابوك أطعم من علاه عقيقة لجائعين بكل فخر تذكر فلأنت ربّ الجواد فيض يهمر ها قد أتيتك أستميرك نحلة

### الخطيب محمد على آل ناصر

# جدد المدح في الإمام الكاظم

جدد المدح في الإمام (الكاظم) فأضاءت به جميع المعالم بدءاً إلى النبي الخاتم يشراً أم الأئمة (فاطم) من (على) إلى الإمام (القائم) يتباهى بمدحة كل ناظم هو يوم الحشر بالخير دائم هـو يـوم مسـتجمع للمكـارم كل من كان للأئمة ظالم للهداة الأباة من آل هاشم قل ولا تخش غى مديحك لائم رافع الصوت قاعداً أو قائم وبه تفرج الأمور العظائم فلا تطرد الحب الهائم إلى شخصك المقدس آثم فلا شك أنه من النّار سالم ليتني ضمن من يزورك قادم من حاجة بها أنت عالم

إن أردت العُلا نيل المكارم نــور مــيلاده أطــل علينــا قم نهني به النبيين من (آدم) قم نهني في يوم مولده الميمون قم نهني به الأئمة طراً يوم ميلاده المسارك يوم أي يـوم هـذا الـذي نحـن فيـه أى يوم هذا الذي نحن فيه وهو يوم لا يقبل المدح فيه وهـويـوم يسـركـل مـوال أيها المادح الإمام (الكاظم) كرر المدح فيه ليلاً نهاراً يا إماماً به الحوائج تقضى أنايا سيدي بحبك مشغوف كل من قلبه خليٌ من الحب والذي قلبه بحبك مملؤ وفــؤادي إلى ضــريحك يهفــو أعطني يا أبا الرضا منك ما أرجوه

ولم ألق ناصراً لي وراحم بين عدو يرنو إلى وغاشم إلى باب جودك المتزاحم نجاةً من العقاب الصارم ونعم الدخيل عند الملاحم أرهقتني بثقلها المتراكم غريقاً وأقرع السن نادم وإن قيدت خطاي الجرائم (مالك) نادى هذا محب (الكاظم) في قيود الهوى وسجن المآثم منك أحظى بما به أنا حالم بأنى أكون عندك خادم تحقيقها ربحت الغنائم وكم آلف الأسمى وأنادم أطلب الرفق بي وطوراً أقاوم ينقد القلب من جوى متفاقم ويجلسي به الظلام القائم مزيداً من فيضه المتلاطم ينقذ القلب من جوى متفاقم ويجلى به الظلام القائم

يوم في عرصة القيامة يُدعى بى لا تدعني في ذلك اليوم ما خد يدي يا ابن (جعفر) الصادق للوفود النين جاؤا يريدون أنا يا سيدي دخيلك في الحشر لم أعد أستطيع حمل ذنوب لا تدعني أظل في بحر آثامي ثقتى فيك أن حبك ينجيني أي نــار إلــيُّ تــدنو إذا مستجيرٌ يا سيدي لا تدعني سيدي يا أبا الرضا أترانى يا سيدي إذا شئت ترضاني فهي أمنية إذا (الله) أعطاني أنا كم في الحياة يصحبني همُّ ثم يقسو عليَّ دهري فطوراً فتكرم على منك بطلف يا إماماً على يديه نرى النور نحن في حاجة لعلمك فامنحنا فتكرم على منك بلطف يا إماما على يديه نرى النور مزيداً من فيضه المتلاطم مدحى يا ابن الكماة الضراغم

نحن في حاجة لعلمك فامنحنا وتقبل في يوم مولدك المشرق

# الشاعر عبدالله عمران

# موشح الإمام الكاظم عليه السلام

نظمت في العشرين من ذي الحجة ١٤٣٠ هـ

وإذا دخلت الكاظمية فاخشع صرحاً توسّع بالهناء الأورع وتمور بين مسلم ومودع يشتغفرون لسُجّد، أو رُكّع في بهجة ، وسكينة وتخسّع في بهجة ، وسكينة وتخسّع زمر الملائك ، في رياض مُمْرع واشرب بكاس ، بالقداسة مُترع تهدي القلوب إلى الطريق المهيّع

. ഇതൽ & ഏൾൾ

للمؤمنين كطيب ، المتضوع تسمو بقلب مستهام مولع تحي قلوبهم ، باطهر منبع للروح ، من وحي القدير المبدع

श्रि खखख

يا أيها- الحادي- وللهم اخلع

ملْ نحو بغداد، لأطهر مربع وطأ التراب مسبّحاً ومُيمماً صرحُ القداسةِ ، تزدهي عتباتُهُ صرحٌ تحفُّ بهِ الملائكُ خُشّعاً فاتلُو الصلاة وأنت تسبحُ في السنا هذي الجنانُ وأنت جئت مصافحاً فاسبح بروحك في معالم جنّةٍ وهناكَ ناجي رحمةً فيّاضةً

بابُ الحوائج ،، جودُهُ متدفقٌ حجّت إليه جحافل في لهفة عشقوا المراقد ،، والمراقد جنّة نبع الرسالة والامامة، ، مهبط

فأدر كؤوس محبة ومودة

إِذْما تمجّدُهُ المحافل يسطع والحورُ تزهو في بهى المطلع لك حبّها ، في المهرجان المزمع لكم ، واروعُ ما يجولُ بمسمع ريب، فلم أصغ لقول المدعي أنا في اليقين ولستُ بالمتزعزع فانا اسير على الدليل المقنع خذ حبّهمْ دينا قويما واتبع وطا المكارمَ في المقام الارفع ويديرَه ، بإشارةٍ من إصبع

في مولي نستاف عطر سنائه ياكاظم الآل ، السماء تزينت قد طُل مولدك الشريف فاعلنت والحب اسمى ماطوته جوانح وولاؤكم حق وينفعني بهلا أنتم - إذا عمّ الحمام - دخيرتي ما دام آل محمي هم سادتي يا أيها -اللاحي - إذا رمت الهدى هذا إمام الكون جلّ سناؤه والكون في كفيه يرعى شانه والكون في كفيه يرعى شانه

#### الملا على العقيل:

(قصيدة بعنوان (الوسيله) في ميلاد الإمام الكاظم الشهر.

نظمت في ١٤٣٠/١٢/١٨ هـ

قالوا السماء فقلت موسى أرفع فغدت به كلّ الملائك تركع وبه الكواكب في المجرّة تلمع هذا ابن جعفر من لأحمد يتبع منه ووالده البطين الأنزع فالعزم من هذا الإمام أمنع بقاب قوسين كلام يسمع قالوا الوجود فقلت موسى أوسع هذا الذي حاط السرادق نوره هذا الذي عم الوجود بيمنه هذا الصراط المستقيم إلى الورى أين الكليم وأين كل الأنبياء إن كان بالعزم الذي للأنبياء أو كان بالتكليم شه العلي أو كان بالتكليم شه العلي أو كان بالتكليم شه العلي

آل الرسول إنهم أهل العلا فبهم جميع الأنبياء توسلوا فبهم جميع الأنبياء توسلوا أنوارهم أزلية قدسية صلى عليك الله ياموسى بن جعفر باب لحاجات العباد وعاصم ولدتك بالأبواء خير حميدة شابهت موسى في المسمّى سيدي ألقتك في يم لنور صادق جعلتك في تابوت قدس أبيض ما خاب من والاك حقاً في الورى

ولهم مقام شامخ لا يخضع شهدت لهم آي الخلائق أجمع أنوار حق في البرية تسطع من وليد ناطق يتضرع وشفيعهم عند الإله مشفّع هي مصطفاة للإمامة موضع لكن في المضمون سر مودع هو للهدى بحر وميض أوسع لله تدع بالخفاء وتصدع إذ كيف يشقى من لمجدك يتبع

#### الملا احمد الشعيب

زهى الكون واستاف الهدى نشر علياه وبروئت الأبروء منه مكانة وأعداء دين الله من هدم دينه بكاظم أهل البيت والمؤثر الذي هو العابد المعروف والزاهد الذي تفرع فيه للعبادة والتقى وذو السجدة العلياء وهي فضيلة وقد رام هارون الغوي انحرافه

وشيد منه ركسنه وزواياه فقد كان في أرجائها نفح سكناه لقد يئسوا لما رأوا نور مولاه بمهجته فدى الموالي وواساه رضي بقضاء الله فالسجن مأواه وللصوم حتى كان ما يتمناه له سجلت حتى بتاريخ أعداه لجارية حسنا وقد خاب مسعاه

لدى الرجس لا تعجب لبعض مزاياه . إذا در صار الناس صوب محياه فآب بما قد خاب منه وعلياه به حل موسى آل طه وقرباه يبخل فيه حاتم وعطياياه بها تضرب الأمثال فاحذ سجاياه أبان به ذو الحجة الخير شكواه ومن سائر الإخوان فزت بذكراه لآل رسول الله بل فيك بلواه وسل طبرينا عن دلائل دعواه فقد كان في استقراه ما كان يهواه سمعت وهذى من مزايا قضاياه صفرن وحتف الشيء تبديه أسماه

فعادت من العباد زاهدة بما أليس هو الإكسير والمعدن الذي بلى وهو باب الله ما أمه امرؤ فدع عنك قولى واقصد الوادي الذي وراهب آل الله ذو الكرم الذي أما طرقت أذنيك صرته التي فمن أجل تلك المكرمات تنازع وقال أنا شرفت يا صفربه لأنك شهرقد خلامن مسرة ولم يك إلا فيك أو في فاتئد فنو حجة ذو حجة في مقالم وقد حكما فيه أرسطو فقال ما فيا صفر أيامك النحس منه قد

# الشاعر علي كحليني:

(الإمام الكاظم عليه السلام)

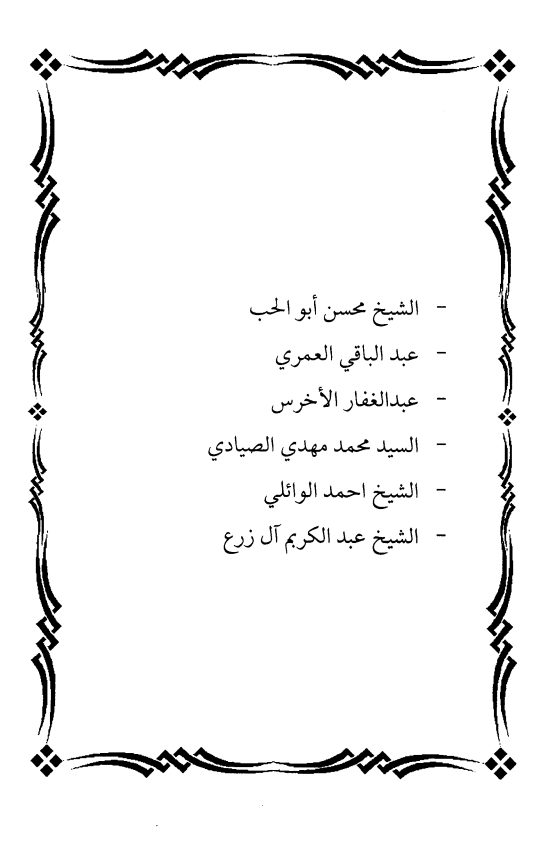
نظمت في ٢٠ ذي الحجة ١٤٣٠هـ

وسمي الكليم إبن النقاء من سنا نور كاظم الأصفياء كضياء المنير في الأرجاء من يدانيه في التقى والعطاء هو سر الإله في الكون موسى شع نور في أفق أبواء زهواً فأضاءت حميدة في وليد ذا صفى الجليل من آل طه

ورث الجـود مـاؤه في سـخاء في جهاد الأعــداء والـدخلاء قفر دنياي منيبتاً للشاء وهو للغيب كاشف في صفاء واصطفاء الإمام خير اصطفاء عـاش صـرحاً مقاومـاً في عطـاء ومجيب النداء في الضيراء من عطاياك تحصفة الكرماء أنت مضياف جعفر في سخاء وبكى الدهر سوسنات النقاء وحرمنا من الربسي الخضراء أي وربى قد ضـر بالضعفاء وتهاوت أغصانه في عناء وتباكت أسيىً على الغنَّاء واستوى الشعر سبسبأ للعطاء وتسامت في مدح ابن الصفاء قد قسمنا بأمك الزهراء يؤنس النفس عارجاً للسماء

سلسبيل طام إبعلم وحلم واستحالا رفداه روضاً صبوراً هام قلبي في حبه واستحالت منطق الطير علهمه قد حواه رحمة الله في الإمــام تجلت ما عساني أقول مدحـــاً لرمز هو باب الإله ان جـــد خطب من لقلبٍ مــــتيم فيك يرنو أعطني أعطني هدية ضيف سوسناتُ الأيام ملت هجيراً أحرق الحزن جانب الزهر فينا واستحال الربيـــع فينا خريفاً واستوى الجذع ليناً في هشاش والوريقات من ذبول تهاوت ذكرياتٌ منها القريحة فاضت والقوافي في حيرةٍ قد تباهت اجمع الشمــل ياابن جعفرإنا إحفظ الحفل في سرور ويمن





#### الشيخ محسن أبو الحب:

ألا يا قاصد (الزّوراء) عَرج وحث الركب أن تبغى (؟) نجاحاً فطف واسع وحج بها ولب (؟) ونعليك اخلعن واخضع خشوعاً فتحتهما لعمرك نار (موسى) فتلك النار نور الله فيها

لتحظى بالأمان وبالأماني على (الغربيّ) من تلك المغاني وسلّم في جنانك واللسان إذا لاحت لديك (القُبّتان) أضاءت حين نودي لن تراني ونور (محمّد) متقاربان (١٣٩)

## عبد الباقي العمري:

قال مهنئاً بها حضرة ذي المدد الدائم ، أبي الرضا وجد القائم ، الإمام الهمام موسى الكاظم عبينه ، بقدوم الستر الشريف النبوي والرواق المنيف المرتضوي ، وإتحاف مرقد الأنوار بقطعة من ذلك الازار الازهر (١٤٠٠):

وافتك يا (موسى بن جعفر) تحفة رقمت على العنوان من ديباجها كم جاورت قبراً لجدّك فاكتست وتقدّست إذ جللّت جدثاً ثـوى فاشتاق ستر العرش لـو بمحلها

منها يلوح لنا الطراز الأول ديباجة الشرف الذي لا يجهل مجدا له انحط السماك الأعزل في المدي للمرمّل في المدرم المرمّل يوما على تلك الحظيرة يُسبَل

۱۳۹ - أبو الحب ، الشيخ محسن : ديوان ابى الحب/ ٦٧ .

١٤٠ - الترياق الفاروقي ز مصر سنة ١٣١٦ هـ . ص١١٤ - ١١٥ .

نشرت ففاح من النبوة نشرها أعطيت ما لم يحظ يعقوب به شملتكمو معه العبا بحياته

ما المسك ما نفحاته ما الصندل آثار جدكمو اليكم تنقل ومماته أستاره لك تشمل

#### क्षाक्षक क्ष खखख

لما به ساروا وأعلامٌ لهم الساموا السنى من (قبتيك) وعنده فتهافتوا مثل الفراش وأحدقوا قد سبّحوا لما أتوك وكبّروا فأقبل هدية أمة الهادي التي بضجيج حضرتك الجواد محمد

خفقت بأثواب الجلالة ترفل وجدوا منار هدىً يشب ويشعل فغشاهم النور القديم الأول إذ شاهدوا منك الضريح وهللوا منك الإغاثة في الشدائد تسأل وحفيدها هذا الإمام الأفضل

#### عبدالغفار الأخرس:

وقال يمدح الإمام الهمام حضرة موسى الكاظم ، سليل النبوة وأبا المكارم ، وذلك حين ورد إليه ستر جدّه جناب سيد المرسلين من خير السلاطين (۱٤۱) :

يا إمام الهدى ويا صفوة الله يابن بنت الرسول يابن علي

ويا من هدى هداه العباد حيّ هذا النادي

<sup>181-</sup> هو السلطان محمود الثاني بن عبدالحميد الأول (١١٩٩هـ- ١٢٥٥هـ) ، والظاهر من هذه القصيدة ومن قصيدة أخرى لعبد الباقي العمري ، أنّ هذا السلطان أهدى ثلاث ستائر كانت على الضريح النبوي الشريف إلى مقامات بغداد الثلاثة الكاظمين ، وأبي حنيفة ، وعبد القادر الكيلاني .

وأتيناك سيدى وقادا واحتشاماً وهيبة وانقيادا وبه كانت المطايا تهادي قاطعات دكادكاً ووهادا وكذا القدوة الإمام (الجوادا) أن ترقَّى باللَّه سَبعاً شدادا عَطِّرت في ورودها بغدادا شرف الجد يورث الأولادا قد عرفنا التكوين والإيجادا ولقد كنتم بها أفرادا ما اتخذتم إلا رضا الله زادا واكتحلتم من القيام السهادا مهد الأرض سطوة والبلادا وسطا سطوة الأسود جهادا بل بهذا من القديم أرادا تتوالى الأرواح والأجسادا لتم بعز يصاحب الآبادا قد صعدتم بالفجر سبعاً شدادا هر رجال لم يبرحوا أمجادا مثلما تفضل الظبا الأغمادا

قىد أتينا بشوب جىدك نسعى فأتيناك راجلين احتراما نتهادي به إليك جميعاً راميات سهم النوي عن قسيً طالبات (موسى بن جعفر) فيه من نبي قد شَرَّف العرشَ لَما شرف في ثياب قبرنبيّ ومزايا الفخار أورثتموها أنتم علَّة الوجود وفيكم ما ركنتم إلى نفائس دنيا وانتقلتم منها وأنتم أناس ولقد قمتمُ الليالي قياماً إن يكونوا كما أذاعوا فمن ذا ومحا الشرك بالمواضى غزاة حيث إنّ الإله يرضى بهذا فجزيتم عن أجركم بنعيم وابتغيتم رضا الإله ولاز أنتم يا بني البتول أناس " آل بيت النبيّ والسادة الطُّ فَضَلوا بالفضائل الخلق طراً

ولو أنّ البحار صارت مدادا ومعاذاً إذا رأينا المعادا وما هوى قط صدره الأحقادا قينا إلى بابك الرفيع القيادا نرتجي الوعد نختشى الإيعادا يرجّى بفضلك الأمدادا هـو طـوراً وطـوراً فـرادي زودونا من رفدكم إرفادا ببياض الغفران هذا السوادا وأغظنا الأعداء والإلحادا ومقام يَسُرُّ هذا الفؤادا وأنِلْنا الإسعاف والإسعادا كى ينال المنى بكم والمرادا منهلاً ما استزيد إلا وزادا سلامٌ يبقى ويأبى النفاذا(١٤٢)

ليس يحصى عليهم المدح منّى أنتم الذخريوم حشر ونشر كاظم الغيظ سالم الصدر عاف قد وقفنا لدى علاك وأل مع أنَّ الـذنوب قـد أوثقتنـا ومددنا إلأيك أيدى محتاج وبكينا من الخشوع بدمع قد وَفُدنا آل النبيُّ عليكم بسواد الذنوب جئنا لنمحو وطلبنا عفو المهيمن عنّا مـوطن تنـزل الملائـك فيـه أيُّها الطاهر الزكيِّ أغثنا و على اباك يا ابن علي مستزيداً بفضلكم حيث كنتم فعليك السلام يا خيرة الخلق

ജെങ്ക കൂ ഷയ്യൽ

١٤٢- الأخرس ، عبدالغفّار : الطراز الأنفس في شعر الأخرس / ٧٩- ٨١ .

#### السيد محمد مهدي الصيادي

### الإمام الكاظم باب الحوائج

وقلت أستمد همة حضرت باب الحوائج إلى الله ، ولي الله سيدنا الإمام الأعظم موسى الكاظم الحسيني رضي الله عنه .

سبط النبي إمام هذا العالم ويفل بالعزمات حد الصارم ضخم المفاخر في عصائب هاشم بفيوض بحر الهمة المتلاطم فأبان غامضها بغير مزاحم سامي السنا من كل عيب سالم يسمو برفعة قائم عن قائم منه بجحجاح حكيم عالم وسما مقاماً عن ملامة لائم للعارفين بأنعم وغنائم بين الورى بعرابة أو حاتم يلو ارتفاعاً عن تخيل ناظم سر الوراثة ساطع بمكارم بحماه لم يدهم بخطب صادم يعلى المحب لدست سعد دائم للخصم قاطعة بنيل قاصم

باب الحوائج باب موسى الكاظم غوث تحل بجاهه عقد البلا أسد حسيني الفضيلة سيد من نبعة المجد الذي ملاً الملا ولجمع فرق حقائق الرتب انتهى قمر غدا يجلى ببرج عناية وإمام دين الإمامة لم يزل نشرت به الحكم الخفية وانطوت نهضت به همم النبوة فارتقى بحر بنقطته المواهب أمطرت فعلت عن التشبيه نفحة جوده ذخر الهزير الأروع الفحل الذي وعليه من أنوار حال المرتضى هو ذلك الحرم الأمين فلائذ سامي الذرى الحبل الإلهي الذي صمصام قدس بأس ضربة سره

ي ابن الوصي ابن النبي الخاتم ل وخير موصول بخير أعاظم عال تسلسلها الأثيل لآدم وأماجد وأعاظم وأكارم عرفت بزهر مناقب وعزائم بعنانه والدمع فيض غمائم باب الحوائج باب موسى الكاظم (١٤٣) وهو الولي ابن الولي ابن الول ابن الول شبل الرسول نسل فاطمة البتو ساد الأنام بنسبة علوية موصولة بأكابر وأفاضل مضرية الأجداد عدنانية ناجيته والجويقرعه الدجى لي حاجة وأظنها قضيت به

### الشيخ أحمد الوائلي

#### عند باب الحوائج

نظمت ۱۹۷۰م

جثت حوله للطّالبين رغاب و كل فناء للمهاب مهاب تروي وباب الأكرمين عباب ففي باب موسى لا يُرَدُّ طِلاب فتوسع منه الوافدين رحاب و يُمحى سؤالٌ حوله وعتاب تفيض عطاءاً للذين أنابوا

وإن طال حبس واستطال عذاب

لقدسك يا بابَ الحوائج بابٌ جشت حو على جانبيهِ من رُؤاك جلالةٌ وكلُّ فِن و من حوله للظامئين مواردٌ تَروي وب إذا رُدَّ في بابٍ لغيرك مطلبٌ ففي باب يرحَّب إن ضاقت رحاب لغيره فتوسع ما و إن طاف فيه الذنب يغفر عندهُ و يُمحى م منابع ريّاً عند باب ابن جعفرٍ تفيض ع

لتهنك عقبى الصَّابرين أَبا الرِّضَّا

۱٤٣ - الصيادي ، السيد محمد مهدى : دلائل التعظيم / ٢٠٤ - ٢٠٥ .

أباب ضريح ضم راهب هاشم تعطيه من شيب ابن جعفر هية شهيدين من شيب ابن جعفر هية شهيدين من سُم أصيب به الهدى ستبقى الثُريَّا دون أرضك رفعة فإنك بيت كرم الله أهله وأخدمه الأملاك فهي ببابه ويا بيت آل الله آل محمد تخذتك زاداً في المعاد وفي الدُّنا

و جسن بسه للظّالين عِقابُ فما ناء عظم واهن و إهابُ جسلال و عند الله منه ثوابُ وقصر به عاش الرَّشيد خرابُ تموج في أزهى النّضار قبابُ أنيساك مِحراب به و كِتابُ لأروع آيات الفنون ونصابُ ففي كلِّ موج من سناه خِضابُ ففي كلِّ موج من سناه خِضابُ كأن فناه للطُّيوب و طابُ كأن له كل الشُموس ثيابُ

وغطًى الجواد الغُمر منهُ ترابُ ويزهيه من غصن الجواد شبابُ وقلب رسولُ الله منه مُصابُ ويُفدى لكلِّ من حصاك شِهابُ وخطَّ ذهاب الرَّجس عنه كتابُ لها كلِّ آن جيئة وذهابُ سقاك من الغيث الملثِّ سحابُ غرامي لا وادي الغضا و ربابُ(١٤٤)

١٤٤ - الوائلي ، الشيخ احمد : الديوان الأول / ٤٤ - ٥٥ .

#### الشيخ عبد الكريم آل زرع

# راهب آل محمد باب الحوائج

نظمت في ١٤٢٩/٤/٣ هـ

ويغنى الصلاة وهو يشور لونُه ثغرُ أحملٍ والغديرُ وعن الحدس قد طواه الغمورُ تثمل الأفق من شذاها العطورُ رجعه يثقل المدى ويسثير ياته ما تنام كلمي الدهور سجدت في السما إليه الطيور وهـو في ثغـر جبرئيـل يـدور ولأصدائه تمسيس زهسور ـد تباهت بها على الطيب حور ولكل فيما يشم شعور ويسرى رأيه النهمى والضمير وهمو أنشودة تليها النحور ليغنيـــه نحرُهـــا المنحـــور لو تراءى لها الجمال تفور مثلما أنت فتنة وعبير والونا فالونا وياء خطير

بهجةً الدين حينَ يصحو الضميرُ بهجــة الــدين لــو تفــتّح وردٌ كان سرًا فيما وراء المعاني وبرياً من مبسم الروح فاحت وعلا منه في المحاريب ذكرٌ حاربت في رُؤى المحاريبِ من آ وعلا منه في السجود دعاءً هو هذا الدعاة صلاة نجوم ولإيقاعـــه تمـــوج بحـــورٌ وشذاها ريا الهدى نفحة الخل قد يقال العبيرُ عبقُ نجيع وأحاسيس ترتضيها نفوس فه و عندي رَوْحٌ ودين وخُلقٌ أُنْحِرُ الشُّعرَ والقوافي عليهِ من حروف الهدى وحروف وكائي ياجَمالَ الحروف انت سيوفٌ فاقتل الغمُّ في فؤاد الليالي

أريحي الخصال إنىك نسور وسيان غيبه والظهور كل شيء فيما يحيط يجور عيونا إذ الفواد ضرير ن أو ما انطوت عليه الأمور في الطـوامير لا يـزال يـنير فيمَ هذا الوجودُ طرّا يدور ر وعشقا على الجنون يطير غبطتني على علاي الطيور وعلى لمعة القوادم نور \_عرش خــتم ملــون محفــور ونشيدي في آل طه جهير كالحجيج عندي ترور ــمن مــا مثلــهم أتــي جمهــور في لساني وهو الصغيرُ الغريرُ من حروف درات عليه الشطورُ أنه كاغه عليه سطور أو رأى هالة الجللال كفور الله والباطل الخبيث كشير حق والبغي سيفه مشهور

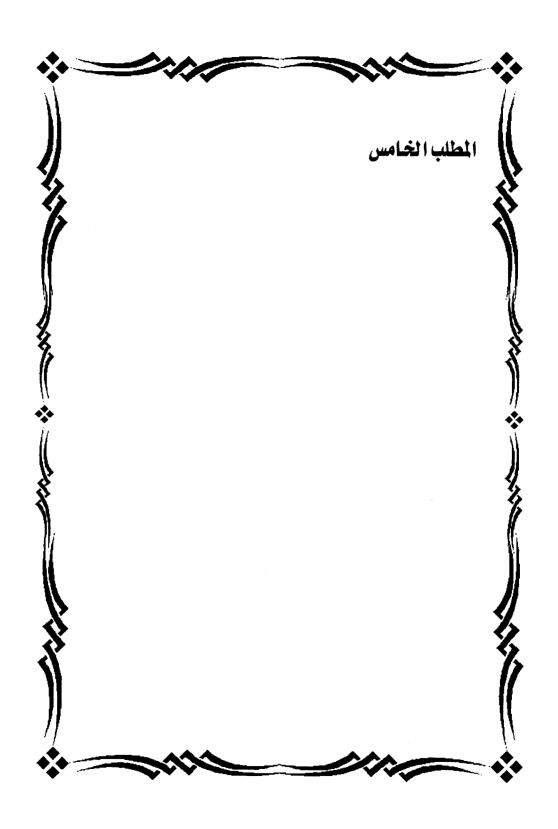
وأنر صبحنا بصبح ولاء لا يكاد الإصباح يقتلع الليل وإذا ماتت القلوب حقيق لست من يعد جارحة العين ما تراه القلوب أبعاد سر الكو ليرى البدر بالبصائر حتى والجهول الجهول من ليس يدرى ومعانى الهدى وفلسفة النو إن لى في الهوى جناحي جنون وخوافيهما ولاء علي وعلى كل ريشة من مصلى ال حين أتلو في آل طه نشيدي كلُّ ذرات مبسم الأفق تأتي واشتياقاً تأتى ملائكة الرحـــ هـو ذا مبدأ الـولا والتبري قدس الشعر فيهم وهو سبك وهو عن القالين لاشيء إلا إي وربي ما أدراك العقل غي عندنا الحق واحد وهوآل بهجة الدين أن يلعلع صوت الـ

وجوه به وتغلى صدور ن إمام بكل سيء خبير مَظْهَـرُ الـربِّ والبهاء المـنير حامد راهب شکور صبور الله والعين بيته المعمور إي وربى لـه الوجـود أسـير بل بكفيه منكر ونكير كل عشق أحنت عليه الشهور ما لموسى في العالمين نظير كاد موسى الكليم بشراً يطير ولطه بين الأنام وزير وهـو للمـتقين طـراً أمـير زاكٍ بكـــل فــن قــدير إن موسى له البشير النذير أيُّ رقً في أصلها منشور فيه مزهوة تحور بحور ف وماجت على شباه العصور منه والرعب في القلوب سعير

لاهبا يلجم البغاة فتزرقً بهجة الدين حين أشرق بالكو أشرق الكاظم المطهر موسي سيد عالم حكيم حليم شفتاه القرآن والقلب وحي هــو في كفــه الوجــود أســير كل هذا الوجود طوع أياديه هـو في كونه إمام ولي هو ذو السجدة التي ذاب فيها ذاب فيها حب تفتح الآفا هو موسى وأشرف الخلق موسى لو تلاقي الكليم موسى وموسى إن موسى بن جعفر نور طه فهو من هذا على الكل مولى ولسان احد من لهب المخذم ولبشريا أكرم الله بشرا كلمة حولت حياة موال إنه عيبة العلوم تجارت أجلفت من لهيه لغة السي تتجافى على القتاد جُنوبٌ

بل معيناً إليه صر الأثير يا صلاة تطوى عليها الثغور ش وإشراقة الهدى والطور واشرأبت إلى رؤاه البدور

هو عبر الأثير أقوى سلاح وهو في ثغره صلاة نبي نُمنمت من دجاه تسبيحة العر وترامت في راحته المعالي







# ١- التوسل عطْرُ الولاية:

يتضح لنا هذا العنوان بعد معرفة معنى الوسيلة ، وأساسها ، وهدفها ، من خلال طرح الأسئلة التالية :

#### ما معنى الوسيلة ؟

الوسيلة: هي ما يتقرب به إلى الغير (١٤٥).

وقال الزجاج: الوسيلة، والسؤال، والطلبة وإحد (١٤١٠).

وعَبَّر عنها السيد السبزواري (قده): «ما يتقرب به إلى الله تعالى ، ويتوصل إليه عَزَّ وجَلَّ ، من ترك المعاصي وفعل الطاعات ، مع الرغبة إلى من يتقرب إليه ، وما يتقرب به (١٤٧).

وحقيقة الوسيلة إلى الله تعالى ، مراعاة سبيله بالعلم والعبادة ، وتحوي مكارم الشريعة (١٤٨).

والتقرب إليه تعالى : التوفر على طاعته ، وإرادة التقرب منه ، الحاصل بنيل الحظوة عنده ، والثواب لديه ، تشبيهاً بالقرب المكاني (١٤٩).

١٤٥ - الجرجاني ، الشريف على بن محمد : التعريفات / ٢٥٢ .

١٤٦ - الطوسى ، الشيخ محمد ين الحسن : التبيان ، ج٦ / ٤٩١ .

١٤٧ - السبزواري ، السيد عبدالأعلى : مواهب الرحمن ، ج١١/ ٢١٤ .

١٤٨ - الراغب الإصفهاني ، الحسين بن محمد : المفردات ، ج١٧٨/ .

۱٤٩ - المدنى ، السيد على خان : رياض السالكين ، ج٧ / ٧٨ .

#### ما أساسها ؟

لعل من أهم الأدلة على وجود الوسيلة والتوسل ، ما يلي :

أولاً - المتداول بين البشر قديماً وحديثاً ؛ هو إستخدام الوسيلة ، أو ما يُعبّر عنها بالواسطة ؛ حيث لا يصلون لنيل حوائجهم من عظمائهم ووجهائهم ، إلا عن طريق الواسطة . بل هذه سيرة العقلاء ، المتفق عليها قديماً وحديثاً .

قال السبكي: «وفي العادة أنّ من له عند شخص قدر، فتوسل به إليه في غيبته، فإنّه يُجيب إكراماً للمتوسل به، وقد يكون ذكر المحبوب، أو المعظم سبباً للإجابة، ولا فرق في هذا بين التعبير بالتوسل أو الإستغاثة، أو التشفع، أو التوجه، ومعناه التوجه به في الحاجة، وقد يتوسل بمن له جاه إلى من هو أعلى منه » (١٥٠٠).

ثانياً — الكتاب العزيز ، هو خير شاهد وبرهان على تشريع الوسيلة ، ويمكن الإستدلال على ذلك ، بالآيتين التاليتين :

الأولى - قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَاتِّتَغُواْ إِلَيْهِ اللَّهِ وَاتَّتَغُواْ إِلَيْهِ اللَّهِ وَاتَّتَغُواْ إِلَيْهِ اللَّهِ وَاتَّتَغُواْ إِلَيْهِ اللَّهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ اللَّهِ وَمَا اللَّهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ اللَّهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاللَّهُ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُواْ اللَّهُ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ اللَّهُ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتَعُواْ إِلَيْهِ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتَعُوا اللَّهُ وَاتَّتُهُمُ اللَّهُ وَاتَّتُعُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاتَّا إِلَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

قال السيد السبزواري (قده): « لا ريب أن التقرب إليه تعالى ، والتوسل به إلى ثوابه والزلفى منه ، إنما يشترط أن يكون موافقاً لما ورد في

<sup>•</sup> ١٥٠ - السمهودي ، علي بن أحمد : وفاء الوفاء ، ج٤ / ١٣٧٢ .

الشرع المبين ، كما أن فعل الطاعات وترك المعاصي ، لا بد أن يكون مع العلم وتحري مكارم الشريعة ، وقد ورد في بعض الأخبار : (أنّ الله لا يقبل دعاء قلب ساه ، أولاه) (۱۰۱) فالعلم وموافقة الشرع المبين من مقومات التقرب إلى الله تعالى » (۱۰۲).

الثانية – وهي قوله تعالى: ﴿ أُوَلَيَهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الثَّانِيةَ الْمُؤْونَ وَخَمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُمُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقَرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُمُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحَدُورًا ﴿ فَي الإسراء: ٥٧ .

إختلف المفسرون في تفسير الآية ، إلا أن المستفاد من سياق الآية السابقة ، وما جاء في هذه الآية من إستخدام لفظه (الذين) التي هي للعاقل ، فعليه لا تشمل الآية جميع المعبودات التي يشركها الإنسان مع الله كالأصنام ونحوها ، بل يشمل الملائكة والمسيح وأمثالهم .

فالآية تخاطب المشركين فتقول: هل تعلمون لماذا لا يستطيع الذين تدعونهم من دون الله أن يجيبوا لكم طلباتكم بدون إذن الله سبحانه وتعالى ؟

١٥١ - الوارد هو : ( يا على ، لا يقبل الله عَزَّ وجل ، دعاء قلب لاه ) . كما في البحار : ج٧٤/ ٥٧ .

١٥٢ - السبزواري ، السيد عبدا لأعلى ، مواهب الرحمن ، ج١١/١١٦- ٢١٥ .

إلى الله ، باعتبارهم أفضل الخلق عنده وأقربهم إليه ، فهذا التوسل لإرتباطهم بالله لا بدون ، فعليه لا تشملهم هذه الآية الشريفة .

وبعد هذا البيان ، قد يسأل سائل ويقول : كيف نجمع بين ما جاء في قوله قوله تعالى : ﴿ اَتَّقُواْ اللهَ ﴾ المائدة: ٣٠ ؛ وهو غاية التحذير ، وما جاء في قوله تعالى : ﴿ أُولَيِكَ ٱلذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ الإسراء: ٥٠ ، وما في آيات أخر من الترغيب في الدعاء إليه ، وهما كالمتنافرين ؟

أقول: إنَّ كلا الأمرين لا بد منه ، ويمكن الجمع بينهما وبدون تنافر ، كما هو مفروض السؤال . حيث إنَّ الدعاء لو اعتمد عليه الإنسان من دون تقوى ؛ لكان مغروراً بكثرة نعم الله عليه ، فيظن أنّ ذلك موجب للرضا عنه فحقيقة الدعاء إليه بإتقائه من جهة إجتنابه معاصية والعمل بطاعته . وأما الإتقاء ؛ فهو الحجز بين شيئين لئلا يصل أحدهما إلى الآخر ، من باب قولهم: (إتق السيف بالترس) . وقولهم : (إتقو الغريم بحقه) . فالطاعة له تعالى حاجزة بين العقار وبين العبد أن يصل إليه . فالنتيجة : أن الترغيب في الدعاء باعتباره خضوع ونداء من الضعيف إلى القوي ، وهذا هو التقوى .

ثالثاً - سيرة المسلمين من زمان النبي والشيئ إلى يومنا هذا ، والشواهد على ذلك كثيرة في كتب المسلمين ، نذكر منها ما يلي :

١- روى البخاري في صحيحه قال : (كان عمر بن الخطاب إذا
 قحطوا ؛ استسقوا بالعباس بن عبدالملطب ، وقال : اللهم إنّا كنّا

نتوسل إليه بنبينا فتسقينا ، وإنّا نتوسل إليك بعمّ نبينا فاسقنا . قال فيُسقون) (١٥٣).

 ٢ قال السبكي : « والعلماء فهموا من الآية (١٥٤) ، العموم لحالتي الموت والحياة ، واستحبوا لمن أتى القبر أن يتلوها ويستغفر الله تعالى ، وحكاية الأعرابي في ذلك نقلها جماعة من الأئمة عن العُتْبي - واسمه محمد بن عبيد الله بن عمرو ، أدرك ابن عيينة وروى عنه - وهي مشهورة حكاها المصنفون في المناسك من جميع المذاهب واستحسنوها ، ورأوها من أدب الزائر ، وذكرها ابن عساكر في تاريخه ، وابن الجوزي في مثير الغرام الساكن ، وغيرهما بأسانيدهم إلى محمد بن حرب الهلالي ، قال : دخلت المدينة ، فأتيت قبر النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم ، فزرته وجلست بحذائه ، فجاء أعرابي فزاره ، ثم قال : يا خير الرسل ، إِنَّ الله أنزل عليك كتاباً صادقاً قال فيه : ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوا اللهُ أَنزل عليك كتاباً أَنفُسَهُمْ جَاءَوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَأَسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا الله ﴾ الساء: ٦٤. وإنسي جئتك مستغفراً ربك من ذنوبي، مستشفعاً بك . وفي وراية : وقد جئتك مستغفراً من ذنبي مستشفعا بك إلى ربى ، ثم بكى وأنشأ يقول :

۱۵۳ - البخاري ، محمد بن اسماعيل : صحيح البخاري ، ج٢ / ٣٢ (باب صلاة الإستسقاء ) . 10٤ - النساء / ٦٤ .

يا خير من دُفنتْ بالقاع أعظمُهُ فطاب من طيبهن القاعُ والأكمُ نفسى الفدا لقبر أنت ساكنُهُ فيه العفاف وفيه الجودُ والكرمُ

ثم إستغفر وانصرف ، قال : فرقدت فرأيت النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم في نومي ، وهو يقول : إلحق الرجل وبشرّه بأن الله غفر له بشفاعتي ، فاستيقظت فخرجت اطلبه فلم أجده » (١٥٥٠).

هذه بعض النصوص والشواهد الت إعتمدها علماء المسلمين في صحة التوسل ، قال السمهودي : «إعلم أنّ الإستغاثة والتشفع بالنبي صلى الله تعالى عليه وسكم ، وبجاهه وبركته إلى ربه تعالى ، من فعل الأنبياء المرسلين ، وسيرة السلف الصالحين ، واقع في كل حال ، قبل خلقه صلى الله تعالى عليه وسلم وبعد خلقه ، في حياته الدنيوية ومدة البرزخ ، وعرصات القيامة» (١٥٦).

# - هل يجوزالتوسل بأهل البيت النه ؟

وبعد عرض هذه الأدلة في إثبات الوسيلة ؛ بقي شيء مهم وهو : هل هذا التوسل يجري بالنسبة لأهل بيته الأطهار الله ، أم لا ؟

المستفاد من عمل الصحابة ، وأعلام المسلمين ، أنه جارٍ حتى في أهل بيته الله ، وهذه بعض من الشواهد على ذلك :

قال ابن حجر: « وفي تاريخ دمشق: إنّ الناس كرروا الإستسقاء عام الرمادة سنة سبع عشرة من الهجرة فلم يُسقوا. فقال عمر: الأستسقين غداً

١٥٥ - السمهودي ، علي بن أحمد : وفاء الوفاء ، ج٤/ ١٣٦٠ – ١٣٦١ .

١٥٦ - نفس المصدر / ١٣٧١ .

بمن يسقيني الله به . فلما أصبح غدا للعباس فدّق عليه الباب فقال : مَن ؟ قال : عمر . قال : ما حاجتك ؟ قال : اخرج حتى نستسقي الله بك . قال : اقعد . فأرسل إلى بني هاشم أن تطهروا وألبسوا من صالح ثيابكم . فأتوه فأخرج طيباً فطيبهم ، ثم خرج وعلي أمامه ، بين يديه الحسن عن يمينه ، والحسين عن يساره ، وبنو هاشم خلف ظهره . فقال : يا عمر ، لا تخلط بنا غيرنا ، ثم أتى المصلى فوقف ، فحمد الله وأثنى عليه ، وقال : اللهم إنك خلقتنا ولم تؤامرنا ، وعملت ما نحن عاملون قبل أن تخلقنا ، فلم يمنعك علمك فينا عن رزقنا ، اللهم فكما تفضلت في أوله ؛ تفضل علينا في آخره .

قال جابر: فما برحنا حتى سحت السماء سحا، فما وصلنا إلى منازلنا إلا خوضا. فقال العباس: أنا المسقى ابن المسقى ابن المسقى، ابن المسقى، ابن المسقى، ابن المسقى خمس مرات.

وأشار إلى أنّ أباه عبدالمطلب ، استسقى خمس مرات فسُقى .... وأخرج ابن عبدالبر من وجوه ، عن عمر : أنه لما استسقى به . قال : اللهم إنا نتقرب إليك بعم نبيك ونستشفع به ، فاحفظ فيه نبيك كما حفظت الغلامين بصلاح أبيهما ، وأتيناك مستغفرين ، ومستشفعين الخبر .

وفي رواية لابن قتيبة: اللهم إنا نتقرب إليك بعم نبيك، وبقية آبائه، وكثرة رجاله، فإنَّك تقول وقولك الحق: ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ وَكُثرة رجاله، فإنَّك تقول وقولك الحق: ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْتَهُ, كَنزُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ﴾ (١٥٧). فحفظتهما لصلاح

١٥٧ - الكهف / ٨٢.

أبيهما، فاحفظ اللهم نبيك في عمه ، فقد دنونا به إليك مستشفعين » (١٥٨). وعلى هذا سار أعلام المسلمين في التوسل إلى الله تعالى بجاه أهل البيت المنه عنده تعالى . فهذا إمام الشافعية يقول:

آل الــــنبي ذريعـــتي وهــم إليــه وســيلتي أرجـو بهـم أعطـى غـداً بيـدي الـيمين صـحيفتي (١٥٩).

وأما محبو أهل البيت المنظ ؛ فارتباطهم بهم من حيث التوسل ، فقوي جداً ، وهذه سيرتهم من قديم الزمان ما زالوا متمسكين بذلك ، وهذا يكشف مدى عمق ولائهم لهذا البيت الطاهر ، بل هذا عطر ولائهم المتجذر فيهم ، كشفه وأفاحه هذا التوسل في قضاء حوائجهم ، الذي أفاضه الباري عليهم من خلال أبواب رحمته ، وهم الأئمة الأطهار المنظ .

وقد عُبّر عن ذلك العلامة المجلسي (قده) بقوله: «قد ثبت في الأخبار المستفيضة أنهم عليهم السلام الوسائل بين الخلق وبين الحق، في إفاضة جميع الرحمات، والعلوم، والكمالات، على جميع الخلق، فكلما يكن التوسل بهم، والإذعان بفضلهم أكثر ؛ كان فيضان الكمالات من الله أكثر» (١٦٠٠).

وبقوله: « ولقد جرّبنا مراراً لا نحصيها ، أنّ عند إنغلاق الأمور وإعضال المسائل ، والبعد عن جناب الحق تعالى ، وإنسداد أبواب الفيض لما

١٥٨ - ابن حجر ، أحمد بن حجر الهيثمي : الصواعق المحرقة / ١٧٨ .

١٥٩ - نفس المصدر / ١٨٠.

١٦٠ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج١ / ٣٥٩ .

إستشفعنا بهم ، وتوسلنا بأنوارهم ، فبقدر ما يحصل الإرتباط المعنوي بهم في ذلك الوقت ، تنكشف تلك الأمور الصعبة ، وهذا معاين لمن أكحل الله عين قلبه بنور الإيمان » (١٦١).

### ما أهدافها ؟

الأهداف كثيرة ، ويمكن التركيز فيها على ما يلي :

١- إنّ حقيقة الوسيلة إلى الله تعالى: هي مراعاة سبيله بالعلم والعبادة ، وتحري مكارم الشريعة ، فالعلم وموافقة الشرع المبين من مقومات التقرب إليه عَزّ وجَلّ ، ومن هنا كان إبتغاء الوسيلة من شؤون العبودية ، التي لا تتحقق إلا بإيجاد الرابطة بين العبد وربه . فيكون المراد من إبتغاء الوسيلة ، إبتغاء الطاعة التي لا يمكن أن تتحقق إلا بذل العبودية ، وتوجيه المسكنة والفقر إليه ، والتضرع إلى جنابه ، والخشية منه تعالى .

٢- إنّ إبتغاء الوسيلة إليه تعالى ، هي الذريعة لكل خير وسعادة ، ومنجاة من كل شقاء وعذاب ، وفيها تظهر حقيقة العبودية والوحدانية ، وتزول الحجب والأغيار ، فإنه لا منجى إلا بالتوسل إليه عز وجل ، والإعراض عما سواه ، وبهذا أصبح من أعظم غايات خلق الإنسان ، فهو العلة للدخول في رضوان الله تعالى ، والفوز بكرامته ، ولا مانع من القول : من أنّ الوسيلة بهذا المعنى يجتمع مع ما دل على أنّ الوسيلة : هي أعلى درجة في الجنة ، فعلى هذا إجتمعت العلتان : الفاعلية .. وهي الوسيلة في

١٦١ - المصدر السابق ، ج٥٢ / ٩٣ .

الدنيا ، والغائية : وهي أعلى درجة في الجنة ، وترتب على هذا الإجتماع ظهور العبودية وتحقق الطاقة المطلوبة . وهذا هو الطريق الموصل إلى الله تعالى والصراط المستقيم ، وبه يستعد ويتهيأ لنيل الفيوضات الربانية والواردات الإلهية ، وهو الملجأ القويم في التخلص من مكائد الشيطان ووساوسه ، وهو المنجاة من سخط الله تعالى وعذابه ، وهو الركن الوثيق الذي تركن إليه النفس الإنسانية ، عند تزاحم الصوارف ، وتوارد الهموم والغموم . وبالجملة : فهو الكمال الذي ينشده الإنسان ويسعى إليه ، بل هو الجامع لجملة من الكمالات .

٣- إنّ إبتغاء الوسيلة يرشدنا إلى أهم المعارف الربوبية ؛ وهو علم المبدأ المعاد والتوجيهات السامية ، والإرشادات القيمة التي تعد المؤمن إعداداً علمياً وعملياً وعقدائياً ، للفوز بالسعادة والفلاح ، وعالجت أهم قضية من قضايا المؤمن ، باسلوب موجز ، وتزكية نفسه .

وإبتغاء الوسيلة لا يختص بطريقة واحدة ، بل بكل ما يوجب التوسل به إليه ، ففي الحديث النبوي : (إنّ الطرق إلى الله تعالى بعدد أنفاس الخلائق) (١٦٢).

<sup>177-</sup> ذكر هذا الحديث المحقق السيد السبزواري (قده) في مواهب الرحمن ، ج١١/ ٢١٥ . أقول : لم نعثر على هذا الحديث في المصادر الحديثية المعتمدة ، إلا أنّ الشيخ أحمد النراقي (قده) ذكره في كتاب مُثنَوِي طا قديس ٢٠٦ . كحديث من الأحاديث . وعلى هذا يمكن طرح سؤال وهو : سواء كان هذا النص حديثاً أم لم يكن، فهل يترتب عليه تعدد الديانات ، كما يدعي بعض المثقفين المعاصرين ؟

إن الطرق الفرعية كثيرة ، إلا أنها متصلة بالطريق المستقيم الذي يريده الله تعالى ، بحيث كل شخص يستطيع أن يبلغه من الطريق الذي يناسب قابليته واستعداده . وقد أوضح ذلك العلامة المجلسي (قده) بقوله : ((إنّ أفهام الناس وعقولهم متفاوته في قبول مراتب العرفان ، وتحصيل الإطمئنان كماً وكيفاً ، شدة وضعفاً ، سرعة وبطئاً ، حالاً وعلماً ، وكشفاً وعياناً ، وإن كان أصل المعرفة فطرياً ، إما ضروري أو يهتدي إليه بأدني تنبيه ، فلكل طريقة هداه الله عز وجل إليها ، إن كان من أهل الهداية ، والطرق إلى الله بعدد أنفاس الخلائق ، وهم درجات عندالله (يرفع الله الذين ءامنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ) المجادلة / ١١ ) البحار، ج ٢٤ / ١٣٧ .

إلا أنّ أفضلها ما ورد في الحديث النبوي: (الأئمة من ولد الحسين هِنه، من أطاعهم ؛ فقد عصى الله عَزّ وجلّ ، هم العروة الوثقى ، وهم الوسيلة إلى الله عَزّ وجَلّ) (١٦٣).

والروايات في هذا المضمون متعددة ، وهي من باب بيان أجلى مصاديق الوسيلة ، فإنّ بهم يكمل الإيمان وتتم التقوى ، ويتحقق القرب إلى الله عَزّ وجَلّ .

## ٢- كرامات إلهية:

يتضح لنا هذا العنوان من خلال معرفة الكرامة ، وأساسها ، وهدفها ، بعد طرح الأسئلة الآتية :

## ما هي الكرامة ؟

الكرامة من العناوين التي تناولها اللغويون والكلاميون كالتالي:

### المعنى اللغوي:

كُرُمَ كَرَمًا وكَرَامة : صفة لكل ما يُرضى ويُحمد ؛ فيقال : وجه كريم ؛ أي مرضى في معانيه . أي مرضى في معانيه .

والكريم: هـو الجامع لأنـواع الخـير والشـرف والفضـائل. والكـرم لا تستعمله العرب إلا في المحاسن الكثيرة، ولا يقال كريم حتى يظهر منه ذلك.

١٦٣ - الصدوق ، الشيخ محمد بن علي : عيون أخبار الرضا ، ج٢ / ٦٣ .

والتكرم والإكرام بمعنى ، والإسم منه الكرامة (١٦٤).

## - المعنى الكلامي:

إصطلح علماء العقائد والكلام على الكرامة بأنّها: هي الأمر الخارق للعادة ، يُظهره الله تعالى على أيدي أوليائه (١٦٦). وعرفها الشريف الجرجاني: « الكرامة : ظهور أمر خارق للعادة ، من قبل شخص غير مقارن لدعوى

١٦٤ - الطريحي ، الشيخ فخر الدين : مجمع البحرين ، ج٦ / ١٥٢ - ١٥٣ .

<sup>170 -</sup> الراغب الإصفهاني ، الحسين بن محمد : المفردات ، ج٢ / ٥٥٣ .

<sup>177 -</sup> الغسرة ، حسن : كرامات الإمام الحسين (ع) /11 .

النبوة ، فما لا يكون مقروناً بالإيمان والعمل الصالح ، يكون إستدراجاً . وما يكون مقروناً بدعوى النبوة ؛ يكون معجزة » (١٦٧).

### فما الفرق بن الكرامة والمعجزة ؟

الكرامة تتفق مع المعجزة في الشكل والصورة ، باعتبارهما أمر خارق للعادة . وتختلف الكرامة عن المعجزة ، بأن الكرامة لم تقترن بالنبوة ولا بالتحدي ، وهذا ما يحدث غالباً للأئمة الله ، ولكن إذا إقترن بتحدي الإمام المنه ، على إثبات إمامته ؛ فهذا يُسمى بالمعجزة .

وبعد عرض معنى الكرامة عند اللغويين والكلاميين ؛ فينبغي التعرف على حقيقة الكرامة لدى الأئمة الله ، من خلال إجابة أحد الفقهاء على السؤال التالى :

## ما هو رأيكم حول كرامة الأئمة 🕰 ؟

أجاب على هذا السؤال، الفقيه المعاصر السيد محمد الحسيني الشاهرودي - دام ظله - بقوله: «هناك فكرتان حول كرامة الأئمة والأنبياء:

إحدهما : أنّ الإمام هِنِه يدعو الله تبارك وتعالى ، فيستجيب دعاءه ويحقق ما هو خارق عن العادة .

الثانية : أنّ الإمام والنبي المِنْ يفعل ذلك مباشرة ، ولكن بإذن الله وقدره ، فالإمام بنفسه يشفي المريض بإذن الله ، ولأجل أنّ الله تعالى أعطاه هذه القدرة ، والصحيح أن كليهما محتمل وممكن ، وظاهر الآيات

١٦٧ - الجرجاني ، الشريف على بن محمد : التعريفات / ١٨٤ .

الإحتمال الثاني ، حيث حسب الأفعال والكرامات في القرآن الكريم إلى نفس النبي الشيئة ، مثل قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيّئةِ الطّيرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيرًا بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ الْأَحْتَمَهُ وَالْأَبْرَصَ بِإِذْنِي الطّيرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيرًا بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ الْأَحْتَمَهُ وَالْأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا نَقَمُوا إِلّا أَنْ أَغْنَنهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ وَمَا نَقَمُوا إِلّا أَنْ أَغْنَنهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَي وَمَا نَقَمُوا إِلّا أَنْ أَغْنَنهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا نَقَامُوا إِلّا أَنْ أَغْنَنهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا نَقَامُوا إِلّا أَنْ أَغْنَنهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا نَقَامُوا إِلّا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ وَلَا الله بالمباشرة ، لكن بإذن الله واعطائه هذه القدرة له » (۱۷۰۰).

#### ما أساسها ؟

لعل من أهم الأدلة على وجود الكرامة الإلهية بكلا قسميها - العامة والخاصة - ، ما يلى :

## ١- الأيات القرآنية:

كما في قول عالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي َ اَدَمَ وَحَمْلَنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِنَ الطّيبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ الإسراء: ٧٠؛ يعني كرمناهم بالنطق ، والعقل ، والتمييز والصورة الحسن ، والقامة المعتدله، وأمر المعاش والمعاد ، وتسليطهم على ما في الأرض ، وتسخير ساير الحيوانات لهم (١٧١). إذن ، هذه كرامة عامة لجميع البشر.

١٦٨ - المائدة / ١١٠.

١٦٩ - التوبة / ٧٤.

١٧٠ - موقعه على الإنترنت ، بتاريخ ١٨ شعبان المعظم / ١٤٢١ هـ .

١٧١ - الطريحي ، الشيخ فخر الدين : مجمع البحرين ، ج٦ / ١٥٢ .

أما الكرامة الخاصة ؛ ففي قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّمْنَ وَلَداً سُبْحَنَهُ وَ الله عَبَادُ مُكُرَمُونَ وَ لَا يَسْبِقُونَهُ إِلْقَوْلَبِ وَهُم إِلَّمْ وَ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّمْنَ وَلَدا الله عَبَادُ مُكْرَمُونَ فَهُ اللائكة وليسوا بأولاد الله تعالى كما زعم كفار قريش ، بل هم عباد مكرمون ، أكرمهم الله واصطفاهم .

وفي قوله تعالى : ﴿ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ ثَالَ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّ وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴿ ثَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى ا

المراد به حبيب النجّار ، والإكرام : هو إعطاء المنزلة الرفيعة على وجه التبجيل والإعظام .

ويوجد إكرام من نوع خرق العادة ، كما حدث لنبي الله إبراهيم المياه ، كما في قول تعالى : ﴿ قُلْنَا يَكَنَارُكُونِ بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَهِيمَ الله إبراهيم النابياء : ٩٠ . فمن عادة النار الإحراق ، إلا أن نار نمرود لم تحرق إبراهيم المياه ، بل كانت برداً وسلاماً ، فهذا أمر خارق للعادة .

### ٢- الروايات:

هناك إشارة في الروايات إلى الكرامة العامة ، كما في قول أمير المؤمنين النه عالى خُصّكم بالإسلام ، واستخلصكم له ؛ وذلك لأنه إسم سلامة ، وجماع كرامة ) (١٧٢).

۱۷۲ - الریشهری ، محمد : میزان الحکمة ، ج۹ / ۳۵۵۹.

والكرامة الخاصة ، كما في قول أمير المؤمنين عَلَيْ في وصف أهل الجنة : ( قوم لم تزل الكرامة تتمادى بهم حتى حَلّوا دار القرار ، وأمنوا نقلة الأسفار) (۱۷۳).

وفي دعاء الإمام الصادق الله في سجوده ودعائه لزوار جده الحسين اللهم يا من خَصّنا بالكرامة ، ووعدنا الشفاعة ، وخصنا بالوصية ، وأعطانا علم ما مضى ، وعلم ما بقي ، وجعل أفئدة من الناس تهوي إلينا ؛ أغفر لي ولإخواني و زوار قبر جدي الحسين ، الذين أنفقوا أموالهم ، وأشخصوا أبدانهم ، رغبة في برنا ، ورجاء لما عندك في صلتنا ، وسرورا أدخلوه على عدونا ، أدخلوه على نبيك ، وإجابة منهم لأمرنا ، وغيظاً أدخلوه على عدونا ، أرادوا بذلك رضاك ، فكافئهم عنا بالرضوان ، واكلاهم بالليل والنهار ، واخلف على أهاليهم وأولادهم ، الذين خلفوا بأحسن الخلف ، وأصحبهم وأكفهم شر كل جبار عنيد ، وكل ضعيف من خلقك وشديد ، وشر شياطين الإنس والجن . وأعطهم أفضل ما أملوه في غربتهم عن أوطانهم . وما آثرونا به على أبنائهم ، وأهاليهم وقراباتهم )(١٧٠).

هذه بعض النصوص الروائية ، الدالة على تشريع الكرامة ، أما حدوث الكرامات ؛ فكثير منذ زمن الأئمة المعصومين الله على عصرنا هذا .

١٧٣ - المصدر السابق.

١٧٤ - الكليني ، الشيخ محمد بن يعقوب : الكافي ، ج٤ / ٥٨٢ .

## ٣- منطق العقل والبرهان:

بعد بيان تشريع الكرامة من القرآن الكريم والأحاديث ، قد تعرض بعض الأوهام على قلوب الناس ، فتبعدهم عن معتقداتهم ؛ لذا نحتاج إلى منطق العقل والبرهان لإيضاحها ، فمن تلك الشكوك والأوهام ، الخاصة بموضوع الكرامة ما يلي :

# هل تستمر الكرامة للعبد الصالح بعد موته ؟

إنّ المرتبط برسالة السماء من أصحاب الديانات ، يعتقد بأنّ الموت ما هو إلا إنتقال من عالم الدنيا إلى عالم البرزخ . فالموت لا يسلب العبد الصالح هذه الكرامة ، والقرب الإلهي ، فمن كان قريباً عند الله تعالى في عالم الدنيا ؛ فهو قريب عنده في بقية العوالم .

## ما أسباب تشكيك الناس بالكرامة ؟

قبل ذكر أهم الأسباب ، لابد من ذكر نموذج على التشكيك ، كي تتضح لنا الصورة واضحة ، ومن النماذج على ذلك ما يلي :

« روي عن عمر بن الفرج الرخجي (۱۷۰ قال : قلت لأبي جعفر المنه : إنّ شيعتك تدّعي أنّك تعلم كل ما في دجلة ووزنه ؟ ، وكنا على شاطئ دجلة ، فقال المنه : يقدر الله تعالى أنّ يفوض علم ذلك إلى بعوضة من خلقه أم لا ؟ قلت : نعم يقدر .

فقال : أنا أكرم على الله تعالى من بعوضة ، ومن أكثر خلقه » (١٧٦).

إذن ، بعد قراءة هذا الحديث ، يتضح لنا أنّ من أسباب إبتعاد الإنسان عن تقبل الكرامة ، هو ضعف إيمانه ، الناتج عن ضعف نفسه المريضة بداء الحقد والحسد ، لمن هو أعلى منها وأحسن ، ممن سَمَةُ نفوسهم بالإيمان والتقوى . فنرى الإنسان المتصف بهذه الصفات السيئة ، يبرر ضعفها وهزيمها بمثل هذه التشكيكات في الكرامة ؛ حيث أنّ مثل هذه الشخصية ، التي تعيش في جو المشاكل والمشاحنات ، عادة ما تنهار عند حدوث أي ضغط نفسي ، نتيجة لضعف التحمل عندها ، وهذا ما ينعكس على تكوين هذه الشخصية التي سببت لها عدم تقبلها لمثل هذه الكرامات .

#### ما أهدافها ؟

## أهدافها وفوائدها كثيرة ، نذكر منها ما يلي :

أولاً - الكرامة: بمعنى الإعزاز والتعظيم؛ وهو إيصال نفع يكون فيه تشريف وتنويه للموصل إليه، ليُرفع به منزلته، ويُعلى به قدره.

١٧٥ - كان من أعداء أهل البيت (ع) ، والمبغضين لهم .

١٧٦ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٠٥/٥٠ .

وهذا ما يكون من الباري عَزّ وجَلّ ، حينما يكرم عبده الصالح ، بما يظهره على يده ، أو عند قبره ، بما يخرق به العادة ، وما يسهله بسببه من الأمور الصعبة ، كشفاء المريض ، وتعجيل البرء ، وإعطاء الأماني ، وما شاكل ذلك .

ثانياً - إنّ كثيراً من الناس يعتقدون بالكرامات ، لما لها من مميزات لأهل التقوى والإيمان ؛ لأن الكرامة لا تظهر إلا لأولياء الله الصالحين ، وهذا أمر طبيعي ، وتظهر الكرامة لفوائد عقلائية ؛ وذلك لما لها من فوائد ومصالح للفرد والمجتمع ، التي من أهمها جمع الناس حول أولياء الله ، فإنّهم القادة والقدوة للإرتباط بالله تعالى ؛ لأنّ الإرتباط به تعالى ، لابد أن يكون بما يريده تعالى ، لا بما تمليه الأهواء والرغبات. فمثلاً إبليس أراد أن يرتبط بالله تعالى بما تهواه نفسه ، فكان من المبعدين ، كما ذكر القرآن الكريم في فوله تعالى : ﴿ قَالَ فَأَخَرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ اللَّهُ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّغَنَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ اللَّهُ الحجر: ٣٤ - ٣٥ . إذن، الإرتباط بأولياء الله مظهر من مظاهر الإخلاص في العبادة، ومظهر للتغلب على النفس ؛ لأن الله هو الذي حث على الإرتباط بهم ، وهذا ما شرّعه القرآن الكريم في قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن زَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظُلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَأَسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابُ ارْحِيمًا ﴾ النساء: ٦٤.

حيث جعل الله تعالى شرط قبول التوبة ، المجيء إلى الرسول الأعظم

وقول عالى : ﴿ اللَّذِينَ يَمْلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ، يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغُوْونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ حُلَّلَ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَعِيمِ ﴿ ﴾ عند: ٧.

إنّ دعاء وإستغفار حملة العرش للذين آمنوا ؛ هو سبب لرفع درجة المؤمنين ، وهذا دليل واضح على إستمرار الكرامة الإلهية لعباده الصالحين ، من البشر والملائكة في الدنيا والآخرة .

ثالثاً - ينبغي للمؤمن ذكر ما يشاهده أو يسمعه من كرامات ؛ لأنها تساعد على إبتعاد الناس عن المادية ، فإنّ الماديين يتصورون أنّ المادة ، هي كل شيء في حياتهم ، والمعاجز والكرامات ، لما كانت خلاف المعادلات المادية ، فإنها تدل على أن ما وراء المادة ، وعالم الغيب شيء له تأثيره الخارجي ، حتى لا يرتطم الإنسان في أوحال المادة ، التى تؤدي به إلى خسارة دنياه وآخرته .

ومن الشواهد على ذلك، ما ذكره محمد بن علي بن عثمان الكراجكي، في (كنز الفوائد): عن أبي عبدالله على : أنّ أبا حنيفة أكل معه، فلما رفع الصادق على يده من أكله، قال: الحمد لله ربّ العالمين (اللهم) هذا منك، ومن رسولك على . فقال أبو حنيفة: يا أبا عبدالله، جعلت مع الله شريكاً! فقال له: ويلك، إنّ الله يقول في كتابه: ﴿ وَمَا نَقَمُوا إِلّا أَنَ أَغَنَاهُمُ اللهُ مُ

وَرَسُولُهُ, مِن فَضَلِهِ } (١٧٧١). ويقول في موضع آخر: ﴿ وَلَوَ أَنَّهُ مَرَضُواْ مَا عَالَمُهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ سَيُوْتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَرَسُولُهُ ﴾ (١٧٨). فقال أبو حنيفة: والله لكأني ما قرأتها قط) (١٧٩).

وبعد ذكر هذا الحديث وما يحويه من حوار هادف ، أوضح فيه الإمام الصادق الله عن ما لجده النبي الله عن كرامة عند الله عن وجَل ، وما ترتب على هذا الذكر من إحياء قلب سامعه ، وكل من قرأ هذا الحديث مدى الأزمان .

وبعد عرض هذه الأهداف والفوائد ؛ إتضح لنا أهمية هذه الكرامات الإلهية ، التي تفضل بها على عباده الصالحين ، سيما السادة الميامين ، من آل محمد الطاهرين ، سلام الله عليهم أجمعين ، وما ترتب على ذلك من الإرتباط به تعالى ، وبهذا أصبحنا أمة مرتبطة بالسماء . وهذا ما ذكره حديث أمير المؤمنين على قال : قال رسول الله عليه : (النجوم أمان لأهل السماء ، فإذا ذهبت النجوم ؛ ذهب أهل السماء . وأهل بيتي أمان لأهل الأرض ، فإذا ذهب أهل بيتي ؛ ذهب أهل الأرض) (١٨٠٠). وهذا الحديث يكشف لنا أن أهل البيت على هم الطرق إلى الله ، والموكلون من قبله تعالى في إعمار البلاد

١٧٧ - التوبة / ٧٤.

۱۷۸ - التوبة / ٥٩ .

١٧٩ - الحر العاملي ، الشيخ محمد بن الحسن : وسائل الشيعة ، ج١٤ / ٤٨٢ .

١٨٠ - ابن حجر ، أحمد بن حجر الهيثمي : الصواعق المحرقة / ١٥٢ .

والعباد . فهنيئاً لمن والاهم وتمسك بهم ، وحق له أن يقول : إنا أمة مرتبطة بالسماء ، كما في القصة التالية :

« نُقل أنّ شخصاً فرنسياً يُدعى (كرين) جاء إلى طهران ، والتقى بأحد علماء الشيعة ، وأخذ يسأله عن الشيعة ومعتقداتهم ، فذكر له العالم عدد الأوصياء والأئمة ، وأنّ الإمام المهدي عيد حي ؛ وهو الرابط بيننا وبين السماء . وقال له : لا ينبغي أن تذكر اسم الأئمة إلا وتقول : (صلوات الله عليهم) . أو (عليهم السلام) ، فإنهم حجج الله على الأرض . وقال أيضاً : غن المسملين إذا كنا ليلاً في صحراء ، فإننا نناجي الله ، ونتوسل إليه بالأدعية المأثورة عن أئمتنا على أما أنتم المسيحيون ، فلستم كذلك . فقال الفرنسي : بل نحن كذلك أيضا . قال العالم : كيف تناجون ؟! وقد ورد في الإنجيل : أن النبي عيسى عيسى عيد حضر حفلة زواج ، ثم شرب الخمر ! هذا هو الإنجيل . أما التوراة ؛ فحدث ولا حرج .

أما نحن ؛ فنقول في مناجاة الله تعالى: اللهم إني أسألك بمعاني جميع ما دعا به عبادك، الذين اصطفيتهم لنفسك، المأمونون على سِرِّك ...الخ)(١٨١١) إلى غيره من الأدعية الموجودة في كتب الدعاء . وحينما عاد الرجل إلى بلاده ؛ عقد مؤتمراً ذكر فيه : أنّ الأمة الوحيدة التي حفظت إرتباط الإنسان بالله عَزّ وجَلّ هم الشيعة ، وذلك عبر الإمام المهدي المنهاء ، فإنها مرتبطة بالسماء ،

١٨١ - الطوسي ، الشيخ محمد بن الحسن : تهذيب الأحكام ، ج٣ / ٧٢ .

أما سائر الأمم ؛ فقد انقطع إرتباطها ؛ وذلك لعدم إعتقادها بخليفة الله في الأرض » (١٨٢).

وبهذا إتضح لنا بعض ما لأهل البيت الله من المكانة العالية عند الله عَزّ وجكل ، وقد حان الوقت لذكر بعض ما ذكره التاريخ من كراماتهم ، وعلى وجه الخصوص باب الحوائج ، الإمام موسى بن جعفر المنه ، المعروف بالكاظم.

### ٣- الطريق إلى التوسل:

قبل التعرض لتعداد بعض كراماته ، التي فاز بها بعض محبيه ، الذين مثلوا أمام ضريحه الطاهر، وخشعت قلوبهم ، وجرت دموعهم هيبة من شعّت أنواره القدسية ، فشملتهم أنوار رحمته وألطافه ، بقضاء حوائجهم ، وتنفيس كربهم . ولكن السؤال الذي ينبغي طرحه :

كيف نحصل على هذا الخشوع ، وما يترتب عليه من جريان الدموع ، حتى نحظى بفيض كرمه ومنحه الإلهية ، التي حباه إياها ؟

إنّ الطرق إلى ذلك كثيرة ، ولكن نذكر بعض ما جَرّبه العلماء وأهل الإيمان ، من قديم العصور والأزمان كالتالي :

١٨٢ - البحراني ، بشير : موسوعة القصص والحكايات / ١١٨ - ١١٩ .

# أبيات مشهورة ومجرّبة:

۱- ذكر العالم الجليل السيد أحمد المستنبط (قده): «أبيات مشهورة ومجرّبة عند الخواصّ، تكتب وتوجّه بها إلى مشهد الإمام موسى بن جعفر هي ، للإستشفاع وقضاء الحوائج، تطرح على قبره هي :

لم تزل للأنام تُحسن صنعا وتُجير الذي أتاك وترعسى وأبد الفضابي ذرعاً ياسَميّ الكليم جئتك أسعى

والهوى مركبي وحبك زادي

أنت غيث للمجدبين ولولا فيض جدواكم الوجود اضمحلاً قسماً بالذي تعالى وجَلا ليس تقضى لنا الحوائج إلا عند باب الرجاء جد الجواد »(١٨٣).

أقول: هذه الأبيات تخميس للسيد عباس الموسوي، والأصل للحاج محمد جواد البغدادي، وهو:

يا سمي الكليم جئتك أسعى نحو مغناك قاصداً من بلادي ليس تقضى لنا الحوائج إلا عند باب الرجاء جَدُّ الجوادي

وقد خَمّس وشَطّر هذا الأصل كثيرون ، نَخص بالذكر العالم الكبير السيد محمد مهدي بحر العلوم (قده) ، المتوفى عام ١٢١٢هـ .

١٨٣ - المستنبط ، السيد أحمد : القطرة ، ج٢ / ٤٢٤ .

من أبوابه أطوف وأسعى (يا سميَّ الكليم جئتك أسعى

طفت فيك البلاد إذ كنت أسعى سائق الشوق ساقني ثُم أسعى

نحو مغناك قاصداً من بالادي)

فأجرنا وراع جاراً وإلا الحوائج إلا الحوائج إلا

وقد جعلنا ولاءنا إلاً قسماً ما لنا سواك و إلاّ

عند باب الرجاء جد الجواد)

# وقال مشطراً لهما:

والهوى مركبي وحُبّك زادي (نحو مغناك قاصداً من بلادي) عند باب الحوائج المعتاد (عند باب الرجاء جَدّ الجواد)

(یا سمي الکلیم جئتك أسعی) مُسني الضر وانتحی بي فقري (لیس تقضی لنا الحوائج إلا) عند بحر الندی ابن جعفر موسی

# وقال أيضاً مشطراً لهما:

والهوى مركبي وحُبّك زادي (نحو مغناك قاصداً من بلادي) عند غيث البلاد غُوث العباد (عند باب الرجاء جَدّ الجواد) (یا سمي الکلیم جئتك أسعی) جئت أبغي القری ووجهت وجهي (لیس تقضی لنا الحوائج إلا) عند بحر الندی ابن جعفر موسی

# وقال مشطراً أيضاً :

(يا سمي الكليم جئتك أسعى) طرت شوقاً وشب بي الشوق ناراً كيف في السير لا أطير إرتياحاً جئت أفري الفلا وشوقي دليلي جئت أبغي القرى ووجهت وجهي فيرت بالحج إذ أتيت شطيراً مسني الضر فانتحى بي فقري وأصبت الغنى إذ كان سعيي وأصبت الغنى إذ كان سعيي من أب الأكرمين جَدّ كرام جئت مسترفد العطاء والغوث إلا لست أرجو العطاء والغوث إلا

والبّي كسريم ذاك النادي حين آنست نار ذاك السوادي وجناحاي حاجتي وودادي والهوى مركبي وحبّك زادي نحو باب المسراد في بغداد قاصداً شطر كعبة القصاد نحو بيت الندى وباب المراد في مناك قاصداً من بلادي) من جواد بفضله عَوّادِ من كريم الآباء والأجداد من كريم الآباء والأجداد في بغيد ربّ العطاء غوث العباد

### क्षक्रक कु खखख

(عند بحر الندى ابن جعفر موسى) خصب كلّ العباد إذ مس جدبٌ لا يخيب الرجاء حاشا وكَلاّ حاش لله أن يخيب رجاءً

منه ل الصادرين والورّادِ مزنة الجواد غيث كلِّ البلاد من منيخ الرجاء بباب المراد (عند باب الرجاء جد الجواد) (١٨٤).

١٨٤ - بحر العلوم ، السيد محمد مهدي : ديوان السيد بحر العلوم : ٦٢ – ٦٦ .

## إهداء ختمة من القرآن الكريم:

حدثني فضيلة الشيخ مدن فَتِيل القطيفي ، في منزله ليلة الأربعاء الموافق ٤ / ٧ / ٢٣ / ١٤ هـ : أنّ من المجربات أن ينذر الإنسان لقضاء حاجته قراءة ختمة من القرآن الكريم ، ويهديها للإمام باب الحوائج هيئه ، فقد أوصيت بعض الأشخاص بذلك فرأى الإجابة سريعة .

## إهداء تسبيحة الزهراء ( الله عنه ):

إنّ من المجربات لخشوع القلب ، وإستدرار الدمع ، تسبيحة الزهراء هإذا أردت أن تكون على هذه الحالة مع الإمام الكاظم هي ، لقضاء حاجتك سريعاً ، فعليك بإهداء هذه التسبيحة لشخص الإمام هي ، أو إلى أمه ، أو إلى أحد أبنائه الأعزاء على قلبه ، فإنك بهذا العمل أدخلت السرور على الإمام هي ، وهذا ما يوجب التوفيق لك ، لتحقيق مرادك وقضاء حاجتك .

ولو تأملنا في هذا الإهداء جيداً ؛ لما إستغربنا من سرعة الإجابة ، وذلك لما يلي :

1- يعتبر تسبيح الزهراء الم من أفضل تعقيبات الصلاة ، ويستحسن المداومة عليه قبل النوم ، وقبل زيارة المعصومين الم ، مع لزوم الخشوع عند إتيانه ، فهو من المستحبات المؤكدة ، وهو مُحل إهتمام الأئمة الم ، وفقهاء الشيعة ، فقد ورد في فضله وعلو شأنه ، الحديث التالى :

روي عن الامام الباقر المنه : (ما عُبد الله بشيء من التحميد أفضل من تسبيحة فاطمة ، ولو كان شيء أفضل منه ؛ لنحله رسول الله صلى الله عليه وآله فاطمة عليها السلام)(١٨٥٥).

٢- إنّ هذا التسبيح من العبادات السهلة البسيطة ، إلا أنّ له آثاراً وبركات كثيرة ، نذكر منها ما يلي :

روي عن أبي جعفر هن الباقر هن الله : (من سَبّح تسبيح فاطمة عليها السلام ، ثم إستغفر ؛ غُفر له ، وهي مائة باللسان ، وألف في الميزان ، ويطرد الشيطان ، ويرضي الرحمان ) (١٨٦١).

- وروي عن أبي عبدالله الله قال: (يا أبا هارون ، إنّا نأمر صبياننا بتسبيح فاطمة عليها السلام ، كما نأمرهم بالصلاة ، فالزمه فإنّه لم يلزمه عبد فشقى ) (۱۸۷۷).
- عن كعب بن عجرة قال: (معقبات لا يخيب قائلهن أو فاعلهن ، يُكبّر أربعاً وثلاثين ، ويُسبّح ثلاثاً وثلاثين ، ويُحمّد ثلاثاً وثلاثين ، ويُحمّد ثلاثاً وثلاثين ،

قال الشيخ المجلسي (قده) : «كما يظهر من كتب العامة - وإن عكسوا الأذكار - ففي مصابيح البغوي : من الصحاح ، عن كعب بن عجرة قال :

١٨٥ - الحر العاملي ، الشيح محمد بن الحسن : وسائل الشيعة ، ج٤ / ١٠٢٤.

١٨٦ - نفس المصدر ، ج٤ / ١٠٢٣

١٨٧ - نفس المصدر.

١٨٨ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٨٢ / ٣٢٨ – ٣٢٩.

قال رسول الله على ال

روى ابن عباس قال: (جاء الفقراء إلى رسول الله الله الله ، فقالوا: يا رسول الله ، إنّ الأغنياء يصلون كما نصلي ، ويصومون كما نصوم ، ولهم أموال يعتقون ويتصدقون ، قال: فإذا صليتم فقولوا: سبحان الله ثلاثا وثلاثين مرة ، والله أكبر اربعاً وثلاثين مرة ، لا وثلاثين مرة ، والله أكبر اربعاً وثلاثين مرة ، لا إله إلا الله عشر مرات ، فإنكم تدركون من سبقكم ، ولا يسبقكم من بعدكم) (١٩٠٠).

- عن أبي عبدالله المنظ قال: (أتى أخوان، رسول الله المنظية؛ فقالا: إنا نريد الشام في تجارة فعلمنا ما نقول. فقال المنظة: نعم، إذا أويتما إلى المنزل، فصليا العشاء الآخرة، فإذا وضع أحدكما جنبه على فراشه بعد الصلاة، فليسبح تسبيح فاطمة (عليها السلام)، ثم ليقرأ آية الكرسي فإنه محفوظ من كل شيء حتى يصبح ... الخ) (١٩١١).

قال الشيخ الصدوق (قده): «فإذا فرغت من تسبيح فاطمة عليها السلام، فقل: أنت السلام ومنك السلام، ولك السلام، وإليك يعود السلام، سبحان ربّك ربِّ العزّة عما يصفون، وسلام على المرسلين،

١٨٩ - النوري ، الميرزا حسين : مستدرك الوسائل ، ج٥ / ٣٨.

١٩٠ - نفس المصدر / ٣٩.

١٩١ - البرقي ، أحمد بن أبي عبدالله : المحاسن / ٣٦٨ - حديث ١٢٠ .

والحمد الله ربِّ العالمين ، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، السلام على الأئمة الهاديين المهديين ، السلام على جميع أنبياء الله ورسله وملائكته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، ثم تُسلم على الأئمة واحداً واحداً ، عليهم السلام ، وتدعو بما أحببت » (١٩٢١).

قد أطلنا الحديث في هذه التسبيحة المباركة ؛ وذلك لأهميتها ، وما يترتب عليها من الخيرات والبركات في الدنيا والآخرة .

نعم هذه طرق مهمة توصل المحب إلى ساحة التوسل بهم إلى الله تعالى ، لقضاء الحوائج ، ويشدنا إلى ذلك ما جاء في دعاء التوسل: (يا سيدنا ومولانا ، إنّا توجهنا وإستشفعنا وتوسلنا بك إلى الله ، وقدّمناك بين يدي حاجاتنا ، يا وجيهاً عند الله إشفع لنا عند الله ) (١٩٣).

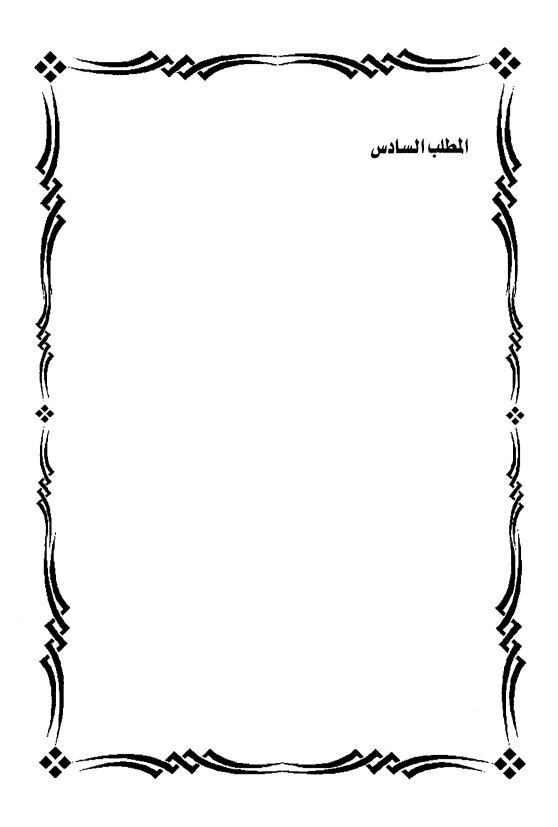
وأيضاً: (يا سادتي ومواليّ، إني توجهت بكم أئمتي وعدتي ليوم فقري وحاجتي إلى الله، وتوسلت بكم إلى الله، واستشفعت بكم إلى الله، فاشفعوا لي عند الله، وإستنقذوني من ذنوبي عند الله، فإنكم وسيلتي إلى الله، وبحبكم وبقربكم أرجو نجاة من الله، فكونوا عند الله رجائي يا سادتي يا أولياء الله، صلى الله عليهم أجمعين، ولعن الله أعداء الله ظالميهم، من الأولين والآخرين، آمين ربّ العالمين) (١٩٤٠).

١٩٢ - الصدوق ، الشيخ محمد بن علي : من لا يحضره الفقيه ، ج١ / ٢١٢ .

١٩٣ - القمى ، الشيخ عباس : مفاتيح الجنان / ١٦٢ .

١٩٤ - نفس المصدر.

هذه الكلمات إذا رددها الإنسان ؛ بعثت فيه روح الإيمان ، وصفاء السريرة ، وانجلت عنه الحجب الشيطانية ، ودخل في ساحات الولاء النورانية ، فيتصل بأهل بيت العصمة والطهارة ، ويحظى بوجاتهم وشفاعتهم عند الله تعالى ، ويتحقق له مراده وقضاء حاجته . وهذا ما نلمسه من خلال عرض بعض كرامات باب الحوائج عبيم ، فيما سيأتي فارتقب – أيها القارئ الكريم – وتأمّل .



|  | · |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |



## ١- نجاة داود النَقّاش بعد سقوطه :

قال الشيح كاظم سبتي: في كرامة للإمامين الكاظمين - وقد شاهدها-، وذلك في سنة ١٣٢٥ ه. ، فقد سقط عامل كان ينقش في أعلى الصحن بقبة الإمام:

إلهي بحب الكاظمين حبوتني بجودك فاحلل من لساني عقدة هوى إذ أضاء النور من طوره امرء ولكن هوى موسى فخر إلى الثرى

فقوّیت نفسي وهي واهیة القوی لأنشر من مدح الإمامین ما انطوی كما أنّ موسى من نرى الطور قد هوی ولما هـوى هـذا تـعلق بـالهوى

ويقول الخطيب شبّر: كنتُ في سنة ١٣٧٧ هـ، قد دعيت للخطابة في بغداد بالكرادة الشرقية ، في حسينية الحاج عبد الرسول علي ، وفي ليلة خصصتها للامام الكاظم عليه فتحدثت منبرياً بهذه الكرامة وإذا بأحد المستمعين يبادرني فيقول: انها حدثت معي هذه الكرامة فقلت له: أرجو أن ترويها لي كما جرت ، قال: كنت في سنّ العشرين وأنا شغيل واسمي داود النقاش فكنت مع استاذي في أعلى مكان من الصحن الكاظمي بنه بقبة الامام الكاظم ، والبرد قارس ، وقد وقفت على خشبة شُدّ طرفاها بحبلين ، فمالت بي فهويت ، فتعلق طرف قبائي بمسمار ، فانقلع وفقدت احساسي فمالت بي فهويت ، فما أفقت الا والصحن على سعته مملوء بالناس ،

والتصفيق والهتاف يشق الفضاء ، وخَدَمَة الروضة يحامون عني ويدفعون الناس ؛ لئلا تمزق ثيابي ، وقمت فلم أجد أي ألم وضرر (١٩٥).

# ٢- إغاثة السيد مهدي الواعظي:

ينقل العلامة السيد علي الواعظي ، عن والده آية الله السيد مهدي الواعظي : جاء للسيد مهدي الواعظي ضيوف ، وصادف قدومهم نفاذ أموال السيد ، فكيف يضيفهم ، ولا يملك الأموال ؛ لكي يشتري ما يقوم بشأنهم ؟

فذهب السيد إلى الإمام الكاظم المحالم الجواد المحلف ، فزاره زيارة سريعة كزيارة المعدد المحدد الرأس الشريف للإمام الجواد الحك ، فخاطب الإمامين قائلاً: إنه ليس عندي مال ، وقد جاءني ضيوف فأريد المال من عندكم . طاف السيد على الضريح المقدّس ، وجلس على سجادته وصلى ، ولم يحصل على ما أراد ، فقام يريد الإنصراف من الحرم الشريف ، وفي خروجه جاءه رجل وقال له : هذا المال الذي طلبت وانصرف (١٩٦٠).

## ٣- شفاء قدم معاقة للسيد حسين الصدر (١٩٧٠):

ولد السيد حسين ففرح به والداه فرحاً شديداً ، ولكن شاهدا فيه عارضاً آلمهما - وهو أن قدمه اليسرى كانت مقلوبة - ؛ فذ هبوا به إلى الأطباء ، فأجمعوا على لزوم إجراء عملية جراحية له ، وكان اسم العملية في ذلك

١٩٥ - دخيل علي محمد علي : تحت راية الحق /٦٠٧ .

١٩٦ - الغانم ، يوسف أحمد : أثر الولاء / ١٤٠ .

١٩٧ - السيد حسين ، بن السيد إسماعيل ، بن السيد حيدر الصدر . أحد أعلام الكاظمية المعاصرين .

العصر مخيف جداً ، ومهول في نفس الوقت ، وقد تحرر إجراءها بعد أيام قلائل . عندها أبرزت والدة السيد مكنون ولائها وتعلقها بأهل بيت العصمة المنع ، فما كان منها إلا وقد إستعدت للذهاب إلى حرم الإمام الكاظم بناكية شاكية مستجيرة ، ولكن بأي حال يا ترى ؟ ماشية حافية نادبة مولاها ، ملتمسة منهم قراهم .

رجعت السيدة العلوية إلى منزلها بعد بث شكواها لمولاها ، ولما جَنّ الليل ناموا وكلهم أمل في من إلتجئوا إليه ، ولكنهم في حال كآبة وحزن ، وفي صبيحة ذلك اليوم ؛ بانت الكرامة بشكل عجيب ، فشاهدوا قدم السيد سليمة ، وفي كيفية طبيعية دون عملية جراحية كما قرر الأطباء ؛ ذلك لا بشيء بل بفضل أئمتنا الكرام المستمدة قدرتهم من الله تعالى ، وقد أراني السيد قدمه التي حظيت بلطف من الله ، تفضل به أحب الخلق إليه محمد وآله السيد قدمه التي حظيت بلطف من الله ، تفضل به أحب الخلق إليه محمد وآله

## ٤- رَدّ بصر أعمى:

يقول السيد حسين الصدر: قبل ما يقارب من ٤٠ سنة ، ذهب السيد إسماعيل الصدر (١٩٩) - والد السيد حسين - إلى حرم الإمامين الكاظمين الكاظمين ، كما هي العادة للزيارة وصلاة الجماعة ، في الصحن الشريف ، ثم

١٩٨ - الغانم ، يوسف احمد : أثر الولاء وأثر الإنتماء /١٤٤ - ١٤٥ .

۱۹۹ - السيد إسماعيل بن السيد حيدر الصدر . عالم كامل ، مجتهد فاضل ، مفسر متتبع من أساتذة الفقه والأصول والأخلاق ، ورع ذكي من العلماء العاملين ، والمؤلفين المتتبعين .

الجلوس في مقبرتهم التي في الحرم الشريف ، والموجودة في الرواق المسماة باسمهم (مقبرة الصدر) ، فدخل عليه أحد العلماء الكبار – وكان زميلاً له في فترات دراسته – ، وقد كُفَ بصره ، ولم يجتمعا سنين متمادية ، فتوجه العالم للسيد يطلب منه بأن يتوسل بالإمامين ، لله تعالى برد بصره .

وضع السيد كفه على عيني العالم ، وقرأ سورة الفاتحة ، ودعا الله سبحانه ببركة الإمامين ، أن يبصر هذا العالم ، فما أكمل قراءة السورة والدعاء والتوسل بالإمامين المنالا ، إلا وقد أبصر ذلك العالم (٢٠٠٠).

## ٤- شفاء الشيخ هادي القرشي (٢٠١):

أصيب الشيخ هادي القرشيء بسرطان في خاصرته – وكان ذلك في زمن مرجعية السيد الحكيم (قده) – ، حيث جاء الشيخ ألم شديد في خاصرته ، أوشك أن يقضي عليه ، فذهب به إلى بغداد ، إلى مستشفى ابن سينا ، لمديره وطبيبه الأول السيد كاظم شبر ، فلما فحصه قال : إنّ الشيخ مصاب بالسرطان ، ولابد من إجراء عملية جراحية له ، لإزالة الجزء المتسرطن . بالفصل ، أجريت العملية الجراحية ، وبقي شيء هام ليزول المرض من رأسه ؛ وهو علاجه بالإشعاع الذري ، ولكن في ذلك الزمن لم يكن هذا الجهاز موجوداً في العراق ، فأمرهم الطبيب بالذهاب بالشيخ إلى خارج العراق إلى إيران لإتمام علاجه .

٢٠٠ - الغانم ، يوسف احمد : أثر الولاء وأثر الإنتماء /١٤٤ - ١٤٥ .

٢٠١ - الشيخ هادي ابن الشيخ شريف ، بن الشيخ مهدي القرشي . عالم جليل ، مجتهد فاضل .

بالفعل قاموا باجراء أمور السفر ، ولكن في تلك الأثناء ، ذهب الشيخ باقر (٢٠٢) إلى الإمام الكاظم عنه مخاطباً له بجرقة وألم ، مستشهداً بأبيات لحمد حيدر (٢٠٣) ، فقام الشيخ يشكو للإمام الكاظم عنه ما به ، متمثلاً بأبيات الشاعر ، ومنها :

# طافت بي الأزمات يتبع بعضها بعضاً فمنن ألم إلى آلام

ثم خاطب الإمام قائلاً: لقد ألفت فيك كتاباً عن ١٠٠٠ صفحة ، فاشف أخي . ثم أتم الشيخ الزيارة ، وخرج من الحرم الشريف . ولما عزم الشيخ السفر بأخيه إلى طهران ؛ راجعا الطبيب السيد كاظم شبر ، ليكشف عن العميلة ، ويقرركم مرة تحتاج للكي بالإشعاع ، وعندما قام بالكشف ؛ حصلت المفاجأة التي أبهرت الطبيب وأدهشته . جاءوا إلى الطبيب ؛ ففتح موضع الجراحة ، وإذا بالجرح قد إلتئم وبرء ، فاجرى الطبيب التحاليل المخبرية ، ليظهر ما الذي حدث ؟ وما السبب ؟

فعلم أنّ الشيخ قد برء من مرضه ، ولكن أراد التأكد فكرر الإختبار أكثر من مرة . والنتيجة هي النتيجة ، وهي شفاء الشيخ هادي من مرضه ، وعدم إحتياجه للكي والذهاب إلى طهران ، فأمرهم الطبيب بالذهاب للنجف الأشرف – على ساكنها أفضل الصلاة والسلام – ، وقال لهم : إنّ هذا

٢٠٢- الشيخ باقر، بن الشيخ شريف، بن الشيخ مهدي القرشي، علامة محقق، ومؤلف متتبع، وكاتب كبير جليل.
 ٢٠٣- أصل الشاعر من سوق الشيوخ، ولكنه عاش وترعرع في النجف الأشرف، أرسله السيد محسن الحكيم إلى
 حلوان للأكراد، هذا ما أفاد به الشيخ باقر القرشي.

خارج عن الطب ، وإنّ هنالك يداً غيبية لا نعرفها ، هي التي أوجدت السلامة (٢٠٤).

## ٦- شفاء أحد سكنة حضرة الكاظمين:

السيد محمد رضا الحسيني ، من مواليد ١٩٤٢م ، من سدنة حضرة الإمامين الكاظمين الميلادية بمرض الإمامين الكاظمين الميلادية بمرض البروستات ، فكشف الأطباء عليه وقرروا إجراء عملية جراحية ، وأخبروه أن إجراء تلك العملية يسبب له عجزاً عن الإنجاب ، فيحرم من نعمة العيال . لم يجد هذا السيد طريقاً ينجيه ، إلا التوجه إلى الله تعالى ، والتوسل بآل رسول الله يهيئة في حَلّ مشكلته ، فاتجه إلى الإمام الكاظم الميلة بعد صلاة الصبح وصلاة ركعتين ، فذهب إلى مكان الرأس الشريف ، ووقف مخاطباً للإمام بحرقة وألم ، ومتوسلاً به إلى الله تعالى . هو مت عينا هذا السيد بالنوم ، وهو في حالة وقوفه ، فرأى الإمام الكاظم الميلة نوره الميلة ، الذي منعه من رؤية محياه الشريف ، فبادر الإمام بالسؤال : ما بك يا سيد محمد ؟

فأجابه السيد : أنت أعرف بما بي إني مريض ، فأسألك بالله أن تدعو لي عند الله بالشفاء ، وأنا أعلم أن دعاءك مستجاب .

يقول السيد فضربني الإمام على كتفي ، وقال لي : انهض إنه ليس بك شيء، إنتبه السيد من سِنَتهِ فاطمأنت نفسه ، لما شاهده في رؤياه ، فلم يذهب

٢٠٤- الغانم ، يوسف احمد : أثر الولاء وأثر الإنتماء /١٧٠- ١٧١ .

بعدها لطبيب ، وشعر بعد ذلك بزوال المرض منه تماماً ، وقد ذهبت أعراضه، فتزوج بعدها ، والآن عنده أبناء ، والحمدلله رب العالمين (٢٠٥).

#### ٧- شفاء أحد المؤمنات من سرطان الثدي:

ذكر الشيخ يوسف احمد الغانم الأحسائي قائلاً: في أول حجة لي وهي في عام ١٤١٣هـ -، كنا في المدينة المنورة زادها الله شرفاً وتعظيماً بالرسول الأكرم ولي ، وولده الأطهار في ، جلست مع بعض المؤمنين الحجاج نتناول القصص الولائية ، والمواقف المبتهجة ، فقال أحدهم - وهو من الدمام ، ولكني أعلم أنه لا يقبل ذكر اسمه ، ولكن أرمز له بأوائل اسمه عرم الدمام ، ولكن أنه القضية العجيبة ، التي عايشها بنفسه مع والدته وهي : أصيبت والدته قبل أكثر من ٢٥ سنة بسرطان الثدي ، وكان الطب في المملكة العربية السعودية بسيطاً في ذلك الزمن ، فكان الناس يذهبون بمن أصيب بهذا المرض إلى البحرين وكذا الكويت، وكانت هي الطريق الوحيد للعلاج . كان العلاج المعروف ؛ هو الاستئصال ، ولكن المشكلة أن نسبة الشفاء ضئيلة العلاج المعروف ؛ هو الاستئصال ، ولكن المشكلة أن نسبة الشفاء ضئيلة جداً ، ونسبة الموت هي النسبة الأكثر إحتمالاً ، فما هو الملجأ ، وأين الحل ؟ فهل يذهبوا بأمهم إلى تلك الديار ويجازفوا ، أم يوجدحَل آخر ؟

فما العمل ياترى ؟ فإما إستئصال الثديين أو الموت البطيئ ؟ فقرروا الذهاب إلى باب الحوائج موسى بن جعفر عليه ، فشدوا الرحال ؛ الأم والإبن معاً . كان ثديا تلك المؤمنة في حالة فضيعة ، لدرجة أنه كان يخرج

٢٠٥ - المصدر السابق /٢٢٥ - ٢٢٦.

منهما دم وقيح ، بصورة غير طبيعية ، فكانوا يضعون القطن عليهما ، بين فترة وأخرى . دخلت هذه المؤمنة مع ابنها إلى حضرة الإمام الكاظم على ، وكان ابنها وبعد المراسيم المتعارفة من الزيارة ، توجها إلى الضريح المقدس ، وكان ابنها من خلفها ، فما كان منها إلا أنّ ألصقت بجسدها في الضريح المقدس ، وقامت تبث شكواها لمولاها ، وتفرغ همومها وآلامها متوسلة به على ، نادبة صارخة باكية ، وفي أثناء عروج روحها نحو عالم آل الله ؛ أحست بشيء يصعد من صدرها ، فأخبرت ولدها بذلك ، فقالت : أشعر بشيء يصعد من صدرى !

فقال لها ولدها باستعجال: إسكتي لعلك حظيت بكرامة من الإمام الكاظم المنه ، فلو علم الناس بذلك لقطعوك تبركاً بك ، فلنخرج يا أماه لزاوية من زوايا الحرم الشريف ، وافحص صدرك .

بالفعل توجهوا إلى زاوية من زوايا الحرم المقدس ، فكشفت عن صدرها لتنظر إلى القطن والثديين ، وإذ ترى العجب العجاب ، فالقطن جاف وليس به أي دم ولا غي ، وصدرها رجع لوضعه الطبيعي سالماً معافى من مسحة حنونة ، من إمامها باب الحوائج المنها .

رجعوا الى بلادهم وهي معافاة ، وإلى الآن تعيش هذه المؤمنة ، في أتم الصحة والعافية (٢٠٦).

٢٠٦ - المصدر السابق / ٢٢٧ - ٢٢٨.

## ۸- شفاء عين بنت الشيخ الوائلي (۲۰۷۰):

ذكر الحاج حسين الشاكري: « وردتنا هذه الرسالة - والكتاب ماثل للطبع - من الدكتور الخطيب الشيخ أحمد الوائلي، يحدّثنا فيها عن المعجزة التي حصلت في شفاء الله عين ابنته، بعد توسّله بالإمام الكاظم عليه السّلام، وإليكم نصّها:

الأخ الكريم أبا علي ، دام محترماً .

تحية يؤجّحها الشوق ويذكيها البعد لك وللأولاد والأهل ، أرجو أن تكون بخير وعافية .

وبعد:

فيما يخص قضية عين ابنتي، فهي كما يلي بإيجاز:

في نفس اليوم الذي تعرّض فيه عبدالكريم قاسم للإغتيال (٢٠٨)، كانت ابنتي الكبيرة ـ وهي آنذاك في حدود الثانية عشرة ـ تكنس ساحة البيت، وهناك استكان شاى مكسور وقد لصق بأرض البيت، فحاولت قلعه فانكسر ووقعت

۲۰۷ - الدكتور الخطيب الشيخ أحمد ، بن الشيخ حسون ، بن الشيخ سعيد بن حمود الليثي النجفي ، ولد عام ١٣٤٧ هـ . عالم جليل ، خطيب متكلم ، شاعر مجيد أديب متضلع ، عرف بجودة البيان والإطلاع الواسع ، والأسلوب العلمي . أعلن نبأ وفاته مساء الإثنين ، الموافق ١٤٢٤/٥/١٤ هـ . ودفن في النجف الأشرف .

٢٠٨ - عبد الكريم قاسم (١٣٣٣هـ ١٣٨٢هـ) ضابط عراقي ، قاد حركة الإنقلاب ضد النظام الملكي، والتي راح ضحيتها الملك فيصل الثاني وكل عائلته ، فأصبح رئيس مجلس الوزراء والحاكم الفعلي في العراق ، خلال الفترة من (١٤ يوليو ١٩٥٨ م إلى ٩ فبراير ١٩٦٣م)، لقي مصرعه في الإنقلاب الذي قاده ضده عبدالسلام عارف في يوم السبت ٩ فبراير ١٩٦٣م .

منه شظيّة بعينها، ففركت عينها وهي لا تدري بالشظيّة، فتمزّق إنسان العين . وعلى الفور استحصلنا إذناً بالسفر إلى بغداد، وأدخلتها مستشفى للعيون في شارع الرشيد للدكتور وهرام أراثون - وهو أرمني - فعقدت لجنة واستخرجوا الشظيّة من عينها، ثمّ أخبروني بأنّهم لا يستطيعون شيئاً سوى إجراء عملية لحفظ العين من التشويه الخارجي، أمّا الرؤية فلا تعود ؛ لأنّ العين تمزّقت، وأكّدوا لي بأنّه حتّى في الخارج لا يستطيعون أكثر من ذلك . فوقّعتُ على إجراء العمليّة ، وأدخلوا البنت إلى غرفة العمليّة .

وفي الأثناء.. خطر بذهني: إنّنا نقول للناس: بأنّ آل محمّد (صلّى الله عليه وآله) لهم معجزات، وإنّ لهم عند الله جاهاً عظيماً، فلِمَ لا أقصد موسى بن جعفر عليه السّلام حتّى أعرف صدق دعوانا ؟

فتوضاًت وقصدت الإمام، وفي أثناء الطريق كنت أقول: ما ذنب هذه الطفلة من دون سائر البنات! ثمّ استغفرت الله تعالى ولعنت هذه الخطرات، وقصدت فوراً ضريح الإمام الكاظم عليه السّلام، فصلّيت ركعتين ووقفت عند الرأس الشريف، وقلت له: هذه صبيّة، وأنا خادمكم ومحسوب عليكم. وخرجت وعدت للمستشفى ، وقد أخرجت البنت من العملية. ومكثنا نراقبها سبعة أيّام لئلا تغيّر وضعيّة نومها، وفي اليوم السابع جاء الطبيب ليفتح العين ويجدد الضماد، ولمّا فتح الضماد وقف ساكناً، وقال: ماذا صنعت ؟ فظننت أنّه يوبّخنا لأنّا أهملنا مراقبتها، ولكنّه قال: إنّ العين فيها نور، وسوف تعود لها وضعيّتها الطبيعيّة. فانفجرت باكياً ؛ وقلت له: لقد طرقت باباً من أجواب لها وضعيّتها الطبيعيّة. فانفجرت باكياً ؛ وقلت له: لقد طرقت باباً من أجواب

الله فأكرمني. وحكيت له القصّة فقال: آمنت بالله تعالى. وبعد أسبوع خرجَت من المستشفى وهي بعافية.

أما الأبيات ؛ فهي قصيدة منشورة في ديوان ﴿ إيقاع الفكر › ، وهي :

جشت حوله للطَّالبين رغابُ إلى ممكن يُدعى به فيُجاب تفيض عطاءاً للذين أنابوا لقدسك يا بابَ الحوائج بابٌ يمر عليه المستحيل فينشني مناهل ريّاً عند باب ابن جعفرٍ

ويمكنكم قراءة القصيدة في الديوان المذكور وتسجيلها عندكم .

تقبّلوا بالختام أعزّ اُمنياتي ، وأحرّ أشواقي لكم ولكافة إخواننا ، وسامحوني على التأخير.

احمد الوائلي الأول من ذي القعدة الحرام ١٤١٧/١١/١ هـ » (٢٠٩).

## ٩- البصير الجديد يتكلّم كيف برأت عيناي؟

ذكر السيد محمد الرضي الرضوي ما نشرته مجلة (الهدى) الغرّاء العمارية، في ج٢ من سنتها الأولى عام (١٣٤٧هـ)، نقلاً عن جريدة النهضة العراقية، بعدد (١٥٤)، من سنتها الأولى المؤرّخ (٦ صفر ١٣٤٧هـ)،

۲۰۹ - الشاكري ، حسين : ذكرياتي ، ج١٣٩/ - ١٤٠ .

وإليك ماذكرته بألفاظه تحت عنوان (البصير الجديد يتكلم كيف برأت عيناي) أصيبت عيناي كلتاهما بداء أفقدهما النور مرة واحدة ، وبقيت أتخبّط على أيدي الأطباء ، عساني أجد فيهم فلاحاً وعلاجاً ، ولكن لم يكن شيء من ذلك ، وقبل بضعة أسابيع إضطررت إلى الرواح إلى مستشفى المجيديّة (٢١٠) يقودني ابن عمي السيد علوان ، وقد باشرني الطبيب (جلال بك) مباشرة من بعضها أنّه طعّم عيني بالإبرة ولم يكن في كل هذا ما أودّه من تحسين عيني ، حتى أنّ دواء الإبر هذه قد أزاد الوجع حرقة شديدة ، وقد يئست تماماً من برع عيني ، فعدت أدراجي من المستشفى . وبعد مدّة باشرت عند الطبيبة (فرحة خاتون) عسى أن يكون لديها ما يفيد ، وقد خاب الظن ؛ إذ إزدادت عيني ألما ووجعاً ، وقد مرّ علي شهر بعد مباشرتي عند هذه الطبية ، وأنا يائس ولا أدري ما أصنع ، وفي الأخير إهتديت إلى أن أزور جَدّي الإمام موسى الكاظم

ولقد ذهبت ليلة الجمعة الماضية إلى الإمام مستجيراً به ، وعندما وصلت الصحن الشريف ، طلبت من الكليتدار (السادن) ، الشيخ علي أن يتفضل ويفتح لي باب الضريح المقدّس ، ولكنه امتنع أولاً ولم يرض بالمرة ، وبعد أخذ ورد رق لحالي ، وفتح لي باب ضريح الإمام موسى الكاظم ، فدخلته ضارعاً إلى الله جّل شأنه أن يعيد إلي بصري ، وبعد مرور خمس دقائق أوحولها أحسست بعمود من البرق قد إنبثق من هناك ، ومر على عيني فمسح ما بهما من ظلام ، وقد عادتا تبصران كأحسن ما يكون ، وأنا بمن

٢١٠- وتعرف اليوم في بغداد بـ (المستشفى الجمهوري) .

الرحمان لا أحسّ وجعاً ، ولا أجد ألماً ، وأشكره عَزّ شأنه على هذه النعمة ، إنه الرؤوف بعباده وله الحمد أولاً وآخراً.

وقد تناول العلماء والشعراء هذه المعجزة الخالدة آنذاك ، فنظموها في قصائدهم ، وقد أجادوا في النظم ، وأبدعوا في الشعر ، فمنهم نابغة أدباء العراق العلامة الكبير المغفور له، الشيخ محمد على الأوردبادي طاب ثراه، فقد نظم القصّة في قصيدة طويلة ، أقتطف منها الأبيات التالية ، قال رحمه الله :

وبسي بــاب الحــوائج مــن إمــام للقد غَمَرَ البَسيطَ هُـديُّ وفَضْلاً فَعافاهُ وذُو غصَص فَسلَّى عِمى في طُرفِه من قبل حلاً الطبيبة حينَ ملّته ومَللّ أناحت عندها الوفّادُ وحلا خضــوعاً نحــو مَرْقَــدِهِ و ذُلاًّ يُلامِسُ طرفَه فأجيب سُؤلا

فكــم وَافــاه مُرتجيــاً مُعنّــيّ وهـذا (المصطفى) ألفـاه يشـكو وآيســـه الطبيـــبُ وخَيَّتُـــهُ فَامَ لجدة عرصات قُدس وَبِت له شكاةً أَنْهَكِته فأبصَـر عنـذ ذاك عمـودَ نُـورِ

ومنهم علاَّمة شعراء الهند ، ونابغة أدبائه ، السيد علي نقي اللكهنوي في قصيدة عصماء ، سجلتها مجلة (الهدى) الغرّاء في عددها الآنف ذكره تحت عنوان (معجزة كاظمية) واليك:

> لابدع إن رد عين بعدما عميت بابُ الحوائج لم يُقرَع لِمُسئلةٍ أتاهُ خالِقُه ما ليس أبصرهُ مهما أوى الخائفُ الراجِي بقُبتِه

بابن الذي رد عين الشمس اذ غربت إلاوأبوابُ فَضْل الله قد فُتِحَست عينٌ ولا أذنٌ بينَ الورى سمِعَت التي تطأطأت الافلاك إذ رُفِعت

كمشل والدةٍ تحنُّو لما ولَدت قد استطارت بها الأنباء وانتشرت حوادث الدهر أعيته اذ أعتورت فأصبحت عين ماءٍ طالما نضبت بِلُوعَة أحرقت أحشاهُ حِينَ ذكت ويَسكبَ الدمعَ مهما رجلهُ عَثُرت عدواه عند الأطباء التي اشتهرت وحارَ لبُّ الأواسي فيه إذعجزت وحين خابَت له الآمالُ وانقطعت وَنفْسُهُ من لَذيذِ العيش قد سَئِمَت الى ضَريح قُدْس لهُ السبعُ الشِداد عَنَت اذ سُدّ الطريقُ وأبوابُ الرجا غُلقت بزفرةٍ تصدع الأحشاء حين علست بعبرةٍ حكت الوسميّ اذ هَمَلَت لأجل ضجّتهِ والأرضُ قد رَجفَت بلمعة النور من قبر الإمام بَدَت وأعينُ الناس من لألأئها خُطِفَت كأن مقلته من قبل ما قذيت طافت بمرقده الزوّارُ واستَلَمَت (۲۱۱)

ترى الاجابة تأتى نحو دعوته أما دريتَ ولم تَبلُغكَ معجزةٌ (السيد المصطفى) مازال مُشتِكياً ومُقلَة ذهبت عنها بصارتُها وكان يضحى ويمسى مُدْنِفاً قَلِقَاً يقادُ طَوراً فيشجو الناسَ أَنْتُه وطَالما طاف بالبلدان مُلتِمساً فلم يفده النُطاسِي منهُ منفعةً فحين لم ير شيئاً قَط نافعه وحِينَ ضاقت عليه الأرضُ من كَمدٍ قَادَتْـهُ أيـدي الأمـاني عِنـدَ ذاكَ أتى الى جَدِّهِ موسى بن جعفر فصار يرفع بالشكوى عَقِيرته وَعَفَّرَ الخدَّ فوقَ القبرِ مُنتَحِباً فما مَضَت ساعةٌ والأعينُ انهمَلَت والجمعُ مُحتشدٌ من حوله وإذا فنورت مُقلَة الأعمى بطلعتها فعادَ وهو بصيرُ العين مُبْتَهجٌ صلّى الإلهُ على موسى بن جعفر ما

٢١١ - الرضوي ، السيد محمد الرضي : مجربات الإمامية / ٨٠- ٧٦ .





سبق أن ذكرنا في بداية البحث بعض التساؤلات المهمة ، ذات الإرتباط الوثيق بهذا الموضوع ، وقد حان الوقت المناسب ، للإجابة على هذه التساؤلات .

## ١ للذا الإختلاف في تاريخ مناسبات أهل البيت ( عِنْهُ )؟

يسأل بعض المؤمنين - رجالاً و نساءً - : لماذا هذا الإختلاف وتعدد الأقوال في مناسبات أهل البيت الله ، بحيث تكون للمناسبة الواحدة - في الفرح أو الحزن - ، عدة أقوال ؟

إنّ الجواب على هذا السؤال يحتاج إلى معرفة ما يلي:

## أولاً - الإختلاف بسبب أعدائهم:

ويوضح لنا هذا ، قول الشيخ المجلسي (قده) : «وجدت في كتاب سليم بن قيس الهلالي : أنّ أبان بن عيّاش - راوي الكتاب - قال : قال أبو جعفر الباقر عينه : (لم نزل أهل البيت منذ قبض رسول الله على الله ونقصى ونحرم ونقتل ونطرد ، ووجد الكذّابون لكذبهم موضعاً ، يتقربون إلى أوليائهم وقضاتهم وعَمّالهم في كل بلدة ، يحدثون عدونا وولاتهم الماضين بالأحاديث الكاذبة الباطلة ، ويحدثون ويروون عنّا ما لم نقل ، تهجيناً منهم لنا ، وكذباً منهم علينا ، وتقرباً إلى ولاتهم وقضاتهم بالزور والكذب...» (١١٦).

٢١٢ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٢ / ٢١٨ .

أقول: المستفاد من هذه الرواية ؛ أنّ أعداء أهل البيت الله ، يحاولون طمس الحقائق، وتشويش الرأي العام، من خلال هذه الإختلافات وكثرة الأقوال، في مناسباتهم الله .

# ثانياً - الإختلاف بسببهم ( الله عنه ):

## ويوضح لنا هذا كثير من الروايات ، نذكر منها التالي :

- ۱- ما رواه محمد بن بشير ، وحريز ، عن أبي عبدالله على قال : (قلت له : إنّه ليس شيء أشدُّ عليّ من إختلاف أصحابنا ، قال : ذلك من قبلي)(۲۱۳).
- 7- ما رواه زرارة ، عن أبي جعفر على قال : (سألته عن مسألة فأجابني ، قم جاء قال : ثم جاء رجل فسأله عنها ؛ فأجابه بخلاف ما أجابني ، ثم جاء رجل آخر ؛ فأجابه بخلاف ما أجابني وأجاب صاحبي ، فلما خرج الرجلان ؛ قلت : يا ابن رسول الله ، رجلان من أهل العراق من شيعتك ، قد ما يسألان فأجبت كل واحد منهما ، بغير ما أجبت به الآخر ! .

٢١٣ - المصدر السابق / ٢٣٦.

لمضوا وهم يخرجون من عندكم مختلفين . قال : فسكت ، فأعدت عليه ثلاث مرات فأجابني بمثل جواب أبيه ) (٢١٤).

## ثالثاً - الإرتباط بأهل البيت ( المنه ):

لعلّ المصلحة في وجود تعدد هذه الأقوال ، في مناسباتهم ؛ هو الإرتباط بهم الله من خلال إحياء هذه المناسبات على إختلاف الأقوال ، فبهذا يكون المتبع لهم الله ، دائم الإرتباط بهم .

## ٢ للذا التركيز في ولادة الإمام الكاظم على (٧ صفر)؟

قد ذكرنا سابقاً في عرض الأقوال ، أنّ أول من أشار إلى هذا القول ، هو الطبرسي في (إعلام الورى) ، في القرن الخامس الهجري ، وأخذ عنه من جاء بعده من المتأخرين ، أخذ المسلمات ، وقد عَبّر عن ذلك الشيخ أحمد آل طوق القطيفي (قده) بقوله : « والأظهر – وهو مشهور العصابة – ، أنّه الأحد سابع صفر ؛ لأنّه المشهور شهرة أكيدة ، كادت أن تكون إجماعاً» (٢١٥).

#### مناقشة المؤلف للشيخ آل طوق:

إنّ ما ذكره الشيخ آل طوق فيه تأمّل ، كالتالي :

٢١٤ - المجلسي ، الشيخ محمد باقر : بحار الأنوار ، ج٢ / ٢٣٦ - ٢٣٧ .

٢١٥ - آل طوق ، الشيخ أحمد : رسائل آل طوق القطيفي ، ج٤ / ١٠٤ .

أولاً - إنّ أعلامنا الأوائل كالشيخ الكليني ، ومن إستعرضنا أقوالهم فيما سبق ، لم يتعرضوا لـ (٧ صفر ) لا من قريب ولا من بعيد ، وأكثر ما نصوا عليه ، هو أنّ ولادته في سنة (١٢٨هـ ، أوتسع وعشرين) .

ثانياً - إنّ قولهم بأنّ الولادة في (٧ صفر) ، لا يتناسب مع ماهو المتفق عليه ، بأنّ الولادة في الأبواء ، بل هذا يتناسب مع قول الطبري الإمامي ، أنّ الولادة في ذي الحجة ؛ لأنّ الأبواء محطة إستراحة لمن قصد مكة من المدينة ، أو العكس ، فلا ندري كيف قصد الإمام الصادق الأبواء في صفر ؟

يمكن توافق القول في (٧ صفر) ، مع القول بأنّ الولادة في المدينة المنورة ، إلا أنّه قول شاذ لا يوافق عليه حتى أصحاب هذا القول .

ثانياً – إضطراب عبارة الشيخ آل طوق ، في إستظهاره ، حيث قال : (ورواية ابن جرير ، يمكن تأويلها بضرب من التجوّز ، ولما في المشهور من المرجحات المشهورة في وفاة الصادق على ، ومع القول بأنّ مولده سابع صفر ، يضعف القول بأنّ (وفاة) الحسن بن علي على من يوم صفر ؛ لما في القول بهما معاً من إجتماع السرور والحزن في يوم واحد، وهو مشكل ، فتفطن) (٢١٦).

أقول: المستفاد من عبارة الشيخ آل طوق أنّها غير واضحة في ترجيح المشهور - حسب قوله - أو ترجيح قول الطبري الإمامي.

٢١٦ - آل طوق ، الشيخ أحمد : رسائل آل طوق القطيفي ، ج٤ / ١٠٤ - ١٠٥ .

## نتيجة البحث:

والنتيجة التي توصلنا إليها ، أنّ دعوى الشهرة في غير محلها ، وقول : (٧ صفر) ، يحتاج إلى دليل من الروايات ، والقول المختار هو قول الطبري الإمامي ، وإسظهار الولادة في ٢٠ ذي الحجة ، والهدف من كل ذلك هو الحفاظ على هذه المناسبة ، وكل هذه الأقوال ، لا نستطيع الجزم بأنّها توافق الواقع . هذا ما أردنا بحثه في ولادة باب الحوائج ؛ إمامنا الكاظم هيم . وأختم بحثي بقول عبدالباقي العمري :

إنْ ضاقَ أمسرُكَ أو تعسّرُ و محمد موسى بن جعفرُ

والصلاة والسلام على محمد وآله الطاهرين

#### كلمة شكر وتقدير

أشكر الباري عَزّ وجَلّ على نعمه التي وهبني إيّاها ، وأشكره على هدايتي للإسلام ، والسير على نهج المصطفى خير الأنام ، والتمسك بحبل الصفوة من آله الكرام ، فشكر الخالق أدّبني على شكر المخلوق ، فعلى هذا ، أتقدم بالشكر الجزيل ، والثناء العاطر لكل من قام بإخراج هذا الكتاب ، بهذا الشكل الجميل ، وتحمل عناء صَفّه وكتابته عن طريق الكمبيوتر ، كما أتقدم بالشكر الجزيل ، لصاحب دار المحجة البيضاء البيروتية ، على طباعة هذا الكتاب على نفقته الخاصة .

وأخص بالشكر الجزيل صديقنا الوفي ، جناب الفاضل الشيخ أبو قاسم الصيرفي ، على مساعيه الحميدة ، وتشجيعه المتواصل على نشر مؤلفاتي .

وفق الله الجميع لما فيه الخير والصلاح .

أمين آل درويش

## مصادرالبحث:

- 1- ابن أبي الحديد ( ٢٥٦هـ): عز الدين ، عبد الحميد ، بن هبة الله شرح نهج البلاغة تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم -، بيروت ، دار الفكر ، ط٣ / ١٣٩٩هـ.
- ۲- ابن سعد (۲۳۰ه): محمد بن سعد الهاشمي البصري
   الطبقات الكبرى ، بيروت ، دار صادر ، ط ۱۳۷۷ هـ ، وتحقيق سخاو ليدن ۱۳۲٥ه.
- ابن شهر اشوب ( ۸۸۸ه ): الشيخ رشيد الدين ، محمد بن علي مناقب آل ابي طالب تصحيح وتعليق السيد هاشم الرسولي المحلاتي –، قم ، إنتشارات علامة .
- ابن الصباغ ( ٨٥٥هـ ): علي بن محمد بن احمد المالكي المكي المكي الفصول المهمة في معرفة الأئمة تحقيق سامي الغُريري ، قم ، دار الحديث ، ط ٢ / ١٤٢٦هـ .
- ٥- الأحمدي ( ١٤٢١هـ ): الشيخ علي بن حسين ، بن علي الميانجي مكاتيب الرسول إخراج مركز تحقيقات الحج ، قم ، دار الحديث، ط١٩٩٨/١م .
- الأزرقي ( ۲۲۳هـ): عمد بن عبد الله الأزرقي
   أخبار مكة تحقيق رُشدي الصالح مَلحَس –، مكة المكرمة ، دار

الثقافة ، ط ٨ / ١٤١٦هـ .

- ٧- الإربلي ( ٩٦٢هـ ) : الشيخ علي بن عيسى بن أبي الفتح
   كشف الغمة في معرفة الأئمة ، بيروت ، دار الأضواء ، ط ٢ / ١٤١٦هـ.
- ۸- آغابزرك ( ۱۳۸۹هـ ) : الشيخ محمد محسن ، بن علي المحسني المنزوي
   الطهراني

الذريعة إلى تصانيف الشيعة - تصحيح السيد رضا العاملي -، بيروت، دار إحياء التراث ، ط١ /١٤٣٠ هـ.

## ٩- البتوني ( ١٣٥٧ هـ ) : محمد لبيب

الرحلة الحجازية ، الطائف ، مكتبة المعارف ، ط ٣ .

۱۰- بنت الشاطئ ( ): الدكتورة عائشة بنت محمد عبد الرحمن أم النبي ، بيروت ، دار الكتاب ، ط / ١٤٠٦هـ .

## ١١- البلادي (معاصر): المقدم عاتق بن غيث

- معجم معالم الحجاز ، مكة المكرمة ، دار مكة ، ط ١ /١٤٠٢ هـ .
  - على طريق الهجرة ، مكة المكرمة ، دار مكة .
  - 17- الترمذي ( ٣٩٧ هـ ) : محمد بن عيسى ، بن سورة ، السلمي صحيح الترمذي ، مطبعة بولاق ، سنة ١٢٩٢ هـ .
    - 17- الحائري (١٣٨٥ هـ): الشيخ محمد مهدي شجرة طوبي ، بيروت ، مؤسسة الأعلمي .

# ١٤- الحر العاملي (١١٠٤ هـ): الشيخ محمد بن الحسن

تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة - تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت لإحياء التراث -، بيروت ، ط١ / ١٤١٣هـ.

# ١٥- الحميري ( القرن الثالث ) : الشيخ عبد الله بن جعفر

قرب الإسناد - تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت لإحياء التراث -، بيروت، ط ١ / ١٤١٣ه.

# ١٦- الخطيب البغدادي ( ٢٣٤هـ ): احمد بن علي بن ثابت

تاريخ بغداد ، بيروت ، دار الكتب العلمية .

# ١٧- الراوندي ( ٥٧٣هـ ) : الشيخ سعيد بن عبد الله بن الحسين

الخرائج والجرائح - تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي -، قم المقدسة، ط ١ / ١٤٠٩هـ.

# ١٨- السمهودي (١١٩هـ): نور الدين ، علي بن احمد

وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى – حققه محمد محي الدين عبد الحميد –، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ط ٤ / ٤٠٤ هـ .

# ١٩- الشهيد الأول ( ٧٨٦هـ ): الشيخ محمد بن مكى

الدروس الشرعية - تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي -، قم المقدسة ، ط ٢ / ١٤١٧ ه.

# · ٢- الصدوق ( ٣٨١هـ ) : الشيخ محمد بن علي بن بابويه القمي

- معاني الأخبار تصحيح علي أكبر الغفاري ، بيروت ، دار العرفة ، ط / ١٣٩٩هـ.
- كمال الدين وتمام النعمه تصحيح علي اكبر الغفاري -، بيروت، مؤسسة أهل البيت، ط / ١٤٠٨ هـ.

- عيون أخبار الرضا عَلَق عليه العلامة الشيخ حسين الأعلمي-، مؤسسة الأعلمي ، ط ١٤٠٤/ه.
- ٢١- الطبري الإمامي (القرن الرابع): محمد بن جرير، بن رستم الآملي دلائل الإمامة تحقيق قسم الدراسات الإسلامية ، قم ، مؤسسة البعثة ، ط ١ / ١٤١٣ه.

## ٢٢- الطوسي ( ٤٦٠هـ ): الشيخ محمد بن الحسن

تهذيب الأحكام في شرح المقنعة للشيخ المفيد - تحقيق الحجة السيد حسن الموسوي الخرسان - بيروت ، دار صعب ، ودار التعارف ، ط/١٤٠١ه.

## ٢٣- طوق ( ١٢٤٥هـ ): الشيخ أحمد بن الشيخ صالح القطيفي

رسائل آل طوق القطيفي - تحقيق ونشر شركة دار المصطفى لإحياء التراث -، بيروت ، ط1 /١٤٢٢هـ.

# ٢٤- العمري ( ١٢٧٩هـ ) : عبد الباقي بن سليمان بن احمد الفاروقي الموصلي

- ديوان الباقيات الصالحات تصحيح الأستاذ ابو مصعب البصري قم ، إنتشارات الشريف الرضى ، ط ١ / ١٤١٢ هـ .
  - الترياق الفاروقي ، النجف الأشرف ، ط ٤ / ١٩٤٦م.

# ۲۵ القرشي (معاصر): الشيخ باقر بن الشيخ شريف ، بن الشيخ مهدي النجفي

مؤسسة الإمام الصادق ، بيروت ، دار الأضواء ، ط ١ / ١٤١٣ هـ .

## ٢٦- القمي ( ١٣٥٩هـ ): الشيخ عباس بن محمد رضا

منتهى الآمال في تاريخ النبي والآل - ترجمة نادر التقي -، قم، مؤسسة الحبين للطباعة والنشر، ط ١ / ١٤٢٥ هـ.

## ٧٧- الكليني ( ٣٢٩هـ ) : الشيخ محمد بن يعقوب إسحاق الرازي

الكافي - صححه وعُلَّق عليه علي اكبر الغفاري -، بيروت ، دار صعب ، ودار التعارف ، ط ٤ / ١٤٠١هـ.

## ٢٨- الكفعمي ( ٩٠٠هـ ) : الشيخ إبراهيم بن على العاملي

المصباح في الأدعية - تصحيح الشيخ حسين الأعلمي - ، بيروت ، مؤسسة الأعلمي ، ط ١ / ١٤١٤ ه .

## ٢٩- المجلسي (١١١١ هـ): الشيخ محمد باقر ، بن الشيخ محمد تقي

بحار الأنوار ، الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار - تحقيق جمع من العلماء -، بيروت ، مؤسسة أهل البيت (ع) ، ط ٤ / ٩ - ١٤٠٨ .

# ۳۰- المرعشي (۱٤۱۱هـ): السيد شهاب الدين ، بن السيد شمس الدين عمد الحسيني

- ملحقات إحقاق الحق ، قم ، مكتبة السيد المرعشى .
- مجموعة نفيسة ، قم ، مكتبة السيد المرعشي ، ط / ١٤٠٦ هـ .

## ٣١- المظفر (١٣٨١هـ): الشيخ محمد حسين ، ابن الشيخ محمد

الإمام الصادق (ع) ، قم المقدسة ، مؤسسة النشر الإسلامي ، ط ٤ / ١٤٠٩هـ.

## ٣٢ - المفيد (١٣٤هـ) : الشيخ محمد بن محمد النعمان

- الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد تحقيق مؤسسة آل البيت، بيروت ، دار المفيد ، ط٢ / ١٤١٤هـ .
- الفصول المختارة من العيون والمحاسن تحقيق السيد علي ميرشريفي -، دار المفيد ، ط ٢ / ١٤١٤ه.

## ٣٣- مؤنس ( ): الدكتور حسين

أطلس تاريخ الإسلام ، القاهرة ، دار الزهراء .

## ٣٤- النمازي (١٤٠٥هـ): الشيخ علي ، بن الشيخ محمد الشاهرودي

- مستدرك سفينة البحار تحقيق الشيخ حسن النمازي قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ط ١٤١٨ ه.
- مستدركات علم رجال الحديث ، قم ، مؤسسة النشر الإسلامي ، ط ١ / ١٤٢٦هـ .

## ٣٥- النيسابوري ( ٨٠٥هـ ) : الشيخ محمد بن الحسن الفتال

روضة الواعظين - تصحيح وتعليق العلامة الشيخ حسين الأعلمي-، بيروت ، مؤسسة الأعلمي ، ط ١٤٠٦/ هـ.

- "" النوري ( ۱۳۲۰ هـ ): ميرزا حسين ، بن الميرزا محمد تقي الطبرسي مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل – نشرو تحقيق مؤسسة آل البيت – ، بيروت ، ط۱۲۱/۳ هـ .

## ٣٧- الواثقي ( معاصر ) : الشيخ حسين

حجة الوداع ، كما رواها أهل البيت (ع) ، قم ، مركز فقه الأئمة الأطهار ، ط ١ / ١٤٢٥ ه.

## ٣٨- الواقدي ( ٢٠٧هـ) : محمد بن عمر

المغازي - تحقيق د / مارسدن جونس -، بيروت ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات .

## ٣٩- يماني ( معاصر ) : الدكتور محمد عبده

إنّها فاطمة الزهراء ، جده ، دار القبلة للثقافة الإسلامية ، ط ١/ القبلة للثقافة الإسلامية ، ط ١/ ١٤١٦ هـ .

# فسهرس الموضوعات

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضـــوعات                  |
|--------|-------------------------------|
| Ť      | الإهداء                       |
| ٤      | إشراقة البحث                  |
| ٦      | الموضوع ودوافع إختياره للمسلم |
| ١.     | أهمية الموضوع                 |
| ١٢     | تساؤلات البحث                 |
| ١٢     | منهج وإسلوب البحث             |
|        | الفصل الأول                   |
|        | النسبالشريف                   |
| ١٨     | والد الإمام الكاظم (ع)        |
| ١٨     | والدة أبيه الإمام الصادق (ع)  |
| ١٩     | مكانتها وعلوّ شأنها           |
| ۲.     | ولادته وتسميته                |
| ۲۱     | زوجاته وأولاده                |
| ۲۱     | شخصيته العظيمة                |
| 7      | والدة الإمام الكاظم (ع)       |
| 7 8    | أ- التعريف بنسبها             |
| 40     | ب- قصة زواجها                 |
| 77     | وقفة تأمل في الرواية          |

|     | انتها عند أهل البيت (ع)               | ج- مک          |
|-----|---------------------------------------|----------------|
|     | اؤها على الإمام الصادق (ع)            | د- بک          |
|     | الفصل الثاني                          |                |
|     | مكان الولادة                          |                |
|     | المبحث الأول                          |                |
|     | بالأبواء                              | - التعريف      |
|     | لخريبة)                               | - الأبواء (ا   |
|     | ادّة (أرْثِد)                         | - وادي الجَ    |
|     | رُتَج)                                | - المرْتَج (مُ |
|     |                                       | - المَدْرج     |
|     | اء (الخُرَيْبَة)                      | - حَرّة الأبو  |
|     |                                       | - وَدَّان      |
|     | المبحث الثاني                         |                |
|     | آثار إسلامية في الأبواء               |                |
| (ع) | قسم الأول – قبر السيدة آمنة بنت وهب ( | ti.            |
|     | ث عن تاریخهاث                         | أولاً – الحدي  |
|     | ﯩﺮﻳﻒ                                  | النسب الش      |
|     | عها من عبدالله (ع)                    | قصة زواج       |
|     | ها عبدالله (ع)                        | وفاة زوجإ      |
|     | وليدها العظيم                         | حياتها مع      |

| 0 Y  | ساعة وفاتها                                   |
|------|-----------------------------------------------|
| ٥٣ . | ثانيا – الجدل حول تحديد مكان قبرها            |
| ٥٦   | هل نقل جثمانها الطاهر إلى مكة ؟               |
| ٥٨ . | ثالثاً – الحديث عن زيارتها                    |
| ٥٨ . | الأول – زيارة النبي (ص) لأمة                  |
| ٥٩   | ١ مرور النبي (ص) بالأبواء                     |
| 09   | ٢ التأكيد على زيارتها                         |
| ٦٤ . | الثاني — زوّار السيدة آمنة (ع)                |
| ٦٧ . | الثالث – موقف أهل الأبواء من زوّارها          |
|      | القسم الثاني — آثار نبوية                     |
| ٧٢   | ١ المكان الذي بات فيه النبي (ص) في طريق هجرته |
| ٧٢   | ٢ مسجدان صلى فيهما الرسول (ص)                 |
| ٧٤ . | ٣ غرّوة الأبواء ، أو (وَدّان)٣                |
|      | القسم الثالث - ولادة الإمام الكاظم (ع)        |
|      | المطلب الأول - تـاريخ الولادة                 |
| ٧٨ . | ولادة الإمام الكاظم (ع)                       |
| ٧٨   | أ حرض الأقول                                  |
| ٧٨   | الأول — تحديد السنة فقط                       |
| ۸٠   | الثاني – تحديد السنة والشهر واليوم            |
| ۸١   | الثالث — تحديد السنة والشهر فقط               |

| ۸١  | ب -القول المختار                                             |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ۸١  | ترجيح قول الطبري الإمامي                                     |
| ٨٢  | ١ الإتفاق على أنّ الولادة كانت في الأبواء                    |
| ٨٢  | ٢ أغلب الأقوال غير مستندة إلى رواية                          |
| ٨٢  | الأولى رواية أبي بصير                                        |
| ۸۳  | الثانية – رواية منهال القُصّاب                               |
|     | المطلب الثاني - إستظهار الولادة في (20 ذي الحجة )            |
| ۲۸  | أ - تقريب الإستظهار                                          |
| ۲۸  | ب -عرض الدليل                                                |
| ٨٦  | أولا -خروج الإمام الصادق(ع) من مكة إلى الغدير ثم إلى الأبواء |
| ۸٧  | متى خرج النبي (ص) بعد حجه من مكة ؟                           |
| ٨٨  | وصول النبي (ص) إلى غدير خمّ                                  |
| ٨٩  | هل ذهب الإمام الصادق (ع) إلى غدير خم؟                        |
| ۹ ۰ | متى وصل الإمام الصادق (ع) إلى الأبواء ؟                      |
| ۹.  | ١ تحديد المسافة بين الغدير والأبواء                          |
| ۹ ۰ | ٢ تحديد المسافة بينهما بالأيام                               |
| ٩١  | ثانياً-خروج الإمام الصادق (ع) من مكة إلى الأبواء             |
|     | المطلب الثَّالث - فرحة الميلاد                               |
| ٩٨  | <ul> <li>ا باقة الأفراح</li> </ul>                           |
| 99  | ٢- عبد الولادة                                               |

| ٩٩    | ما معنى العيد ؟                          |
|-------|------------------------------------------|
| · · · | ما أساسه؟                                |
|       | ما أهدافه؟                               |
| ١٠٣   | ١- عيد الأسبوع (الجمعة)                  |
|       | ٢- عيد الفطر                             |
| • •   | ٣- عيد الأضحى                            |
|       | المطلب الرابع - نشيد الشعراء             |
| 11.   | ١- أهمية الشعر                           |
| 118   | ٢- تغاريد الحفل                          |
|       | - الشيخ عبدالمنعم الفرطوسي               |
|       | -     الشيخ منصور الجشي                  |
|       | - الشيخ عبدالله سنبل                     |
|       | - الخطيب محمد علي آل ناصر                |
|       | <ul> <li>الشاعر عبدالله عمران</li> </ul> |
|       | - الملا علي العقيل                       |
| 174   | - الملا احمد الشعيب                      |
| ١٢٤   | - الشاعر علي كحليني                      |
|       | ٢- ثناء وإكبار                           |
| ۸     | <ul> <li>الشيخ محسن أبو الحب</li> </ul>  |
| ۸     | - عبد الباقي العمري                      |

| 179 | <ul> <li>عبدالغفار الأخرس</li> </ul>        |
|-----|---------------------------------------------|
| ١٣٢ | - السيد محمد مهدي الصيادي                   |
| ١٣٣ | - الشيخ احمد الوائلي                        |
| 140 | <ul> <li>الشيخ عبد الكربم آل زرع</li> </ul> |
|     | المطلب الخامس - باب الحوائج                 |
| 127 | ١- التوسل عِطْرُ الولاية                    |
| 187 | ما معنى الوسيلة ؟                           |
| 184 | ما أساسها ؟                                 |
| ١٤٧ | هل يجوز التوسل بأهل البيت اللِّمَالُغ ؟     |
| 10. | ما أهدافها ؟                                |
| 107 | ٢- كرامات إلهية                             |
| 107 | ما هي الكرامة ؟                             |
| 107 | المعنى اللغوي                               |
| 104 | - المعنى الكلامي                            |
| 108 | فما الفرق بين الكرامة والمعجزة ؟            |
| 108 | ما هو رأيكم حول كرامة الأئمة البَيْلُم ؟    |
| 100 | ما أساسها ؟                                 |
| 100 | ١- الآيات القرآنية                          |
| 107 | ٢- الروايات                                 |
| ١٥٨ | ٣- منطق العقل والبرهان                      |

| 101 | هل تستمر الكرامة للعبد الصالح بعد موته ؟         |     |
|-----|--------------------------------------------------|-----|
| ١٥٨ | ما أسباب تشكيك الناس بالكرامة ؟                  |     |
| 109 | ما أهدافها ؟                                     |     |
| 178 | الطريق إلى التوسل                                | -٣  |
| 170 | أبيات مشهورة ومجرّبة                             |     |
| ۸۲۱ | إهداء ختمة من القرآن الكريم                      |     |
| ۸۲۱ | إهداء تسبيحة الزهراء (عَلَيْكَا)                 |     |
|     | المطلب السادس - قضاء الحوائج                     |     |
| ١٧٦ | نجاة داود النّقاش بعد سقوطه                      | ١   |
| ۱۷۷ | إغاثة السيد مهدي الواعظي                         | ۲   |
| ١٧٧ | شغاء قدم معاقة للسيد حسين الصدر                  | ٣   |
| ۱۷۸ | رد بصر أعمى                                      | ٤   |
| 179 | شفاء الشيخ هادي القرشي                           | ٥   |
| ۱۸۱ | شفاء أحد سكنة حضرة الكاظمين                      | ٦   |
| ۱۸۲ | شفاء أحد المؤمنات من سرطان الثدي                 | ٧   |
| ۱۸٤ | شفاء عين بنت الشيخ الوائلي                       | ٨   |
| ۲۸۱ | التصير الجديد يتكلم كيف برأت عيناي?              | ٩   |
|     | نتائج تساؤلات البحث                              |     |
| 197 | -لماذا الإختلاف في تاريخ مناسبات أهل البيت (ع) ؟ | ٠ ١ |
| 197 | أولاً - الإختلاف بسبب أعدائهم                    |     |

| 194   | ثانياً - الإختلاف بسبيهم (ع)                                     |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| 198   | ثالثاً – الإرتباط بأهل البيت (ع)تالثاً – الإرتباط بأهل البيت (ع) |
| 198   | ٢ - لماذا التركيز في ولادة الإمام الكاظم (ع)، على (٧ صفر)؟       |
| 198   | مناقشة المؤلف للشيخ آل طوق                                       |
| 197   | نتيجة البحث                                                      |
| 197   | كلمة شكر وتقدير                                                  |
| 191   | مصادر البحث                                                      |
| 7 • 7 | فهرس الموضوعات                                                   |