



دِرُاسَة تِحُلَيْلَيَة لاَّخلَاقِيَّاتُ لاِمَامُ الْمُحَسَيْنَ ۚ وعَقَالَدُ وَمَوَاقِفَ لوَهَابِيَة

جيلك معتلاث

دَاراِلقَـَارِيِيْتِ

كافة الحقوق محفوظة للمؤلف فقط

الطبعة الأولى ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٥ م

# اللاقب رَاءِ

عفوك سيدي ومولاي.، عفوك أتطلّع إليك وأنت بظهر الغيب..

وأنت عنواني ، وأنت رسالتي . وأنت هويتي . .

إليك ، . يا سيدي يا صاحب العصر والزمان . .

يا خليفة الرحمن .. ومفسر القرآن ..

يا ابن الحسين الشهيد العطشان.. الظمآن..

إليك.. يا مولاي يا صاحب الفرج الموعود.. والعدل المشهود..

يا أمل الشعوب ورجاء المستضعفين..

إليك.. يا إمامي يا ابن الرسول المصطفى وعلي الوصي المرتضى والطهر البتول فاطمة..

إليك ١٠٠ يا حجّة الله على خلقه، وخاتم أوليائه على أرضه..

إليك. ، يا وليّ الدماء الزاكية التي هدرت على طول المدى ظلماً وعدواناً...

إليك.. يا آخذاً بثار جدّك سيّد الشهداء.. ورايتك المظفّرة: (يا لثارات الحسين)..

أرفع هـ نا القليـل. لكـي أتعطُّـر بـنكر وطيـب أخـلاق جـنَّك الإمـام الحسين النِّنْ هـ..

إنها بضاعة مزجاة إلى مقامكم السامي، من خادمكم هذا العبد الفاني..

ورجائي القبول .. وأملي الشفاعة يوم لا ينفع مال ولا بنون ..

والسلام عليك أيها المخلِّص وأيها المنقذ للبشريَّة كافَّة..

## تقديم

ما زال الإمام الحسين عَلَيْكُم يحبّبنا بالإسلام، وبدعوة جدّه المصطفى اللَّيْكُ ، التي وصفها الباري –عزّ وجلّ– في كتابه بقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُــوا اسْـتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلَوْسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾(١).

والإمام الشهيد أبو عبد الله الحسين عليه الله نهض ليأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويسير في طريق الإصلاح، مقتدياً بنهج جده عليه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإصلاح ما أفسده صبيان بني أمية وزبانيتهم.

أمية: تلك الشجرة الملعونة في القرآن، والتي اجتثت من فوق الأرض مالها من قرار بظهور الإسلام على الجاهلية، وانتصار الخير والفضيلة على الشر والرذيلة، أمية هي مصيبة الإسلام ومحنته التي امتحن بها رجالاته كلهم، بدءا من الرسول الأعظم محمد والله الذي أصلاه أبو سفيان حرباً ضروساً شعواء، دامت حتى الفتح المبين لمكة المكرمة.

ثم جاء عثمان بن عفان الذي جُعِلَ البديل والند لأمير المؤمنين الإمام على الميالية، في مهزلة التحكيم وما سمي بالشوري السداسية، وما تنحَّى عن

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: الآية ٢٤.

صدر الأمة إلا بعد أن سلّط عليها صبيان بني أميّة الفاسقين المنافقين، لا سيّما معاوية بن أبي سفيان الذي كان يتمتع بدهاء سياسي منافق من الطراز الأول، فحارب إمام زمانه الشرعي في صفين، وتسنّم المكان الأرفع بعد شهادة الإمام علي علي الإسلام الحنيف، وعلى علي عليه، وصلح الإمام الحسن عليه حفاظاً على الإسلام الحنيف، وعلى بعض الشخصيات والرموز المرموقة في دين الإسلام، فتحول الحكم على يديه إلى ملك عضوض كما أنذر بذلك رجل الحياة الأول الرسول الأعظم المنتقلة من قبل.

ولم يهلك معاوية حتى أخذ البيعة لولده الفاسق الفاجر يزيد، الذي ليس له في الدين حظ ولا نصيب لا من بعيد ولا من قريب، وأول ما جلس على كرسي الحكم توجه إلى سرجون النصراني الرومي يستشيره في تنفيذ وصية أبيه معاوية، التي أوصاه فيها بأخذ البيعة من الإمام الحسين عليه الأنه لا شرعية ولا طاعة له إلا بها. وبعض الشخصيات الأخرى كعبد الله بن عمر، وعبد الله بن الزبير، وعبد الرحمن بن أبي بكر.

وكان أول عمل له من مخازيه التي لا تعد ولا تحصى، أن أمر بقتل سبط رسول الله وسيد شباب أهل الجنة الإمام الحسين و على تراب كربلاء الطاهر الزكي، ومن شهادة الإمام الحسين و كربلاء انطلقت مسيرة الحق النورانية، وشاع النور وأضاء جميع الأرجاء، بمجرد انفجار أول جرح في أجساد أصحاب الإمام الحسين و الكيم، حتى كان الفتح باستشهاد الشهدا وسيدهم الإمام الحسين و الكيم، من ذاك اليوم العصيب العاشر من المحرم لعام ١١ لهجرة الشريفة، بدأ الإسلام بمسيرة التصحيح الحسيني المباركة، ولكنها كاند

مقترنة بالعناء والشقاء والدماء، من ذلك اليوم وعلى طول الخط حتى يومنا هذا الذي نعيش فيه.

نعم.. يفصلنا عن عاشوراء قرون وسنون متطاولة، إلا أننا نحياها في كل عام -بل في كل يوم- وكأنها تحدث الآن، مع فرق واحد وجوهري هو أننا في عصر النور والحضارة الإلكترونية العملاقة، فأي حادث أو حديث يجري في العالم يصل باللحظة ومباشرة إلى أربع جهات المسكونة بالفضائيات المختلفة.

ألم نر ونسمع ونتعجب مما حدث في عاشوراء هذا العام ١٤٢٥ هجرية الدامي في كربلاء الإمام الحسين على الدامي في كربلاء الإمام الحسين على الأحداث التي جرت، والدماء التي تفجرت من أجساد المؤمنين التي تحولت إلى أشلاء ممزقة، ولا ذنب لهم إلا حبهم وولاؤهم وشوقهم لزيارة مولاهم سيد الشهداء، والدعاء تحت قبته الشامخة؟

ولقد هزّت تلك الأحداث هذا الكربلائي المولد، الحسيني الولاء والخطاب، ففاضت قريحته بالكثير من المحاضرات، وأحيا العديد من المحالس الحسينية في مختلف دول العالم المعاصر، لا سيما الدول العربية كالكويت، وقطر، والسعودية، والإمارات العربية المتحدة، ولبنان، وسورية الشام، وكذلك في الدول الأوروبية كبريطانيا، وفرنسا، وبلجيكا، وهولندا، وألمانيا، والسويد، والدانمارك، والنرويج، وفنلندا.

وراح يفضح بها أولئك الذين يكنُّون العداء لكل الأمة الإسلامية حين يكفَّرونها، وللإنسانية جمعاء حين يعملون على القتل والإفساد في البلاد والعباد.. هذا الكربلائي المولد والانتماء، تأثر بأحداث كربلاء هذا العام أيما تأثّر، لا سيما وأن ولده الأكبر (مهدي) كان هناك في قلب الحدث، فراح يفكر بطريقة إيجابية يوصل بها رسالة الإسلام إلى العالم، وأراد بالبحث في أخلاقيات الإمام الحسين عليه القرآنية أن يقول للعالم أجمع: هذا هو الإسلام الذي جاء به الرسول المصطفى المنه أن يقول للعالم أجمع: هذا هو الإسلام الذي باه الرسول المصطفى المنه المنه الأخلاق والإنسانية، ويقول للسلفية الوهابية: هذا هو الإمام الحسين عليه الذي نأتم به ونقتدي بمسيرته، ونهتدي بهداه ونحيي ذكراه ونفديه بأرواحنا، فهو ابن الإسلام ومطبق القرآن بأخلاقيات جدّه وأبيه النه أنتم من ذلك كله؟!

يا دعاة التكفير لجميع الطوائف الإسلامية، اتقوا الله في الأمة!!

فإنَّ عملكم هذا نيس من الدين الإسلامي في شيء، لأن الدين المعاملة بالمثل، والجدل بالتي هي أحسن، لقد ابتدعتم ديناً جديداً لا يقدِّس حتى رسولنا المصطفى المسلمي المسلمين المسلمي المسلمين المسلمين

اتقوا الله بالعباد والبلاد إن كان ما تزال لديكم إنسانية ، وفي قلوبكم رحمة ، وفيكم شيء من بقايا ما نسميه الضمير يؤاخذكم ، فاسمعوا لنداء ربّكه ومواعظ نبيّكم ، وأقوال العلماء ، وإلهام القلب ، ووحي الضمير الحي ، وتوقّفوا عن أعمالكم الضالة المضلة بحق هذه الأمة التي تكالب عليها الأعدا واللعناء من كل جانب. يريدون نهشها ، وتمزيقها ، وتقطيع أوصالها ، فلا تكونوا أدوات لهم ، إلا أنّ المخلصين -ولا بدّ من وجودهم فيكم - يجب ألا يرتدعوا ويتقوا الله في هذه الأمة المرحومة .

وهذا نداء أخلاقي راقي، بكلمات تطفح بالفضيلة، وأفعال متصفة بالجما

والكمال، ينقلها سماحة الشيخ والخطيب الحسيني جلال معاش في كتابه -وهو من البواكير - هذا الذي أراد به المقارنة بين الأخلاق الإسلامية، والأفعال الوهابية، فسماه بهذا الاسم (الحسين والوهابية)، أسأل الله أن يمدّه من عنده توفيقاً، وتسديداً ليتحفنا بمؤلفات أخرى إنه سميع قريب مجيب.

مؤسسة الإمامة

## المقدمة

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الأول قبل الإنشاء والإحياء، والآخر بعد الموت والفناء.

الحمد لله على الإيمان، والحمد لله على الإسلام، والحمد لله على الإحسان، والحمد لله الذي الإحسان، والحمد لله الذي مَنَّ علينا بمحمَّد وآله الكرام (صلوات الله عليهم أجمعين).

والحمد لله ربّ العالمين، والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على محمّد خاتم النبيّين وآل بيته الطيّبين الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين.

ويبقى الإمام الحسين عليه شعارنا إلى الأبد، وإمامنا وسيدنا على طول المدى.

وتبقى كربلاء قضيتنا، وعاشوراء ملاذنا، والاستشهاد في طريقها ونهجها طلبتنا وأملنا وبغيتنا ما دام فينا عرقٌ ينبض، أو نَفَسٌ يخفق.

وتبقى دماء عاشوراء تغلي في عروقنا وتفيض بالولاء لسيد الشهداء عَلَيْكُم، وبالبراءة من أعدائه وقاتليه، وتتفجر عروقنا بأيدينا كشعائر، أو بأيدي أعدائنا

كشهداء، ولكن لا بدَّ للدم الموالي لأهل البيت الله الله أن يراق في ذكرى عاشوراء الدامية.

في صبيحة العاشر من المحرم عام ١٤٢٥ هجرية، وأنا أحيي مقتل الإمام الحسين بن علي المنطقط أن أخبروني بالفاجعة التي حصلت على أرض كربلاء، نظرت إلى التلفاز وتسمرت أمام الفضائيات، والعيون عبرى والصدور حرى وكأن في العين قذى، وفي الحلق شجى على ما جرى في كربلاء، وبقية الدول الإسلامية ومساجد شيعة أهل البيت الأطهار المنطقة.

ولكن ما العمل؟وكيف النجاة من هذه الفتنة العمياء؟!

فكّرت وتدبّرت وتأمّلت في هذه المصائب الـتي تتوالى علينا من كل ناحية، فرأيت أنّ الأزمة التي نعاني منها هي: أزمة أخلاقيّة وحقوقيّة أكثر من أيّ شيء آخر.

نعم. إن أزمة عالمنا المعاصر اليوم حسب ما شخَّصه العلماء المختصون:

١- أزمة أخلاقية: لأن حضارتنا اليوم بلا أخلاق، بل صارت المفردات
 الأخلاقية هي عبارة عن رذائل في قاموس الحضاريين من الغرب إلى الشرق،
 كالشرف والكرامة والحياء والعفة وغيرها..

٢- أزمة حقوقية: رغم أن العالم المستكبر ينادي ويدير العالم تحت شعار (حقوق الإنسان)، إلا أنهم يعتبرون حقوقهم وحدهم ولا حق لأحد غيرهم، لأنهم الأقوياء وأصحاب النادي النووي في العالم، وأما العالم فلا حق له إلا أن ينفّذ ما يملى عليه من أولئك الطغاة.

وبناء على ما تقدم رأيت من واجبي أن أكتب هذه الصفحات لا سيما وأن العديد من الإخوة الأعزاء، والأساتذة الأصدقاء، والتلاميذ النجباء والمعارف والأقرباء، ومنذ زمن يلحون علي في كتابة تجاربي المنبرية، باعتباري من خدام منبر الإمام السبط الشهيد الإمام الحسين علي الله المسبط الشهيد الإمام الحسين علي المنابع الم

وبما أنني أتسرف بخدمته وآله الأطهار (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين)، وأصعد على أعواد المنابر منذ عشرين عاماً، وما زلت أتنقل في معظم دول قارتي آسيا وأوروبا التي ينتشر فيها المسلمون من أتباع أهل البيت المنط لا سيّما أبناء العراق الجريح الذين كانوا من الشعب الذي لا تغيب عنه الشمس.

كما أنني من أبناء الحوزة العلمية درساً وتدريساً، حيث قضيت كل أيام حياتي منذ أن وعيت، في جنباتها المباركة وتحت ظلال المرجعية الوارفة، ولكن تحت إلحاحات الضغوط الحياتية، والانشغال المكثف بالعمل الإداري في نشر علوم آل البيت المنطق في سائر البلاد.. كنت أرفض الكتابة، ولا حتى الاهتمام بتسجيل المحاضرات على كاسيت أو قرص مضغوط.

لا سيّما وأنني قد أشرفت على طباعة ونشر وتوزيع عشرات الآلاف من الكتب العقائدية الهادفة والمميزة، والسي لاقت رواجاً في الأوساط الدينية، لأنني كنت وما زلت أتطلّع لنشر مذهب أهل البيت المنظم الكتاب، وإعلان مظلوميتهم على المنبر.

فكنت لا أجد وقتاً للتفكير بالكتابة عدا عن التفرّغ لها وللبحث حول هذا الطريق الشائك والطويل، إلا أنه جميل ومبارك ورائع.

وفي العام المنصرم - ١٤٢٤ هجرية - وعندما كنت حاجًا إلى بيت الله الحرام، وبعد كل ما رأيته بأمّ عيني من أعمال وتصرفات الملّة التي تسلطت على أطهر بقاع الأرض، وراحت تكفّر أمّة (لا إله إلاّ الله)، وتشكك الحجّاج في دينهم، وتعامل زوار بيت الله الحرام والرسول الأعظم والله المسل أقسى وأبشع المعاملة، فما أفظعها وأبشعها أن يقال لك: (يا مشرك أو يا كافر) وأنت في رحلة رحمانية ربّانية ربّما لا تتكرر أبداً في حياة معظم الحجاج.

ولكن هذا هو الذي يحدث، وهذا هو الواقع المأساوي الذي تعيشه الأمة الإسلامية في كل عام، وتبقى مصائب شيعة أهل البيت الله مضاعفة، فرأيت أنه من واجبي أن أكتب في هذا الباب.. ولكن كيف لي الدخول وأنا أجهل الباب المباشر؟!

حتى اهتديت إلى فكرة إبداعية جديدة: أن أجري شبه مقارنة بل مفارقة ما بين المناقب الحسينية باعتباري خطيباً حسينياً متخصصاً في هذا المجال، وبين المواقف والأعمال الوهابية السي أصبحت اللعنة المعاصرة للأمة الإسلامية، بسبب ما فيها من جمود وتحجر وجحود وتعصب.

فهي تعامل العالم أجمع على أنه يجب تدميره وقتل من فيه، وتصنف الأمة الإسلامية ما بين كافر ومشرك مستوجبي القتل والتنكيل واستباحة الدماء والأعراض والأموال، لا لذنب اقترفوه إلا أنهم تمسكوا بالقرآن، وسنة الرسول الأعظم المنائة، وأهل بيته الأطهار (صلوات الله عليهم أجمعين)، أو رفضوا رفضاً قاطعاً تعاليم وتوجيهات محمد بن عبد الوهاب البعيدة كل البعد عن منهج الإسلام وتعاليمه.

- ١- فعند بيت الله الحرام عقدت العزم على تأليف وكتابة هذا الكتاب، ولكن أردته أن يكون جديداً في بابه -أو لا أقل نادراً من طرقه من الكتّاب- فأقسمت على الله أن يوفقنى لذلك المشروع الرائد.
- ٢- ولكن أي الأبواب الحسينية التي لم تطرق، والكتّاب والعلماء كتبوا عن الإمام السبط الشهيد (صلوات الله عليه) آلاف الكتب والموسوعات الضخمة.

العلماء درسوا كل الجوانب المأساوية المحزنة وحتسى السياسية، والاجتماعية، والاقتصادية، والفكرية، والعسكرية، والحضارية، للنهضة الحسينية المباركة، فمن يُبدع؟!

هذا الهاجس ظل يراودني منذ حوالي عشر سنوات، أن أكتب جديداً ولا أكرر قديماً في النهضة الحسينية المباركة. ولكن الإمام الشهيد عليه ما زال ملهما ومسدداً لأحبابه وخدامه، فتراني اتجهت إلى الأخلاق الحسينية التي بهرتني طويلاً وعريضاً، وكم تحدثت وخطبت عن تلك الأخلاق الإلهية الرسالية التي كان يتمتع بها الإمام العظيم الحسين الغريب (صلوات الله عليه).

وهذا باب لم يبحث بشكل مستقل إلا في القليل النادر، فاتجهت إليه ووجّهت وجهي إلى أخلاق المولى أبي الأحرار الحسين عليه ورحت أبحث عنها وفيها، فرأيت العجب العجاب في هذا العصر الذرّي والحضارة الإلكترونية العملاقة - حيث الإنترنت والفضائيات وثورة المعلومات - كم نحن والعالم من حولنا بحاجة إلى هذه الأخلاق الحسينية؟!

نعم هي مناقبيات الإمام الحسين علي السي المي اخر سواها ؛ تعطي

للعالم الصورة الحقيقية للإسلام الذي صار مشوها بسبب الأعمال الوهابية العنيفة، فصار الإسلام بنظر العالم يساوي الإرهاب والتخلف والضعف والطمع والجشع إلى اللذات الدنيوية، وحتى سفك دماء الأبرياء، فغدت صورة الإسلام كصور تلك المخلوقات والممسوخات المشوهة في الأفلام بما يسمى أفلام الخيال العلمي، فالتصدي الإعلامي لكشف الشخصيات المزورة، وذوي الاتجاهات العنيفة والأفكار الإرهابية المحسوبة على الإسلام والمسلمين، وتمييزهم أمام الرأي العام العالمي أمر ضروري لابد منه، وذلك عبر كل وسائل الإعلام القديمة والحديثة، من كتب وكراسات ونشرات ومقالات ومجلات وصحف وإذاعات وتلفزة وغير ذلك.. لأن الفكر العنيف لا يقاومه إلا الفكر الإسلامي المسالم الصحيح، والفكر المسالم الصحيح أسرع تقبلاً في الأوساط الشعبية والجماهيرية من غيره، لكن بشرط نشره وبثه (على الناس كافة).

#### سياسة ترويج الصفات:

نعم: إن الفكر لا يقاومه إلا الفكر، والكلمة الباطلة لا تدفعها إلا الكلمة الحقة، والثقافة الفاسدة لا تردُّها إلا الثقافة الصحيحة، وعلينا أن نعلم أن الاستعمار الصليبي لا يكف عن تنفيذ مخططاته السيئة تجاه المسلمين ما لم يتَحدوا ويتآخوا فيما بينهم، كما أنه لا يقصر في نشر ثقافة الباطل، وهو يروج للشخصيات الدموية في الأمة الإسلامية، وتحكيمها برقاب المسلمين، ما لم يحصلوا على وعي ديني وفقه سياسي(1).

<sup>(</sup>١) من محاضرة للإمام الشيرازي عله : عن صلاح الدين الأيوبي.

والإسلام عكس ذلك تماماً، لأنه دين الحب والإخلاص والعدالة الاجتماعية والوفاء بالعهد، واحترام الآخرين ومعتقداتهم حتى التقديس، والتسامح والعطاء والعفة والوقار، والشجاعة والجرأة بقول الحق، والعلم والعمل بما يحب الله ويرضى.

الإسلام: حديقة غنّاء أهدتها السماء لأهل الأرض، إلا أن تصرفات وأخلاقيات بعض الأفراد الذين ينتسبون بالاسم فقط للإسلام، شوهوا صورة الإسلام بنظر الملايين من البشر في العالم كله، ويستطيع الغيارى من المسلمين عن طريق الإعلام العالمي تصحيح هذه الصورة وبلورة الصورة الصحيحة المشرقة للإسلام الحنيف، لأنه عندما تُعرض صورة الإسلام الحقيقي على العالم لا يمكن لعاقل إلا أن يؤمن به أو على الأقل من أن يحترمه ويعظمه ويوقّره، بدلاً من أن يحاربه ويسخر منه ومن حامليه ومعتنقيه.

## نعم.. (الحسين والوهابية):

إيجابٌ وسلب، بالإيجاب نريد أن نعطي الصورة النورانية التي جسّدها الحسين بن علي بن أبي طالب (صلوات الله وسلامه عليهم) على أرض الواقع، والأخلاق الربانية التي التزم بها خلال حياته الشريفة من المسجد النبوي الشريف حيث الولادة المباركة، وحتى آخر لحظات حياته حيث الشهادة المفجعة على تراب كربلاء المقدسة.

وبالسلب: نريد أن نجرد أولئك الجهلة المتنطعين من أسلحتهم ونظهرهم على حقيقتهم، ونقول للعالم أجمع: إن هؤلاء ليسوا من الإسلام في شيء، فهم محقدون على الإسلام والمسلمين أكثر مما يحقدون عليكم، ولذا تراهم يكفرون

الأمة الإسلامية كلَّها إلاَّ أنفسهم ومن تبعهم، فمن أين لهم الإسلام إذن؟!

ونحن نعاني من أعمالهم الشنيعة مثلكم أو حتى أكثر، ففي كل يوم وربما في كل بلد، هناك قتل ودماء وسلب ونهب وتشريد، فأعمالهم تدل عليهم وليس على الإسلام فالإسلام منهم بريء.

الإسلام: دين الأخلاق، والقيم السماوية، ورسول الله وَاللَّهُ قال منذ البداية: «إنَّما بُعثت لأتمَّم مكارم الأخلاق»(١)، وقال وللللم المُتلالة (١)،

وقبل هذا وذاك قال الله تعالى عنه ﷺ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (٣٠.

فما أحوجنا نحن المسلمين إلى العودة إلى حيث النقاء والصفاء الإسلامي، وما أحوج العالم كله للدين الإسلامي وأخلاقياته الرحمانية، وشرائعه السماوية، وعدالته الاجتماعية، وتعاليمه الإيمانية، ليخرج من عنق الزجاجة الذي حشر نفسه فيها فكاد يختنق ويموت بصنع بديه كدودة القز تماماً.

فالبحث في الأخلاق الحسينية: ضرورة حضارية، ووفاء إنساني لذلك الإمام العظيم الذي قدم كل ما لديه في سبيل الله ورسالته، وإنقاذ الأمة الإسلامية من هوّة الضياع الأموية، ومن ثم العباسية والعثمانية وحتى الحضارة الإلكترونية.

فهل يسعفنا القلم ويسدّدنا المولى لخدمته، هذا ما أرجوه وأطمح إليه في كل كلمة أو فكرة أسجلها على هذه الصفحات، وقد قسّمت البحث (الكتاب) إلى قسمين:

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج١١ ص١٨٧ ح١٠٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام: ج٩ ص٣٩٧. وشرح نهج البلاغة: ج١١ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة القلم: الآية ٤.

١- الأخلاق الحسينية: وفيه أبحث عن بعض أخلاقيات الإمام الحسين عليه ، بعد مقدمة عن الأخلاق والنظريات الأخلاقية قديمها وحديثها ، وهذا يكون صلب الكتاب وأصله.

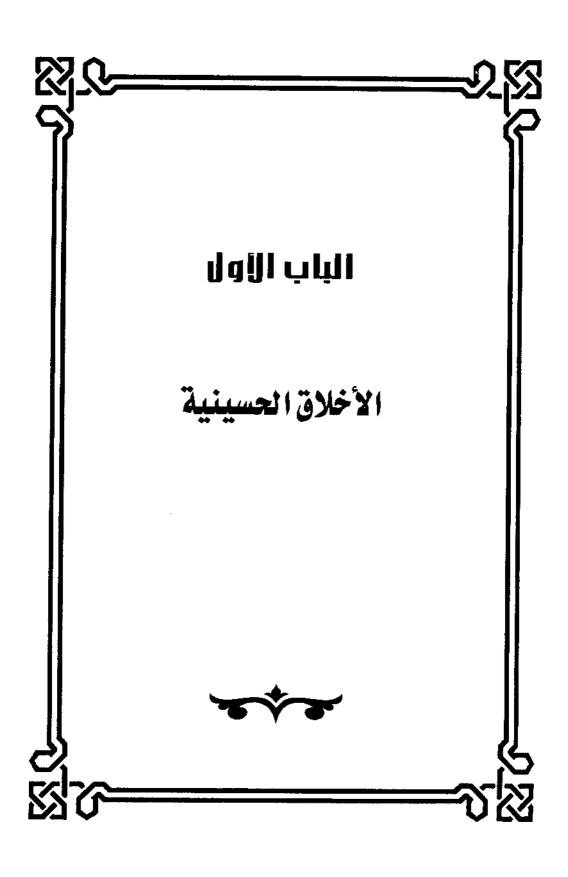
٧- مواقف الوهابية: أبين فيه -وبالإجمال دون تفصيل- بعض مواقف الوهابية المخزية تجاه الإسلام وآثاره، وتجاه رسوله وأهل البيت (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين)، وتجاه العالم أجمع. وأسرد بعض المحاورات التي جرت بيني وبين بعضهم، وأبين آراء بعض علماء أبناء العامة فيهم، وأذكر بعض الأحداث المعاصرة التي تخبر عنهم وعن سلوكياتهم.

وأرى من المناسب والضروري هنا أن أوجه شكراً خاصاً إلى أخي العزيز الأستاذ حسين السيد الذي كان عوناً لى في إخراج هذا الكتاب إلى النور.

راجياً من الله العلي القدير أن أكون قد وفقت في كل ذلك لإيصال الفكرة الصحيحة للقارئ الكريم، عن أخلاقيات الإمام السبط الشهيد الحسين المظلوم الذبيح (عليه أفضل الصلاة وأزكى السلام)، وعن الجاهلية في القرن العشرين التي تطالبنا عناصرها بالعودة إليها، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

جلال معاش

٩ ربيع الأول ١٤٢٥هجرية
 دمشق – السيدة زينب المناكا





الفصل الأول

تمهيد.. في الأخلاق

في البداية هناك سؤال يتبادر إلى ذهن (القارئ الكبريم) هو: ما هي الأخلاق؟ أو أي نوع من الأخلاق تريدون؟

ولابدً من نزهة سريعة في بساتين اللغة العربية لتقصّي المعاني التي وردت في هذه المادة (خلق)، فالنزهة في تلك الحقول اللغوية من أجمل النزه، لأن لغتنا العربية من أجمل وأغنى لغات العالم قاطبة حيّها وميّتها.

قال صاحب (معجم المقاييس): الخاء واللام والقاف أصلان:

أحدهما: تقدير الشيء كقولهم: خَلَقْتُ الأديم للسقاء إذا قدَّرته (صنَّعته).

والآخر: ملاسة الشيء كقولهم: صخرة خلقاء أي ملساء.

ومن الأول نأخذ معنى الخُلُق: وهي السجيَّة، لأن صاحبه قد قدِّر عليه (١٠). وأما صاحب (الوسيط) فإنه قال في هذه المادة كثيراً ومما قال:

١- المخلق: حال للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال من خير أو شر من غير
 حاجة إلى فكر وروية.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة: ج٢ ص٢١٤ بتصرف.

- ٢- الأخلاق: (علم الأخلاق): علم موضوعه أحكام قيميَّة تتعلق بالأعمال التي توصف بالحُسن أو القبح.
- ٣- الأخلاقي: (العمل) هو ما يتفق وقواعد الأخلاق أو قواعد السلوك المقررة في المجتمع، وعكسه لا أخلاقي.
- ٤- الخالق: اسم من أسماء الله تعالى (يعني): المبدع الشيء، المخترعة على غير
   مثال سبق (أي المبدع أو الصانع).
  - ٥- الخِلقة: الفطرة، والخليقة: هي كل مخلوق، والطبيعة التي يخلق المرء بها(١٠).

ويضيف بعضهم معاني أخرى، فكلمة (الخُلُق) تستعمل في اللغة بمعاني منها: السجية، والطبع، والعادة، والدين، والمروءة، وقد ذكر أصحاب المعاجم أمثالاً وأشعاراً تؤيِّد ما ذهبوا إليه.

ولكن بالتأمل في كل هذه المعاني، بعد إرجاعها إلى الأصل اللغوي الذي ذهب إليه (ابن فارس) في مقاييسه، أي إلى معنيين فقط: (التقدير، والملاسة والتسوية)، نلاحظ أن بين هذه المعاني صلة قريبة (ودقيقة) تكاد (تلحظها) وتجمعها في إطار واحد، ولعل معنى الكلمة (الأصلي) في اللغة واحد، وهذه المعاني أفياؤه وظلاله، ولعل هذا المعنى الواحد في اللغة: هو الذي يعرفه الخائي أفياؤه وظلاله، ولعل هذا المعنى الواحد في اللغوية قاصرة عن إثبات النصوص اللغوية قاصرة عن إثبات ذلك..

والْخُلُقيون يعرفون من معنى هذه الكلمة: أنَّها ملكة من ملكات النفس،

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط: ج١ ص٢٥٢ بتصرف.

ويقولون: إن أظهر خاصة تتميز بها هذه الملكة هي صدور الأفعال عن الإنسان من دون إمعان فكر أو إعمال رويّة (١٠).

وبالتأمل في معاني هذه الكلمة مع ملاحظة الأفياء والظلال المرافقة لها، لاح لي أن الخيط الدقيق الواصل بينها هو: التقدير والتسوية بالإملاس.

فالله سبحانه قد خلق الإنسان إيداعاً، وزوده بالعقل، وميّزه بالإرادة، ليتمكّن من الفعل والترك، وتحمّل مسؤولية التكليف الشرعي.

وكأنما العقل والقابليات من خُلق وتقدير الله سبحانه للإنسان، وأما التَّسوية والإملاس لطبائعه فإنها عن طريق الرسالات السماوية (الدين الإلهي)، لأن وظيفة الرسالة تهذيب الأخلاق المقدَّرة وإملاسها وتليينها، حتى تأتي النفس الإنسانية إلى بارئها ﴿ رَاضِيَةً مَرْضَيَّةً ﴾.

والإنسان العاقل فعلاً لا يرضى إلا بالجنة ونعيمها الدائم..

والله سبحانه وتعالى لا يرضى منه إلا الأعمال الصالحة التي أمره بها أو ندبه إليها..

ومن هذا المنطلق ذهبت مدرسة أهل بيت النبوة والطهارة (صلوات الله عليهم) إلى أنه: لا دين بلا أخلاق، ولا أخلاق بلا دين وإيمان برب العالمين، وهذا ما نستفيده من هذه الحكمة النورانية الرائعة للإمام الحسين عليه السي يقول فيها: «ما أخذ الله طاقة أحد إلا وضع عنه طاعته، ولا أخذ قدرته إلا وضع عنه

<sup>(</sup>١) الأخلاق عند الإمام الصادق المِشْخُه: ص١٣.

کلفته»(۱).

فمن تسلب منه قوته يسقط تكليفه، ومن لا يستطيع ويقدر فإنه لا مسؤولية عليه ولا تكليف، والقاعدة تقول: إذا أخذ ما أوهب أسقط ما أوجب.

## فهم الأخلاق

وقبل المضي في البحث، لا بدَّ من نظرة إلى الماضي السحيق والحاضر اللصيق، لمعرفة نظرة العلماء والفلاسفة لهذه المسألة الخلقية. وهدفنا ليس البحث عن النظريات الأخلاقية المختلفة ومناقشتها والإشكال عليها، فلهذا كله أماكن وأبحاث أخرى. وأما هدفنا فهو إعطاء لمحة سريعة لزيادة الإيضاح لهذه الفكرة التي توصلنا إليها.

فالبحث في الجذور يعني الأصالة والتأصيل، وأما في الفروع فإنه يعني التهذيب والتحسين والتجميل.

والتأصيل والتجميل عمليتان لا بدَّ منهما في تناولنا لمسألة الأخلاق، لأنهما تمسان الجوانب النظرية في أصولها، وغايتهما الجوانب العملية في غاياتها، لأن الأخلاق قواعد وعمل تهديبي لتجميل السلوك البشري، وتحسين الحياة الإنسانية الفردية والاجتماعية.

وذلك لأن الوجود الأخلاقي معطى نفسي، اجتماعي قيمي، يشتمل على الوقائع اللازمة في كل مجتمع إنساني مما يتصل بالسلوك.

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ص ١٧٦.

وقد قاد هذا النشاط الفكري العلماء والفلاسفة إلى التمهل أمام ينبوع السلوك الأخلاقي، فوجدوا أنه ينبع من النفس أو الشعور، وأطلقوا على هذا الينبوع اسم الوجدان أو الضمير أو الحس الأخلاقي.

قائلين (في تعريفه): إنه صوت نبيل يدعو إلى الخير، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وأنه حكم حكيم عليهم (البشر) يفصل بين الفضيلة والرذيلة، ويميز الخير عن الشر، وأنه الرادع اليقظ، والآمر المطاع، والنور الحي الذي به تتمثل الأخلاق الطيّبة، ويهتدى للعمل الصالح، ويحقق المرء بإطاعته حال البر والتقوى(١).

فالأخلاق: علم وقواعد عملية واجبة الالتزام، حتى يكون الإنسان أخلاقياً في حياته، وإنسانياً في معاملاته.

وعلم الأخلاق: هو العلم الذي يبعث الكمال في النفس البشرية، وينمّي القوة والاستقلال في العقل البشري. وهو العلم الذي يساير الإنسانية في اتجاهاتها ويوجهها عند حيرتها، ويأخذ بيد العقل عند اضطرابه، ويمدُّه بالقوة عند ضعفه.

وعلم الأخلاق: هو الرسالة العامة التي يلزم على كل حي مدرك أن يبلّغها إلى كل حي مدرك أن يبلّغها إلى كل حي مدرك، وهو الأمالة الكبيرة التي يجب على كل كائن عاقل أن يؤديها إلى كل كائن عاقل (٢).

<sup>(</sup>١)الفلسفة الأخلاقية: ص١١.

<sup>(</sup>٢) الأخلاق عند الإمام الصادق عليه المناه ص١٠.

فالأخلاق علم، وعلم الأخلاق سلوك يسير عليه الإنسان ليقف على قيمته وإنسانيته، لأن الإنسان كائن أخلاقي كما يعرفه أحدهم.. ولأنه لا يمكن أن يكون الإنسان إنساناً إلا إذا الصف بالإنسانية، تلك الصفة التي تشكل جوهره المميز له عن غيره من جنسه الحيواني -كما يقول الفلاسفة-.

والوجدان الأخلاقي حياة قيمية خاصة ذات درجات شعورية، وتحت الشعورية متفاوتة بتفاوت الإشكالات المطروحة عليها، بحيث تثير في النفس حركة وصراعاً وجدلاً وتردداً ينتهي بعد المحاكمة والموازنة إلى حكم واع يتوخى سبيله إلى حيز التنفيذ.

والواقع أن كل إنسان في كل لحظة من لحظات حياته اليومية -وطوال عمره- يعيش مثل هذا الصراع الباطني الخفي، ويجهد جهداً يسيراً أو عسيراً للتكيُّف مع ظروف وجوده الأخلاقي، فيدرك أن أعماله ليست حوادث حيادية بوجه من الوجوه، بل إن ثمّة صبغة أخلاقية هي صبغة الاقتراب من الخير أو من الشر في كل حركة يقوم بها، وفي كل فعل يحققه وعمل يؤدّيه (١).

والوجدان الذي كثيراً ما نتحدث عنه ونقيّم الناس على أساسه يصفونه بأنه: خاصة تمكن الفكر البشري من إطلاق أحكام معيارية عفوية ومباشرة (دون تكلّف) على القيمة الأخلاقية لبعض الأعمال الفردية المحددة. فإذا انصرف الوجدان إلى الحكم على الأفعال المستقبلية، ظهر في صورة (صوت) آمرٍ ناهٍ. وإذا تناول الأعمال الماضية تجلّى بعواطف الفرح و (الارتياح) أو الألم

<sup>(</sup>١) الفلسفة الأخلاقية: ص١١.

أو (وخز الضمير).

والشعور الأخلاقي يشبه الشعور الديني، من حيث أن الخروج على الأخلاق أشبه بالخروج على القداسة الدينية، ولكن مصدر القيمة الدينية خارجي عن الإنسان، في حين أن الشعور الأخلاقي يستقي من الوجدان ذاته أحكامه الآمرة، وهذه الأحكام تطرح على بساط البحث مصير الإنسان وخلاصه كما يطرحها الشعور الديني (۱).

فالشعور الديني: هو الالتزام بالقواعد الشرعية التي حددها الشارع المقدس (الله) سبحانه وتعالى في رسالاته المتتالية لبني البشر، ولذا أطلقنا عليه أنه من الخارج: أي خارج النفس البشرية، أما الضمير والوجدان فهما من الذات البشرية من داخلها وصميمها فهما داخليان، وهنا نلتقي بالكلمة المشهورة عن الإمام موسى الكاظم عليه: «إن لله على الناس حجتين: حجّة ظاهرة وحجّة باطنة، فأما الظاهرة فالرسل والأنبياء والأئمة، وأما الباطنة فالعقول»(1).

ولهذا كان من المحتوم أن يحذر الإنسان نفسه (الأمّارة) التي بين جنبيه، ويحتاط ضد الانحياز والأحكام المسبقة والتقليد الأعمى، فأين الخير والشر من الوجدان؟، إن كان الوجدان حائراً أو ضالاً أو شاكاً أو موسوساً أو مبطلاً طالحاً، ولم يكن سليماً أصيلاً نيراً واعياً مستقيماً بل معصوماً؟!

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص١٢.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص ٢٨٥.

## تقويم الأخلاق

اشتهر عن (باسكال) قوله: (إن الأخلاق الحقيقية تسخر من الأخلاق...) وذهب المفسرون لها إلى اعتبار: أن الأخلاق الحقيقية هي أخلاق الوجدان السليم، أو الشعور المرهف بروح الدقة والحدس الذكي الفطن، وهي تسخر من النظريات أو المذاهب الأخلاقية التي أذاب في طلبها الفلاسفة -وما يزالون- الكثير الكثير من نشاطهم وجهدهم العقلي المنطقي المنضود.

والمدقق يجد أن المسألة الأخلاقية كانت في النظرة الدينية (وهذا ما يهمنا هنا) جزءاً لا يتجزأ من النظرة الشاملة إلى الحياة والسلوك (الإنساني)، وذلك أن المسوِّغ الأساسي والوحيد للخير والشر وما بينهما من ألوان المستحب أو المكروه أو المباح، إنما يرجع إلى الالتزام بما تأمر به التعاليم السماوية وتنصُّ عليه الكتب المقدسة (۱).

وهذا ما يؤكده ديننا الإسلامي الحنيف الذي ختم الله به الرسالات وأكملها، ورسول الإسلام الخاتم الحبيب المصطفى والمنت قال: «إنما بُعثتُ لأتمّم مكارم الأخلاق»(١).

فإكمال الأخلاق لا يتم إلا بالالتزام بأخلاق رسول الإسلام وسنته المطهرة وما وصل إلينا من سنن آله الأطهار الأبرار (صلوات الله عليهم أجمعين).

والأخلاق تمثل أهم الجهات الإنسانية التي عني بها دين الإسلام، واهتمَّ

<sup>(</sup>١) الفلسفة الأخلاقية: ص١٥.

<sup>(</sup>٢) مــستدرك الوســائل: ج١١ ص١٨٧ ح١ ١٢٧٠، بحــار الأنــوار: ج٦٨ ص٣٨٦، مكــارم الأخلاق: ص٨.

بها اهتماماً كبيراً (منذ انطلاقته المظفرة)، والذي يستقصي تعاليم الكتاب (القرآن الكريم) وإرشادات السنّة المطهرّة، يعلم مقدار هذا الاهتمام، ومبلغ هذه العناية.

وهذه الظاهرة من الدين الإسلامي هي إحدى مميزاته عن سائر الأديان (المنتشرة على وجمه الأرض حالياً)، وإحدى مؤهلاته للخلود (في الحياة والوجود).

وهي جارية على ما تفرضه جامعيَّة الدين، وصفاء أخلاق المتدينين، يوم غرس الدين بذرته (في الجاهلية الجهلاء)، قال الشاعر:

وإنَّما الأمم الأخلاق ما بقيت فإن هُمُ ذهبت أخلاقهم ذهبوا

وإذا كان شذوذ الأخلاق ناتجاً عن تطرف في الغريزة، أو إسفاف في العادة، أو قصور في التربية، وإذا كانت أمراض الروح أشد فتكا في معنويات الأمة، وأعظم أثراً في إبعادها عن الخير والسعادة، فجدير بالدين الجامع، وجدير بالمصلح المهذّب أن يتكفل بإتمام النقص في الأخلاق، ويتبين مواضع الخلل في النفس، ويعالج الخطر في الغريزة الموبوءة، ليكون من الفرد عضواً صالحاً لمكانته من الأمة، ويجعل من الأمة مجتمعاً قابلاً للعلم (والعمل) في سبيل الخير.

والإسلام دين فردي اجتماعي، وهو في اجتماعيته فردي أيضاً (لأن الجنة مشروع خاص بالفرد الذي يطلبها)، وينظر الإسلام في سعادة الفرد كما ينظر في سعادة الأمة، ويسعى لتهذيب الشخص كما يسعى لتنظيم المجتمع، وإذا كان صلاح الأمة مشروطاً بصلاح أفرادها، كان اهتمام الدين بسعادة الفرد من ناحيتين:

- تهمه سعادة الفرد لأنه ممن يجب إيصاله إلى الكمال.
  - وتهمّه سعادة الفرد لأنها شرط في سعادة الأمة.

وكلتا هاتين الغايتين يدعو إليهما الدين الجامع، فإذن: لا بدَّ للإسلام من أن يكون دين أخلاق فاضلة، ولابد لقادة الدعوة فيه من بثِّ روح وتعاليم الأخلاق (في المجتمع البشري)(١).

وهذا ما سنتلمسه في السيرة الحسينية العطرة، التي نحاول تتبعها في هذه الورقات، فنبيضها بتلك الأقوال والأفعال النورانية الرحمانية المباركة، باعتبار أن الإمام الحسين عليه شخصية قيادية من الطراز الأول في العلم والعمل، في ساحات الجهاد الأكبر والأصغر، وفي كل الظروف سلماً وحرباً.

ولكن قبل المضي لا بدَّ من زيادة في التوضيح لإكمال الفائدة من هذه المقدمات المختصرة عن علم الأخلاق وفلسفته، وما علينا -في هذا المقام- إلا أن غيز نوعين من الأخلاق:

١- الأخلاق الاعتقادية: وهي أخلاق العمل الملحّ الاتّباعي السريع.

٢- الأخلاق الفلسفية: وهي رهن بالباحث الناقد، والمفكر المدقق، الذي يعتبر الأخلاق محل نظر فلسفي يتوخّى تبيان حقيقة الأخلاق بمعرفة ماهيتها وطبيعتها، وتحديد مصادرها وأهدافها، وغاياتها، مؤيداً معرفته بأدلة ساطعة تجريبية أو عقلية (١).

<sup>(</sup>١) الأخلاق عند الإمام الصادق عيسم المراد عالم

<sup>(</sup>٢)نلفت الانتباه إلى أننا لا نؤيّد الفلاسفة في كل أقوالهم، ونظرياتهم، واعتقاداتهم. إلا أننا هنا نستشهد بأقوالهم حول الأخلاق فقط لا غير.

واللافت أن هذا النظر الفلسفي، هو ذاته يصدر من قيمة أخلاقية، ماثلة في أن كرامة الإنسان تمنع عليه أن يميت عقله، ويجمّد فكره، ويضيق على منطقة عالم الرحب والسعة، مؤمناً بأن الإنسانية ما برحت دائبة التحفّز والعمل في أجواء التقدم والإبداع(١).

وفي الحقيقة يمكننا القول: إن الفلسفة الأخلاقية هي جماع آراء الفلاسفة الأخلاقيين، وقد كثرت المذاهب الأخلاقية -بتعدد المذاهب الفلسفية - حتى صار بوسعنا أن نتحدث عن أنواع ونستعرض نماذج من الأخلاق النظرية -أو النظريات الأخلاقية - يساوي عددها عدد أصحاب تلك النظريات أو المذاهب، وعدد هؤلاء ما زال بازدياد كلما امتدت بنا الأيام، ولن نقف عند ذاك الاستعراض الممل للأقوال من أفلاطون ومدينته الفاضلة، وأرسطو وشروحه، وأبيقور وتخرصاته، والرواقيين وفذلكاتهم، ولاحتى الفارابي وابن سينا والغزالي وإضافاتهم، ولاحتى الفلسفات المعاصرة كلها، لأن الوقوف عندها والغزالي وإضافاتهم، ولاحتى الفلسفات المعاصرة كلها، لأن الوقوف عندها للشدة تباينها واختلافاتها وفراغها الروحى.

#### المبادئ الأخلاقية

بداية لابد من القول: إن المبدأ -بوجه عام- هو أول كل أمر، سواء أكان بصورة مطلقة، أم بصورة نسبية، أو كان بحسب الترتيب الزمني أو المنطقي أو غير ذلك.

<sup>(</sup>١) الفلسفة الأخلاقية: ص١٦.

ونحن إذا نظرنا إلى كلمة (أخلاق) من زاوية الوجود، وجدناها تدلُّ على معنى ينبوع الفعل، أو سببه، من حيث أن السبب هو أصل النتيجة، فالمبدأ يوضح وجود الوجود ويفسره.

والمبدأ من الزاوية المعيارية: هو قاعدة الفعل أو معياره، من حيث أنه تصور ذهني جلي تعبر عنه صيغة محددة، ويكون المبدأ أخلاقياً بالمعنى الدقيق لأنه يتصل بالبحث الأخلاقي.

وما التخلَّق - أي السمة الأخلاقية التي تسم فعلاً أو فاعلاً - إلا التقيُّد الذاتي بالقانون الأخلاقي، وذلك كما يرى (كانت) مثلاً، وهذا يعني أن التخلُّق هو إرادة التقيُّد بقانون الأخلاق.

يقول (لوسين): المبدأ الأخلاقي لا يتناول ما ينبغي أن يتناوله الفكر من أمر الحقيقة؛ بل ما ينبغي فعله من أمور صالحة طيبة، ولا يخفى عليكم أن الباحث النظري يتطلع إلى تطابق المبادئ الفكرية ومعايير الأوامر الأخلاقية (١).

ذاك كان حديثاً مختصراً وسريعاً عن القواعد الأخلاقية، ونريد أن نلتفت إلى الغاية المتوخاة من تلك القواعد وذاك العلم الذي نحن في رحابه (الأخلاق).

والغاية: هي ما يؤدي إليه الشيء، ويترتب هو عليه، وقد تسمى غرضاً من حيث أنه يطلب بالفعل، ومنفعة إن كان مما يتشوقه الكل طبعاً<sup>٢٧</sup>.

فالغاية بوجه عام: هي ما لأجله يُطلب الشيء. وهي نتيجة تستهدفها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٢) الكليات لأبى البقاء.. مادة: الغاية.

أسبابها، يقول (غوبلو): عندما يعي المرء غايته تكون الغاية فكرة، ويكون التحقيق غرضها ونهايتها.

ولكن علينا أن نحسن التمييز بين الغاية والوسيلة، أو الغايات والوسائل الموصلة إليها، أو الطرق المؤدية إليها، وقد تساءل باحثون (منذ القدم): هل الخير غاية لأنه خير، أم أنه خير لأنه غاية؟ ويبقى من الثابت: أن ما ندعوه الخير الأسمى هو الغاية الأخلاقية القصوى(۱).

والقاعدة الأخلاقية تقول: بضرورة المثل الأخلاقي الأعلى، أي لا بدَّ لنا من قدوة وأسوة حسنة، وربَّنا سبحانه وتعالى قال في كتابه العزيز: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثيراً ﴾ (٢).

فمثلنا الأعلى في هذه الحياة هو الرسول الأعظم وأهل بيته الأطهار الأبرار، والإمام الحسين (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين).

فإن المثل الأعلى: هو ما يتطلع إليه الفاعل أيضاً، ولكن بوصفه نمطاً كاملاً أو نموذجاً في مجال معين من مجالات الفكر أو العمل (٣).

فالمشل الأخلاقي: مفهوم من مفاهيم الوعي الأخلاقي، فيه يعبَّر عن المطالب الأخلاقية في صورة نموذج للشخصية الكاملة أخلاقياً، على شكل

<sup>(</sup>١) المفردات الفلسفية: إدمون غوبلو مادة الغاية.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٣) لالاند: -المصدر السابق- مادة: المثل الأعلى،

تصور عن إنسان تتجسد فيه أسمى الخصال الأخلاقية (الفضائل)(١).

وذاك المثل الأعلى: هو الشخص الأوحد في كل زمانه، المتفرد بالفضائل الأخلاقية بالطول والعرض، فالرسول الأعظم المثلث والأوصياء من بعده هم أصحاب تلك المنزلة الرفيعة، وذاك المقام السامي في هذه الدنيا، فهم الأولياء الكاملون في الإنسانية والرجال الأنوار في دنيا الإسلام، ومثله العليا بالفضائل وحسن الشمائل.

## مميزات الفاعل الأخلاقي

إذا اقتصرنا بالنسبة لما نحن فيه هنا على ما يرجع حصراً إلى الفاعل الأخلاقي، من حيث أنه فاعل واع ومسؤول وجدير، ألفينا أن لمفهومي الفضيلة والرذيلة تاريخاً ثقافياً فائق التنوع، يواكب تطور الوقائع الأخلاقية والأفكار والنظريات المفسرة على الصعيد الأسطوري والديني والفلسفي، نخلص منه كله إلى أن الفضيلة -على مستوى الفاعل- هي استعداد خاص للقيام بواجب معين أو عمل صالح معين، وعكسها الرذيلة.

بل هي - بقول أدق -: الاستعداد الدائم لإرادة الخير، وإعادة صنعه (الخير)(٢).

ويذهب أحدهم إلى القول: إن الإنسان الكامل هو الذي لم تفته فضيلة، ولم تشنه رذيلة، وهذا الحد قلّما ينتهي إليه إنسان، فإذا انتهى الإنسان إلى هذا

<sup>(</sup>١) الفلسفة الأخلاقية: ص٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٥٥٠.

الحد كان بالملائكة أشبه منه بالناس، فإن الإنسان مضروب بأنواع النقص، مستولى عليه وعلى طبعه بضروب الشر، فقلّما يخلص من جميعها، أو تسلم نفسه من كل عيب ومنقصة، وتحيط بكل فضيلة ومنقبة.

إلا أن الإنسان التام (الكامل) وإن كان عزيزاً بعيد التناول.. فإنه صدقت عزيمة الإنسان، وأعطى الاجتهاد حقه، كان يقيناً أن ينتهي إلى غايته التي هو متهيئ لها ؛ ويصل إلى بغيته التي تسمو نفسه إليها. فأما تفصيل أوصاف الإنسان التام فهو الذي يكون:

- متيقظاً لجميع معايبه.
- متحرزاً من دخول نقص عليه.
  - مستعملاً لكل فضيلة.
  - ومجتهداً في بلوغ الغاية.
  - وعاشقاً لصور الكمال.
  - مستلذاً لمحاسن الأخلاق.
    - متيقظاً في الأصل.
  - متبغضاً لمذموم العادات.
    - معنياً بتهذيب نفسه.
- غير مستكثر لما يقتنيه من الفضائل.
  - مستعظماً اليسير من الرذائل.
    - مستصغراً للرتبة العليا.
    - مستحقراً للغاية القصوي.

- يرى التمام دون محله، والكمال أقلَّ أوصافه(١٠).

والإنسان بالمطلق مسؤول عن أفعاله وتصحيح أعماله، لأنها ناتجة عن إرادة واختيار كامل منه، وهذا هو بالضبط ما نطلق عليه فلسفة التكليف الرباني للإنسان الذي يلحقه الثواب للمحسن، والعقاب للمسيء.

إذن فالفعل الذي يفعله الإنسان بإرادته واختياره يكون على قسمين:

1- أخلاقي: وهو الذي يكون مظهراً للخلق الصحيح، والذي يكون صدوره بإشارة العقل وإرشاده، وهذا هو الذي يجب أن تكون غايته الكمال الإنساني المطلق (ولا يصل إليه إلا المعصوم). وإذا أعقبت هذا النوع من العمل لذة فهي شيء آخر يصحب الغاية، يتقدم عليها أو يقارنها في الوجود.

٢- غير أخلاقي: وهو الذي لا يعد كذلك (ما سبق)، وفي هذا الصنف من الفعل الاختياري قد تكون الغاية: هي الكمال، وقد تكون شيئاً يتوهمه الفاعل كمالاً.

وسواء ثبت أنّ اللذة بمطلقها خير أم لم يثبت، فلا يسعنا التصديق بأنّ السعادة هي الخير الأعلى، وكان أكثر اللذات مصحوباً بالألم.

والسعادة: هي الخير الأعلى كما تعرفها الخاصة - وهذا ما تفهمه العامة من معناها أيضاً -، وإذا تجدّد بين الفريقين اختلاف بعد ذلك فإنما هو في تعيين أفراد الخير الأعلى.

<sup>(</sup>١) رسائل البلغاء: تصنيف محمد كردعلي ص٥١٢.

لأنّ الخاصة تعرف من الخير الأعلى مثالية سامية لا تدركها عقول العامة، وللعامة في تحديده رأي قصير لا تذعن له الخاصة.

لأن العامة تدرك من الخير الأعلى معنى بسيطاً تحدده لها أنظار بسيطة ، بحيث ترى أن السعادة : هي الثروة والمال والصحة والرفاه ، لأنها لا تعرف من الخير الأعلى غير هذا وما يشبهه ، والخاصَّة لا ترى في ذلك ما يسمى كمالاً ؟ ولا تعدُّ الحصول عليه سعادة إلاّ إذا كان للسعادة معنى آخر.

وكمال النفس عند هؤلاء ارتقاؤها إلى المراتب العقلية الرفيعة، واستيفاؤها حظها من الإنسانية الكاملة، وبين هاتين الطائفتين طبقات متوسطة تعرف من الكمال ومن الخير الأعلى، غير ما يعرفه هؤلاء جميعاً فتكون السعادة عندهم شيئاً آخر(۱).

وأرسطو يقول في تعريف الخير: (الخير هو موضوع جميع الآمال). ويقول فيلسوف آخر: (الخير ما يتشوقه الجميع).

ويقول ثالث: (هو ما يقصده الجميع في أعمالهم).

والملاحظ لهذه التعاريف يجد أن بينها فروقاً واضحة، إلا أنها تجتمع على الجهة التي ذكرت آنفاً.

ولفظ الخير عند الخلقيين القدماء يحكي معنيين متناسبين، وللتفرقة بينهما يصفون أحدهما: بالخير المطلق، والثاني: بالخير المضاف.

والتعاريف المتقدمة تحدد الخير بالمعنى الأول (المطلق)، وأما الخير المضاف:

<sup>(</sup>١) الأخلاق عند الإمام الصادق عليضهم: ص٢٥.

فإنه كل وسيلة توصلنا إلى الخير المطلق، والفارق بينهما هو الفارق بين الوسيلة والغاية، أو بين الغرض الأدنى والغرض الأقصى (١٠).

### الإرادة الإنسانية الكاملة

والإنسان في هذه الحياة يسير في دروبها مستخدماً عقله الذي أنعم الله عليه به متسلّحاً بإرادته الجبارة، إما في طريق الفيضائل والكمالات، أو في طريق الرذائل والسفالات، وصدق ربّنا الجليل حيث يقول: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السّبِيلَ إِمَّا شَاكراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾(1).

لأن الإرادة عزيمة في الإنسان يوجد بها ما يروم، ويدفع بها ما يكره، ولها بسائر القوى الإنسانية أسوة، فهي تتصف بالقوة والضعف.

وقوي الإرادة: هو الإنسان العظيم الذي يأتي بالعُجاب، ويفعل ما يشبه المعجزات إذا أحسن توجيه إرادته إلى أعمال الخير ومحاسن الصفات، أما إذا توجه بها إلى أعمال الشر فإنه يجر على نفسه نقصاً آخر لا يقل خطراً عن ضعف الارادة (٣).

والمدقق يلاحظ: أن الرذائل الخلقية جراثيم فتاكة يجب دفعها عن النفس مهما أمكن الدفع، وسموم قاتلة يلزم الحذر منها ما أمكن الحذر، وجميع النقائص الخلقية في هذا الحكم على السواء، ولا فرق بين القوي منها والضعيف

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٢٧،

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان: الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) الأخلاق عند الإمام الصادق عليشه : ص٤١.

والأول والآخر، والحكمة في تقديم بعضها على البعض مختلفة جداً.

فمن الناس من يكون قوي الإرادة حازم النفس، ومن الخير لهذا الصنف من الناس أن يبتدئ بإصلاح جميع ملكاته دفعة واحدة.

ومن الناس من يكون ضعيف الإرادة واهن النفس فاتر الهمة، ومن النصواب له أن يبتدئ بإصلاح الضعيف من صفاته ليتمرَّن به على جهاد القوى(١).

وهذا الذي سمّاه رسبول الله والله وا

وجهاد النفس اكبر جهاد: لأنها أعدى الأعداء للإنسان كما في الرواية الشريفة: «أعدى أعدائك نفسك التي بين جنبيك»(٢٠).

والعاقل الفطن يجب أن يحارب العدو الأقرب والأخطر الذي يكون ضرره أعظم، وفتكه أكبر بذات الإنسان، وهل يهلك الإنسان ويلقيه على منخريه في النار إلا نفسه الأمارة بالسوء.

وعلى الإنسان أن يوجد التوازن المطلوب في ملكاته الخلقية، لأن الفلاسفة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٧١.

<sup>(</sup>٢) في الحديث: أن النبي الله عن بسرية قلما رجعوا قال: «مرحباً بقوم قضوا الجهاد الأصغر، وبقي عليهم الجهاد الأكبر، فقيل: يا رسول الله وما الجهاد الأكبر؟ قال: جهاد النفس» الكافي: ج٥ ص١٢ ح٣.

<sup>(</sup>٣) موسوعة البحار: ج٦٧ ص٣٦.

والحكماء قالوا: فضائل الملكات أوساط، ورذائلها أطراف وانحرافات.

هذا قول أرسطو، وهو صحيح، ويؤيده ما جاء في تعاليم ديننا الحنيف وأقوال علمائنا الكبار وسلفنا من الأبرار الذين قالوا: إن الفضيلة وسط بين رذيلتين هما الإفراط والتفريط، فالإفراط: رذيلة بجهة الإيجاب، والتفريط: رذيلة بجهة السلب.

وربّنا سبحانه وصف هذه الأمة بالوسطية: فهي أمة وسطى للشهادة على الأمم، أي الأمة المعتدلة الثابتة على الوسط، فلا تميل إلى جهة دون جهة، لأن المحيلان والانحراف والزيخ كله رذائل، نهسى عنها ربّنا الكريم ورسولنا العظيم المسلم وأنه وأثمتنا الأطهار عليهم، وعلماؤنا الأبرار منذ القديم والى هذا اليوم، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمّةٌ وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءً عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾(١).

وكل شيء عندنا يجب أن يصبغ بصبغة الدين، الذي هو عند الله الإسلام.. ولا يمكن أن ننظر إلى مسألة من المسائل بانعزال عن هذا الأساس الإلهي، وأمير المؤمنين عليه قال: «أوّل الدين معرفته»(1).

أي أن أول التدين وبدايته أن نعرف الله سبحانه وتعالى، وبعد ذلك نتعرف على كل شيء بالله، فكما أن (أول الدين معرفته) حيث تشكل معرفة الله سبحانه الحجر الأساس للدين، فكذا معرفة الله تشكل الحجر الأساس

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الخطبة الأولى.

للإنسانية، ولا معنى للإنسانية، ولا للأخلاق من دون معرفة الله تعالى.

وعندما ندخل إلى أجواء التربية الدينية لديننا، نجد أن هذه المفاهيم (الخلقية) ليست فارغة، وإنما هي مليئة: كالحق، والعدالة، والسلام، والتعايش، والعفة، والتقوى، والعفوية، والصدق، والاستقامة، والأمانة، فكلها ألفاظ مليئة بالمعاني ولها منطلق وأساس.

والموضوع المهم هو: على أساس أي منطق يمكننا أن نبني الأخلاق؟ أيمكننا أن نبني الأخلاق؟ أيمكننا أن نجد للأخلاق منطقاً استدلالياً فلسفياً بعيداً عن طريق معرفة الله؟ كلا لا يمكن، لأن الخلفية والرصيد لجميع هذه المفاهيم، هي معرفة الله (والإيمان به)، وإذا فقد الإيمان أصبحت الأخلاق كقطعة نقود لا رصيد لها، قد يكون البعض غير ملتفت إلى هذا الأمر، ومنهجه عندئذ لا يكون مبنياً على أساس محكم.

ألم يكن الغربيون -ولا سيما الفرنسيون - أوّل من نشر الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، ولكن أين كان هذا الإعلان أيام الحرب العالمية الأولى والثانية؟!

ألم تكن هناك حقوق للإنسان في هذه المجالات؟ وأين هم كل الذين يتبجحون اليوم بحقوق الإنسان؟! وهم يدمرون كل شيء يتعلق بالإنسان وإنسانية الإنسان، حتى صار يحسد الحيوان ويتمنى طعامه وكسوته.

هذا ما يحدث في عصرنا ونراه بأم أعيننا، في كل لحظة شيء جديد عن جرائم ترتكب بحق الإنسان باسم حقوق الإنسان، لماذا؟! لأن أقوالهم لم تكن مبنية على أساس رصين، كما يقول الله سبحانه في كتابه المجيد: ﴿وَمِسْ النّاسِ

مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ ﴾(١).

عندما تنظر إلى أقوالهم وكتبهم وإعلاناتهم يستولي عليك العجب، وتفرح لهذه المواقف الرفيعة، لكنك لا تدري إذا جاء وقت الامتحان واستولى عليهم العناد، ماذا يفعلون، ﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَبُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ ﴾(٢).

إن الذات في الدين لا تعرف الحدود، أي أن الفضائل الأخلاقية لا حدود لها، والأخلاق الدينية لا تفرق بين المتدين وغيره، يقول الله تعالى في محكم كتابه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ ﴾ (٢).

فالشهادة يجب أن تؤدى لله وإن كانت في ضرر الشاهد أو أبويه أو أقاربه. هذا هو موقف الدين الحنيف، وما أكثر القصص العجيبة التي تتحدث عن آثار مثل هذه الآيات في حياة المسلمين على مر السنين.

فخلاصة ما تقدم أنّ أساس الفضائل الأخلاقية: هو معرفة الله تعالى، ثم التخلُّق بأخلاق الباري عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآبة ١٣٥.



الفصل الثاني

# الأخلاق الحسينية

أخي الكريم: عندما تريد أن تتحدث عن مسألة فلا بدّ لك من الإحاطة العلمية بها، وإلا فإن اللوم سوف يطالك من حيث لا تدري، وكذلك أي قضية من القضايا تريد أن تدرسها فلا شك في أنك يجب أن تستغرقها بحثاً من جميع نواحيها، لكي لا يكون بدراستك نقص وفي بحثك مغمز.

وهكذا الأشخاص، فأي شخصية تريد أن تتناولها بالبحث، عليك أن تستهلكها بذاتك حتى تتقمصها إن استطعت، أو لا أقل الإحاطة بالظروف الاجتماعية والحياتية زماناً ومكاناً وملابسات، حتى تعطي الشخصية حقها منك عثاً و فكراً ومجهوداً.

فالأخلاق: بحث واسع وعنوان عريض يشمل جميع الفضائل الخلقية وعكسها في الحياة الاجتماعية، وتطبيقاتها على أرض الواقع الذي نعيش فيه. فإذا أردت أن تدرس مفردات أخلاقية دراسة مجردة، فإن المسألة تختص بالفلسفة والمفاهيم الصورية، وأما إذا أردت تطبيق تلك المفاهيم وانتزاع صور وشواهد عليها بتجسيدها في الحياة العامة، فإن الأمر يخرج من التصور إلى التصديق، ومن المجرد إلى الواقع، ومن النظرية إلى التطبيق، وتلك هي الفلسفة العملية

للأخلاق.

والفلسفة الأخلاقية المجردة لا نريدها، لأننا لا نستفيد منها في حياتنا إلا إذا اتخذناها منهجاً عملياً نسير بهداها، ونطبق حروفها وحدودها على حياتنا اليومية، تلك المفردات والمفاهيم التي عجز عن تطبيقها كاملاً إلاّ الأشخاص الكاملون في شخصياتهم الإنسانية.

فالشخص الكامل: هو الذي يتحول من وجود شخصي إلى شعار إنساني، لأنه يتجرّد من ذاته للحق ولوجه الحق الذي يمثله، فيكون ممثلاً للحق ومحوراً له في حياته كلمها، كما قال الرسول الأعظم محمد والحق للإمام على بن أبي طالب المام في أكثر من موقع، وحديث: «علي مع الحق والحق مع علي يدور معه حيثما دار»(۱).

فالإمام على علي علي المحتلج صار محوراً للحق يدور معه أينما توجه وحيثما حلّ، فمثل هذه الشهادة المباركة من رمز الإنسانية الأول، وأعظم شخصية عرفتها البشرية عبر العصور، بحق خليفته ووصيه والإمام القائد للأمة من بعده، تعطينا إشارات نورانية، وحالات قدسية تحيط بتلك الشخصيات الاستثنائية، فتضفي عليهم وعلى حياة الأمة كلها رونقاً خاصاً.

فالإمام بعد الرسول: هو الشخص الكامل في الأمة الإسلامية، وهو قمة القيم الفاضلة العالية التي تتخذها القيم الفاضلة العالية للأمة. وبالتالي: هو الراية الخفاقة العالية التي تتخذها الأمة شعاراً للهداية والرشاد والنورانية، ولا يمكن أن تكون إلا متفردة شامخة لا

<sup>(</sup>١) ينـابيع المـودة: ص٦٥ ب٧، الإمامـة والـسياسة: ج١ ص٧٣، كنـز العمـال: ج١١ ص٦٤٢، الترمذي في الجامع: ج٥ ص٥٩٢ ح٣٧١٤.

تنالها الأيدي الطامحة، ولا تدركها العيون الباصرة كما هو النجم في كبد السماء الصافية.

وكم هي جميلة تلك الخطبة الأميرية والتي تسمّى بالشقشقية حيث يقول: «ينحدر عنى السيل ولا يرقى إليّ الطير»(١).

نعم: الإمام هو القمة العالية، والقيمة السامية التي لا تُطال ولا تُنال.. حتى العقول والأفهام قد تقصر عن الارتفاع أو الوصول إلى ذُراها العالية.

والسبب في ذلك: أن الكامل يسع الناقص، أما الناقص فإنه لا يمكن أن يسع أو يحيط بالكامل، والقصور يعود إلى طبيعة البشر المتصفة بالنقص والضعف والقصور الذاتي عن بلوغ الكمال، إلا أن التطلع إلى الكمال وحب الوصول إليه هو من أجمل الصفات الإنسانية.

وبهذه القراءة الدقيقة نفهم الأحاديث النبوية والعلوية الشريفة، مثل قول رسول الله الله الله الله الله الله وأنت، وما عرفنى إلا الله وأنا، وما عرفك إلا الله وأنا» (٢).

ويبقى قول الله سبحانه في كتابه الكريم الميزان الحمق الـذي لا يحيف، قـال تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنْ السَّمَاء مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾(٣).

فالقابليات تتغير وتختلف من شخص إلى آخر، وصدق من وصف الأجساد

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة الشقشقية،

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٣٩ ص٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد: الآية ١٧.

والأجسام بأنها كالأوعية كل يتسع بقدره ولا يمكن أن يتسع أكثر مهما حاولت أن تفعل، وبهذا قال رسول الإنسانية محمد (صلوات الله عليه وآله): «إنا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم»(١).

والكلام إذن عن الإمام الحسين عليته هو بهذا اللحاظ النوراني، لأننا لسنا أمام شخصية عادية، بل نحن على شاطئ بحر محيط من الفضائل وحسن الشمائل، منه نجمع بعض الدرر واللآلئ الحسان، متنزهين في الجزر المرجانية العجيبة الأشكال والألوان.

أو أننا ندخل جنّة أو بستاناً عظيماً في فصل الربيع، نبحث عن أشياء غائبة عنا، فأينما توجهت رأيت عجباً، من حسن الربيع وأصوات خرير الينابيع، تدور وتقطف باقات من الزهور الأخلاقية المتنوعة من جنّة المولى أبي عبد الله الحسين (عليه صلوات المصلّين).

أقول: نقطف باقة أو طاقة من الزهور، لأننا عاجزون عن الإحاطة بكل ذاك الربيع الفيّاض بالحسن والجمال، والذي لا يدرك كله لا يترك جله، فتخيرت عبقات أخلاقية لتكون إشارة لذاك البستان العظيم، لتلك الجنة الوارفة.

فنستفيد بالباقة التنوع وجماله، واختلاف أشكاله، والأريج وتضوَّع عبقه في الأرجاء، والألوان واختلافاتها وأطيافها الساحرة، لأن لكل زهرة لونها وعبقها وشكلها الخاص المميز.

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٨ ص٢٦٨، مستدرك الوسائل: ج١١ ص٢٠٨.

فزهرة الياسمين بهذا الشكل البسيط واللون الناصع البياض، والعبق العجيب الذي يجعلها تختلف عن كل الزهور في الدنيا؛ وهكذا الفل والنرجس النعسان وشقائق النعمان وغيرها كثير.

أدور باحثاً في رياض سيدي ومولاي الإمام الحسين علي ، ريحانة جده الرسول الأعظم التي وفلنة أبيه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي ، وبضعة أمه سيدة النساء فاطمة الزهراء عليك ، وصنو أخيه الإمام الحسن المجتبى علي الم أن تسأل من أبن استقى الإمام الحسين علي كل تلك الفضائل الأخلاقية؟

إنه وإن كان الإمام الحسين عليه هو بذاته نبع فضائل وفيض كمائل انسانية، ينتصب علّماً للهدى ومناراً للإسلام والإيمان، إلا أننا نعود إلى النسق الطبيعي للبشرية والتربية الإنسانية، لنعرف كيف تربّى الإمام الشهيد في أحضان البشر قبل تقلبه في أحضان الوحي المقدس، وهذا الذي يهمنا في بحثنا هذا.

لأننا نريد أن نتحدث عن أبي الأحرار الإمام الحسين عليه كإنسان بشري، خُلق على هذه الأرض في تلك البقعة المباركة وذاك الزمان الموغل في القدم، لنتعلم منه أصول التربية الإسلامية، وأسس الأخلاق الإيمانية، ونرى أين نحن المسلمون في هذا العصر من ذاك كله، لا سيما دعاة التكفير وحاملوا لواء الخوارج في هذا العصر الخطير، الذين يرون لأنفسهم ديناً خاصاً لا أحد من المسلمين يشاركهم فيه.. فيكف رون الأمة الإسلامية برمتها، ويتعاملون معها بأخلاقيات شاذة ما أنزل الله بها من سلطان، أقلها استباحة الدم، والعرض، والمال، بفتوى أشبه شيء بالجنون والهذيان.

وتوجّهنا إلى أخلاقيات ومناقب المولى أبي عبد الله الحسين يهيه الخصوص: لأنه صار مستهدفاً من جديد، ممن يريدون أن يطفؤوا نوره بأفواههم الآثمة، وأن يبعدوا الأمة عن شعائره المباركة بالقتل والإرهاب، فراحوا يعيثون في الأرض فساداً فيقتلون الأبرياء في الحضرة الحسينية المقدسة، والروضة العباسية الشريفة، وحرم الكاظمية الطّاهرة، لا لذنب اقترفوه إلا أن يقولوا: ربّنا الله، وإمامنا الحسين بن علي، وسيأتي تفصيل ذلك في الفصل الثاني من هذا الكتاب إنشاء الله. وما زيارتنا لسبط الرسول وابن البتول الحسين الشهيد المظلوم عليه إلا لنجدد له العهد والولاء، والوعد بالطلب للثأر العظيم تحت راية صاحب العصر والزمان المهدي المنتظر من آل محمد (صلوات الله عليهم أجمعين).

لقد تعددت الأبواق التي تريد أن تبعدنا عن إمامنا ومقتدانا سبط الرسول وابن البتول الحسين المظلوم، فقلت لهم: دعونا وإمامنا، نحبه كيف نريد، ونبكي عليه متى نشاء، ونعبر عن ذلك بطرقنا المختلفة، دعونا نعبر عن عشقنا الحسيني كيف استطعنا وكيف أردنا، واذهبوا أنتم إلى من تريدون.

ومنهم من يقول: إنها ليست طريقة حضارية أن تعبّر عن حزنك وأسفك و... بهذه الطرق المتخلفة لأننا في عصر الحضارة والنور، وأعمالنا تنقلها الفضائيات إلى أبعد أصقاع الدنيا.

ومنهم من يقول: إن كل هذه الأعمال كفر محض وشرك مقيت.. وكل الأمة التي تؤمن أو تعمل أو تشارك في إحياء تلك الشعائر يجب قتلهم وإبادتهم عن بكرة أبيهم لأنهم شيعة. وقبور أثمتهم وقبابها يجب هدمها كلها ومنع الناس

من زيارتها كما فعلوا مع أئمة البقيع الغرقد. وهؤلاء أخطر من الجميع لفكرهم الشنيع وإمكانياتهم المادية الهائلة ودعايتهم المقيتة، وأعمالهم الفظيعة في كربلاء وغيرها من بلاد المسلمين. وسيأتي تفصيل ذلك في الفصل الثاني من هذا الكتاب بإذن الله تعالى.

لهذا كله اخترنا البحث عن (أخلاقيات الإمام الحسين عليه وليس غيره من أصحاب الكمال في هذا المجال الإنساني، لنقول للجميع: هكذا عمل الإمام الحسين عليه فما الذي عملتموه وكيف أنتم تعملون؟! ومن أقرب إلى الله عز وجل وإلى الرسول الأكرم المنته في المنهج والسلوك؟!

لا سيما أو لعل من أبرز المظاهر التي يتصف بها عصرنا في أواخر القرن العشرين، الصراعات والنزاعات والاحتجاجات والفتن من كل صوب، على صعيد الأسرة والمجتمع والدولة، سواء على الصعيد السياسي أو الاقتصادي..

ونحن نشاهد أن النقد العنيف يتناول الأخلاق اسماً ومفهوماً، أسساً وتطبيقاً، كما يشمل المذاهب الأخلاقية على اختلاف منازعها، ونلمس في الوقت ذاته تبدلاً عميقاً إن لم نقل تقهقراً يصيب العادات الأخلاقية والأعراف، ويفجر أزمة الوجدان.

ولكن الوضع أشد خطراً في أيامنا هذه، ذلك أن ضروب الابتعاد عن الجادة السوية في السلوك تنم عن تدني التفكير العقلي، ونحن نرى من يرفض الأخلاق التقليدية ويعلن أنها بالية لا تلائم العالم الحديث، كما نرى من يرفض وجود قيم تفرض نفسها على الإنسان، والأمر عندئذ يتناول تعالى النظر الأخلاقي، ويجعل الاضطراب ماثلاً على مستوى الفكر بأكثر منه على صعيد العمل.

ولعل هذا اللايقين يؤلف إحدى ظواهر الأزمة العامة التي تعاني منها الحضارة المعاصرة، فنحن نشاهد تحولات جذرية تجري في المجالات العلمية والتقنية والاقتصادية، وإن طراز المعيشة والبنيات الاجتماعية والعقلية المشتركة تتطور بحسب إيقاع يُعرب عن تسارع التاريخ، حتى قيل إننا نغير القرن كل عشرين عاماً.

إذن: فالإنسان هو هدف الوجود وغايته، وهذا ما يقرّه العلماء والمفكرون والمصلحون..

أما غاية الإنسان وهدفه: فهو الله -وهذا ما يعلمه الحكماء - وربّنا سبحانه وتعالى يقول في حديث قدسي: «عبدي خلقت الأشياء لأجلك وخلقتك لأجلي»(١) وفي القرآن الكريم يقول: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِينُ وَالإِنْسَسَ إِلاَ لَيَعْبُدُونَ ﴾(١).

فالإنسان غاية الوجود، أما وجود الإنسان فغايته الله وساحات قدسه ومجاورته في الجنة، ولهذه الغاية كان بحثنا الأخلاقي يدور حول ذلك الشخص المجسد للفضائل والكرامات الأخلاقية.. ذلك النور الأبهر والعلم الأحمر حجة الله على الخلق في عصره الأغبر، ذاك الإمام العظيم الحسين بن على المهلكاً.

وأخلاق الإمام الحسين علي المتداد لأصله النوراني النبوي العلوي، كيف لا وهو خامس أهل البيت الأطهار الأبرار عليلا ، أهل الكساء اليماني

<sup>(</sup>١) الأمالي: ص١٠٢، موسوعة البحار: ج٧٧ ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: الآية ٥٦.

الذي جلُّهم به رسول الله على الذي قال الله سبحانه في وصفه: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى الذي جلُّهم به رسول الله على الذي الخلق الرفيع الذي ربَّى وعلَّم أهل بيته الكرام عليه عن حتى غدوا صورة طبق الأصل عن جدهم، فكانوا على خلق عظيم كذلك، وكانوا مدارس مستقلة في فنون التعامل مع الناس بأخلاق إسلامية مسؤولة:

- مدرسة اختص بها أمير المؤمنين الإمام على بن أبي طالب عليه ، الذي تخرج على يدي رسول الله وتقلّب في أحضان الرسالة وتلقى أخبار الوحي النورانية ، فكان ولا زال الأوحدي الذي لا يُطال ولا يُنال .. وصدق ذاك المؤرّخ الغربي الدي قال: (إن معجزة رسول الله محمد اللي كان على بن أبي طالب عليه).

- مدرسة اختصَّت بها سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء التَّكُا ، السي انبعثت من كبد الرسول «فاطمة بضعة مني» (١) ، وتربَّت بين يدي الرسالة ، واقترنت بالولاية العلوية عندما كبرت فكانت برزخاً نورانياً بين الرسالة والولاية والنبوّة والإمامة.

- مدرسة اختصَّ بها الإمام الحسن السبط المجتبى عَلَيَا ، بالصفح والتسامح والوحدة الإسلامية لأنه صاحبها الأول ، إلا أنه يبقى المظلوم العظيم في هذه الأمة ظلمه أقرب الناس إليه قبل أعدائه وما زالوا يفعلون.

<sup>(</sup>١) سورة القلم: الآية ٥.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه: ج٤ ص١٢٤، مستدرك الوسائل: ج١٤ ص١٨٢.

- مدرسة اختص بها أبو الأحرار الإمام الحسين الشهيد عليه وهذه في الحقيقة خلاصة كل المدارس السابقة ، لأن الإمام الحسين عليه هو الذي جمع القسط الأكبر من كل من سبقه جده وأبويه وأخيه المنه أنه نفسه القدوسية ، وعقله العملاق ، واجتهاده المعصوم ، فكان منه ما أبهر العقول والألباب.

تأمل أيها القارئ الكريم: كيف كان تعامل الإمام الحسين عليه مع آل بيته وأصحابه وأعدائه، فإنه يعكس أخلاق الإنساني الرسالي الكبير الذي ولد وترعرع في بيت النبوة ومهبط الوحي، ذلك البيت الذي اختصه الله بأمور لم يختص بها بيتاً غيره، لقد أراد الله أن يكون البيت الذي تتطلع إليه الأمة دائماً عبر مسيرتها الطويلة ليكون قدوة دائمة، وإذا أراد الله أن تكون أخلاق هذه الصفوة قدوة دائماً للناس على مر العصور، فإنه جعل في كل جانب من جوانب سلوكها وتصرفاتها مصدر إشعاع ورفد دائمي لأخلاق الإسلام، وتربيته التي أرادها أن تستوعب الحياة بكل متغيراتها، وتنسجم معها وتطورها إلى آفاق الإسلام الواسعة، التي جعلته مؤهلاً للبقاء دائماً، وقادراً على قيادة البشرية والأخذ بيدها إلى ساحل الأمان والخير والعدل والسعادة.

موضعاً»(١).

والإمام الحسين عليه هو النبع الفيّاض بالفضائل والكمالات الإنسانية ، ونحن نتفياً فيئه ونستظل بظله العميم ، ونستنير بنوره الوضّاء ، لأن سيرته كلها فضائل وأخلاق كشخصه الشريف :

- فنسب الإمام الحسين عاليتكم فضيلة كبرى.
  - وولادته ﷺ فضيلة سماويّة أخرى.
    - وتربيته ﷺ فضيلة ربّانية ثالثة.
    - ونسله ﷺ فضيلة خاصة رابعة.
  - وحياته ﷺ مجمع فضائل لا تنتهي.

وما علينا إلا أن نستقي حتى نرتوي من فضائل ومناقبيات الإمام الحسين بن على سيد الشهداء (صلوات الله عليه).

#### في التربية الإسلامية

إن مهمة الإمام عليه وكل إمام أن يربي البشر وأبناء الأمة التي يكون فيها، والتربية هي اللبنة الأولى لبناء أسرة صالحة، ومجتمع سليم، وأمة وسط كما وصف القرآن الكريم أمتنا الإسلامية المباركة، سأل سائل الإمام الحسين عليه عن معنى الأدب، فقال عليه «هُوَ أَنْ تَخْرُجَ مِنْ بَيتِك، فلا تَلقي أحَداً إلا رأيت

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة: ابن قتيبة ج١ ص١٨٢، موسوعة الثورة الحسينية: ج٥ ص٣٣٠، سير أعلام النبلاء: ج٣ ص١٩٨٨.

# لَهُ الفَضْلَ عَليكَ»(١).

هذا هو الأدب الإنساني الرفيع، الذي لا يرى أحد في نفسه فضلاً على أحد من خلق الله، وهذا يعبر عن قمة في الإنسانية من جانبي السلب والإيجاب.

فالإنسان بصير بنفسه خبير بأحواله كلها، وربّنا سبحانه يقول: ﴿بَلِ الإنْسَانُ عَلَى نَفْسه بَصِيرَةٌ \* ولَوْ أَلْقَى مَعَاذيرَهُ ﴾(٢).

والحديث الذي صار يشبه بمثل من الأمثال وهو «رحم الله امرءا عرف قدر نفسه»، فالإمام الحسين عليته يشير لنا إلى هذه الحقيقة الناصعة.

والحقيقة الأخرى أنك على ظن أو شك من أحوال أخيك الإنسان الذي تلتقيه، وعلى يقين من أحوال نفسك، فكيف تقدم الشك على اليقين؟

وهذه قمة التواضع لخلق الباري عزّ وجل، ولا يأتي إلا من تجربة تربوية عالية جداً، ولذا يقول سبط الرسول الحسين عليه موجهاً ومربياً أصحابه على هذا الخلق العظيم:

«إِيَاكَ وَمَا تَعتَذِرُ مِنْهُ، فَإِنَّ المُؤمِنَ لا يُسيءُ ولا يَعتَذِرُ، وَالمُنافِقُ كُلَّ يَوْمٍ يُسيءُ وَيَعتَذرُ»(٣).

فإذا أردت أن تكون تلميذاً في مدرسة المولى أبي عبد الله الحسين عليته فعليك أن تحترز من أي عمل يمكن أن تعتذر منه، أي العمل الذي يعيب أو

<sup>(</sup>١) موسوعة كلمات الإمام: ص٧٥٠ ح١٩، جمال الخواطر: ج٢ ص٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة: الآية ٧٥.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول: ص ١٧٩ ، موسوعة البحار: ج٨٧ ص١٢٠..

يـشين أو يـسيء للآخـرين، وهـذا يجعلك في حالمة مراقبة دائمـة لنفـسك وتصرفاتك، وحتى كلماتك يجب أن تكون موزونة بميزان الذهب، ويُروى عن الإمام عليه شعراً بهذا المعنى:

أفلح عبد كسف الغطاء عنه ففطن وقر عيناً من رأى أنّ البلاء في اللسن فما زن ألفاظه في كل وقت ووزن وخاف من لسانه غرباً حديداً فخزن(١)

فالعبد المفلح: هو الذي رفع الستار عن عينيه وبصيرته، فعلم أن آفات اللسان هي أشد فتكا من مخاطبة السنان بالإنسان، ولذا وزن ألفاظه، فلم يتحدث إلا بذكر الله سبحانه أو ما ينفعه ويعنيه، وخزنه بين لحييه في غير هذه الموارد القليلة.

والحديث يطول في المقام التربوي للإمام الحسين التخيم، وسنعيد الكلام عند الحديث عن نفسه القدسية بإذن الله، ولكن قبل أن أتجاوز -أخي الكريم- إليك هذه الحادثة النادرة التي تعبر عن عظمة سيد شباب أهل الجنّة ومدى تقديره لأهل العلم والأدب.

### تقديره لأهل العلم والأدب

يقال: أنَّ أعرابياً جاء الحسين بن علي علي الله وقال: يا بن رسول الله قد

<sup>(</sup>١) قصيدة في كشف الغمة: ج٢ ص٢١٢، راجع: كلمة الإمام الحسين: للشهيد السيد حسن الشيرازي ص٣٣١.

ضمنتُ دية كاملة وعجزت عن أدائها، فقلت في نفسي أسأل أكرم الناس، وما رأيت أكرم من أهل بيت رسول الله اللهائية.

فقال الإمام الحسين عليه: «يا أخا العرب أسألك عن ثلاث مسائل فإن أجبت عن واحدة أعطيتك ثلثي المال، وإن أجبت عن اثنتين أعطيتك ثلثي المال، وإن أجبت عن الكل أعطيتك الكل».

فقال الأعرابي: يا بن رسول الله أمثلك يسأل مثلي وأنت من أهل بيت العلم والشرف؟

فقال الحسين عَلَيْكِم: «بلى، سمعتُ جدَي رسول الله وَلَيْكُ يقول: المعروف بقدر المعرفة».

فقال الأعرابي: سلْ عمّا بدا لك، فإن أجبتُ وإلاّ تعلّمتُ منك ولا قوّة إلاّ بالله.

فقال الإمام: «أيُّ الأعمال أفضَلُ؟».

فقال الأعرابي: الإيمان بالله.

فقال الإمام: «فَما النَّجاةُ منَ المهلَكَة؟».

فقال الأعرابي: الثقة بالله.

فقال الإمام: «فَما يُزيِّنُ الرَّجُلَ؟».

فقال الأعرابي: علم معه حلم.

فقال الإمام: «فَإِنْ أَخْطأهُ ذلك؟».

فقال الأعرابي: مال معه مروءة.

فقال الإمام: «فَإِنْ أَخْطأهُ ذلك؟».

فقال الأعرابي: فقرُّ معه صبر.

فقال الإمام: «فَإِنْ أَخْطأهُ ذلك؟».

فقال الأعرابي: فصاعقة تنزل عليه من السماء فتحرقه فإنه أهل لذلك.

فضحك الإمام الحسين عليه ورمى إليه بصرة فيها ألف دينار، وأعطاه خاتمه وفيه فص تعديد مائتا درهم، وقال: «يا أعرابي أعْطِ الذَّهبَ إلى غُرَمائك، واصرف الخاتَمَ في نَفَقَتك ».

فأخذه الأعرابي وانصرف وهو يقول: الله أعلم حيث يجعل رسالته(١).

أسمعت بمثل هذا الدرس العملي والعلمي، وهذا الخلق الرفيع، وهذه الأخلاق العالية، وهذا الأسلوب التربوي؟!

الإمام العظيم عليه علم من ذاك الأعرابي الأدب وتوسم فيه الفطنة وحسن التربية، فأراد أن يعلم الناس ومن هم حوله، أو الأمة ومن يأتي بعده، بهذا الأسلوب الحواري البسيط الكاشف عن شفافية الإمام عليه ، ومدى كرمه وتواضعه لأبناء أمته لاسيما طالب الحاجة، فأخرج ما عنده من ظرف وأدب، وأعطاه ما طلب منه من مال ومتاع.

لا يقال: إن في ذلك إهانة للسائل، حاشى للإمام ﷺ وهو الذي يقول في

<sup>(</sup>١) جامع الأخبار: ص١٣٧، موسوعة البحار: ج٤٤ ص١٩٦، وسورة الأنعام: الآية ١٢٤.

هذا الباب: «صاحِبُ الحاجَةِ لَمْ يُكرِمْ وَجْهَةُ عَنْ سُنوالِك، فَسأكرِمْ وَجْهَكَ عَسْ رَدِّه» (١).

وبهذا الأسلوب وهذه الطريقة ، أكرم الأعرابي أيّما إكرام حين عرَّف فضله وعلمه على الملأ ، وصار حديثه وقصته من تراث وسنة الإمام الحسين ﷺ ، وكفاه فخراً ، ومن ناحية أخرى فإنه أخذ المال عن استحقاق لأنه عرف الأسئلة الثلاثة ، وهذا أيضاً درس من الإمام بأن نجعل كل أمورنا علمياً وثقافياً ، لكي يقدّر الإنسان بقدر علمه ، ومستواه الثقافي والإيماني والروحي .

#### عطاء المعروف بقدر المعرفة

وهذه حادثة ورواية أخرى عن الإمام الحسين الله الم ربما تكون أجمل وأكمل من الأولى، أنقلها لك - عزيزي القارئ - حتى لا تظن أن القصة واحدة أو الرواية يتيمة.

روي أنّ أعرابياً من البادية قصد الإمام الحسين عليه فسلّم عليه فردّ عليه السلام وقال: «يا أعرابي فيم قصد تنا؟».

قال: قصدتك في دية مسلّمة إلى أهلها.

قال علينكام: «أقصدات أحَداً قَبْلي؟».

قال: قصدت عتبة بن أبي سفيان فأعطاني خمسين ديناراً فرددتها عليه، وقلت له: لأقصدنً من هو خير منك وأكرم. قال عتبة: ومَنْ هو خير منّي

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ج٢ ص٢٠٨، الكلمة: ص١٢٣٠.

وأكرم لا أمَّ لك؟ فقلت: إمَّا الحسين بن عليَّ وإمَّا عبد الله بن جعفر (بن أبي · طالب)، وقد أتيتك بدءاً لتقيم بها عمود ظهري، وتردَّني إلى أهلي.

فقال الحسين عَلَيْكِم: «وَالذي فَلَقَ الحَبَّةَ، وَبَرَأُ النَّسَمَةَ، وَتَجَلَّى بِالْعَظَمَة، ما في ملك ابْنِ بِنْتِ نَبِيَّكَ إِلاَّ مِاثَتًا دِينَارِ فَأَعِطِهِ إِيّاه يَا غُلامُ، وَإِنَسِي أَسْأَلُكَ عَسَنْ ثَلاثِ خِصَالِ إِنْ أَنْتَ أَجَبْتَنِي عَنْهَا أَتْمَمَّتُهَا خَمْسَمانَة دِينَارِ».

فقال الأعرابي: أكلّ ذلك احتياجاً إلى علمي، أنتم أهل بيت النُبُوّة، ومعدن الرسالة، ومختلف الملائكة.

فقال الإمام الحسين: «لا، ولكِنْ سَمِعْتُ جَدّي رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَصُولَ: أعطسوا المعروفَ بقَدَر المَعْرِفَة».

فقال الأعرابي: فسلْ، ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله.

فقال الإمام الحسين: «ما أنْجي من الْهَلَكَة؟».

فقال: التوكّل على الله.

فقال عليه «ما أرْوَحُ للمُهمِّ؟».

فقال: النُّقة بالنفس.

فقال عَلَيْكُمْ: «أَيُّ شَيء خَيْرٌ للْعَبْد في حَياته؟».

قال: عقل يزينه حلم.

فقال ﷺ: «فَإِنْ خَانَهُ ذلك؟».

فقال: مال يزينه سخاء وسعة.

فقال عَلَيْكِمْ: «فَإِنْ أَخْطَأُهُ ذَلك؟».

قال: الموت والفناء خير له من الحياة والبقاء.

قال الراوي: فناوله الحسين خاتمه وقال: «بعْهُ بِمَائِـةِ دينــارِ» وناوله سيفه، وقال: «بِعْهُ بِمَائِتَي دِينارِ، وَاذْهَبْ فَقَدْ أَتْمَمْتُ لَكَ خَمْسَمائَة دينارِ».

فأنشأ الأعرابي يقول:

قلقت وما هاجني مقلق ولكن طربت لآل الرَّسول فأنت الهمام وبدر الظلام أبوك الذي فاز بالمكرمات وأنت سبقت إلى الطيّبات بكم فتح الله باب الهدى

وما بي سقام ولا موبق ففاجأني الشعر والمنطق ومعطي الأنام إذا أملقوا فقصر عن وصفه الشبق فأنت الجواد وما تلحق وباب الضلال بكم مغلق(1)

هذه الدروس يلزم عرضها للعالم لكي يعي منهج أهل البيت اللَّهُ اللَّهُ .

وهناك رواية أخرى قريبة من هذه ترويها كتب التاريخ والفضائل لم أنقلها ، لكفاية هذا الذي نحن فيه من الدلالة التربوية ، والدروس الأخلاقية الرائعة للإمام الحسين عليه في تقدير العلم والاهتمام بالثقافة ، واحترام الإنسان المتعلم وبكل تواضع وروح شفافة وأريحية لا مثيل لها ، فسلام الله عليك يا أبا عبد الله الحسين المظلوم .

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق: ج١١ ص٤٤، موسوعة كلمات الإمام الحسين: ص٧٦٤.



الفصل الثالث

# المواقف الإنسانية

الإنسان هو الإنسان في كل زمان ومكان، منذ آدم الأول ﷺ وحتى آخر نسمة تطأ وجه هذه الأرض، وهو الغاية وله النهاية.

والإنسان يجب أن ينطلق من إنسانيته التي تميزه عن الحيوانية التي تشمله، ولولا العقل والإرادة وإمكانية التعلم والتمييز بين الحسن والقبيح أو الخير والشر، لكان شأنه شأن أي حيوان يسرح ويمرح في المكان والزمان الذي يولد فيه.

فإنسانية الإنسان هي لبه وأصله وجوهره الذي يعول عليه دائماً وأبداً مند التعامل معه، ولذا فإن غاية الشرائع السماوية، والرسالات الإلهية، وحتى القوانين الوضعية، والدساتير الحكومية، هي الحفاظ على كرامة الإنسان، على إنسانية الإنسان، لتبقى في الحفظ والصوّن والدفاع عنها ضد العوادي الخارجية.

والله سبحانه علمنا هذا وأكد عليه في كتابه حين قال: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنْ الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّـنْ خَلَقْنَـا تَفْضيلاً ﴾(١). والرُّسل والأنبياء ﴿ يَثْكُ جَاؤُوا جَمِيعاً لهذه الغاية المُقدسة، ولذا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآبة ٧٠.

ورد في الحديث السريف عن الرسول الخاتم محمد السينة : «إنَّ حُرمةَ المؤمنِ والنبي السينة عندَ الله أعظمُ مِنْ حُرمةِ الكَعبة»(١).

وأوصياء الأنبياء المسلم هكذا يرون، وعليه يسيرون في حياتهم كلها، لأنهم قادة المجتمع، ومكلفون بحفظ كرامة الإنسان، وصيانة إنسانيته من أن يتعرض إليها أحد فيهينها أو يذلها.. والمواقف الإنسانية تصبغ حياة الإمام الحسين المسين الذي نحن في رحابه الإنساني المميز.

إذن إنسانية الإنسان: هي جوهره وأصله الذي تبني عليه أعماله ونواياه، تلك هي الطينة أو الخليقة أو السجية في الإنسان التي جاءت الروايات الكثيرة تعبر عنها وتبلورها، لإفهامها للبشر ولذوي الخبرة والنظر.

وفي الحديث «كل يعمل على شاكلته»(١) أي أصل طينته التي خلق منها، أو الفطرة التي فطره الله عليها ولا تبديل لخلق الله، والجوهرة المكنونة المخزونة في أعماق النفس البشرية: هي إنسانيته التي تنعكس على مرآة حياته كأفعال أخلاقية راقية، يقدرها كل الناس في كل عصر ومصر.

#### الحسين والمساكين

ومن تلك المواقف التي تفيض بالإنسانية، وكل حياة الإمام الحسين عليته فيّاضة بدلك، ذاك الموقف الذي تحدثت عنه كتب السيرة: أن الإمام الحسين عليته مرّ بمساكين قد بسطوا (مدوا) كساءً لهم وألقوا عليه كسراً (من

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٥٠ ص٢٤٤، وسائل الشيعة: ج١٤ ص٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٢ ص١٦ وص٨٥، وسائل الشيعة: ج١ ص٠٥٠

الخبز اليابس)، فقالوا: هلم يا بن رسول الله، فأكل معهم (وأجاب دعوتهم) ثم تلا: ﴿ إِنَّهُ لا يُحبُّ الْمُسْتَكُبرينَ ﴾(١).

ثم قال: «قَدْ أَجَبْنُكُمْ فَأْجِيبُوني».

قالوا: نعم يا بن رسول الله ونُعمى عين، فقاموا معه حتى أتوا منزله.

فقال للرباب (زوجته): «أخْرِجي ما كُنتِ تَكَّخِرين». فأخرجت ما عندها من نقود فناولها لهم (٢).

وفي حادثة أخرى ترويها كتب السيرة العطرة للإمام الحسين عليه والتي تفيض عذوبة ومهابة وأخلاقاً نورانية. أنه عليهم مرَّ على فقراء يأكلون كسراً (خبزاً يابساً) من أموال الصدقة، فسلَّم عليهم فدعوه إلى طعامهم فجلس معهم، وقال: «لَولا أنَّه صَدَقة لأكلتُ معكم» ثم دعاهم إلى منزله، فأطعمهم وكساهم وأمر لهم بدراهم (٣).

نعم.. لقد اقتدى المولى أبو عبد الله عليه بجدّه المصطفى المسلم وسار بسيرته العطرة، واهتدى بهداه، فكان يخالط الفقراء ويجالسهم، ويفيض عليهم ببرّه وفضله وإحسانه، حتى لا يتأثر الفقير بفقره، ولا يبطر الغني بماله، وهذا إن دلَّ على شيء يدل على قمَّة التواضع، وهو درس لمن يريد قيادة الأمة نحو الهداية والخلاص، وفي الجانب الإنساني للإمام الحسين عليه تتجلى إنسانية الإنسان،

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن عساكر: ج٣ ص٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة: ج ٤ ص ١٤٠.

ويصدّق إيمانه اهتمامُه بالمحتاجين والفقراء في مجتمعه، ومهما بلغ الإنسان من العلم، أو اجتهد في العبادة، فإنه لن تتحقق إنسانيته، ولن يصح تدينه إذا ما تجاهل مناطق الضعف في المجتمع، ألم يقل ربّنا سبحانه: ﴿أَرَأَيْتَ الَّـذِي يُكَمّدُبُ بِالدّينِ \* فَذَلِكَ الّذِي يَدُّعُ الْيَتِيمَ \* وَلا يَحُضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾(١).

والإمام الحسين عَلَيْكِم كأهل بيته الطاهرين الله الكريمة عَلَى أَنْفُ سِهِم وَلَـو عَلَى أَنْفُ سِهِم وَلَـو عَلَى أَنْفُ سِهِم وَلَـو عَلَى أَنْفُ سِهِم وَلَـو كَانَ بِهم خَصَاصَة ﴾ (")، وفيهم نزلت.

لقد كان الإمام الحسين طوال حياته الشريفة ملاذاً للفقراء والمحرومين، وملجأ لمن جارت عليه الأيام، وكان يثلج صدور وقلوب الوافدين إليه بهباته وعطاياه السنية، ويقول عنه كمال الدين بن طلحة: وقد اشتهر النقل عنه أنه كان يكرم الضيف، ويمنح الطالب، ويصل الرحم، ويسعف السائل، ويكسي العاري، ويشبع الجائع، ويعطي الغارم، ويشدُّ من أزر الضعيف، ويشفق على

سورة الماعون: الآيات ١ – ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الماعون: الآيات ٤-٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر: الآية ٩.

اليتيم، ويغني ذا الحاجة، وقلَّ أنْ وصَله مال إلا وفرَّقه، وهذه سجية الجواد وشنشنة الكريم، وسمة ذي السماحة، وصفة من قد حوى مكارم الأخلاق، فأفعاله المتلوَّة شاهدة له بصفة الكرم، ناطقة بأنه متصف بمحاسن الشيم(۱).

ويقول المؤرخون: أنه كان يحمل في دجى الليل البهيم الجراب، يملؤه طعاماً ونقوداً إلى منازل الأرامل واليتامى والمساكين حتى أثَّر ذلك في ظهره الشريف، وكان يُحمل إليه المتاع الكثير فلا يقوم حتى يهب عامَّته (٢).

## زيارته للمرضى وقضاء الدين

ويروى أنه مرض أسامة بن زيد مرضاً شديداً، فعاده الإمام الحسين عَلَيْتَكِم، فلما استقرَّ به المجلس سمع أسامة يقول: واغمَّاه.

فقال له الإمام عَلَيْهِ: «وما غَمُّكَ يا أخى؟».

قال: ديني وهو ستون ألف درهم.

فقال عَلَيْكِم: «هُوَ عَلَيَّ».

قال: إني أخشى أن أموت.

فقال الإمام ﷺ: «لَنْ تَموتَ حتى أقْضيها عَنْكَ» <sup>(٣)</sup>.

وبادر الإمام علي فقضاها عنه قبل موته، غاضًا طرفه مع أنّ أسامة كان من

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسين بن على: ج١ ص١٢٨.

<sup>(</sup>٢) ريحانة الرسول: ص٧١.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن شهرآشوب: ج٤ ص٦٥.

المتخلفين عن بيعة أبيه أمير المؤمنين الإمام على علينكام، ولم يجازيه بالمثل وإنما أغدق عليه الإحسان (١٠).

ذاك هو الإمام الحسين عليه العملاق الذي يفيض إنسانية لكل من هم حوله، أو هم من أمته، فإذا رأى معسراً رفع عنه عسره وفرج عنه، وإذا مر بساكين جلس معهم وواساهم بنفسه الشريفة، وإذا اجتاز بفقراء استأنس بهم ودعاهم إلى مأدبته، فكان عليه والد الأيتام، ومعيل الأيامي والأرامل، ومعتق العبيد والأرقاء لوجه الله تعالى.

#### موقف الحسين مع جيش الحر

ومواقف الإمام الإنسانية في رحلته إلى الشهادة على صعيد كربلاء هي استثناءات عجيبة غريبة لم تتكرر إلا قليلاً، وبعضها لن يتكرر أبداً، كقصته مع الحر الرياحي وكتيبة الطليعة التي كانت تعدُّ بألف فارس، حين التقوا بالركب المبارك للإمام عَلَيْتَهُم وقد كاد العطش أن يقتلهم.

فعطف عليهم وهم يريدون قتله وسقاهم عن آخرهم، وليس الرجال فقط بل قال عَلَيْكِم: «ورَشِّفوا الخيلَ تَرْشيفاً» أي اسقوها قليلاً من الماء حتى تقوى على المسير والحركة بمن عليها من الفرسان في ذاك الحر الشديد.

وكتب السيرة تروي أنه كان يسقي بعض الرجال والفرسان بيده الشريفة ، وإليك - يا أخي الكريم- هذه الرواية العجيبة والغريبة التي كلما قرأتها تأخذني قشعريرة وحيرة من أمري بمثل ذاك الموقف الإنساني ، ولا عجب من أخلاقيات

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ج٤ ص١٠٤.

الإمام الحسين عليه ولكن كل العجب من أولئك الجفاة الغلاظ، الذي عاملهم الإمام بكل رقة ولطافة وإنسانية، فقابلوه بكل صلافة وخساسة ودناءة وجحود، ليس للفضل والإنعام، بل لأبسط معاني الأخلاق العربية أو الإنسانية.

سار الإمام الحسين عليه من بطن العقبة حتى نزل شراف (١) فلمّا كان السّحر أمر فتيانه فاستقوا من الماء فأكثروا، ثمّ سار منها حتى انتصف النّهار، فبينا هو يسير إذ كبَّر رجلٌ مِن أصحابِه، فقال له الحسين عليه الله أكبر، لِمَ كبَرتَ»؟

فقال: رأيتُ النَّخلَ.

فقالَ له جماعةٌ من أصحابه: والله إنَّ هذا المكانَ ما رأينا فيه نخلةً قطُّ.

فقالَ لهم الحسينُ عَلَيْكِامِ: «فما تَرَوْنُه؟».

قالوا: نراه والله آذانَ الخيل.

قال ﷺ: «أنا والله أرى ذَلكَ».

ثمَّ قال ﷺ: «ما لَنا ملجأ نلجأ إليه ِ فَنَجْعَلُهُ في ظهورنا ونستقبلُ القَومَ بوجــه واحد؟».

فقلنا له: بلى، هذا ذو حُسْم إلى جنبِكَ، تَميلُ إليهِ عَنْ يَسَارِكَ فَإِنْ سبقتَ اللهِ فهو كما تُريدُ، فَأَخَذَ إليهِ ذاتَ اليسارِ وَمِلْنا مَعهُ، فما كانَ بأسرَعَ من أن طلعت علينا هوادي الخيل (أعناقها) فتبيناها وعدلنا.

<sup>(</sup>١) شراف: موضع بنجد (معجم البلدان: ج٣ ص٣٣١).

فلمّا رأونا عدلنا عن الطّريق عدلوا إلينا كأنّ أسنتهم اليعاسيبُ (ذكور النحل)، وكأنّ راياتِهم أجنحة الطّير، فاستبقنا إلى ذي حُسم، فسبقناهم إليه، وأمرَ الحسينُ عَلَيْهِ بأبنيتهِ (خيامه) فَضُربَتْ له خيمة، وجاء القومُ زُهاء ألفِ فارس، مع الحُرِّ بن يزيد (الرياحي) التميمي حتى وقف هو وخيله مُقابلَ الحسين عَلَيْهِ في حَرِّ الظهيرةِ، والحسين عَلَيْهِ وأصحابُه معتمُّونَ متقلِّدون بأسيافِهم.

فقال الحسينُ عَلِيَهِ لفتيانه: «اسْقوا القومَ، وأرْووهُمْ مِنَ الماءِ، وَرَشِّقُوا الخيـلَ ترشيفاً».

ففعلوا وأقبلوا يملؤون القِصاعَ والطَّساس (١) من الماء ثمَّ يُدنونَها منَ الفَرَسِ، فإذا عبَّ فيها ثلاثاً أو أربعاً أو خمساً عُزِلَتْ عنه وَسَقَوا آخرَ، حتى سَقَوها (الخيل) كلَّها.

قالَ عليُّ بنُ الطعَّان المحُّاربي: كنتُ مَعَ الحُرِّ يومئذِ، فجئتُ في آخرِ مَنْ جاءَ من أصحابِهِ، فلمَّا رأى الحسينُ عَلَيْ ما بي وبفرسي من العطش، قالَ: «أنخ الراوية»، والراوية عندي السِّقاء ثمَّ قالَ عَلَيْ إلى: «با ابسن أخسي أنسخ الجملُ»، فأنختُه. فقال: «اشربْ»، فجعلت كلما شربتُ سالَ الماءُ من السِّقاء (دون فائدة لي).

فقالَ الحسينُ عَلِيتَكِم: «اخنتِ السِّقاءَ»، أي اعطفْه، فلم أَدْرِ كيفَ أفعلُ، فَقَامَ

<sup>(</sup>١) الطساس: جمع طسَّ، وهو معرَّب طست، وهو إناء معروف (مجمع البحرين ج٢ ص٢١٠).

فَخَنثُه فشربتُ وسقيتُ فرسي(١).

أرأيت مثل هذا الفعل، أو سمعت بمثله؟!!

جيش يأتي إليه ليحاربه وبهذا الحجم الضخم الفخم، (لأنه طليعة الجيش وعادة يكون من أفضل الفرسان والمقاتلين)، يلتقون به وهم على شفا الهلاك والهاوية (هم ودوابهم) من شدّة العطش وحرِّ الظهيرة، فبدلاً من أن يبيدهم عن آخرهم ويغنم كل ما معهم من خيول وجمال ومتاع وكان ذلك سهلاً عليه، يسقيهم ويرشف خيولهم ليقويهم على نفسه الشريفة، وعلى أصحابه الأفاضل الكرماء، وهم قادمون له ليقتلوه ومن معه جميعاً، مع أن الحسين وأهل بيته وأصحابه كانوا بحاجة إلى هذا الماء في تلك الصحراء القاحلة..

وتنقل كتب السيرة أن أحد أصحابه قال له عليه الله عليه على دعنا نقاتل هؤلاء ونغتنم ما هم فيه فإن قتالهم علينا أسهل.

إن هذا لعجب عجاب!!

ولكن لو تدري - يا عزيزي القارئ - ما الذي فعله هؤلاء وجيشهم العرمرم على بطاح كربلاء، وحين التقوا بالإمام الحسين عليته وأهله وأصحابه وأحاطوه إحاطة السوار بالمعصم، أو القلادة بالجيد؟!

أو تدري أن أول سلاح استخدموه - من خِسَّتهم ودناءتهم وحقارة أنفسهم وتفاهة قادتهم - هو التعطيش بمنع الماء عن معسكر الإمام الحسين عليه ومن معه

<sup>(</sup>١) إرشاد المفيد: ج٢ ص٧٧ - ٧٨.

من ثقل عظيم من نساء وأطفال وبنات آل رسول الله ﷺ ؟!

يسقيهم ليُقوِّيهم، ويعطِّشونه ليقتلوه! فواعجباً ماذا يصنع الإيمان والكفر بالإنسان!

فهذا السلاح الدنيء الخسيس ورثه جيش بن سعد الأموي من جدهم معاوية بن أبي سفيان، حين حاول منع جيش الإمام علي علي الم من شرب الماء في موقعة صفين الشهيرة، ولم يسقوهم إلا عنوة وبحد السيف، وبمعركة شنيعة انتصر فيها جيش الإمام علي علي على أصحاب معاوية وجلوهم عن الفرات ومنعوهم منه بالقوة والقهر.

ولو منعوهم نهائياً من الماء لأنصفوهم - لأنهم أول من بدأ بالإساءة والخساسة، ودفع الشر بالشر ممكن - ولكن مناقب الإمام علي عليه وأخلاقه الإيمانية الرائعة أبت عليه أن يقابل الشر إلا بالخير، والسيئة إلا بالحسنة، والضلال إلا بالهدى، وعندما قال له أصحابه: نمنعهم من الماء يا أمير المؤمنين كما منعوك ومنعونا.. فلا حاجة لنا إلى الحرب.

أبى ذلك وقال عليه: «دعوهم والماء، فليشربوا وليغسلوا وليتوضأوا، وما لكم إلا السيف وساحة المعركة رجالاً نقاتل رجالاً، فاتركوا القوم والماء لنا ولهم على حد سواء»، وأما معاوية وأصحابه فإنهم قالوا عندما احتلوا شط الفرات: (لا والله لا ندعهم يشربون حتى يموتوا عطشاً)(1).

<sup>(</sup>١) يراجع: مروج الذهب للمسعودي (صفين)، وتاريخ الأمم والملوك: للطبري، وشرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد ج٣ ص٣١٨، وج١٠ ص٢٥٧، وينابيع المودة: للقندوزي باب ٥١.

هذه المناقب العالية هي أمر طبيعي وعادي في سجِّل أهل البيت الأطهار المَيْكُم ، وهم كتاب الله الناطق ، ألم يقل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْكُم : «لكلِّ شيءٍ زكاة ، وزكاة الظفر بعدوِّك العفو عنه»(١).

والإمام الحسين هو شبل الأمير علي عليه الله من قال: «كل إناء بالذي فيه ينضح».

فالإمام الحسين عليه ينضح ويفيض بالخير والنور والهداية لأنه منبعها وأصلها، فيكون كالشمس الضاحية يستفيد منها كل شيء: الجماد والنبات والحيوان.. وكل يأخذ منها حاجته، وتبقى هي في كبد السماء عالية لا تطال ولا تنال حتى بالعين المبصرة لأنها إذا حدقت فيها عميت تماماً كما أثبت العلم الحديث.

#### رأفة الحسين بالحيوان

ورأفة الإمام ورحمته تشمل الحيوانات مع البشر كما مر قبل قليل، ولكن القصة العجيبة كانت مع فرسه في أحلك الظروف وأدقها وأرقها على قلبه الشريف، وذلك ما ترويه كتب التاريخ والسيرة عنه عليه الم

يروي أبو مخنف عن الجلودي: أنّ الإمام الحسين عليه حمل على الأعور السلمي وعمرو بن الحجّاج الزبيدي، وكانا في أربعة آلاف رجل على الشريعة، وأقحم الفرس على الفرات، فلمّا أولغ (دخل وخاض) الفرس برأسه ليشرب، قال عليه:

<sup>(</sup>١) ليالي بيشاور: ص٤٦٨.

«أنتَ عَطْشان، وأنا عطشان - والله - لا أذوقَ الماء حتى تشرَب»، فلمّا سمع الفرس كلام الحسين عَلَيتَهِ شال (رفع) رأسه ولم يشرب وكأنه فهم الكلام (١).

الإمام الحسين عليه لا يقدم نفسه المقدّسة على فرسه الذي يركبه، والفرس ينفض الماء ويرفض أن يشرب قبل سيّده وصاحبه، فيا ويلهم -أولئك الجفاة الغلاظ- كيف كانوا يشربون ويتلذذون بماء الفرات، والإمام الحسين عليه ابن بنت رسول الله مليه ونساؤه وأطفاله وعيالات أصحابه يصرخون: العطش العطش؟!

كيف فعلوا ذلك؟ لا أدري والله العظيم إلا أنني أردد قوله تعالى ﴿إِنْ هُـمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾(٢).

فالفرس أفضل مِن كلّ مَن كان هناك، وهم زهاء ثلاثون ألف مقاتل على أقل التقادير، وإلا فإن بعض التواريخ تنقل مئات الألوف، شربوا الماء والإمام الحسين ﷺ عطشان..

## العباس وعطش الأطفال والنساء

ألم يسمعوا ويروا موقف ساقي عطاشي كربلاء أبي الفضل العباس (سلام الله عليه)؟! إليكم طرفاً من قصته الطويلة بطول قامته..

في التاريخ الإسلامي العظيم كان العباس السَّقاء، قمر بني هاشم، صاحب لواء الإمام الحسين ﷺ وهو أكبر أخوته، وأمه فاطمة بنت حزام الكلابية،

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب: لابن شهرآشوب ج٤ ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: الآية ٤٤.

فلمًا رأى وحدة الحسين عَلَيْتَكِم بحيث لم يبق معه أحد من أصحابه وأهل بيته، أتاه وقال: هل من رخصة (للبراز والقتال)؟

فبكي الحسين عَلَيْتَلِم -وهو محتضن أخاه أبا الفضل - بكاءً شديداً.

ثم قال: «يا أخي أنت صاحِب لواني، وإذا مَضَيْتَ تَفرَّق عَسكَري».

فقال العباس عليه عليه قد ضاق صدري، وسئمت الحياة، وأريد أن أطاب ثأرى من هؤلاء المنافقين.

فقال الحسين عليه الله الله ولابد، فاطلب لهؤلاء الأطفال قليلاً من الماء».

فمضى العباس - بعد الوداع- يطلب الماء من الفرات وعليه أربعة آلاف فارس، فحملوا عليه، وحمل هو عليهم، وجعل يقول:

لا أرهب الموت إذا الموت رقبا حتى أوارى في المصاليت لقبى نفسي لنفس المصطفى الطّهر وقا إنّي أنا العباس أغدو بالسقا ولا أخاف الشرّيوم الملتقى

ففرّقهم.. حتى إذا دخل الماء أراد أن يشرب غرفة من الماء ذكر عطش أخيه الحسين ﷺ وأهل بيته، فرمي الماء على الماء وقال:

يا نفس من بعد الحسين هوني وبعده لا كنت أن تكوني همنا الحسين وارد المنون وتسشرين بارد المعين تالله ما هذا فعال ديني ولا فعال صادق اليقين

ثم ملا القربة وحملها متوجهاً نحو الخيمة، فقطعوا عليه الطريق وأحاطوا به

من كل جانب، فكمن له زيد بن ورقاء الجهني من وراء نخلة، وعاونه حكيم بن الطفيل فضربه على يمينه (فقدها) فأخذ السيف بشماله، وحمل عليهم وهو يرتجز:

والله إن قطعــــتم يحـــيني إني أحامي أبداً عن ديني وعـن إمـام صـادق الـيقين نجـل السنبي الطـاهر الأمـين

فقاتل حتى ضعف فكمن له عدو الله من وراء نخلة فضربه على شماله - فقال عليه :

يا نفس لا تخشي من الكفّار وأبــشري برحمــة الجبّـار مـع الـنبي الـسيّد المختـار قـد قطعـوا ببغـيهم يـساري فأصلهم يا ربّ حرّ النار

ثم جاء سهم فأصاب القربة وأريق ماؤها فوقف متحيراً، لا ماء حتى يوصله إلى الخيمة ولا يد حتى يحارب بها، وبينما هو كذلك وإذا بسهم أصاب عينه ثم ضربه ظالم لعين بعمود من حديد على رأسه، فانقلب عن فرسه، وصاح أخاه الحسين عليه قائلاً: يا أخي أدرك أخاك.

فلما أتاه الحسين ﷺ ورآه صريعاً على شاطئ الفرات بكى، وقال: «الآن انكَسَرَ ظَهري، وقلَّتْ حيلَتي، وشَمَتَ بي عَدوي».

ثم توجه إلى القوم وأنشأ يقول:

تعديّتمُ يا شرَّ قوم بفعلكم وخالفتمُ قول النبيِّ محمّد أما كان خير الرُّسل وصاكمُ بنا أما نحن من نسل النبيِّ المسدَّد أما كان من خير البريّة أحمد أما كان من خير البريّة أحمد

لُعنتم وأخزيتم بما قد جُنيتم فسوف تلاقوا حرَّ نار توقُّد(١)

أهكذا يكون الوفاء؟، أو هذه هي الإنسانية التي جبل البشر عليها؟ إن فعل الأباة والكرماء ينبئك عن طيب طينتهم، والعكس صحيح، ففعل الجفاة الغلاظ من الدناءة والحقارة يخبرك عن خبث طينتهم، بأنها حمئة خبيثة نتنة، فتسافلت بهم إلى أسفل من البهائم العجماء، وذاك أسفل سافلين في الدنيا ولهم في الآخرة أسفل سافلين في النار وغضب الجبار والعياذ بالله.

## الذنب الفظيع في قتل الرضيع

وإذا كان لديك شك في تلك المسوخات التي كانت تحيط بالإمام الحسين الحسين المسيع على صعيد كربلاء، فإليك ما فعلوه بالطفل الرضيع (عبد الله بن الإمام الحسين المسيح وأمه الرباب)، فإن ذلك لن يدع لديك أي شك، من خروج أولئك من البشرية، وتجردهم من صفات الإنسانية كلها.

كان من أفجع وأقسى ما نكب به الإمام الحسين عليه هو رزيته بولده عبد الله الرضيع الذي لم يتجاوز من العمر ستة أشهر، فقد كان الطفل كالبدر في بهائه، وعند عودة الإمام من مصرع العباس عليه ، وقف في باب الخيمة ونادى ولده علياً وأخته زينب الكبرى المنها وقال: يا أختاه أوصيك بولدي الصغير خيراً.

فقالت له: يا أخي إن هذا الطفل له ثلاث أيام ما شرب الماء (وقد جفَّ اللبن في ثدي أمّه لشدّة العطش) فاطلب له شربة من الماء.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٥٥ ص٤٠.

فأخذ منها الطفل (وهو يتلوَّى من شدَّة الحر والعطش وكان يغمى عليه، وقد غارت عيناه، وذبلت شفتاه) وتوجه نحو القوم، وقال:

«يا قَوم قَدْ قَتلتُمْ أخي وأولادي وأنصاري، وما يَقِيَ غَيرَ هذا الطفل وَهوَ يَتلظّى عَطَشاً منْ غَير ذَنب أتاهُ إليكُمُ فاسْقوهُ شَربةً منْ ماء».

فاختلف القوم فيما بينهم، فمنهم من يقول: اسقوه الماء، ومنهم من يقول: لا تسقوه الماء.

فقال بعضهم: إن كان للكبار ذنب فما ذنب الصغار، وإنه لطفل رضيع؟! فصاح بهم الإمام الحسين عليه «ويلكم خُدوه وأنتم اسقوه الماء».

فالتفت عمر بن سعد إلى حرملة بن كاهل، وقال: اقطع نزاع القوم يا حرملة.

فقال هذا اللعين: أأعطيه شربة ماء؟!

فقال ابن سعد: بل ألا ترى إلى بياض نحر الطفل في حجر والده؟

فوضع حرملة بن كاهل (وقيل عقبة بن بشير الأزدي) سهماً في قوسه ورماه به فوقع في نحر الطفل فذبحه من الوريد إلى الوريد، فلما أحس بحرارة السهم أخرج يديه من القماط وراح يرفرف بهما على صدر والده العظيم كالطير المذبوح، فراح يولي يتلقى دمه الشريف في يديه ويرميه إلى السماء لكي لا يقع إلى الأرض، فلم تسقط منه قطرة كما يؤكد الإمام الباقر عليه في روايته.

والإمام المفجوع يبكي ويقول: «هَوَّنَ عليَّ ما نَزَلَ بِسي أَنَّـهُ بِعَـينِ اللهِ تعـالى، اللَّهُمَّ لا يَكُنْ أهوَن عَليكَ منْ فَصيل ناقة صالح».

«إلهي إنْ كُنتَ حَبَسْتَ عَنَّا النَّصْرَ فَاجْعَلْهُ لِما هُوَ خَيرٌ مِنهُ، وانْتَقِمْ مِنْ الظَالِمين، وَاجْعلْ مَا حَلَّ بنا في العاجل ذَخيرةً لنا في الآجلِ».

«اللَّهُمَّ أَنتَ الشَّاهِلُ عَلَى قَوْمٍ قَتَلُوا أَشْبَهَ النَّاسِ بِرَسُولِكَ مُحَمَّدٍ رَبِيُّ (''. واللَّهُمَّ أَنتَ الشَّاهِ لَهُ عَلَى قَوْمٍ قَتَلُوا أَشْبَهَ النَّاسِ بِرَسُولِكَ مُحَمَّدٍ رَبِيُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِيلُولِيلُولِ الللللِّ

«إنَّهُمْ قَدْ عَمَدوا أَنْ لا يُبْقوا أحداً مِنْ ذُرِّية رَسُولِكَ ﴿ اللَّهُمْ قَدْ عَمَدوا أَنْ لا يُبْقوا أحداً مِنْ ذُرِّية رَسُولِكَ ﴿ اللَّهُمُ الْبَالَهُمُ اللَّهُمُ أَنْتَ تَعَلَمُ أَنَّهُمْ دَعُونا لِيَنْصُرُونا فَخَذَلُونا وَأَعَانُوا عَلَينا، اللَّهُمَّ احْبِسْ عَنْهُمْ قَطْرَ السَّماء، وَآخْرِمْهُمْ بَرَكَانِكَ، اللَّهُمَّ لا تُرضِ عَنْهُمْ أَبُداً، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ حَبَسْتَ عَنَّا النَّصْرَ فِي الدُّنْيا، فَاجْعَلْهُ لَنا ذُخْراً فِي الاَّنِيا، فَاجْعَلْهُ لَنا ذُخْراً فِي الاَّذِيا، وَانْتَقِمْ لَنَا مِنَ القَوْم الظَّالِمِينَ ﴿ آ .

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسين عَلَيْتُهُم: ج٣ ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودة: ص٤١٥، ونفس المهموم: ص٣٤٩.



الفصل الرابع

# ومضاتً اجتماعية وروحية

المجتمع: هو أفراد الأمة في اجتماعهم، وعلاقاتهم المختلفة، وتشابكاتها المتعددة.

والإنسان نفس، وبدن، وروح، وقد ذكر القرآن الحكيم النفس وجعلها محتملة الأمرين، مثل قوله تعالى: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا \* فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا \* قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهًا ﴾(١).

وقد ذكر البدن بطور حيادي كأنه لا شأن له، مثل قوله سبحانه: ﴿فَإِذَا سَوَّائِتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾(٢).

وذكر الروح بالإعظام والإكبار كالآية السابقة وغيرها، فكأن البدن السفل، والروح العلو، والنفس بينهما إن مالت إلى الأعلى كانت من العليين، وإن مالت إلى الأسفل كانت في سجين.

والنفس يحيط بها البدن، والبدن في الاجتماع، وتحيط به المدنية أو نحوها،

<sup>(</sup>١) سورة الشمس: آية ٧ -١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: آية ٢٩.

وحولها المحيط الطبيعي، والنفس قادرة على إصلاح نفسها، ثم بدنها، ثم الاجتماع ثم المحيط الاسطناعي، ثم المحيط الطبيعي، وكما أن النفس قادرة على التحريك باتجاه البناء هي قادرة على تخريب الكل.

والمجتمع إنما يتولد من نقطة البدء، فاللازم في علم الاجتماع أن نبدأ من هنا، ونبني الهيكل الاجتماعي الصحيح من النفس النقية النظيفة (١).

والإنسان خلق اجتماعياً بالطبع، لا لحاجاته الجسدية فقط، بل لحاجاته النفسية كذلك، حيث الإنسان يستأنس بالإنسان، ويستوحش لفقده، كان الإنسان يؤثر بالإنسان الآخر سواء كانا فردين أو مجتمعين (١٠).

والإسلام يؤمن أن بناء المجتمع على أساس القيم الصحيحة والعمل الصالح، يعطيه ديناميكية وحركة في الاتجاه الصحيح، وعكس ذلك صحيح أيضاً، وهذا المفهوم هو عبارة عن واحدة من السنن الطبيعية التي تنطبق على المجتمع البشري عامة، فالمجتمع مثل النهر يمتلك طاقات هائلة، إذا ما وجهت في الاتجاه السليم وحفرت لها قنوات ملائمة، تحركت هذه الطاقات عبر القنوات كل بقدرها، وغذت المجتمع وأعطى بالتالي ثماراً طيبة، ولكن إذا كانت هذه القنوات غير سليمة ومتناقضة الاتجاهات، فإن المجتمع سرعان ما يتحطم ويموت.

وبكلمة أخرى نجد أن المجتمع البشري هو عبارة عن جسم حي مدرك، له حياته الخاصة ولحياته نظامها الخاص، وهو يتصف بالتوازن مثلما يتصف

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه (الاجتماع) للإمام الشيرازي: ج١٠٩ ص٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج١٠٩ ص٣٩.

بالانحراف في سلوكه، كما يتصف الفرد الواحد من الناس، والنظام الاجتماعي العادل: هو الذي يكفل للمجتمع ولأفراده -على السواء- جميع الحقوق والواجبات، من غير تعد ولا تقصير.

فإذا سار المجتمع على ذلك النظام العادل، وطبّقه على سلوكه وسلوك أفراده، سمّى ذلك التوازن منه عدلاً اجتماعياً.

والعدل الاجتماعي: هو أن تسير الأمة إلى المثل الأعلى في الحياة وفي الأخلاق، وأن تسعى ما أمكنها السعي إلى السعادة العامة والكمالات المطلوبة، وان تعد للأفراد طرق الوصول إلى الخير فتنشئ المؤسسات الكافلة لخير البلاد والحافظة لخيراتها وتؤسس المعاهد الصالحة لإعداد الرجال، وتثقيفهم بالثقافة السححيحة، وأن تتمسك بالأنظمة الشرعية الموجبة لحفظ الحقوق وسلامة النفوس.

على أن تسير - في جميع ذلك - وفق النظام الصحيح، والحكمة الرشيدة التي يأمر بها العقل، ويقرها الشرع.

إن تعاون أفراد الأمة، وتضامنهم أعظم موجب لتحقيق هذا العدل، وأبلغ مؤثر فيه، يقول المتأخرون من الخلقيين: إنّ المسؤول عن تحقيق هذه الغاية، هي الحكومة التي تسيطر على الأمة وتتحكم في مقدراتها.

أما أفراد الأمة فيقعون في الدرجة الثانية من هذه المسؤولية، ووظيفة الفرد هي مساعدة الحكومة في تحقيق الغاية بما يمكنه من الوسائل.

وهذا الرأي قد يكون بيِّن النقص، لأنَّ العدل الاجتماعي هو التوازن التام في سلوك المجتمع وسلوك أفراده، وتعاون الجميع على العمل في سبيل الخير واكتساب الصفات الخلقية المثلى، ونيل السعادة العامة، وهذا كله من مختصات المجتمع نفسه ومختصات أفراده.

أما ما تقوم به الحكومة من إنشاء المؤسسات والمعاهد الصالحة، فهو إحدى مقدمات العدل الاجتماعي(١).

## البعد الاجتماعي في حياة الإمام الحسين

وبما أننا في رحاب الإمام الحسين عليه الواسعة الرائعة، فإننا سوف نلحظ كلا الجانبين في المسألة الاجتماعية وهما:

١ - على مستوى الأفراد، وتربيتهم وأخلاقهم.

 ٢- وعلى مستوى الحكومة والأمة. وهذا أحد أهم أسباب النهضة الحسينية المباركة.

وعلى كل حال فإن الإسلام الحنيف قد اهتم الهتماماً عيزاً بالأشخاص كأفراد مستقلين، لأن الجنة مشروع فردي خاص -كما يقال- وكل إنسان ينبغي أن يسلك الطريق الصحيح الذي رسمه له الشرع الحنيف للوصول إلى الله ورضاه ودار السلام في جواره الأقدس والجنة.

وللحقيقة نقول: أن يحمل الإنسان أهدافاً كبيرة، أو يمتلك مستوى علمياً متقدماً، فذلك لا يؤثر شيئاً في حركة الواقع والحياة، ما لم يصاحبه حضور اجتماعي، يشق الطريق أمام تلك الأهداف الكبرى، ويترجم العلم إلى فعل

<sup>(</sup>١) الأخلاق عند الإمام الصادق عليشانه : ص٦٧.

ملموس على أرض الواقع.

لذلك كان الأنبياء والأئمة المناه يعيشون في وسط الناس، ويتفاعنون معهم، ولم يكونوا منعزلين على قمم الجبال، أو في الكهوف والمغارات، ولا كانوا يتعالون ويترفعون عن الناس في أبراج عاجية.

ومهما كان مستوى المجتمع من حيث التخلف والجهل، أو من حيث طغيان أجواء الفساد والانحراف، فإن ذلك لا يبرر الهروب والعزوف عن الناس لدى المصلحين الإلهيين.

ويبقى صحيحاً أن مخالطة الناس وهم يعيشون حالة الجهل والتخلف، أو يخضعون لأجواء الفساد والانحراف، قد تسبب الكثير من الأذى والمعاناة للرجال الإلهيين، لكن ذلك هو طريق التغيير والإصلاح، كما أنه وسيلة لنيل ثواب الله ورضوانه.

والإمام الحسين عليه نشأ من بداية حياته السريفة في عمق السأن الاجتماعي وفي صميم الأحداث، وذلك لأن جده رسول الله والله والله وزير النبي رحى المجتمع وقائده الأعلى، وكان أبوه أمير المؤمنين علي عليه وزير النبي ووصيه وساعده الأيمن بل كان نفسه بنص أية المباهلة (۱).

وأما أمه فاطمة الزهراء المُهَلَّا سيدة نساء العالمين ذات السَّأَن العالي والمكان المرموق في الدين والدنيا، لا سيما مكانها في قلب أبيها رسول الله المُهَلِّيُّة ، فهي بضعته وقلبه وأم أبيها.

<sup>(</sup>١) أحاديث في الدين والثقافة والاجتماع: ج١ ص٩١.

وعما يؤكد حضوره الاجتماعي في المجتمع الإسلامي النامي في ذلك العصر، أنه كانت له حلقة خاصة غاصة بالفضلاء وطلاب العلم والباحثين عن الحقيقة في مسجد جده رسول الله والله وال

فقال له معاوية: إذا دخلت مسجد رسول الله فرأيت حلقة فيها قوم كأن على رؤوسهم الطير فتلك حلقة أبى عبد الله عليكام (١).

كان مجلسه على محلس علم ووقار، قد ازدان بأهل العلم من الصحابة، وهم يأخذون عنه ما يلقيه عليهم من الأدب والحكمة، ويسجلون ما يروون عنه من أحلايث جده ويقول المؤرخون: إن الناس كانوا يجتمعون إليه ويغفون به وكأن على رؤوسهم الطير، يسمعون منه العلم الواسع والحديث الصادق".

وبالفعل كان مجلسه مهوى الأفئدة، ومتراوح الأملاك، يشعر الجالس بين يديه أنه ليس في حضرة إنسان من عمل الدنيا وصنيعة الدنيا، تمتد أسبابها برهبته وجلاله وروعته، بل في حضرة طفاح بالسكينة كأنّ الملائكة تروح فيها وتغدو<sup>(7)</sup>.

لقد جذبت شخصية الإمام الحسين عليه وسمو مكانته الروحية قلوب المسلمين ومشاعرهم، فراحوا يتهافتون على مجلسه (تهافت الفراش على منابع

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن عساكر: ج ٤ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) الحقائق في الجوارح والفوارق ص١٠٥، حياة الإمام الحسين: ج١ ص١٣٧.

<sup>(</sup>٣) أشعة من حياة الحسين عَلَيْتُهُم: ص٩٣.

النور)، ويستمعون لأحاديثه، وهم في منتهى الإجلال والخضوع(١٠).

وبعد هذه المقدمة التوضيحية ، نعود إلى التقسيم الذي قدمناه أولاً:

## العمل على مستوى الفرد:

الإسلام يعمل على تربية الإنسان المؤمن المسؤول في المجتمع، والمؤمن عزيز بعزة الله ورسوله، وذلك من قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وَمُنِينَ ﴾ (٢)، فالعزة إنما تكون بالإسلام والالتزام برسول الله وَلَيْكُمْ وعترته الأطهار الله العبد المؤمن بعد ذلك.

# الحسين وعزّة الإنسان المسلم

وتروي كتب التاريخ هذه الحادثة والرواية عن الإمام الحسين عيري:

«إذ دخل عليه رجل من العرب متلتّماً أسمر شديد السّمرة، فسلّم وردَّ عليه الإمام عَلَيْكُم فقال: يا بن رسول الله مسألة؟

قال عليتياج: «هات».

فقال: كم بين الإيمان واليقين؟

قال عَلَيْكُلم: «أربَعُ أصابعَ».

فقال: كيف؟

قال ﷺ: «الإيمانُ ما سَمِعناهُ، والْيَقينُ ما رأيناهُ، وَبِينَ السَّمع والبَّـصر أربعُ

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسين: ج١ ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون: الآية ٨.

أصابع)».

فقال: فكم بين السَّماء والأرض؟ قال ﷺ: «دَعوة مُستَجابة».

فقال: فكم بين المشرق والمغرب؟

قال عَلَيْكِم: «مَسيرةُ يَوم لِلشَّمْسِ».

فقال: فما عزُّ المرء؟

قال عَلَيْكَامِ: «استغْناؤُه عَن النَّاس».

فقال: فما أقبح شيء؟

قال ﷺ: «الفِسْقُ في الشَّيْخِ قَبِيحٌ، والحدَّةُ في السَّلْطانِ قَبِيحةٌ، والكَذِبُ في ذي الحَسَبِ قَبِيحٌ، والبُخْلُ في ذي الغَناءِ، والحِرْصَ في العَالِمِ».

فقال: صدقت يا بن رسول الله، فأخبرني عن عدد الأئمة بعد رسول الله على عن عدد الأئمة بعد رسول الله والله على الله والله على الله والله على الله والله والله على الله والله والله

قال: فأطرق الإمام الحسين ﷺ ملياً ثم رفع رأسه فقال:

«نَعَمْ أُخِبِرُكَ بَا أَخَا الْعَرِب، إِنَّ الإمامَ وَالْخَلِيفَةَ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَبِي أَمِيرُ اللهِ اللهُ ال

قال الراوي: فقام الأعرابي وهو يقول:

مُ سَمَع السنبيُّ جَبينَ هُ فَلَهُ بريت في الخُدودِ أَبواه مِنْ أعلى قريش وَجَدَّه خيرُ الجُدودِ (')

فالعز للعبد أن يكون مستغنياً عن الناس، وربما الناس بحاجة إليه، ولقد جاء بكلمة رائعة لأمير المؤمنين علي على يقول فيها: «احتج إلى من شئت تكن أسيره، واستغن عمن شئت تكن نظيره، وأحسن (امنن) إلى من شئت تكن أميره»(١).

فإذا احتجت تكون أسيراً، وأما إذا أحسنت وأعطيت كنت أميراً، وكم هو الفرق ما بين الأمير والأسير، وأرجو لك (عزيزي القارئ) الإمارة دائماً وأبداً، وهذا لا يتحقق إلا بانقطاعك إلى الله الغني الحميد، واتباعك للمولى أبي عبد الله الحسين عيسيم في منهجه.

# الحسين والتوكل على الله

وبكلمة نورانية حسينية يقول فيها: «إنَّ العزَّ والغِنى خَرَجِها يجهولان، فَلَقيها التَوكُلَ فاسْتَوطَنا»(٢).

ومعنى ذلك: إن عزّة النفس مقارنة وملازمة للغنى والاستغناء عن الناس، وهذان لا يستوطنان إلا عند من يتوكل على الله في كل أموره وجميع شؤونه

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر: ص٢٣٢، موسوعة البحار: ج٣٦ ص٣٨٤.

<sup>(</sup>٢)موسوعة البحار: ج٧٧ ص٤٠٦ باب (١٥) مواعظه وحكمه.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل: ج١١ ص٢١٨ ح١٢٧٩٣.

وشجونه، ورحم الله أبا فراس الحمداني الشاعر الذي يقول:

إن الغنى هو الغنى بنفسه ولو أنه عار المناكب حافي

والتوكل على الله؛ هو تفويضك أمر التدبير والتقدير إلى العزيز القدير.

وقيل ذات يوم للإمام الحسين عَلَيَكِم: إن أبا ذريقول: الفقر أحب إلي من الغنى، والسَّقم أحب إلي من الصحة. فقال عَلَيْه: رَحِمَ اللهُ تَعالى أبا ذر، أمّا أنا فأقولُ: «مَنِ اتّكَلَ عَلى حُسْنِ اخْتِيارِ اللهِ تَعالى لَهُ لَمْ يَتَمَنَّ غَيسرَ مَا اخْتارَهُ الله وَعَزَّ وَجَلَّ لَهُ» (١).

فلا تشرط على الله إذا كنت متوكّلاً عليه ولا حتى تتمنّى. وكل منّا يتمنى حوائجه، ولكن إذا كنت في المقام الذي يتحدث عنه الإمام الحسين علينيه، فإنك عند ذلك تدع أمرك إلى الله الحكيم العليم، وهذا يكون نابعاً من أعماق إيمانك بأن الله حكيم، والحكيم هو الذي يضع الأشياء في مواضعها. وأنت -أخي المؤمن - إذا أيقنت بهذه الحكمة الإلهية، فإنك تدع التدبير له وتترك نفسك في الدنيا وتشتغل بالطاعة والعبادة، ولا تشغل نفسك بأمور الدنيا وتدبيرها ما دام مولاك - عزّ وجل- الحكيم قد تكفّل بها.

ولهذا وذاك يقول الإمام الحسين عليه «مَنْ عَبَدَ اللهَ حَقَّ عِبَادَتِهِ آتَاهُ اللهُ فَوْقَ أَمَانَيّهِ وَكَفَايَتِهِ» (٢)، فعليك الطاعة والانقياد لله، وعليه العطاء والرزق، وهو أكرم الأكرمين، فكن على يقين أنه سيعطيك حتى يغنيك وفوق كل أمانيك.

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق: ج١١ ص١٥٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام العسكري ﷺ: ص٣٢٧، موسوعة البحار: ج٧١ ص١٨٤.

## أنواع العبادة عند الحسين بن علي

ولكن ما هي العبادة التي ترغب فيها؟

وربما تسأل مقابل هذا السؤال وتقول: هل هناك أنواع للعبادة؟!

الإمام الحسين ﷺ يجيبك بقوله الرائع: «إنَّ قوماً عَبدوا الله رغبةً فَتلْكَ عِبادَةُ العَبيدِ، وإنَّ قَوماً عَبدوا الله شُكراً عَبادَةُ العبيدِ، وإنَّ قَوماً عَبدوا الله شُكراً فَتلك عبادَةُ العبيدِ، وإنَّ قَوماً عَبدوا الله شُكراً فَتلك عبادَةَ الأحرار، وَهيَ أَفْضلُ العبادة »(١).

فالعبادة ثلاثة، والعبَّاد ثلاث:

1- عبادة الرغبة والطمع: وهي عبادة التجارة، والتاجر يريد أن يجمع الأموال الطائلة ويطمع بالزيادة دائماً وأبداً.. والعابد يطمع بالجنة ويحق له الطمع بها، وبما فيها من حور وقصور وأنواع الخيرات الحسان، والتي جاء بها أنها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

Y- عبادة الرهبة والخوف: وهي عبادة العبيد، الذين يخافون من السيد ويحذرون مخالفته لأنهم يتعرضون لغضبه وعقابه الشديد، والعباد يخافون المخالفة ويخشون النار، ويحق لهم كل ذلك، فالخوف من النار وأنواع العذاب فيها يدعو العاقل إلى التوخي والاحتراز عنها، فالإنسان ضعيف ولن يحتمل غضب الجبار.

٣- عبادة الحب: وهي عبادة الأحرار، الذين علموا عن الله بعض الحقائق

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ص١٧٧، موسوعة البحار: ج٧٨ ص١١٧، أعيان الشيعة: ج١ ص٠٦٢.

التي أفاضها عليهم، فتعلقت قلوبهم بربهم لأنه يستجمع صفات الكمال والجلال، ويستحق العبادة لأنه المنعم الذي هو أهلٌ للشكر على أفعاله.

وهذه العبادة هي أرفع العبادات وأجلها وأجملها، لأنها نابعة من معرفة حقيقية بالمعبود والعابد، وهذه بالحقيقة عبادة الخُلُص من عباد الله، كالإمام الحسين عليه والمعصومين من آله الكرام المشكل .

## الإيمان والمؤمن عند الإمام الحسين

الإيمان: هو ذلك النور الذي يقذفه الله في قلوب أوليائه وأصفيائه من الناس، وفي الرواية: أنه إقرار باللسان وعمل بالأركان، وأنه أخص من الإسلام الذي يعني التسليم والنطق بالشهادتين، وبه تحقن الدماء وتجري المناكح والمواريث.

والإيمان أرفع درجة، وأعلى مقاماً من الإسلام.. وهو إما أن يكون ثابتاً أو مشككاً متذبذباً، وإما أن يكون أصلياً ذاتياً، أو يكون مستعاراً ومستودعاً، والذي يميز ذلك كله، هو الامتحان والاختبار الإلهى للعبد.

في رواية عن الحسين بن علي المهلكا أنّه قال: «سُئِلَ أميرُ المؤمنينَ صلواتُ اللهِ عليهِ: ما ثبات الإيمان؟ فقال: الورع، فقيل له: ما زواله؟ قال: الطمع»(١).

فثبات الإيمان في القلب يتم عن طريق الورع عن محارم الله، وتكون هذه الصفة النورانية ملكة شخصية للعبد، وهي في الحقيقة التقوى الرادعة من انتهاك المحارم أو فعل المآثم.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٧٠ ص٣٠٥.

وعكس الورع يكون الطمع، فالطمع في أي شيء من متاع الدنيا ولذائذها وشهواتها وإن كانت حلالاً، يخرجها إلى حد الإفراط فيها فتنقلب إلى الحرام، ويسبب فعلها اللوم والعقاب.

فالعبد المؤمن يعتصم بالله لا بسواه، ويجعل مرآته في كل حركاته وسكناته كتاب الله وآياته في القرآن الكريم.

فمرة ينظر في آيات القرآن باحثاً عن الآيات التي تصف المؤمنين، فيجمعها ويلتزم بها قدر الإمكان، لا سيما آيات سورة المؤمنون، وأواخر سورة الفرقان وغيرها من آيات الذكر الحكيم التي تصف المؤمنين، ويبحث عن نداءات أهل الإيمان - يا أيها الذين آمنوا- وقد بلغت (٨٩) مورداً في القرآن، ويتدبر فيها ليعلم ماذا يريد ربنا سبحانه منا، فيفعله إذا كان أمراً، أو يرتدع عنه إذا كان نهياً وزجراً.

ومرة أخرى يبحث في الكتاب العزيز عن وصف المتجبرين، كالفراعنة والقوارين - جمع قارون - وجنودهم وأذنابهم، ويدرس صفاتهم ويحاول قدر المستطاع أن يطهر نفسه من تلك الرذائل اللعينة، والفيروسات الروحية القاتلة.

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ص ١٧٨. موسوعة البحار: ج٧٨ ص١١٩ حديث ١٥.

ويبحث في القرآن الكريم عن لطائف الحكمة، وروائع الآيات الروحانية، متنسّماً لتلك النسائم العبقة التي تهب على روحه ونفسه، من خلال تنقله في رياض الآيات القرآنية الكريمة، ويتعرض إلى نفحات رب العالمين الرحمانية.

وأما نفسه فإنه دائماً وأبداً يتهمها فهي: أمارة بالسوء، وهو يعرفها حق المعرفة وربّنا سبحانه يقول: ﴿ بَلِ الإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ﴾ (١) فلا أحد اعلم بك منك إلا الذي خلقك ورزقك وسوّاك وعدلك.

ولهذا يكون الإنسان على يقين من أعماله التي عملها، وهو على إصلاح نفسه وتقديسها وتزكيتها قادر قوي متمكن، لأن الله سبحانه وتعالى ألطف وأرحم بنا من أنفسنا، ولن يحاسبنا على شيء لا نقدر عليه.

وبهذا المعنى يقول الإمام الحسين ﷺ: «ما أُخَذَ اللهُ طَاقَةَ أَحدُ إلاَّ وَضعَ عَنْــهُ طَاعِتَهُ، ولا أُخَذَ قُدرتَهُ إلاَّ وَضعَ عَنهُ كُلفتَه»(٢).

وهذا يكون أجمل تفسير لقوله تعالى: ﴿لا يُكلّفُ الله نَفْسا إِلا وُسُعَها ﴾(٢) وقوله تعالى: ﴿لا يُكلّفُ الله نَفْساً إِلا مَا آتَاهَا ﴾(١) والقاعدة التي تقول: إذا أخذ ما أوهب أسقط ما أوجب، فالتكليف يكون بالقدرة والقدر والسعة وليس زائداً، لأنه يكون ظلماً وجوراً وتكليف بما لا يطاق، وحاشا لله أن يفعل بعباده مثل هذا.

<sup>(</sup>١) سورة القيامة: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص١٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق: الآية ٧.



الفصل الخامس

البعد العاطفي في حياة الإمام الحسين

## الحسين قتيل العبرة

ولكن ما موقف الإنسان المؤمن من الإمام الحسين ١٩٠٤٪

إن هذا الحديث له شؤون وشجون ونفثات في الصدور لا تهدأ أبداً.. لقد جاء على لسان جده الحبيب المصطفى المسلم الموسلم المؤمنين لا تَبُرُد أبداً»(١).

تلك الحرارة بل الجذوة المتوقدة بالحب الخالص، والولاء النقي للإمام الحسين علي أبي الأحرار وسيد الشهداء الذي قدم نفسه الشريفة وأهله وكل ما يملك في سبيل الله، فليس غريباً أن يعطيه الله سبحانه تلك المكانة الرفيعة في القلوب.

والعجيب أن الإمام عَلَيْكُم يعطينا علامة للمؤمن المحب، والموالي الحقيقي له، وذلك بحديثين وروايتين تُنقلان عنه -صلوات الله عليه- وهما:

قال علي الله العبرة لا يَذْكُرُني مُؤمن إلا بكى «(\*).

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج١٠ ص٣١٨.

<sup>(</sup>۲) كامل الزيارات: ص١٠٨.

# وقال عَلَيْتَكِم: «أَنَا قَتيلُ العَبرة لا يَذْكُرُني مُؤمنٌ إلا اسْتَعْبَر»(١).

البكاء على المولى الشهيد -بل سيد الشهداء- الإمام الحسين الله تلك هي مسألة المسائل في هذا العصر الحديث، وما هذا الكتاب، وهذه الدراسة إلا نفئة مصدور -كما تقدم- رداً على أولئك الذين يريدون مصادرة الإمام الحسين المهام منا، ومنعنا حتى من البكاء عليه، فما ذنبنا إذا كنا نحب -بل نعشق- ذاك الإمام العظيم؟، ونعمل على تجديد ذكراه الأليمة لنجدد العزم على الطلب بثأره في كل عام، وفي كل يوم إن استطعنا بإعلان الولاء المطلق له، والتبرؤ من أعدائه وقاتليه قديماً وحديثاً وفي كل زمان ومكان.

# فلسفة البكاء على سيّد الشّهداء

والبكاء - يا عزيزي - ناتج عن رقة القلب، واهتياج النفس الناجم عن شدة الحزن أو الفرح، لأن الإنسان عندما يضحك كثيراً يبكي.. أو عندما يفاجأ بأمر جميل قد يجهش بالبكاء وهذا ما نسميه: بدموع الفرح أو بكاء الفرح.

وأما بكاء الحزن والمصيبة: فهو أمر معروف ومألوف لدى جميع البشر، إلا من حرمهم الله من نعمة البكاء، وهؤلاء يتمنون لو أنهم يستطيعون البكاء أحياناً.

فالبكاء نعمة حقيقية لمن يتأملها، أو يتدبرها بعين فاحصة، وفكر وقّاد، وبصيرة منارة بأنوار الوحي الإلهي، ولا بأس بنا -يا أخي الكريم- هنا من أن نلتفت إلى عالمنا المعاصر وثورته العلمية، لا سيما مجال الطب البشري

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ص١١٨، مجلس ٢٨، ح٧.

والتشريعي منها.

فعلماء الأحياء، وأطباء العيون، يقولون: إن البكاء له فوائد عظيمة وجليلة للعين الباكية، وللجسد الحامل لها، وللنفس التي تحرك ذلك الجسد الباكي أو المتباكي.

فإفراز ذلك الدمع وغزارته يكون من الغدد الدمعية، (وقديماً كانوا يعبرون عنها أنها من بخار الدم)، فأول ما يفعله الدمع أنه يغسل العين من الداخل وينقيها من الشوائب العالقة أو الطارئة الواقعة فيها.

ثم تفتح الأقنية الواصلة ما بين العين والأنف فينظف الأنف كذلك، وتتفتّح المجاري التنفسية الهوائية، وكذلك أقنية التهوية للأذن، ولهذه العملية ما لها من الفائدة على الأذن الوسطى والسمع بشكل عام.

إن الإفرازات التي تخرج من العين والأنف، تخفف الضغط عن الرأس، فيرتاح الإنسان كثيراً عندما يبكي، لا سيما إذا كانت به علَّة في رأسه كالصداع وغيره.

والبكاء يسريح النفس، ويسكن القلب المضطرب، ولهذا فإن العلساء ينصحون الإنسان بالبكاء والنحيب عوضاً عن الحصر والكبت، لأن البكاء يعيد للجسم والنفس التوازن المفقود من جراًء الضغوط عليهما.

ولهذا ترى أن علماء النفس والأخلاق لم يجدوا بين الصفات الإنسانية كلها صفة أفضل وأشرف من الرحمة ، ورقة القلب على الآخرين ، حتى أن بعض الفلاسفة عدل عن تعريف الإنسان (بالحيوان الناطق) إلى أنه (حيوان عطوف) ، وعليه فلا إنسانية مطلقاً بدون عطف على مصائب الآخرين ، وبدون الرحمة

والرقة لنكبات المظلومين.

فالبكاء على المظلومين والشهداء وعلى رأسهم الإمام الحسين عليتكم أمر طبيعي وعقلاني، وظاهرة فطرية في مقابل قساوة القلب والغلظة وتحجر الضمير، وهي أخطر الأمراض النفسية المعبَّر عنها بموت القلب.

ولهذا ترى أنه من الطبيعي جداً: أن يحبب الإسلام البكاء ويحضّ عليه ، لأنه يحل العقد النفسية التي يعجز العلم عن معالجتها ، لأن الأزمات والخسائر التي تصدم الإنسان تترسب في قلبه على شكل عقد ، لا يحلها سوى الانتقام والثأر ممن سبب له تلك النكبة.

وبما أن الإسلام دين متسامح لا انتقامي، لا سيما وأن الإنسان ظالم جائر في كثير من ألوان الانتقام التي يرغب فيها بطبيعته السبعية الحيوانية، تتضافر الأديان والقوانين والشرائع على صدِّه ومنعه من ممارستها.

فلا تجد تلك العقد النفسية مجالاً للتعبير والتنفيس اللذين يروِّحان عنها.. بل تظلُّ في أعماق النفس تأكل بعضها بعضاً وتأكل الإنسان من الداخل، حتى تنقلب تحت الكبت الطويل إلى حقد يجعل صاحبه شريراً، يحب الوقيعة في كل أحد، بعد أن كان يريد الانتقام من خصمه فقط.

لأنه لا يشعر بالراحة إلا إذا رأى الدماء البريئة تراق، ودموع الثكلى تسفح وتنهمر، ولا يطمئن بغير الأنات الجريحة والآهات الحارّة.

ووجود الحقد في النفوس بلاء وبيل، إذا أصاب مجتمعاً فإنه يلتهب ويحرق الخضر واليابس ولا يدعه إلا بلاقع، ولا ينجو من ويلاته مجرم ولا بريء، ولذا فلا بدَّ من إزالته بمختلف الطرق قبل أن يستفحل ويستعصي على العلاج،

والإسلام الحنيف حين يوصي بالبكاء يحاول حلّ هذه العقد النفسية قبل أن تترسب في النفوس، وتعاني الكبت الطويل فتتحول إلى أمراض نفسية خطيرة.

ولذا فإياك أن تلتفت إلى أولئك الذين يرون أن البكاء منقصة ، وأن الرجال لا يبكون ، أو أنه من المعيب أن تبكي لأنك رجل ، وغير ذلك من الأقوال الضالة المضلة التي تنبئ عن قسوة قائلها ، وجفاف قلبه ، وتصلب أحاسيسه ومشاعره.

# الرحمة في بكاء رسول الله

ورسول الله والله والرحمة المهداة إلى بني البشر كان يبكي خوفاً من الله، وشوقاً إلى رحاب قدسه، ورقة لعباده المؤمنين، وعند فقد أعزَّته.

فإنه صلوات الله عليه وآله بكى على ولده إبراهيم حتى انتفض منكباه وقال: «القَلبُ يَخْشَع، والعَينُ تَدْمَع، ولا نَقولُ ما يُغضِبَ الربَّ.»(١)، أو أنه الله قال: «العينُ تَدمَع والقَلبُ يَحزَنْ ولا نَقولُ إلا ما يُرضي الربّ، وإنّا على فراقك يا إبراهيم لَمحزونون»(١).

كما أنه (صلوات الله عليه وآله) بكى على أصحابه الأوائل من المسلمين عندما كان يراهم يتقلبون تحت سياط الشرك والحقد الجائرة كآل ياسر، وبلال، وعمار، وأبي ذر الغفاري (رضوان الله عليهم جميعاً)، وغيرهم من تلك الطبقة الراقية في دنيا الإيمان والإسلام.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج١٢ ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ج١ ص١٩٨، باب الجنائز.

وكم مرة بكى وأبكى (صلوات الله عليه وآله) على أهل بيته، وما سيجري عليهم من ظلم وجور من بعده، فإنه كان يبكي كلما أخبره جبرائيل عليتهم عن مصيبة من مصائبهم، أو شهادة أحدهم، فكم مرة تنقل كتب السيرة: أنه بكى على فاطمة الزهراء المنهلية أو أمير المؤمنين عليتهم الذي كان يسميه (أنت المظلوم من بعدي) أو على سبطه الأكبر الإمام الحسن المجتبى عليتهم، أو على سبطه الآخر سيد الشهداء، وتلك هي المصيبة العظمى والطامة الكبرى (صلوات الله عليه وآله الأطهار).

# المظلومية في بكاء زين العابدين

إن الإمام زين العابدين علي بن الحسين عليه الإمام السجاد العظيم الذي شهد واقعة الطف ورآها بأمّ عينيه قد بكى أكثر من ثلاثين سنة على والده الحسين وآله وأصحابه، ما وضع بين يديه طعام إلا بكى، ولا شرب إلا وبكى، حتى قيل له في ذلك، فكان يجيب ويبيّن عذره لسائله عن ذاك البكاء العجيب.

قيل أنه عليه الله كان يخرج إلى سوق الجزّارين، فإذا رأى جزّاراً يريد أن يذبح شاة يقول له: «هَلْ سَقَيتُها الماء؟

فيقول له الرجل: نعم، يا بن رسول الله، إنا لا نذبح حيواناً حتى نسقيه ولو قليلاً من الماء.

فيبكي عند ذلك ويقول عَيْسِم: ولكن لقد ذبح أبو عبد الله عَيْسِمُ عطشاناً. وقال له أحد مواليه: أما آن لِحزنِكِ أَنْ يَنقضيَ، وَلِبُكائكَ أَنْ يَقِلَّ؟! فقال له: وَيحك، إِنَّ يَعقوب النبيِّ عَيْسَمُ كَانَ لَهُ اثنا عَشَرَ وَلَداً، فغيَّب اللهُ عَنهُ واحداً مِنهم، فابيضَّتْ عَيناهُ مِنَ الحُزنِ مِنْ كَثْرةِ البُكاءِ، واحْدَودَبَ ظَهرُهُ، وابْنُهُ حَيِّ في دارِ الدُّنيا، وأنا نَظرتُ إلى أبي وإخْوتِي وَعُمومَتي وَسَبْعَةَ عَشَرَ شَاباً مِنْ بَني عَمومَتي بجزَّرين كالأضاحي، ونظرتُ إلى عَمَّاتي وأخَواتي وقد أحاطَ بِهِنَّ أهلُ الكوفةِ وهُنَّ يَسْتَغِثْنَ وَيَنْدُبْنَ قَتْلاهُن والله ما ذكرتُ ذلك اليوم إلا وخنقتني العبرة (۱).

وفي رواية عجيبة مروية عن الإمام زين العابدين عَلَيْكُم أنه كان إذا أخذ إناءً ليشرب فإنه يبكي حتى يملأ الإناء دمعاً، ويقول: «كَيْفَ لا أبكي وَقَدْ مُنِعَ أبي مِنَ الماءِ الذي كانَ مُطلقاً للسِّباع والوحوش»(٢).

فالبكاء للرجال عند الحقيقة ولوجه الحق تعالى، وهو من أعظم الموارد وأكبر القربات لديه سبحانه، وفي الرواية عن المعصوم عَلَيْكُم أنه: «مَنْ ذَرَفَتْ عَيْنُهُ دَمْعَةً مِنْ خَشْيَةِ الله كانَ تَحتَ ظِلِّ الله يومَ لا ظِلَّ إلاّ ظِلَّه»(").

وفي روايــة تخــص ُّ المــولى أبــا عبــد الله الحــسين ﷺ: «مَــنْ بَكــى علــى الحسين ﷺ: «مَــنْ بَكــى علــى الحسين ﷺ عارفاً بحقّهِ، وَجَبَتْ لَهُ الجنَّةَ »(١).

<sup>(</sup>١) سيرة الأثمة الاثنى عشر: ج٢ ص١٢١٠

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب: ج٤ ص١٦٦٠.

<sup>(</sup>٣) موسوعة البحار: ج٤٤ ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

### البكاء الواعي

البكاء على الإمام الحسين عَلَيْتُلِم الذي يوجب الجنة هو البكاء المقرون بالمعرفة والولاء، فمعرفتك بالإمام الحسين عَلَيْلُم والتزامك بالولاية له والسير على نهجه وهداه، وتتبعك لمسيرته المباركة المظفرة، وقيامك بشعائره المقدسة هو الذي يوصلك إلى الجنة.

وإذا كنت من أمة جدّه الحبيب المصطفى والمنافئ من أنه يجب أن تبكي على الإمام الحسين عليهم، لأنه قال لبضعته الزهراء عليهم عندما سألته من يبكي لقتله؟ قال والمنافئة: «يا فَاطِمة إِنَّ نِساءَ أُمّتي يَبكونَ عَلى نِساء أهل بَيتي ورجالُهم يَبكونَ على نِساء أهل بَيتي ورجالُهم يَبكونَ على رجال أهل بَيتي ويُجدّدونَ العزاءَ جِيلاً بعد جيل في كُلِّ سنة»(١٠).

فتجديد العزاء واجبنا الشرعي في هذا العصر العجيب الغريب في تعقيداته، وانقلابه الأخلاقي والقيمي، وربما نستفيد من الأحاديث السالفة الذكر أن البكاء وحتى التباكي توجب كلها الجنة.. هذا التدرج هو بلحاظ اختلاف الزمان، فكان كلما ابتعدنا عن واقعة الطف ضعف تأثيرها في قلوب الأمة، لجفاف الأحاسيس وغلظة الأفئدة.

### واجباتنا تجاه عاشوراء الحسين

ولذا أرى لزاماً علينا أن نتوقف في هذه الأيام لنسأل أنفسنا عن واجباتنا تجاه الإمام الحسين عليه الإمام المسيرازي (رضوان الله عليه) يوجزها في ثلاث نقاط:

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ص٢٩٢.

أولاً: يلزم علينا أن نعمل لكي نعرض قضية الإمام الحسين عليه ومبادئه وأهدافه، من خلال أحدث الأجهزة العصرية، عن طريق محطات البث المرئية والمسموعة، والإنترنت، والكتاب والشريط المسجل، وكل ما يصدق عليه الإعلام، لإيصالها إلى العالم بأجمعه، بشكلها الذي أراده الإمام الحسين اليهم، وأن نعظم الشعائر التي تقدمها الهيئات الحسينية، من ذكر لأبي عبد الله الحسين عليه والبكاء والعزاء، ومختلف مواكب الحزن، كما يحسن أن تعطل الأسواق والمحلات، ونشر مظاهر الحزن والعزاء خلال أيام عاشوراء، لا سيما يوم العاشر، إشعاراً بالحزن على أبي عبد الله الحسين عليه، فقد قال الإمام الرضاع المناه المناع المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناع المناه المناه

«إنَّ المحرَّمَ شَهرٌ كَان أهلُ الجاهليّة يُحرَّمونَ فيه القتال فاسْتُحِلَّتْ فيه دِماؤنا، وَهُتِكَتْ فيه حُرْمَتُنا، وَسُبِيَ فيه ذَرارينا وَنِساؤنا، وأُضْرِمَتْ النيرانُ في مَضارِينا، وانْتُهبَ ما فيها مِنْ ثِقْلِنا، ولَمْ تُرْعَ لِرَسولِ الله حُرمة في أمرِنا، إنَّ يومَ الحسين عَلَيْكِم أَقْرَحَ جُفُونَنا، وأسْبَلَ دُمُوعَنا، وأذلَّ عَزيزنا بأرضِ كَرْبٍ وبَلاءٍ، وأورَثْتِنا يا أرض كربٍ وبلاءٍ، أورَثْتِنا الكربَ والبلاء إلى يَومِ الإنقضاء، فَعلى مِثْلِ يا أرض كربٍ وبلاءٍ، أورَثْتِنا الكربَ والبلاء إلى يَومِ الإنقضاء، فَعلى مِثْلِ الحسين فَلْيبكِ الباكونَ، فإنَّ البُكَاء يَحُطَّ الذنوبَ العِظام».

ثم قال عَلَيْتِهِ: «كَانَ أَبِي عَلَيْتِهِ إِذَا دَخَلَ شَهْرُ الْمُحرَّمِ لَا يُرى ضَاحِكاً، وَكَانَتِ الكَابَةُ تَعْلِبَ عليه حتى يَمضي مِنهُ عَشرةُ أيام ؛ فإذا كَانَ يبومُ العاشِرِ، كَانَ ذلِكَ اليومُ، يَومُ مُصيبِهِ وَحُزنِهِ وَبُكَائِهِ، ويقول: هُوَ اليّوم الذي قُتِلَ فِيهِ الحُسينِ»('').

<sup>(</sup>١) أمالي الشيخ الصدوق: ص١٢٨ المجلس ٢٧ ح٢.

وقال ﷺ : «مَنْ تَركَ السَّعيَ فِي حَوائجِه يَوْمَ عَاشُوراء قضى اللهُ لَهُ حَوائِجَ الدُّنيا والآخرة، وَمَنْ كَان يَومُ عاشُوراء يومَ مُصيبتهِ وَحُزنِهِ وَبُكاثِهِ: يَجْعَلِ اللهُ عزَّ وجلّ يومَ القيامة يَومَ فَرَحِهِ وَسُروره، وَقرَّتْ بِنَا فِي الجِنانِ عَينُه، وَمَنْ سَمَى يَومَ عَاشُوراء يومَ بركة وادَّخرَ لِمنزلِهِ شَيئاً، لَمَ يُبارك لَهُ فيما ادَّخرَ، وحُشِرَ يَومَ القيامة مَع يزيد وعبيد الله بن زياد وعمر بن سعد لعنهُم اللهُ إلى أَسْفَلِ دَرْك مِنَ النّار»(۱).

ثانياً: مثلما سار الإمام الحسين عليه في طريق تطبيق الإسلام، والعمل بقوانين القرآن، يتوجب علينا كذلك أن تكون خطانا إثر خطاه، وأن نسعى لتطبيق أحكام الإسلام في بلدان العالم الإسلامي.

ثالثاً: علينا أن نقيم -وأينما كنّا- مجالس العزاء لأبي عبد الله الحسين عليه على أفضل نحو ممكن، لأن بقاء الإسلام إلى آخر الزمان هو الهدف الذي من أجله استشهد الإمام الحسين عليه فإن الإسلام سيبقى حيّاً إلى الأبد بفضل دم سيد السشهداء عليه ودماء الشهداء الذين تربوا في مدرسته عليه والذين يدافعون عن العقيدة الإسلامية المقدّسة طوال التاريخ.

إنَّ إقامة الما تم والعزاء والبكاء أيام عاشوراء على الإمام أبي عبد الله الحسين على الإمام أبي عبد الله الحسين على المرابع وإقامة المادب لإطعام الناس في ذلك، وإحياء عاشوراء، فهذه المراسم وأمثالها هي التي حفظت لنا روح التشيع والتمسك بالقرآن والعترة الطاهرة المنكالة.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ص٢٢٧ ح١.

<sup>(</sup>٢) قبس من شعاع الإمام الحسين عليته: ص٣٨.

فهل نلام على البكاء يا عقلاء العالم أجمع؟

أو هل يعذر أحد منكم في عدم البكاء أو التباكي على سيد الشهداء عَلَيْهِ؟

والآن يا عزيزي هل عرفت معنى قول الإمام الحسين عليته: «أَنَا قَتيلُ العَبْرَة»؟

بل هناك مقاصد أخرى هي:

أ) إحياء الشريعة الإسسلامية وحفظها على مدى الأيام وتعاقب الأجيال
 الإسلامية.

ب) تقويم الاعوجاج الذي يصيب المسيرة الإسلامية، ليكون الإمام الحسين عليه هو قطب دائرة الرحى في ذلك، وبالتالي نشر الصلاح بين أفراد الأمة اقتداء بالروح والأخلاق الحسينية الفاضلة.

وهذا التعريف لتأكيد الصلة بين ذكر مقتله عليه البكاء عليه، لأن لوعة المصاب به لا تطفأ، ومضض الاستياء له لا ينفد لاجتماع تلك الكوارث عليه، وملاقاته لها بصدر رحيب، وصبر تعجبت منه ملائكة السماء، فأول ما يتأثر به السامع لها أن تستدر دموعه، فلا يذكر الحسين عليه إلا والعبرة (الدمعة) تسبق الذكر.

أضف إلى ذلك المودة الكامنة له في قلوب أحبائه وشيعته ، بحيث إذا انضمت إلى كل ما سبق كانت أوعى ، لتأكيد الصلة بين ذكره الشريف وبين البكاء الكثيف عليه (۱). ولا سيما إذا قرأت مع إمامك الحجّة بن الحسن (صلوات الله

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين للمقرم: ص٩٨.

عليه وآله وعجّل الله تعالى فرجه الشريف) يقول في زيارته المقدّسة: «لأنْدُبنَكَ صَباحاً وَمَساءً وَلاَبْكِيَنَّ عَلَيْكَ بَدَلَ الدُّموع دَماً»(١).

وفي دعاء النُدبة نقول: «فَعَلَى الأطايِبِ مِن أَهْلِ بَيتِ مُحَمَّدٍ وَعَلَيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِما وَآلِهِما فَلْيَبكِ البَاكونَ، وَإِيّاهُمْ فَلْيَندُبِ النَّادبون، وَلِمِثْلِهِمْ فَلْتُذرَفِ اللهُ عَلَيْهِما وَآلِهِما فَلْيَبكِ البَاكونَ، وَإِيّاهُمْ فَلْيَندُب النَّادبون، وَلِعِجَّ العاجَونَ، أينَ الحَسنُ الدُّمُوعُ، وَلَيْصُرخ الصَّارِخونَ، ويَضِجَّ الضَّاجَونَ، ويَعِجَّ العاجَونَ، أينَ الحَسنُ أينَ أبناءُ الحُسينِ صالحٌ بعدَ صَالح، وَصادقٌ بعدَ صَادقٍ»(").

وأنت -يا عزيزي- لا يحق لك البكاء فقط، بل هو واجب عليك لنصرة المولى أبي عبد الله الحسين عليه لأنه «قتيل العبرة الساكبة» أو أنه عليه الله عبرة كُلِّ مؤمنٍ وَمُؤمنةٍ»، جعلنا الله من الباكين عليه في الدنيا والآخرة، وحشرنا معه تحت لوائه إله الحق آمين.

# الإمام الحسين على أعدائه

وهل تعلم - يا أخي الكريم- أن الإمام الحسين على على أعدائه الأنهم سيدخلون النار بسببه، فهذا عجب عجاب في عالم البشر وقاموس الإنسانية؟!

فالإمام الحسين عليه ، وبعد أن اجتمع على قتاله لا أقل من ثلاثين ألف مقاتل ، وعَظَهم مِراراً وتكراراً ، إلا أنهم لم يفهموا قوله وتسابقوا إلى قتاله ، فراح ينظر إليهم وهو يصلح حبائل سيفه ويبكي ، وإذا بسيدتنا زينب الكبرى

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: زيارة الناحية المقدسة.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان: دعاء الندبة.

-أم المصائب عَلِمَتَكا - تمرُّ به وهو بتلك الحالة، فتبادره قائلة: «فداك أبي وأمي يا أبا عبد الله: أوتبكي وأنت بمثل هذا الحال.

فقال لها عَلَيْكُمْ: يا أُخيَّة، أبكي على هؤلاء الّذينَ سيدخلُون النارَ بِسَببي».

الله أكبر ما أعظمك، وأجل شأنك سيدي ومولاي يا أبا عبد الله، تبكي على أمّة اجتمعت لتتقرّب إلى الخليفة الفاسق الفاجر بسفك دمك ومن معك من الآل والأصحاب الكرام؟!

إنها الأخلاق الحسينية، وما أعظمها من أخلاق رحمانية نورانية، كان يبكي لأنه كان عَلَمَ هداية ورشاد، والمفروض أن الأمة تدخل الجنة معه وليس العكس، إلا أن بني أمية وشياطين الإنس والجن أبوا إلا الرذيلة والدنية، وإقحام الأمة في الفتنة والضلال في الدنيا، وفي النار وغضب الجبار في الآخرة.



الفصل السادس

# الأخوّة الإسلامية والنهج الحسيني

إن العلاقات في هذه الحياة نوعان: مادية ومعنويّة، سببيّة ونسبيّة.

١- الماديّة: كعلاقة الأبوّة والبنوّة، والناس إخوة لأنهم من أبناء الأنبياء آدم ونوح المنالة المنالة وعلاقة الإخوان في عالمنا المعاصر قد تفككت وقلَّ تأثيرها أو مراعاتها فيما بين البشر.

٧- المعنوية: كعلاقة الأبوة والبنوة المعنوية، التي تربط بين الأستاذ المعلم والتلميذ الطالب للعلم، والناس -ربما- لا يعترفون بهذه العلاقة الغير محسوسة ولا ملموسة، إلا أن لها شأناً عظيماً في الحياة الإسلامية وتسمى الأخوة الإيمانية، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴾ (١).

وهناك العديد من الأحاديث عن أئمة المسلمين من أهل البيت المنه بهذا المعنى، كقول الإمام الصادق عليه المؤمنون إخوة بنو أب وأم، وإذا ضُربَ على رَجلِ مِنْهُمْ عِرق سهر لهُ الآخرون»(١).

<sup>- -</sup>

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) موسوعة البحار: ج٧٤ ص٢٦٤، الأصول من الكافي: ج٢ ص ١٦٥٠.

وعنه ﷺ قال: «المؤمنُ أخو المؤمن كالجسدِ الواحدِ، إذا اشْتَكَى شيءٌ منهُ وَجَدَ أَلَمَ ذَلِكَ فِي سَائِرِ جَسَدِه، وأَرْوَاحُهما مِنْ روح واحدةٍ، وإنَّ رُوحَ الْمؤمِنِ لأَشدُّ اتَّصَالاً بِروح اللهِ مِنْ اتَّصَال شُعاع الشَّمس بها»('').

وفي رواية أخرى عن الإمام الباقر عَلَيْكَام: «المؤمنُ أخُو الْمؤمِنِ لأبيهِ وَأُمَّه: لأَنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ خَلَقَ المؤمنينَ مِنْ طِينِ الجِنانِ، وَأَجْرى في صُدورِهِمْ مِنْ ريحِ الجُنَّةِ، فَلِذلِكَ هُمْ إِخُوة لأبِ وأُمَّ»(").

فهذه الروايات الشريفة المباركة تؤكد على الأخوة الإيمانية بين المؤمنين، وهي تبين سبب هذه الرابطة النورانية الروحانية التي لم يستطع أن يكتشفها البشر إلى هذا اليوم، حيث الأجهزة المتطورة، واللايزر والرنين المغناطيسي، وغيرها من الأجهزة الطبية الدقيقة.

لأن الأرواح والعلاقات الروحية لا يمكن كمشفها إلا بأرباب الطب الروحاني، كالأنبياء والأئمة المنظم من عظماء الإنسانية الذين لهم ارتباط خاص ومباشر بالسماء والأرض بالله عزّ وجلّ.

نعم.. وكأن الإيمان أبوّة، والمؤمنون إخوة كما في كتاب الله تعالى: ﴿إِنَّمَا اللهُوْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ أنها ترتبط المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ أنها ترتبط بالأجساد، ودائماً وأبداً العلاقات الروحية أشد وأقوى.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٧٤ ص ٢٦٨، الأصول من الكافي: ج٢ ص١٦.

<sup>(</sup>٢) موسوعة البحار: ج٧٤ ص٢٦٦، الأصول من الكافي: ج٢ ص١٦٦، المحاسن: ج١ ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات: الآية ١٠.

ومن هذا الباب يروون الحديث الوارد عن الرسول الأعظم المسلكية : «يًا علي الأنت أبوا هذه الأمّة»(١).

يقسم الإمام الحسين عليه الإخوان إلى أربعة فيقول: «الإِخُوانُ أَرْبَعهُ، فَاخٌ لَكَ وَلَهُ، وأخٌ لَكَ، وأخٌ عَلَيك، وأخ لا لَكَ وَلا لَهُ».

فسئل عن معنى ذلك، فقال عليته موضحاً:

والأخُ الَّذي هُوَ لَكَ وَلَهُ: فَهُوَ الأَخُ الَّذي يَطْلُبَ بِإِخَانِـه بَقَـاءَ الإخـاء، ولا يَطْلُبَ بِإِخَانِه مَوْتَ الإخاء، فَهذا لَكَ وَلَهُ لأَنَّـهُ إذا تـمَّ الإخـاء طابَـت ْحَياتُهُمـا جَميعاً، وإذا دَخَل الإخاء في حال التَناقُض بَطَلَ جَميعاً.

وَالْأَخُ الَّذِي هُوَ لَكَ: فَهُوَ الأَخِ الَّذِي فَدْ خَرَجَ بِنَفْسِهِ عَنْ حَالِ الطَّمَعِ إلى حَالِ الرَّغْبَة، فَلَمْ يَطْمع في الدُّنيا إذْ رَغِبَ فِي الإِخاءِ، فَهَذَا مُتوفِّرٌ عَلَيكَ بِكُلِّيته.

والأخُ الَّذي هُوَ عَليكَ: فَهُوَ الأخِ الَّذي يَتَرَبَصُ بِكَ الدَّوائرَ، وَيُفْشي السَّرائرَ، وَيُكُنْ العَشائر، وَيَنظُرُ في وَجهِكَ نَظَرَ الحاسِدِ، فَعَلَيهِ لَعْنَةُ الواحِدِ.

والأخُ الَّذي لا لَكَ وَلا لَهُ: فَهُوَ الَّذي قدْ مَلأَهُ الله حُمْقاً فَأَبْعَدَهُ سُحْقاً، فَتَراهُ يُؤْثُرُ نَفْسَهُ عَلَيْكَ وَيَطلُبُ شُحَاً ما لَدَيك »(٢).

هل عرفت الإخوان؟ وهل تأملت في قول المولى أبي عبد الله عَلَيْتُهُم في هذا الحديث؟! وهل التفتَّ إلى المغزى الرفيع من هذا الحديث البديع؟!

إن الأخوّة ليست كلمات تقال، بل هي علاقات إنسانية لا تقدر بثمن ولا

<sup>(</sup>١) ينابيع المودة: ص١٤٦ باب ٤١.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص١٧٦، مستدرك الوسائل: ج٩ ص١٥٣٠ ح١٠٥٣٠.

مال، لأنها تلحظ جوانب الكرامة والمعنوية في الإنسان، فالإنسان «إما أخّ لكَ في الدين، أو نَظيرٌ لَكَ في الخَلق» (١) كما يقول أمير المؤمنين ﷺ في عهده لمالك الأشتر حين ولاه مصر.

فهذا الأخ إن كان صالحاً عاملك بإنسانية وأخلاق إسلامية فنفعك ونفع نفسه منك وبك، وإن كان فاسداً فيجب أن تبعده عنك قدر المستطاع، ولكن إن كان أحمقاً يضرك من حيث يريد أن ينفعك، فابتعد عنه لئلا يرديك في المهالك.

ولكن إذا ظفرت بأخ كريم وصديق حميم، وهؤلاء أندر من الكبريت الأحمر فعليك أن تلزمه، وتعض عليه بالنواجز، وحتى يتحقق ذلك فيجب أن تراعي حقوق الأخوة فيما بينك وبينه، تلك الحقوق المتي حددها الإمام الحسين عليه بقوله: «لَوْلا التَّقيّة ما عُرِف وَليَّنا مِنْ عَمدونا، وَلَوْلا مَعرِفة حُقوق الإخوان ما عُرف من السيِّنات شيء إلا عُوقب عَلى جَميعها..»(1).

# قضاء حوائج المؤمنين

ومعرفة المؤمن والسعي في قضاء حوائجه هو عند الإمام الحسين علي في أعلى المراتب في الدنيا والآخرة، وننقل بعض الروايات الكاشفة عن مدى اهتمام الإمام علي المقضاء حوائج المؤمنين:

عن ابن مهران قال: كنتُ جالساً عند مولاي الحسين بن علي للهُ الله فأتاه رجل، فقال: يابن رسول الله إنَّ فلاناً له عليَّ مال ويريد أن يحبسني،

<sup>(</sup>١) تهج البلاغة: باب رسائل أمير المؤمنين.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام العسكري عليشهم: ص٣٢١. ح١٦٥، موسوعة البحار: ج٧٥ ص٤١٥.

فقال ﷺ: «وَالله ما عنْدي مالٌ أَقْضي عَنكَ».

قال: فكلِّمه (من أجل أن يؤخر عنه الطلب).

قال عَلَيْ اللهِ اللهِ إلَّ اللهُ وَلَكِنِي سَمِعْتُ أَبِي أَمِرَ المَوْمِنِينَ عَلَيْهِ بِقُولُ: قَالَ رسولُ اللهِ اللهِ تَسَعَة آلاف سَعَى في حاجة أخيه المؤمن فكأنَّما عبد الله تسعة آلاف سَنة صائماً نهارَهُ، قائماً ليلَهُ (().

فقضاء حاجة المؤمن كعبادة تسعة آلاف سنة، وربما تستعظم مثل هذه الرواية، ولكن إليك هذه القصة العجيبة الغريبة عن الإمام الحسين عليته، ينقلها عنه حبر الأمة الإسلامية عبد الله بن عباس، فيقول:

كنتُ مع الحسين بن على عليه الله المسجد الحرام وهو معتكف وهو يطوف بالكعبة، فعرض له رجل من شيعته، فقال: يا بن رسول الله المسينة إنَّ عليَّ ديناً لفلان فإن رأيت أن تقضيه عنى؟

فقال عَلَيْهِ: ورب هذه البُنية ما أصبح عندي شيء (يقسم برب الكعبة المشرّفة).

فقال: إن رأيت أن تستمهله عني فقد تُهَدُّدني بالحبس.

قال ابن عباس: فقطع الطّواف، وسعى معه فقلت: يا بن رسول الله أنسيت أنك مُعتكف؟!

فقال عَلَيْكُم : «لا، وَلكن ْ سَمعتُ أبي عَلَيْكِم يقول: سَمعتُ رسولَ الله وَالكِن عَلَيْكِ يقول:

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٧٤ ص٣١٥ ح٧٣.

مَنْ قَضَى أَخَاهُ المؤمن حاجةً كَانَ كَمَنْ عَبِدَ الله تِـسعَة آلاف سنة صائماً نهـارَهُ وقائماً لَيلَهُ».

ويقول في رواية أخرى: «أما إنّه لَوْ سَعَى فِي حَاجِتِكَ كَــان خَيــراً لَــهُ مِــنْ اعْتكاف ثَلاثينَ سَنة»(١).

فالسعي في حاجات المؤمنين هو من أعظم موارد النعم على الإنسان، والسعيد حقاً هو من يوفق لقضاء أكثر الحاجات لأكبر عدد ممكن من الإخوة المؤمنين، تأمّل في كلام سيد الشهداء الإمام الحسين عليه الذي يقول: «إنّ حوائج النّاس إليكُمْ من نعم الله عَلَيكُم، فلا تملّوا النعم»(").

#### حقوق الإخوان

وهذا من أخلاقيات الإمام الحسين عليه الرفيعة التي راح يعلّمنا إياها بأقواله وأفعاله خلال سيرته المظفّرة وحياته الشريفة، وقد تسأل عن المؤمن وحقوقه على أخيه في شريعة الله الخالدة، ودينه الأبدي ورسالته الخاتمة، فلقد جاءت الروايات عن أئمة المسلمين المنه تضعنا في صلب الإجابة، ولكن معرفة الحقوق توجب الحساب الدقيق على التضييع، كما في رواية المعلّى بن خنيس عن الإمام جعفر الصادق عليه حين سأله عن حق المؤمن على المؤمن.

قال ﷺ ﴿إِنِّي عَلَيكَ شَفَيقٌ، إنِّي أَخَافَ أَنْ تَعَلَّــمَ وَلَا تَعْمَــل، وَتُسَضَّيّع ولا تَحفظ؟

<sup>(</sup>١) موسوعة كلمات الإمام عُلِيُّتُكُه: ص٧٥٦، موسوعة البحار: ج٩٧ ص١٢٩ ح٦.

<sup>(</sup>٢) كلمة الإمام عَلَيْكُم: ص١٦٩، موسوعة البحار: ج٧٤ ص٣١٨ ح٠٨٠

قال: لا حَولَ وَلا قوَّة إلا بالله.

قال ﷺ: للمؤمن عَلَى المؤمن سَبعةُ حُقوق واجبة، وَلَيسَ منها حَقُ إلا هُسوَ وَاجِبٌ عَلَى أَخِيه، وإنْ ضَيَعَ مِنها حَقَاً خَرجَ مِنْ ولاية الله، وَتَركَ طَاعَتُهُ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ فيها نَصيب.

أيسر حقّ منها: أنْ تُحبَّ لَهُ مَا تُحِبُّ لِنَفسِكَ، وَأَنْ تَكْرَه لَهُ مَا تَكْرَهُهُ لِنَفسِكَ. والحقُ الثاني: أنْ تُعينه بنفسك، ومالك، ولسانك، ويدك، ورجلك.

والحقُّ الثالث: أنْ تَتَّبعَ رضاهُ، وَتجتنبَ سَخَطَهُ، وَتَطيع أَمرَهُ.

والحقُّ الرابع: أن تكون عَينَهُ وَدَليلَهُ وَمرآتَهُ.

والحقُّ الخامس: أن لا تَشْبَعَ وَيَجوع، وَتُروى وَيَظمأ، وَتَكْتَسي وَيَعْرى.

والحقُّ السادس: أنْ لا يكونَ لَكَ خَادم وَلَيسَ لَهُ خادم، وَلَـكَ امْسرأَةٌ تَقُـومُ عَلَيكَ وَلَيسَ لَهُ امْرأَةٌ تَقُومُ عَليهِ، وأنْ تَبْعَث خَادِمَكَ يَغْسِلُ ثِيَابُه وَيسصنَعُ طَعَامَــهُ وَيُهيّئُ فراشَهُ.

والحقُّ السابع: أنْ تَبرَّ قسمه، وتُجيب دَعوتَه، وتَعود مَرضَه، وَتَشهد جَنازتَه، والحقُّ السابع: أنْ تَبرً قسمه، وتُجيب دَعوتَه، وتَعود مَرضَه، وتَشهد جَنازتَه، وإنْ كانتْ لَهُ حَاجة تُبادرُ مُبادرةً إلى قَضائها، ولا تُكلَّفُه أنْ يسَألَكها، فإذا فَعلتَ ذَلك، وصلت ولايتك بولاية الله»(١).

فأين نحن المسلمون من هذه الصفات النورانية، نعم إن هذه الصفات وهذه العلاقة والروابط الروحية، هي التي صنعت الدولة الإسلامية في أوائل الدعوة المباركة، والتاريخ يحدثنا أن رسول الله المنات قد آخى بين المسلمين مرتين: في

<sup>(</sup>١) الاختصاص: ص٢٢، موسوعة البحار: ج٧٤ ص٢٢٤، الخصال: ص٣٥٠.

مكة المكرمة بين المسلمين الأوائل، وفي المدينة بين المهاجرين والأنصار، فكانت حركة مباركة لم يشهدها تاريخ الإنسان من قبل الإسلام ولا من بعده.

وما أحوجنا في هذا العصر إلى هذه الأخوة ، لأنه «لو تكونت الأمة الإسلامية من جديد، وعادت الأخوة الإسلامية على ما كانت عليه، وغدت الأمة تحت قيادة رشيدة منيعة كقيادة رسول الله المائية ، لأمكن تخليص العالم من ويلاته، وصياغة العالم صياغة جديدة يسود فيها كل خير ورفاه»(١).

# تحية السلام في الخلق الحسيني

إن الإمام الحسين عليه كان ابن الإسلام الحنيف، والداعي إلى الله، وقائد الأمة في ذلك الزمن، والإسلام دين الحرية والرفاه والسلام، وليس دين الدم والعنف والسيف كما يصوره الأعداء في هذه الأيام.

فالإسلام كلّه سلام وطمأنينة في الدنيا والآخرة، ولا يمكن للبشرية أن تنعم بالأمن والاطمئنان إلا بالالتزام بقوانين وشرائع الإسلام الحنيف، ولا يمكن لأحد أن يحقق السعادة المرجوة إلا تحت رايته المظفرة.

وأخلاقيات سبط الحبيب المصطفى وأقواله في هذا الباب لطيفة وجميلة، فإنه يقول ويفعل ما يقتضيه الموقف الرفيع، والأخلاق العالية، ويدعو الأمة لإفشاء السلام فيما بينها كما كان يفعل جدّه رسول الله المالية من قبل.

يقول الإمام ﷺ: «البَخيلُ مَنْ بَخلَ بالسَّلام»(٢).

<sup>(</sup>١) الصياغة الجديدة: ص٤٩٦.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص١٧٧ ، موسوعة البحار: ج٨٧ ص١٢٠ ح١٨ ، أعيان الشيعة: ج١ ص٦٢١.

فليس البخيل الذي لا يعطيك مالا أو متاعاً إذا ما احتجت إليه، بل الذي لا يعطيك كلمة السلام، وهي تحية الإسلام وأهل الجنة -كما في الرواية- فهل تجد أبخل من هذا الشخص المحروم من نعمة الاطمئنان؟

ويشجّع على السلام فيما بيننا بقوله ﷺ: «للسلّلام سَبْعونَ حَـسَنَة: تِـسْعٌ وَسَتُونَ لَلْمُبتَدئ، وَواحدَةٌ للرّادِّ»(١).

ورد السلام واجب شرعاً، أما إلقاؤه فهو فضل وأخلاق إسلامية، لذا كان يستحق هذا الثواب العظيم، وتذكر كتب السيرة أن رجلاً جاء إلى الإمام الحسين عليته فقال له ابتداء: «كيف أنت عافاك الله؟!

فقال عَلِيَّا السَّلامُ قَبْلَ الكَلام عافاكَ اللهُ.

ثم قال عَلَيْتَ لِللهِ لَن حوله: لا تَأْذَنُوا لأَحَد حَتَى يُسَلِّم»(٢).

نعم، تلك هي أخلاق الإمام الحسين عليه الإسلامية الرفيعة التي يدعونا إليها في كل سكناته وحركاته، فكان يسلم على كل من يلتقيه صغيراً كان أو كبيراً، مؤمناً كان أو فاسقاً عاصياً..

وكان يروي حديثاً عن أبيه أمير المؤمنين ﷺ في هذا الباب:

عن علي بن الحسين زين العابدين عن أبيه الحسين علمه الله الكوا سأل علي بن أبي طالب عليه فقال: يا أمير المؤمنين تسلّم على مذنب هذه الأمّة؟ فقال عليه يراهُ اللهُ عزّ وجلّ للتوحيد أهلاً، ولا تَراهُ لِلسّلام عَليهِ

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ص١٧٧، موسوعة البحار: ج٧٨ ص١٢٠ ح١٠٠

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص١٧٥، موسوعة البحار: ج٧٨ ص١١٧ ح٦.

أهْلاً»(¹).

وعليه فإننا نرى أن الإمام الحسين عليه لم يقم بثورة دموية انتقامية كما يصورها البعض، بل قام بنهضة إيمانية نورانية لإعادة الأمة الإسلامية إلى جادة الصواب، بعد أن حرَّفها حكام الجور وصبيان بنى أمية.

فكانت نهضته المباركة من باب المسؤولية الشرعية، للوقوف أمام الانتهاكات اللاأخلاقية التي قام بها الحزب الأموي، لإخراج الأمة الإسلامية عن جادة الصواب والمحجة البيضاء التي أمر الله ورسوله الأمة أن تسير عليها..

فأعاد الإمام عليه إلى الأمة الإسلامية توهّجها وبريقها وإيمانها، بعد أن كادت الصبية الأموية أن تذهب بذلك كله وبالتالي تطفئ نور الله في الأرض، وتبدل دينه الحنيف إلى دين عنيف ليس له من الإسلام إلا الرسم دون الاسم.

وبالنهضة الحسينية صارت الأمة تعرف أن هناك حقاً مضيَّعاً، وباطلاً ظالماً مشنَّعاً، وأمة لا يمكن لها أن تركع أمام ذاك الظالم الغشوم، والحاكم اللعين الظلوم، بل يجب أن تنهض بوجهه وتقول له مع الإمام الحسين عَلَيْكُم، «لا والله لا أعْطيكُم بيدي إعطاء الذَّليل ولا أفر فرار العبيد»(").

فالإمام عليه علمنا أبجديات الشورات التصحيحية، والنهضات التقويمية في هذه الأمة المرحومة، ولولا دماء الحسين عليه لصار الإسلام أشنع وأبشع من

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج٨ ص٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٤٤ ص١٩١، مناقب ابن شهر آشوب: ج٤ ص٦٨، وفي رواية أخرى: «ولا أُقِرُّ لكم إقْرارَ العبيدِ».

كل الأديان السابقة عليه من التحريف والتبديل والتغيير والتحوير.

نعم.. إن نهضة المولى الحسين بن علي علي علي المسلمية بكل معانيها ومبانيها ، ولولا تلك الروح الطامحة إلى الإصلاح ، لما أخذ معه أهله ونساءه وبناته وأطفالهم جميعاً ، ومن يفكر أن يثور على حكم قوي مثل الحكم الأموي في بدايته ، ببضعة رجال لا يزيدون على المئة في أعظم الروايات؟

نعم.. إنها نهضة تربوية، أخلاقية، إسلاميّة، رحمانيّة، عالية النفس والمضمون، وليست إلا صرخة في وجه الأمة النائمة لكي تصحو من غفلتها وتنهض من كبوتها.

تذكرت طريفة سمعتها في محاضرة لمفتي حلب الشيخ أحمد بدر حسون وهو من علماء أهل السنة، يقول فيها:

ذهبت لحج بيت الله الحرام فزرت المدينة المنورة، وفي إحدى الأيام سلّمت على شاب فلم يرد عليّ السلام! فكرّرت ذلك، ولم يجب؟!

فسألته: أخي لماذا لا تردّ السلام وهو واجب؟!

فأجاب بغضب: لأن لحيتك ليست بطويلة وثوبك ليس بقصير !!

انظر أخي المؤمن إلى هذا السلوك الذي سوف نتعرض له في القسم الثاني من هذا الكتاب الذي عنوناه بـ (مواقف الوهابية)، حتى تميز ما بين النهضة الأخلاقية السلمية للحسين بن على عليه الله في المناسبة المتطرفة..



الفصل السابع

المناقبيات الذاتية للإمام الحسين

الإنسان: هو القيمة العظمى في دين الإسلام، والمحور الذي تدور على مصلحته الشريعة الإسلامية وجوداً وعدماً، فعلينا أن نفسر كل نص من نصوصها على هذا الأساس. وننفي كل حكم مدوّن في كتب الفقه الإسلامي بنحرف عن هذا الخط.

يقول أحد المحامين: السرع الإسلامي أول السرائع المدنية التي دوّنت الأخلاق وأعطت مفاهيمها قوة القانون، وجعلت الصدق والأمانة، والوفاء، والشرف، والمروءة، قوى موجهة للحق، بحيث إذا تجرّد منها انهدم ولم يعد ملزماً بشيء.

إن أفق الشريعة الإسلامية أوسع آفاق الشرائع لأنها تصدر عن العقل والأخلاق، فكل ما يقرره العقل السليم وتسمح به الأخلاق الفاضلة فهو من الشرع.

وإذا كان دين الإسلام هو دين الإنسانية جمعاء حقاً وواقعاً، فيجب أن يُشبع حاجات الإنسان بالكامل، ولن يكون كذلك إلا أن تحرص شريعته على كل ما من شأنه أن يخدم الإنسان ويسير به إلى حياة أفضل، علماً كان، أو فناً،

أو فلسفة، أو أخلاقاً ١٦٠.

وعليه فإنك تجد أن الشريعة الإسلامية هي أكمل الشرائع وأسهل القوانين، لتنظيم وتقويم الحياة البشرية من البداية وحتى النهاية، من قبل انعقاد النطفة وحتى تسوية تراب القبر، كل ذلك بمناقبيات رائعة وأدبيات ذائعة، يعرفها الجميع من أفراد الأمة بالإجمال وتغيب عن أكثرهم بالتفصيل، ولكن لا أحد يقول أنها ليست موجودة.

فالقيم الإسلامية، والقواعد الأخلاقية تنطلق من عالم حكيم حي قيوم قدير، ذاك هو الله العلي العظيم سبحانه وتعالى، وليست من أي شيء أو فكر آخر، لأن أي آخر هو ناقص وقاصر لأنه مخلوق، أما شرعنا المقدس فإنه من الخالق العظيم.

ومشرَّع قوانين الإسلام هو الله سبحانه الذي يعلم حقيقة الإنسان وما يصلحه في الدنيا والآخرة، وهو أعلم به من نفسه مهما كان ذكياً أو ادعى العبقرية في مجال من المجالات العامة.

وربما تكون قيمة العلم والمعرفة أرقى القيم الإنسانية في الدين الإسلامي الحنيف، ولذا يقول بعض الفلاسفة عن تعريف الإنسان: بأنه حيوان متعلم، أو مثقف، نجد أن أول سورة نزلت من كتابنا المقدس: هي سورة العلق وأول آياتها بعد البسملة: ﴿ اقْرَأْ بِاسْمٍ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اقْرَأْ وَرَبُّكَ

<sup>(</sup>١) قيم أخلاقية في فقه الإمام الصادق عَلَيْنَكُم: ص١٠٤.

الأَكْرَمُ \* الَّذي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَّمَ الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾(١).

فالقراءة والعلم والكتابة والقلم، تلك هي أوائل المفردات والمفاهيم، التي جاء بها القرآن الكريم لبني البشر منذ أكثر من أربعة عشر قرناً.

وبما أن الإمام الحسين عليه قد تجسدت في شخصيته جميع القيم الإنسانية والمثل العليا، حيث التقت فيه عناصر النبوة والإمامة البرزخية الفاطمية، فكان جمّاعاً للفضائل، ومثلاً من الأمثلة العليا في الدنيا والدين، فذاً من الأفذاذ في التكامل البشرى، ومثالاً جميلاً رائعاً من أمثلة الرسالة الإسلامية.

فكسان بحق أطروحة من أطروحات الإسسلام الخالدة، بجميع طاقاته ومقوماته الذاتية والرسالية، ليهدي الأمة وتهتدي به الأجيال في كل زمان ومكان.

### علم الإمام

وبما أن العلم هو ذروة القيم الإسلامية، فإننا نقف على أعتاب الإمام الحسين المسلامية على على أعتاب الإمام الحسين المسلامية النظل من خلاله وبعض كلماته النورانية على بحره الذي لا ينزفه المنح، ولا ينقصه الكيل مهما كان عظيماً، لأنه بحر عظيم وشاسع، ونبع نوراني فياض بالنور والهداية، فهو كالشمس في كبد السماء.

وعلم الإمام ليس كالعلوم الكسبية التي نعرفها، بل هو نور من الله يؤيد به الإمام المفترض الطاعة، فيعلم كل الذي يحتاجه عندما يحتاجه، إما بالإلهام، أو

<sup>(</sup>١) سورة العلق: الآيات ١ -٥٠

النقر في الأسماع، أو الرؤيا الصادقة، أو الوحي المباشر أو غير المباشر. وتروي كتب السيرة أن رجلاً لقي الإمام الحسين عليته في الثعلبيّة في طريقه إلى كربلاء، فدخل عليه وسلّم، وسأله عن قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاس بِإِمَامِهِمْ ﴾(١).

فقال ﷺ: «إمامٌ دَعا إلى هُدى فَأجابوا إليه، وإمامٌ دَعا إلى ضَلالةٍ فَأجابوا اليها، هؤلاءِ في الجنّبةِ البَعْنبةِ وَهُؤيسِقٌ فِسي الْجَنّبةِ وَفَريقٌ فِي اللّبَعْنبةِ وَفَريقٌ فِي اللّبَعْنبةِ وَفَريقٌ فِي اللّبَعْنبةِ أَوْفِي اللّبَعْير ﴾(٢).

فسأله الإمام الحسين عليه «من أيّ البلدان أنت؟».

فقال الرجل: من أهل الكوفة.

قال ﷺ: «يا أخا أهل الكوفة أما وَالله لَو لَقيتُكَ بالمدينة لأريتُكَ أثرَ جِبرائيل في دارنا، وَنُزوله بالوحي على جَدَي، يا أخا أهَل الكوفة، مُستَقَى العلمِ مِسنْ عِنسدِنا أفعَلموا وَجَهلْنا؟! هذا ما لا يكون "".

لا والله لا يكون ولن يكون أحد من هذه الأمة أعلم من أهل البيت المُهُ الذين نزل القرآن عليهم وفي أبياتهم التي أمر الله أن ترفع وتقدّس، ليذكر فيها اسمه صباحاً ومساءً في كل حين بإذن الله العلي القدير. ولهذا قال الإمام لجعيد الهمداني مرَّة حين سأله: جعلتُ فِداك بأي شيء تحكمون؟ فقال: «يا جعيد

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) مقتل الحسين للمقرم: ص١٧٩.

نَحكُمُ بِحكْمِ آلِ داود، فإذا عَيينا عَنْ شيءٍ تَلَقَّانا به رُوحِ القُدُسِ»(١).

# الحسين وأجر الرسالة

فهم القرابة ومودتهم هي أجر الرسالة الخاتمة ، كما في سورة الشورى المباركة : ﴿ قُلُ لا أَسْأَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْسِراً إِلاَ الْمَودَةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ (٢) ، والإمام الحسين عَلَيْهِ يقول في تفسيرها : «وَإِنْ القرابة التي أمر الله بصلتها، وعَظَم مِنْ حَقَها، وَجَعَل الخَيرَ فِيها قَرابَتنا أهل البَيتِ الذين أوجَبَ الله حَقَّنا عَلَى كُلِّ مُسلم "(٢).

نعم: أجر الرسالة مودة أهل البيت علم الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً كما في آية التطهير، والإمام الحسين (عليته) هو خامس خمسة لم يكن لهم شبيه في الكون من البشر، منذ آدم وحتى آخر مخلوق في الدنيا.

وله ميزة خاصة بسبب شهادته وفدائه الخالص للإسلام الحنيف، فأعطاه الله ميزة الذرية الطاهرة، فالأئمة من صلبه خاصة، ففي حديث يرويه المولى أبو عبد الله على عن فعل جده الرسول على أله وقوله: «دَخَلتُ أنا وأخي على جَدي رسول الله على فخذه الرسول على فَخذه وأجْلَسَ أخي الحسن على فَخْذه الأخرى، ثُمَّ قبلنا وقال: بأبي أنتما من إمامَيْن صَالحيْن (سبْطَيْن) اخْتاركما الله منّي وَمن أبيكما وأمّكما، واخْتار مِنْ صَلَّبك يا حسين تسعة أنمَة، تاسعهُم قائمهُم، وكُلكُممْ في

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج٩ ص٤٥٢ ب١٥ ح٧٠

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الكلمة: ص ٤٨، تأويل الآيات الظاهرة: ص٢٢٢.

الفَضْل والمنزلَة عنْدَ الله تعالى سَواء »(١).

وكم كان يوصي بهم الله ورسوله الكريم الله ويأمر الأمة بتقديسهم وتبجيلهم واحترامهم وتقديرهم بما يستحقون وهم أهل لذلك كله، وكذلك يأمرنا بإدخال السرور عليهم الملك كيفما استطعنا.

وهذا الإمام الحسين عَلَيْتُهُ يحدث عن جده الرسول وَلَيُّتُهُ بِذَلِك ، قال رسول الله وَلَيُّةُ : «مَنْ أرادَ المتوسّل إليَّ وأن يكونَ لَهُ عِندي يَدُّ أَشْفَع لَهُ بِهَا يَــومَ القِيامــة، فَلْيصلْ أَهَلَ بَيتي وَبُدخل السُّرورَ عَلَيهم»(٢).

فهل فعلت الأمة ما أمرها به رسولها الكريم محمد المستن بأهل بيته الأطهار؟!

أم أنهم فعلوا عكس كل الوصايا بهم، فقتلوهم وشردوهم تحت كل شجر ومدر، وكأن رسول الله عليه أوصاهم بقتلهم وتشريدهم؟!

فأنمتنا الكرام الله المسلم خاصة وأهلهم عامة قتلوا ولوحقوا وما زالوا إلى اليوم، وصدق الإمام المعصوم الذي قال: «ما مِنّا إلاّ مَسْمومٌ أو مَقْتول» ("). وبطلة كربلاء عقيلة الهاشميين سيّدتنا زينب الكبرى المنكا تقول: «الموتُ لَنا عادة و كَرامَتنا عند الله الشّهادة» (").

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ج١ ص٢٦٩، ب٢٤ - ١٢.

<sup>(</sup>٢) أمالي الشيخ الطوسي: ج١ ص٢٥٩، الجز،٩ ح٤٥.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج٧٧ ص٢١٦، الصراط المستقيم: ج٢ ص١٢٨.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج٥٥ ص١١٨.

وفي كل بقعة من العالم ترى لهم أثراً بسبب التهجير والتشريد والقمع والاضطهاد والظلم، وما جرى عليهم من مصائب ومحن من هذه الأمة..

# الحسين وحديث الولاء والولاية

وحديث الولاء عند الإمام الحسين عليه طويل وجميل، فإنه يروي الكثير من الأحاديث والأحداث التي تبحث في هذا الموضوع النوراني، كحديث الكساء وأصحاب الكساء ونزول آية التطهير، وحديث الثقلين الذي سيأتي تفصيله في القسم الثاني من هذا الكتاب وتفسيره عند أمير المؤمنين عليه الذي يقول فيه:

«سُئل أمير المؤمنين ﷺ عن معنى قول رسول الله والله والله علم المؤمنين المؤمنين العترة؟ الثقلين: كتاب الله وعترتي. من العترة؟

وهذا الحديث - حديث الثقلين - من الأحاديث المتواترة لدى الأمة الإسلامية جمعاء، وكم من كتب كتبت عن شرح وتوضيح وإثبات وتنقيح هذا الحديث الشريف، وهو من الأحاديث الواضحة والصريحة، إلا أن الأيادي الأثمة التي تترصد لفضائل أهل البيت المنظم وتريد أن تبترها أو تنكرها، حاولت جاهدة أن تحرف الحديث عن مساره أو معناه.

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ص٩٠ ح٤.

إن حديث أهل البيت المنه هو حديث الحق الخالص، وإن حديثهم سنّة رحمانية، لأنهم القرآن الناطق وكتاب الله هو القرآن الصامت، فهم يفسرون الكتاب والكتاب يؤيدهم وينطق بفضلهم ووجوب اتباعهم، ولكن الحق مُرُّ وهو صعب ومستصعب.

ذات يوم أتى الإمام الحسين علي أناس، فقالوا له: يا أبا عبد الله حدَّثنا بفضلكم الذي جعل الله لكم.

قالوا: بلى نحتمل.

قال ﷺ؛ «إنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ فَلْيَتَنَحَّ اثْنان، وَأَحَـدَّتُ واحِـداً، فـإن احْتَملـه حَدَّثْتُكُم».

فتنحّى اثنان وحدَّث واحداً، فقام طائر العقل، ومرَّ على وجهه وذهب، فكلّمه صاحباه فلم يردَّ عليهما شيئاً فقاموا وانصرفوا(١).

سبحان الله!! الإنسان يبقى مغروراً بنفسه وهو من أضعف المخلوقات، ولقد وصفه تعالى بذلك فقال: ﴿وَخُلِسَقَ الإِنسَسَانُ ضَعِيفاً ﴾(1)، فالإمام الحسين على يقول لهم لا تطيقون، ولا يريد أن يحمّلهم أكبر من طاقاتهم عطفاً عليهم ورحمة لهم، وهم يصرون على أنهم يطيقون ويحتملون، وما واحدهم إلا كأس صغير ويطمح لكي يتسع لمياه البحر العظيم، وإذا قال لهم البحر لن

<sup>(</sup>١) الكلمة: ص٥١، عن الخرائج والجرائح: ج٢ ص٧٩٥ ب١٦ ح٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٢٨.

تتسعوا، اتهموه ووصفوه بالبخل أو القصور والتقصير وغير ذلك -والعياذ بالله-، وليس عليهم إلا أن يلتفتوا إلى قدرهم وصغر حجمهم.

# الحب في الله لأبي عبد الله

من الواجب علينا أن نتعباً من المودّة والحب لأهل البيت المين اليس أكثر، فأحب أولئك الأنوار لله تعالى ولوجه الحق، ولذواتهم المقدّسة. لأنك مفطور على هذا الحب، ومأمور بتلك المودة.

يروى أنه وفد إلى الإمام الحسين ﷺ وفد فقالوا: يا بن رسول الله ﷺ: إن أصحابنا وفدوا إلى معاوية ووفدنا نحن إليك.

فقال ﷺ: «إذَنْ أُجيزكُمْ بأكثَر ممّا يُجيزهُم».

فقالوا: جُعلنا فداك إنَّما جئنا مرتادين لديننا.

قال: فطأطأ رأسه الشريف ونكت في الأرض وأطرق طويلاً، ثم رفع رأسه فقال: «قَصيرةٌ مِنْ طَويلة، مَنْ أحبًنا لَمْ يُحبّنا لِقرابة بَيننا وَبَينه، وَلا لِمعروف أسديناهُ إليه، إنّما أحبّنا لله ورَسولُه، فَمَنْ أحبَنا جاءً مَعنا يـوم القيامـة كهـاتين - وقرن بين سبابتيه-»(۱).

تأمل إنها لا تحتاج إلى طويل الشرح وكثير التفريع والتفصيل رغم أنها تستوعب ذلك، فإن الحب والود يجب أن يكون خالصاً مخلصاً لوجه الله، وليس لأي قرابة نسبية أو خدمة دنيوية، والفاعل لها فإنه سيحشر معهم في يوم

<sup>(</sup>١) أعلام الدين ص٤٦٠.

القيامة، ورسول الله ﷺ يقول: «المرءُ يُحشر مَعُ مَنْ أَحَب»(١).

وفي حديث آخر عن المعصوم: «أليس الدين كُلّه: الحبَّ في الله، والبُغْضَ فِي الله؟» (٢).

عليك -يا عزيزي- ليس بالحب البريء فقط، بل بالطاعة والاقتداء بأئمتك من أهل البيت الله الإمام الحسين الله عليك أن تعرفه وتعشقه وتطيعه في كل ما أمرك به الشرع المقدس، وإلا كنت مدعياً للحب والولاء، ولست صادقاً في قولك إذا لم يقترن بالأفعال.

وللإمام الحسين التي الكثير من الخطب التي تعلن عن هذا المنهج النوراني الصريح. أعلنها الإمام الحيل على رؤوس الأشهاد وأمام الجيش الأموي كله، وقبل ذلك أمام الملك الأول للدولة الأموية معاوية بن أبي سفيان، وكم هي قصص الإمام مع ذلك الرجل الحاكم لأكبر دولة في العالم لذلك العصر.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٦٦ ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ج١٥ ص١٢٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي الشيخ الطوسي: ج١ ص٢٥٩. الجزء ٩، ح٤٥.

### طاعة الحسين مفروضة

فقال لهم معاوية: قد ظننا ذلك بالحسن، فلم يزل حتى عظم في أعين الناس وفضحنا.

فلم يزالوا به حتى قال للحسين عليه : يا أبا عبد الله لو صعدت المنبر فخطبت . فصعد الحسين على على المنبر فَحَمّدَ الله وَأَثْنَى عَلَيه وَصَلّى على النبي مَلِيّة ، فسمع رجلاً يقول : من هذا الذي يخطب؟

### فقال الحسين عَلَيْتُكُمْ:

«نحنُ حزْبُ الله الغَالِبون، وَعِثْرَةُ رَسُولِ اللهِ يَثَنِينُ الأَقْرِبُون، وأَهبلُ بَيْتِه الطَّيبون، وأَحَدُ الثَّقَلَين الذينَ جَعَلَنا رَسُول الله يَثَنِيه الباطبلُ مَسنْ بَسْن بَسُل مَقْر وَضَةً، إذْ كَانتُ بَطَاعَة الله ورسوله مَقْر وَنَة، قَال الله عز وَجَل الأَمْس أَطيعُوا الله وَأَطيعُوا الرَّسُول وَأُولُسي الأَمْس مَنْكُم فَإِنْ تَنَازَعْتُم فِي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى الله وَالرَّسُول وَأُولُسي الأَمْس رَدُوهُ إِلَى الله وَالرَّسُول وَالْ الله مِنْ مَنْهُمْ لَعَلمَهُ الله بَسْ بَسْنَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَالْمَاسُول وَالْمَى اللهُ مِنْهُمْ وَالْمَاسُول وَالْمَى اللهُ مِنْهُمْ لَعَلَمَة الله بَسْ بَسْنَنْبِطُونَة مِنْهُمْ وَالْمَ الله بَسُول وَإِلَى الْهُ مِن المَّسُولَ وَالْمَى اللهُ مَنْهُمْ لَعَلَمَة اللّه بَالرَّسُول وَإِلَى الْهُمْ مَنْهُمْ لَعَلَمَهُ اللّهُ بِن يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ مَنْهُمْ لَعَلَمَة اللّهُ بِن يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ أَعَلِمَهُ اللّهُ مِنْ اللهُ اللّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ أَلُولُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٩٥.

وَلَوْلا فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاتَّبَعْتُمْ الشَّيْطَانَ إلاَّ قَليلا﴾''.

وَأَحْذَرُكُمُ الإصغاءَ إلى هُتوف الشَّيطانِ بِكُمْ، فَإِنَّه لَكُمْ عَدَوُّ مُسِين فَتَكُونُوا كَأُولِيانِه الذين قال لهم: ﴿ لا غَالبَ لَكُمْ الْيَوْمَ مِنْ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتْ الْفَتَنَانِ نَكَ صَ عَلَى عَقْبَيْهِ وَقَسَالَ إِنِّي بَسِرِيءٌ مَنْكُمْ ﴾ (ا فَلَمَّا تَرَاءَتْ الْفَتَنَانِ نَكَ صَ عَلَيْ عَقْبَيْهِ وَقَسَالَ إِنِّي بَسِرِيءٌ مَنْكُمْ ﴾ (ا فَتُلقونَ للسِّيوفَ ضرباً وَللرِّماحِ وردْداً، وَللْعَمد حَطَماً وَللسِّهامِ عَرَضاً، ثُمَّ لا يُقْبِلُ مِنْ نَفْسٍ إيمانُها لَمْ تَكُنْ آمنت مِنْ قَبِلُ أَوْ كَسَبْت في إيمانِها خَيراً ».

قال معاوية: حسبك يا أبا عبد الله فقد أبلغت (٣).

هل سمعت مثل هذا البيان الواضح إلا من جده وأبويه (صلوات الله عليهم جميعاً)، إنهم من أهل البيت الذين زقوا العلم زقاً، وآتاهم الله الحكم صغاراً.

فطاعة أهل البيت المنظم هي طاعة للرسول الأكرم والنظم ، وبالتالي هي طاعة لله بالطول وليس بالعرض، وآية الولاية والتصدق بالخاتم تؤكد ذلك مع كثير من الآيات القرآنية الشريفة.

وعلينا أن نبحث عن الحقيقة ونتمسك بها ونحافظ عليها، لا أن نكون كمعاوية، الذي لم يحفظ رسوله الكريم المصطفى والمالة في أهل بيته، بل طغى

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال: الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج: ج٢ ص٢٢-٢٣، مناقب ابن شهر أشوب: ج٤ ض٦٧.

وبغى حتى قاتل الإمام علياً عَلَيْتُلِم رأس العترة وسيدهم في صفين، ثم دسَّ السم إلى الإمام الحسن عَلَيْتُلِم، وأراد الوقيعة بالإمام الحسين عَلَيْتُلِم، فلم يستطع.

وإليك - أخي الكريم- بعض أحوال الإمام الحسين عليه مع ذاك الطاغية الباغية، وأهل بيته الشجرة الملعونة في القرآن كما في سورة الإسراء المباركة، والشجرة الخبيئة كما في سورة إبراهيم المباركة، وأقربائهم صبية النار، والأوزاغ الملعونين إلى يوم القيامة على لسان الحبيب المصطفى المنت وأهل بيته الأطهار عليه .

# رأفة الإمام الحسين وموقف مروان بن الحكم

يروى أن مروان بن الحكم قال يوماً للحسين بن علي المناكا بمحضر من رجالات قريش: لولا فخركم بفاطمة بم كنتم تفتخرون علينا؟

فوثب الحسين اليه وكان شديد القبضة - فقبض على حلقه فعصره، ولوى عمامته على عنقه حتى غشي عليه ثم تركه. وأقبل الإمام اليه على القوم فقال:

«أَنْشُدُكُم بِاللهِ أَلا صَدَّقْتُموني إِنْ صَدَقْت. أَتَعلَمونَ أَنَّ في الأَرْضِ حَبيبَيْنِ كَانسا أَحَب إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنْ مِنْ أَخي؟ أو عَلى ظَهرِ الأَرضِ ابْنُ بنتِ نبيًّ غَيري وغَير أَخي؟».

قالوا: اللُّهُمَّ لا.

 المَشْرِقِ، والآخَرُ بِبابِ المَغرِب رَجُلانِ مِمَّنْ يَنْتَحِيلِ الإسسلامَ أَعَيدَى للهُ ولرسولِهُ وَلأَهلِ بَيتِهِ مِنْكَ وَمِنْ أَبِيكَ. إذْ كانَ عَلَامَةُ قُولِي فَيكَ: أَنَّكَ إذا غَضبتَ سَقَط رِداؤكَ عَنْ مَنْكَبكَ».

قال: فوالله ما قام مروان من مجلسه حتى غضب فانتفض وسقط رداؤه عن عاتقه (١).

هذا هو «الوزغ ابن الوزغ» كما في الرواية عن الرسول الأعظم والمنظم المنطقة ، وهذا الملعون سيصبح أمير المؤمنين بعد حين، ويخطب باسمه في جميع بلاد المسلمين، ويتعاقب على الحكم الأموي سبعة أكباش من صلبه الملعون.

وفي معركة الجمل: للإمام الحسين السيلام مع هذا الوزغ حوادث وأحداث جسام عظام، تخبرك عن عظيم أخلاق الإمام الحيام الوزغ، وفادح حقارة ودناءة ذاك الوزغ، منها تلك التي حدثت في يوم معركة الجمل، حيث كان مروان وجماعته مع المرأة وأتباع الجمل الأدبَب: (عسكر) ذاك الشيطان.

فعندما عُقر الجمل وفرَّ أصحابه وقُتل طلحة (۱) والزبير وأسرت عائشة ، كان من الفارين عبد الله بن الزبير ومروان بن الحكم ومن لفَّ لفهم .. فأرسل مروان يستغيث بالإمامين الحسنين المشلكا ، ليشفعا له عند أبيهما أمير المؤمنين علي الشيف . حيث كانوا يخافون على أنفسهم حدَّ السيف.

فخفًا إلى أبيهما وكلماه في شأنه وقالا له: «يُبايعُكَ يَا أميرَ الْمُؤمنين».

<sup>(</sup>١) المناقب: ج٤ ص٥٠، الاحتجاج: ج٢ ص٦٩، موسوعة البحار: ج٤٤ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) علماً أن مروان بن الحكم هو الذي قتل طلحة في يوم الجمل وذلك حين رآه يريد الفرار، فرماه بسهم فقتله.

فقال عَلَيْكُمْ: «أُولَمْ يُبَايْعني بَعدَ قَتْل عُثْمَان، لا حَاجَةَ لِي فِي بَيْعَتِهِ إِنَّها كَفُّ يَهوديَّة لو بَايَعني بكفُّهِ لَغَدَر بِسَبَابَتِه (أُو بِسُبَّتِهِ)، أما أَنَّ له إِمْرَةً كَلَعْقَةِ الكَلْبِ أَنْفُهُ وَهُو أَبُو الأَكْبُشِ الأَرْبَعَةِ، وَسَتَلْقَى الأُمَّةُ مِنْهُ وَمِنْ وُلْدِهِ يَوْماً أَحْمَرَ!» (اللهَ المُعَدِّهُ مِنْهُ وَمِنْ وُلْدِهِ يَوْماً أَحْمَرَ!» (اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ ا

وما زالا يتلطفان به حتى عفا عنه ، إلا أن هذا الوغد قد تنكر لهذا العروف، وقابل السبطين بكل ما يملك من وسائل الشر، فهو الذي منع جنازة الإمام الحسن علي أن تدفن بجوار جده وأمطرها بسهامه ، وهو الذي أشار على الوليد بقتل الإمام الحسين علي إن امتنع من البيعة ليزيد (١) . لقد كان ذلك في المدينة المنورة ، عندما هلك معاوية واستولى على كرسي الخلافة يزيد الفاسق الفاجر ، فقد أرسل إلى الوليد والي المدينة يخبره الخبر ويأمره بأخذ البيعة من الناس مع ورقة صغيرة كتب فيها: خذ الحسين وعبد الله بن عمر وعبد الرحمن بن أبي بكر وعبد الله بن الزبير بالبيعة أخذاً شديداً عنيفاً ليست فيه رخصة ، ومن أبي عليك منهم فاضرب عنقه وابعث إلي برأسه (١).

وبعث الوليد إلى الإمام الحسين عليه فوضع خطة مع فتيان بني هاشم الأجاويد بحيث لا يمكن الوليد من نفسه ، وعندما استقر المجلس بأبي عبد الله عينه نعى الوليد إليه معاوية ثم عرض عليه البيعة ليزيد، فقال عليه : «مثّلي

<sup>(</sup>١) بحيار الأنبوار: ج٣٢ ص٢٣٤، نهيج البلاغية: ص١٠٢، ضبيط د. صبيحي البصالح -ط دار الكتاب - بيروت.

<sup>(</sup>٢) حياة الإمام الحسين بن على: ج١ ص١٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) مقتل الحسين للخوارزمي: ج١ /١٧٨.

لا يُبايع سِرَّاً، فإذا دَعَوتَ النَّاسَ إلى البَيعَةِ دَعَوتَنا مَعَهُمْ. فَكَانَ أَمْراً واحداً»(١٠.

فاقتنع الوليد منه ولكن مروان ابتدر قائلاً: إن فارقك الساعة ولم يبايع لم تقدر منه على مثلها حتى تكثر القتلى بينكم، ولكن احبس الرجل حتى يبايع أو تضرب عنقه.

فقال الحسين ﷺ: «يا ابْنَ الزَّرْقاء، أَنْتَ تَقْتُلُنِي أَمْ هُوَ؟كَذَبْتَ وَأَثَمْتَ».

ثم أقبل عَلَيْكُ على الوليد، وقال: «أَيُّهَا الأَمِيرِ إِنَّا أَهْلُ بَيْتِ النَّبُوَّةِ وَمَعْدَنُّ الرِّسَالَةِ وَمُخْتَلَفُ المَلائِكَة بِنَا فَتَحَ اللهُ وَبِنَا يَخْتُم، وَيَزيد رَجلُّ شارِبُ الخُمور، وَقَاتِل النَّفْسِ المُحرَّمَةِ مُعْلِنٌ بَالفِسْقِ، وَمِثْلِي لا يُبايِعُ مِثْلَهُ، وَلَكنْ نُصْبِح وَتُصْبِحون، وَنَنْظَرَ وَتَنْظُرُون أَيُنَا أَحِقُ بالخلافَة».

وارتفعت الأصوات فيما بينهم، وخرج الإمام الحسين عليه من بينهم قهراً، فقال مروان للوليد: عصيتني، فوالله لا يمكنك من مثلها أبداً.

قال الوليد: وبّخ غيرك يا مروان! اخترت لي ما فيه ذهاب ديني، أأقتلُ حسيناً إنْ قال لا أبايع، والله لا أظن امرءاً يحاسب بدم الحسين إلا خفيف الميزان يوم القيامة، ولا ينظر الله إليه، ولا يزكّيه وله عذاب أليم!(٢)

انظر واعجب من جرأة هذا الوزغ على الله وعلى أولياته الكرام الميامين، وهو من أشر خلق الله، يأمر بضرب عنق وقتل ابن رسول الله الميائية، الإمام في ذاك الزمان المفترض الطاعة والولاية على الأمة جمعاء، إلا أن عذره كان بيّناً

<sup>(</sup>١) الطبري: ج٦ ص١٨٩.

<sup>(</sup>٢) مقتل الحسين للمقرم: ص١٣١، الخوارزمي ص١٨٣. واللهوف: ص١٣.

في أول كلام الإمام الحسين عَلَيْتُلا، حيث عرَّفه جيداً بأنه ابن الزرقاء، تلك البغي التي كانت من أصحاب الرايات المومسات.

# موقف آخر مع عمرو بن العاص

وإليك نموذجاً آخر، إنه من عمرو بن العاص بن ليلى أرخص بغايا العرب في عصرها، ولقد كانت له قصص كثيرة ومثيرة مع أبناء الطهر المصطفى المنتقة ووصيه أمير المؤمنين علي علي المنتقة

أكتفي بهذه الحادثة اللطيفة حيث تروي كتب التاريخ والأدب، أن عمرو بن العاص قال للإمام الحسين ﷺ: يا بن علي ما بال أولادنا أكثر من أولادكم؟

فقال عَلَيْكُلُّم:

بغاث الطير أكثرها فراخاً وأمّ الصقر مقلاة نزور<sup>(١)</sup>

فقال: ما بال الشيب إلى شواربنا أسرع منه في شواربكم؟

فقال ﷺ: إنّ نِساءَكُمْ نِساءٌ بَخِرَةٌ (كريهة رائحة الفم) فإذا دَنَا أَحَــدُكُمْ مِـنْ امْرَأَته نَكَهَتْ في وَجْهَه فَيُشابَ منْهُ شَارِبُهُ.

فقال: ما بال لحاكم أوفر من لحانا؟

<sup>(</sup>١) الشعر لعباس بن مرداس السلمي:

بغاث الطير: شرارها وما لا يصاد منها.

المقلاة: من النوق التي تضع واحداً ثم لا تحمل بعده، والمقلاة من النساء التي لا يعيش لها ولمد. النزور: المرأة القليلة الولد.

فقال ﷺ: ﴿وَالْبَلَدُ الطَّيْبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُـثَ لا يَخْـرُجُ إِلاّ نَكداً﴾''.

فقال معاوية لعمرو: بحقي عليك إلا سكت فإنّه ابن عليّ بن أبي طالب. فقال عِيْكِيم:

إنْ عادتْ العَقربُ عُدنا لَها وَكَانست النَعلُ لَها حَاضرَهُ وَكَانست النَعلُ لَها حَاضرَهُ وَاللَّهُ عَلَمَت عَقْرَبُ والسَّيْقَنت أن لا لها دُنيسا ولا آخرَهُ (٢)

كان دأب أولئك الأشرار أن ينقصوا من أهل البيت الأطهار المنه في إلا أن الله سبحانه كان يخذلهم دائماً وأبداً على أيدي الأئمة وأتباعهم المخلصين، وهذا ديدن الحق في مقابل الباطل.

### رسالة الإمام الحسين لمعاوية

وقبل أن أغادر هذا المقام فإنني أحب أن أختمه برسالة كتبها الإمام الحسين الخسين عندما وشى مروان الحسين عليه رداً على رسالة إليه من معاوية بن أبي سفيان، عندما وشى مروان بن الحكم والي المدينة إلى معاوية عن الإمام الحسين عليه بأنه يعد العدة للخروج والثورة عليه.

روي أن مروان بن الحكم كتب إلى معاوية وهو عامله على المدينة:

أما بعد، فإن عمرو بن عثمان ذكر أنّ رجالاً من أهل العراق ووجوه أهل

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المناقب لآل أبي طالب: ج ٤ ص ١٧.

الحجاز يختلفون إلى الحسين بن علي، وذكر أنه لا يأمن وثوبه، وقد بحثت عن ذلك فبلغني أنه لا يريد الخلاف يومه هذا، ولست آمن أن يكون هذا أيضاً لما بعده فاكتب إليَّ برأيك في هذا، والسلام.

### فكتب إليه معاوية:

أمّا بعد، فقد بلغني كتابك وفهمت ما ذكرت فيه من أمر الحسين، فإيّاك أن تعرض للحسين في شيء واترك حسيناً ما تركك، فإنا لا نريد أن نعرض له في شيء ما وفي ببيعتنا، ولم ينز على سلطاننا، فاكمن عنه ما لم يبد لك صفحته، والسلام.

# وكتب معاوية إلى الحسين بن علي ﷺ:

أما بعد، فقد انتهت إلي المور عنك إن كانت حقاً فقد أظنك تركتها رغبة فدعها، ولعمر الله إن من أعطى الله عهده وميثاقه لجدير بالوفاء، وإن كان الذي بلغني باطلاً فإنك أنت أعزل الناس لذلك، وعظ نفسك فاذكره، ولعهد الله أوف، فإنك متى ما تنكرني أنكرك، ومتى ما تكدني أكدك، فاتق شق عصا هذه الأمة، وأن يؤدهم الله على يديك في فتنة، فقد عرفت الناس وبلوتهم، فانظر لنفسك ولدينك ولأمّة محمد المنتها ولا يستخفنك السفهاء الذين لا يعلمون.

فلمَّا وصل الكتاب إلى الحسين (صلوات الله عليه) كتب إليه:

وأمّا بَعْدُ، فَقَدْ بَلَغَني كتابُك، تَذكرُ فيه أنَّه قَد بَلَغَكَ عَنِّي أُمورٌ أنْتَ لِي عَنْها راغبٌ، وَأَنَا لِغَيْرِهَا عِندَكَ جَديرٌ، فَإِنَّ الحَسناتِ لا يَهــدي لَهــا، ولا يردُ إليها إلا الله. وَأَمَّا مَا ذَكَرَتَ أَنَّه انْتهى إليكَ عَنِي، فإنَّهُ إنَّما رقاه إليكَ عَنِي اللهُ اللهُ وَأَلِم اللهُ وَأَلِم اللهُ وَأَلِم اللهُ وَلا عَلَيْكَ خلافاً، وأيسم الملاقون المشاؤون بالنَّميم، وَمَا أُريدُ لَكَ حَرِباً وَلا عَلَيْكَ خلافاً، وأيسم الله إنّي لَخائف لله في تَرك ذَلك وَمَا أَظنَ الله راضيا بسرك ذَلك، ولا عاذراً بدون الإعذار فيه إليك، وفي أوليائك القاسطين المُلحدين حزّب الظّلمة وأولياء الشّياطين.

ألست القاتل حُجْر بن عُدي أخا كندة والمُصلين العابدين الله ذين كانُوا يَنحافون في الله لَومَة لاثم؟ كانُوا يَنكرونَ الظُلم ويَستعظمون البدع، ولا يَخافون في الله لَومَة لاثم؟ ثُمَّ قَتَلْتَهُمْ ظُلْماً وعُدواناً مِنْ بَعد مَا كُنت أعْطَيتَهُمُ الأيمان المغلَظَة والمواثيق المؤكّدة لا تأخذهم بحدث كان بَينك وبَيسنَهُم، ولا بإحنية تجدها في نفسك؟

أُولَستَ قَاتِلَ عَمْرِو بِنِ الحَمَـةِ صَـاحِبِ رَسولِ اللهِ العبدِ العبدِ الصَّالِحِ الذي أَبْلَتُهُ العبادة فَنَحِلَ جِسْمُهُ وَصَـفُرَ لَونَـهُ؟ بَعـد ما أَمَّنْتـهُ وَالصَّالِحِ الذي أَبْلَتُهُ العبادة فَنَحِلَ جِسْمُهُ وَصَـفُرَ لَونَـهُ؟ بَعـد ما أَمَّنْتـهُ وَأَعطيتَهُ طَائِراً لَنَزَلَ إليكَ مِسنْ رأسِ وأعطيتَهُ مِنْ عُهود الله ومَواثيقه مَا لَوْ أَعْطيتُهُ طَائِراً لَنَزَلَ إليكَ مِسنْ رأسِ الجَبل، ثُمَّ قَتَلتَهُ جُرأةً عَلى ربَّكَ واسْتخفافا بذلك العَهد.

أوَلَسْتَ صَاحِبَ الحَضْرَمِينِ الَّذِينَ كَتَبِ فيهم ابنُ سُميَّة أنَّهم كانوا

على دين عَلَي عَلَي عَلَيْ عَلَيْ الْكَانَ عَلَى دِينِ عَلَى دِينِ عَلَى دِينِ عَلَى دِينِ عَلَى دِينِ عَلَى وَفَقَتَلَهُمْ وَمَثَلَ بِهِم بِأُمْرِكَ، وَدِينُ عَلَي عَلَي الله الله الله الله الله الله علي عَلَيه أَباكَ وَيَضَرِبُكَ، وَبِه جَلَسْتَ مَجِلَسْكَ الله ي جَلَسْتَ، وَلَسُولا ذلك لَكَانَ شَرَفُكَ وَشَرَفُ أُبِيكَ الرَّحْلَتين.

وَقُلْتَ فَيِما قَلْتَ: «أَنْظُرْ لَنَفْسكَ وَلدينكَ وَلأَمَّة مُحَمَّد، وَاتَّقِ شَتَّ عَصا هَذه الأُمَّة وأنْ تردّهُمْ إلَى فَنْنة، وَإِنِّي لا أَعْلَمُ فَنْنَة أَعْظَمَ على مذه الأُمَّة منْ ولايتكَ عَلَيْهَا، وَلا أَعْلَمُ نَظراً لَنَفسي وَلديني وَللَّمَّة مُحَمَّد عَلَيْهَا أَعْلَمُ نَظراً لَنَفسي وَلديني وَللَّمَة مُحَمَّد عَلَيْهَا أَنْهُ اللهُ ال

وَقُلْتَ فِيما قُلْت أَنْكَ إِنْ أَنْكُرْكَ تَنكرني وَإِنْ أَكِدْكَ تَكدني فَكدْني مَا بَدَا لَكَ، فَإِنِّي أرجو أَنْ لا يضرّني كَيْدُكَ فيَّ، وَأَنَ لا يكونَ على أَحَد أَضرَّ مِنهُ عَلَى نَفسك، لأنَّكَ قَدْ رَكِبتَ جَهلَكَ وَتحرّصَت عَلَسَي نَقَصْ عَهدك، ولَعمري مَا وَفيتَ بشرط.

وَلَقَّد نَقضتَ عَهْدكَ بِقَتْلكَ هَؤلاء النَّفر الَّذينَ قَتَلَتَهُم بَعْدَ الصَّلحِ والأيمان والعُهود والمَواثيق، فَقَتلتهم مَنْ غَيْر أَنْ يَكونوا قاتَلوا وَقَتلوا، وَلَمْ تَفعَلُ ذَلكَ بِهِمْ إلاَ لَذكرهمْ فَضْلَنا، وَتَعظيمهم حَقَّنا، فَقَتلتَهُمْ مَخَافَة أمر لَعلَكَ لَوْ لَمْ تَقتُلهم مَتَّ قَبْلَ أَنْ يَفعلوا أو ماتوا قَبلَ أَنْ يدركوا.

فَأْبِشِرْ يَا مُعاوِيةً بِالقصاصِ، وَاسْتِيقِنْ بِالحسابِ، واعْلَمْ أَنَّ لله تَعالَى كِتَاباً لا يُغادرُ صَغيرةً ولا كَبِيرةً إلا أحْصاها، وَلِيسَ الله بِناسِ لأخذكَ بِالطُنّة، وَقَتْلكَ أُولياءهُ مِنْ دُورِهِم إلى دَارِ الغُربة، وَأَخَذكَ للنَّاس بَيعَة ابْنكَ غُلام حدث، يَـشُربُ الخَمرَ وَيَلعَببُ

بالكلاب، لا أعَلمُكَ إلا وَقَدْ خسرتَ نَفسَكَ، وَتَبَّرت دينَـكَ وَغَشَـشْتَ رَعَيْتك، وَتَبَرت دينَـكَ وَغَشَـشْتُ رَعَيْتك، وَأَخْرَبْتَ أَمانَتك وَسَمعْتَ مَقَالةَ السّفيه الجاهل، وأخفت الوَرعَ التَقيّ لأجلهم، والسلام، (۱).

أخي القارئ: لم أعلق على هذه الرسالة.. لوضوح الحقيقة، وكما يقال: توضيح الواضحات من أشكل المشكلات، بل تركته لذوقك الرفيع، وأخلاقك العالية، لتعرف ما بين السطور..

إنك لو تأملت رسالة معاوية فقط لتصورت أنه رجل قديس؟ ولكن جواب الإمام عَلَيْكِا كَشَف الحقيقة وزيف حال الرجل.

<sup>(</sup>١)راجــع رجــال الكــشي: ج١ ص٠٥٥-٢٥٩ ح٩٧-٩٩، والغــدير: ج١٠ ص١٦٠، والإمامــة والسياسة: ج١ ص١٨٠.



الفصل الثامن

# النبوة والإمامة توأمان

الإمام الحسين عليه هو ابن الإمام على عليه ، هو ابن الرسول الأعظم الله ، هو ابن الرسالة الإسلامية ، وأخلاقه القرآن. والنبوة هي بعثة من الله لبني البشر ، أما الإمامة فهي امتداد رسالي وتأويلي إلهي لتلك الرسالة ،

وفي رواية عن الإمام محمد الباقر عَلَيْتَكُم عن أبيه زين العابدين عَلَيْتُكُم عن جده الإمام الحسين عَلَيْتُكُم قال:

وإلاّ لخلت الأرض من الحجة ولو خلت لساخت بأهلها.

«خرج رسول الله على ذات يوم وهو راكب، وَخَرج عَلَى الله وهو يمشي، فقال له: يا أبا الحسن إمّا أنْ تَركب وإمّا أن تنصرف، فيان الله عزّ وجل أمرني أنْ تركب إذا ركبت وتمشي إذا مشيت، وتَجلس إذا جَلست، إلا أنْ يكونَ في حدّ منْ حُدود الله لابد لك من القبام والقعود فيه، وما أكرمني الله بكرامة إلا وقد أكرمك بمثلها، وخصني الله بالنبوة والرسالة وجعلك وليي في ذلك تقوم في حدوده وصعب أموره، والَّذي بعثني بالحق نبيًا ما آمن بي مَنْ أنكرك، ولا أقر بي مَنْ أموره، والَّذي بعثني بالحق نبيًا ما آمن بي مَنْ أنكرك، ولا أقر بي مَنْ جَحَدَك، ولا آمن بالله مَنْ كفر بسك، وإنَّ فَضلك لمَنْ فَضلي، وإنَّ

فَضلي لَفَضْلُ الله، وهوَ قولُ ربّي عزَّ وجلَّ: ﴿قُــلْ بِفَــضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِــهِ فَبذَلكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ ممَّا يَجْمَعُونَ﴾(١).

فَفَضْلُ الله نُبُوة نَبِيّكم، ورحمته ولاية علي بسن أبي طالب عليه في في في الشيعة في الشيعة في في في في في الشيعة في في الشيعة في الشيعة في مما يجمعون بي يعني ما يجمع مخالفوهم من الأهل والمال والولد في دار الدنيا، والله يا علي ما خُلقت إلا ليُعْبَدَ ربُّك، وَلَتُعْرَفَ بِكَ مَعالم الدين وتَصْلُح بِكَ دَارُ السَّبيل، ولَقْد ضَلَّ مَنْ ضَلَّ عَسَكَ وَلَسْ يَهتدي إلى الله مَنْ لَمْ يَهتد إليك والمي والميتك.

وهو قول ربّي عزَّ وجلَّ: ﴿وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لَمَنْ تَابَ وَآمَسَ وَعَملَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَى﴾ (٢) يعني إلى ولايتك، وَلَقَدْ أمرني ربّي تَباركَ وتَعالى أَنْ افترضَ مِنْ حقَكَ ما افترضَ مِنْ حَقِّي، وإِنَّ حقَّكَ لَمَفروضٌ عَلى مَنْ آمنَ بي، وَلُولاكَ لَمْ يُعرفْ حِزْبُ الله وَبِكَ يُعْرِفُ عَدُّو الله، ومن لم يُلْقَهُ بشيء.

ولقد أنزلَ الله عزَّ وجلَّ إليّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أَنسزِلَ إلَيْكَ مِنْ رَبَّكَ ﴾ يعني في ولايتك يَسا علسي ﴿ وَإِنْ لَـمْ تَفْعَـلْ فَمَـا بَلَغْـتَ رَسَالَتَهُ ﴾ (") وَلَوْ لم أُبلَغْ مَا أمرتُ به مِنْ ولايتكَ لَحَبَطَ عَمَلي، وَمَنْ لَقييَ الله عزَّ وجلَّ بغير ولايتك فَقَدْ حَبَطَ عَمَلُهُ وَغَداً سُحْقاً لَهُ (سُحْقاً) ومسا

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية ٦٧.

إن هذا الحديث الذي يرويه الإمام الحسين عليه عن جده المنين بحق أبيه أمير المؤمنين عليه ليس حديث فكاهة ورواية عابرة ، بل هو حديث ولاء ودين يدان به بين يدي الله عز وجل والذي يلفت النظر ليس الحديث فقط بل الأدب العظيم ، والخلق العالي والاحترام الكبير الذي كان يتعامل به الرسول الأعظم المنينة مع وصيه وابن عمه الإمام علي بن أبي طالب عليه ، هذا الإمام العظيم الذي تجرأ عليه الوهابية ، لا سيما شيخهم ابن تيمية وغيره كما سنوض فيما بعد بإذن الله .

### الحسين وعلوم القرآن

إن ميزة العلم هي الميزة الأساسية للدين الإسلامي، وبالتالي لقادة المسلمين الربّانيين وأثمة الدين (سلام الله عليهم أجمعين)، وإن أشرف العلوم علم القرآن الكريم.

والقرآن عند الإمام الحسين عَلَيْنَا فيه أربعة أشياء كما كان يقول (سلام الله عليه):

«كِتَابُ الله عَزَّ وجلَّ عَلَى أربَعة أشْياء: عَلَى العبَارَة، وَالإشارَة، وَاللَّصَانِف، وَاللَّصَانِف، وَالحقائِقِ، وَالحقائِقِ، وَالحقائِق، وَالْخَلَّمُ وَالْخُلْفِ وَالْفُلْفِ وَالْخُلْفِ وَالْخُلُقُ وَاللَّهُ وَالْخُلُقُ وَالْخُلُقُ وَالْخُلُقُ وَالْخُلُقُ وَالْخُلُولُ وَالْخُلُقُ وَالْخُلُولُ وَالْخُلُولُ وَالْخُلُولُ وَالْخُلُولُ وَالْمُولِ وَالْخُلُولُ وَالْحُلُولُ وَالْخُلُولُ وَالْخُلُولُ وَالْخُلُقُ وَالْخُلُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُولِ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُل

<sup>(</sup>١) كلمة الإمام الحسين: ص ٤٨ - ٤٩.

للأنبياء »<sup>(۱)</sup>.

وفي حديث آخر يروى عنه وعن أبيه أمير المؤمنين الممنى الممنى المقرآن ظاهره أنيق، وباطنه عَميق»(٢).

سلام الله عليك سيدي ومولاي يا أبا عبد الله، ما أعظمك وأجمل كلامك هذا الذي تصف فيه القرآن الحكيم، بكلمات عذبة رقيقة إلا أنها تعطي بحاراً من العلم القرآني لكافة البشرية.

إن الإمام علي قد أعطى تقسيماً للبشر جميعاً، فهذا التصنيف ليس للقرآن فقط، بل لمن يقرؤه أيضاً، والناس على هذه الأوجه الأربعة:

الصنف الأول: هم عامة الناس، الذي يحفظون القرآن بالقراءة والتلاوة والتبدول به في كل ذلك، وليس لهم إلا الألفاظ والكلمات بمعناها الظاهر ورسمها المتداول.

أما الصنف الثاني: فهم الخواص من المؤمنين، وهم كالأشعة اللامعة ينظرون من بين الحروف، وما وراء الكلمات، لتضيء لهم فكرة أو علماً لم يكن لغيرهم، وهؤلاء أندر من الكبريت الأحمر في كل زمان ومكان.

أما الصنف الثالث: فهم الأولياء من أولئك المؤمنين، الذين جاهدوا في الله حق جهاده فهداهم وسددهم إلى لطائف الكتاب العزيز.

أما الصنف الرابع: فهم الأنبياء والرسل فقط، فحقائق القرآن لهم وليس

<sup>(</sup>١) جامع الأخبار: ص٤١ فصل٢٢، موسوعة البحار: ج٩٣ ص ٢٠ ح١٨٠.

<sup>(</sup>٢)المصدر السابق،

لغيرهم، وهمي حقائق لأنها لا تقبل التأويل أو التفسير المخالف لما يقوله المعصوم عليتهم.

ويبقى القرآن الكريم في ظاهره أنيقاً جميلاً كالنور يتلألاً على صفحات الوجود العلوي والسفلي، وأما باطنه فإنه أعمق من أن يتصوره بشر عادي، لأنه متصل بنور الأنوار وقدس الأقداس بالذات الإلهية المقدسة.

وإليك بعض تلك اللطائف الجميلة، والحقائق الرائعة نستلمها من الإمام الحسين عليه عن بعض آيات القرآن الكريم، وعليك يا عزيزي أن تلحظ أننا نأخذ بحجمنا نحن وقدرنا الصغير، ويبقى الإمام عليه فوق ما يمكن أن نفهم بكثير، فإنه يروى: أن رجلاً جاء إليه وسأله عن معنى (كهيعص) فقال له: «لَـوُ فَسَرَتُها لَكَ لَمشيتَ عَلى الماء»(1).

#### الحسين وفلسفة التوحيد

فالإمام عَلَيْتُهُ يفيض علينا بقدرنا، وبحسب عقولنا القاصرة، وإليك ما قاله في تفسير كلمة (الصمد) الشريفة من كلمات سورة الإخلاص المباركة:

عن الإمام الباقر عَلَيْتَلِم عن أبيه عَلَيْتَلِم، قال:

«إنَّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن علي المهلكا يسألونه عن (الصمد)، فكتب إليهم:

<sup>(</sup>١) ينابيع المودة: ص٤٨٤، إحقاق الحق: ج١١ ص٤٣٢.

# بسم الله الرحمن الرحيم

أمّا بَعدُ، فَلا تَخُوضُوا في القُرآن، وَلا تُجَادلُوا فِيه وَلا تَتَكلَّمُوا فِيه بغَيْرِ علم، فَقَدْ سَمعْتُ جَدَّي رَسُولَ الله ﷺ يقول: (مَنْ قال فِي القُراَن بغَيْر علم، فَقَدْ سَمعْتُ جَدَّي رَسُولَ الله ﷺ الله سُبْحَانَهُ قَدْ فَسَر النَّسَار)، وإنَّ الله سُبْحَانَهُ قَدْ فَسَر النَّسَار)، وإنَّ الله سُبْحَانَهُ قَدْ فَسَر المَّسَمَدُ الله الصَّمَدُ فَقَال: ﴿ لَهُ أَحَدُ \* اللهُ الصَّمَدُ ﴾ ثُمَّ فَسَرهُ فَقَال: ﴿ لَهُ يَلِدْ وَلَهُ يُولَدُ \* وَلَمْ يَلِدْ وَلَهُ يُولَدُ \* وَلَمْ يَكِدُ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾.

﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾: لَمْ يُتولّد مِنْ شَيء وَلَمْ يَخْرِجْ مِنْ شَيء وَلَمْ يَخْرِجْ مِنْ شَيء وَالدّابَة مِنَ تَخْرُجُ الأشياء الكَثيفة مِنْ عَناصِرِها، كَالشَّيء مِنَ الشَّيء وَالدّابَة مِنَ اللّنابِة، وَالنَّبات مِنَ الأَرضِ، وَالمَاء مِنَ اليَنابِعِ، وَالأَثْمارِ مِنَ الأَشْبَجَارِ. وَلاَ كَمَا تَخرِجُ الأشياء اللطيفَةُ مِنْ مَراكزِها كَالبَصَر مِن العين، ولا كَمَا تَخرِجُ الأَشياء اللطيفَةُ مِنْ مَراكزِها كَالبَصَر مِن العين، والسَّمع مِنَ الأَذن، والشَّمِّ مِن الأَنف، والذَّوق مِن الفَمِّ، وَالكَلامِ مِنَ اللَّسان، وَالمَعرفة والتَميز مِنَ القَلْب، وكَالنَّارِ مِنَ الحَجَر. لا بَلْ هُو النَّسَان، وَالمَعرفة والتَميز مِنْ القَلْب، وكَالنَّارِ مِنَ الحَجَر. لا بَلْ هُو الأَشياء وَلا عَلى شَيء، مُبْدِعُ الأَشياء وَخَالقُهَا، ومُنْشَىٰ الأَشْيَاء بِقُدْرَت، يَتلاشى مَا خَلَقَ للْفَنَاء

بِمَشْيَته، وَيَبقى مَا خَلَقَ للبقاء بعلمه، فَذَلكُمُ الَّذي لَمْ يَلدُ وَلَـمْ يُولَــدُ، عَالمُ الغَيبِ والشَّهادَة الكَبِيرُ المُتعالَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحد، (''.

وفي رواية أخرى عنه ﷺ أنه قال: «الصَّمد: الَّذي لا جَسوفَ لَسهُ، وَالسَّمدُ: الَّذي قَدْ انْتَهى سُؤدَدُهُ، وَالصَّمَدُ: الَّذي لا يَأْكُلُ ولا يَشْرَب، وَالصَّمَدُ: الَّذي لا يَنامُ، وَالصَّمَدُ: الَّذي لا يَنامُ، وَالصَّمَدُ: الدَّائِمُ الَّذي لَمْ يَزَلْ وَلا يَزالُ (٢).

هذا عن (الصَّمدِ) ذاك الاسم الكريم العظيم لله سبحانه وتعالى في لطائف الإمام الحسين عين المن المناهدة الإمام الحسين عين المناهدة المناهدة الإمام الحسين عين المناهدة المناهدة

وأما عن (القدرِ) وما جاء في هذا الباب من اللطائف القرآنية في سورة القدر المباركة، يحدّثنا الإمام الباقر عَلِيكِم عن أبيه زين العابدين عَلَيْكَم قوله:

«قرأ علي بن أبي طالب عليه ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَـةِ الْقَـدْرِ ﴾ وعنده الحسن والحسين الحِمْلًا، فقال له الحسين عَلِيَهِ: يا أبتاه كأنّ بها من فيك حلاوة؟!

فقال له: يا بن رسولَ الله وابني إنّي أعْلمُ فيها ما لَمْ تَعْلَمْ، إنّها لمّا نَزِلَتْ بَعثُ إلى إلى يقلَمُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) توحيد الصدوق: ص٩٠، البرهان: ج٤ ص٥٢٥، موسوعة البحار: ج٣ ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) التوحيد: ص٩٠، البرهان: ج٤ ص٥٢٥، موسوعة البحار: ج٣ ص٣٢٣.

ولها نورٌ ساطعٌ في قلبكَ وقلوب أوصيائك إلى مطلع فجر القائم ﷺ ﴿'' ،

اقرأ واستمع واعجب مسبّحاً الخالق تعالى على هذا الأدب الجم، وعلى هذه الأخلاق الفاضلة بين الوالد العظيم والولد الكريم، ثم بين الاثنين وذكر رسول الله والمسترسة.

الإمام الحسين عليه يقول لوالده عند تلاوته للقرآن (السورة) كأن بها من فيك حلاوة، أدب عظيم وأخلاق عالية وتوقير واحترام، فالنظر إلى وجه أمير المؤمنين عبادة، والنظر إلى وجه الوالدين عبادة، والنظر إلى وجه العالم عبادة، وكل هذه الصفات النورانية اجتمعت بالإمام علي عليه المسلم.

والإمام على ولي الله الأعظم علي يبادل ولده باحترام أكبر، وتبجيل أعظم حيث يناديه يا ابن رسول الله الله الله المسلم ثم يردفه (وابني) إعظاماً للوالدة الشهيدة سيدة نساء العالمين الزهراء علي ، ويعلمه بلطف ولين من أسرار السورة وأسباب نزولها.

إنه لدرسٌ تربويٌّ تعليميٌّ أخلاقيٌّ رفيعٌ جداً ليتنا نحفظه، ونعلمه للآباء قبل الأبناء والأساتذة قبل التلاميذ، ليكون لنا نبراساً ومتراساً على طول المدى.

هذه حقائق قرآنية ، ولطائف عرفانية اقتطفناها من رياض الإمام الحسين عليه القرآنية النورانية الوارفة الظلال ، البهية الجمال ، المتي تميس خضرتها بغنج ودلال ، تسبح الخالق المتعال..وقد رأيت لزاماً علي أن أنقل لكم هذين الحديثين عن توحيد الله ومعنى صفاته ، ليعرف المسلمون كافة كيف علمنا

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٧٠ ص٦٠، موسوعة كلمات الإمام عُلِيَّتُهُ: ص٥٦٨.

الإمام الحسين عليه حقائق العلم وخصائص التوحيد، ودقائق الفهم للأسماء الشريفة، والصفات الملازمة للذات المقدسة، لا أن نفهمها بذاك الفهم الساذج الذي يخلو حتى من التفكير السليم، والفعل الصحيح، إذ يجسمون الخالق ويشبهونه بخلقه تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

### أخلاقيات القائد العسكرى

هنا محطات أخلاقية أستعرضها بعد حديث مقتضب عن القيادة العسكرية وشروطها، وعوامل نجاحها -كما نفهمها في الوقت الحاضر- في أرض المعركة وأثناء التحضير لها.

إن مسألة القائد وقيادة الأعمال القتالية أثناء مجريات المعركة لها الأثر الكبير جداً في أية معركة حدثت أو يمكن أن تحدث على هذه الأرض أو خارجها، وللقائد العسكري صفات يجب أن يتحلّى بها ليكون ناجحاً في عملية الإدارة والتوجيه، وقيادة العسكريين أو العناصر المشتركة في المعركة.

### صفات القائد عند الإمام علي بن أبي طالب:

هذا وقد حدد الإمام علي بن أبي طالب عليه هذه الصفات بعهده لمالك الأشتر النخعي (رضوان الله عليه) حين بعثه واليا على مصر بخمسة عشر نقطة أو صفة هي أن يكون القائد:

١ - مؤمناً: وناصحاً لله دائماً.

٢- عفيفاً: طاهر الجيب نقى السريرة،

٣- حكيماً: يبطن على الغضب ويستريح إلى العذر، ولا يعجل بالأمور.

- ٤- شفوقاً: على عسكره وجنده وخاصة الضعفاء منهم.
- ٥- ينبو عن الأقوياء: ويشتد عليهم لمنعهم من الطغيان على الضعفاء.
  - ٦- من ذوي الحسب والنسب: والبيوتات المشهورة (بالصلاح).
    - ٧- شجاعاً: ورابط الجأش، وثابت الجنان (القلب).
  - ٨- كريماً: وهي من أكبر صفات النبل البشري في كل زمان ومكان.
  - ٩- ذكياً: سريع البديهة، ولا يستأثر بالقرار دون مشورة الأصحاب.
- ١٠- لا يهتم بالإطراء والمديح: فاحثوا التراب في وجوه المداحين كما في الرواية.
  - ١١ أقرب الناس إلى العدو: وأكثرهم مراجعة وكراً عليه أثناء القتال.
    - ١٢ عادلاً بين جنده: في توزيع المهام والواجبات على الجنود.
  - ١٣ يشاور أصحابه: ويتراجع عندما يشعر بالخطأ في القرار الذي اتخذه.
- ١٤ قوياً وحازماً: إلا أنه لا يغضب من جنده، ويملك غضبه إذا ما غضب يوماً.

هذا استعراض لبعض النقاط التي حددها الإمام على علي الهم، وهو أعظم قائد عسكري ربّاني عرفته البشرية بعد رسول الله علي الهمام وهي صفات القائد الناجح حقيقة، وفي كل الموازين والمعارك، وتجمع بين الدنيا والآخرة، أي أن القيادة تكون ربانية رسالية إسلامية وإنسانية عسكرية واقعيّة، إذ لا إفراط ولا تفريط لديه، فتنقلب الفضائل إلى عكسها تماماً وهذا ما لا يريده الإسلام أصلاً.

# صفات القائد العسكري حالياً:

أما في عصرنا الحاضر بتعقيدات القوات وتنوع الأسلحة ، واختلاف الأماكن والأوضاع والأنواع القتالية ، ونحن في عصر الصواريخ النووية العابرة للقارات ، وأسلحة الإبادة الجماعية السشاملة والرحيمة ، في عصر النور الإلكتروني وما فيه من حرب النجوم والفضاء الخارجي ، فإن الإنسان المعاصر لم يكتف بإفساد البر والبحر ، بل راح يسعى إلى إفساد الجو والفضاء الخارجي ، فما هي صفات القائد العسكري في قواميسنا العسكرية اليوم؟ إننا إن تتبعنا مناهج الأكاديميات العسكرية من الغرب المتطور إلى الشرق النامي وما بينهما من متخلفين ، نرى أن صفات القائد عندهم مختصرة بخمسة أو ستة نقاط لا أكثر ،

### هي:

- ١ العقيدة: أن يلتزم العقيدة السياسية للبلد الذي يعيش فيه.
- ٢- الذكاء والمبادرة: والاعتماد على النفس باتخاذ القرار وإمضائه بإصرار.
  - ٣- الانضباط الصارم: والإصرار على تنفيذ المهام القتالية.
  - ٤- الإرادة القتالية: والقدرة التنظيمية للقوات لسهولة القيادة.
  - ٥- الإعداد العسكري العالى: والثقافة العسكرية العامة الجيدة.
    - ٦- إمكانية تربية وتدريب المقاتلين.

وبإعادة النظر في هذه الصفات أو النقاط التي سلفت نرى كم هو الفرق بينها وبين الصفات السابقة عند الإمام على عليهم، وذلك لأن الإمام علي بلتزم بالدين الحنيف وبالعقيدة الإيمانية، فترى الصفات عنده يغلب عليها الجانب السماوي الإلهي الرسالي، ثم يلتفت إلى الصفات الذاتية والشخصية الأخرى

للقائد.

وهذا ما يسبغ الصفة الإنسانية الأخلاقية القيمية عليها، لا صفات القسوة والغطرسة والانفرادية باتخاذ القرارات، والإصرار بعناد على تنفيذها كما يفهم من صفات القائد المعاصر، الذي يجب أن يكون خالياً من كل صفات الرحمة والعطف والرأفة والإنسانية تجاه عدوه.

فإذا سألت أحداً منهم: لماذا هذه القسوة لديكم في التعامل؟

يقول: هكذا يجب أن يكون القائد.. لا يرحم أبداً ولا يتردد في تدمير وإبادة العدو، هكذا تربينا منذ البداية، وقد نستعمل القسوة حتى مع مناصرنا إذا لزم الأمر، فالقائد يجب أن يطاع دون تردد، وتنفذ الأوامر دون تذمر من أحد،

لأن القائد أساساً ليس عنده الوقت الكافي ليستمع إلى رأي أقرب المقربين إليه، فكيف سيكون لديه إمكانية المشاورة أو النصح؟ والقائد لا يعتذر ولو أخطأ، لأن اعتذاره يؤدي إلى خلخلة صورته في عيون عناصره ومرؤوسيه، ورجاؤه إذا ما قال رجاء، فإنه أمر عسكري واجب التنفيذ.

### قيادة الإمام الحسين بن على

والبحث يطول هنا إلا أننا لسنا بحاجة إلى بسط القول في الباب، فنلوي عنق البحث إلى صفات القائد الناجح قديماً وحديثاً بنظر القادة العظام والسادة الكرام أئمة الأنام المشلط ، فنسأل: أين قيادة الإمام الحسين عليكم من هذا كله؟

هل كان الإمام عُلِيِّهِ قائداً ناجحاً بالمعنى الكلي للكلمة؟

هل من ملاحظات على قيادة الإمام الحسين علي الم أنه كما قال ذاك

الجلف عن أبيه الإمام على عليه إن الإمام علياً رجل شجاع إلا أنه لا علم له بفنون الحرب وولده كذلك؟!

هل كان الإمام الحسين عليه قائداً عسكرياً فقط، أم أنه كان قائداً رسالياً إلهياً بكل المعاني الروحية والسماوية السامية في هذه الدنيا؟!

نَعم.. كان الإمام الحسين عليه نعم القائد لجنده، وكانت تتوفر في شخصه الكريم جميع الصفات المذكورة -قديماً وحديثاً- وأكثر منها أيضاً، لماذا؟!

لأنه علين المسلم على القائد العسكري الفذ، والإنسان المشالي في الإنسانية، والإمام المفترض الطاعة من السماء (من الله تعالى).

وأحسب أنني لست بحاجة إلى البسط والتطويل، لأنه يخرجنا عن مدار بحثنا هنا، رغم أن الحديث عن الأخلاق، والشجاعة، والذكاء، ومضاء العزيمة، المتي أظهرها الإمام الحسين عليه على أرض كربلاء، كقائد حقيقي في يوم عاشوراء كثيرة وعظيمة، إلا أنني سوف أختار مواقف معينة وأترك البقية الباقية لذكاء وفطنة الأخ القارئ الكريم.

### ١- وضوح الرؤية عند الإمام الحسين:

الإنسان الذي لا يمتلك رؤية مستقبلية واضحة، أو الذي ليس لديه بصيرة نيرة تهديه إلى السبيل الصحيح ليصل إلى هدفه المنشود وغايته المرجوة، لا يمكن أن يكون ناجحاً في عمله، أو ناضجاً في تفكيره، أو سعيداً في حياته.

والقائد من باب أولى وأخص عليه أن يمتلك رؤية شبه حقيقية، أو تصوراً جاداً لمراحل المعركة، مع حساب كل الاحتمالات الممكنة الوقوع، أو حتى

البعيدة والمستحيلة الحدوث، ويقول في قراره عند كل نقطة: إن كان كذا أو حدث كذا فإننا نتصرف بهذا الشكل أو تلك الطريقة لتلافي الخسائر والتأثير بالعدو قدر الإمكان.

وهذا كله لا يأتي إلا من دراسة المعركة وعناصرها كلها - لاسيما قوات الصديق والعدو - وتحليل كافة المعطيات المتوفرة، وحساب الاحتمالات، مع ثقافة عسكرية عالية، وخبرة عملية واسعة في خوض وإدارة الأعمال القتالية العسكرية التي تأتي بالتدريب المستمر على القتال.

والمولى أبو عبد الله الحسين عليه كان من القادة الأفذاذ الذين عركتهم الحياة حتى خبروها، وخاضوا المعارك حتى حفظوها عن ظهر قلب، وذلك لأنه ومنذ ولادته المباركة في أوائل سنوات الهجرة المباركة، السي شدنت بالغزوات والحروب الإسلامية مع أهل الشرك والكفر والضلال، حتى خاض رسول الله الله وأصحابه حوالي الثمانين غزوة وسرية، كان يراقب ويرصد كل ما يجري في تلك الساحة.

أما في عهد الخلفاء الأوائل، فإن الإمام الحسين على شارك في فتح أفريقيا، وخاض حروب التأويل الثلاث: الجمل والناكثين، وصفين والقاسطين، والنهروان والمارقين، مع أبيه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على ملك الحروب التي كانت تشيب الطفل الرضيع من هولها وعظيم وقعتها على النفوس وتأثيرها في القلوب، كما أنه شارك أخاه الإمام الحسن السبط المجتبي المجتبي المجتبي المناه همومه طيلة فترة إمامته التي امتدت حوالي عشر سنوات، وذاق معه المنه الغدر من الأمة الإسلامية، ومكرها بعد الصلح مع

معاوية، والاتهامات الشنيعة -والعياذ بالله - للإمام الحسن عليه بعد ذلك، حتى أن أحدهم طعنه في فخذه يريد قتله، وآخر قال له: يا مذل المؤمنين - نستجير بالله من ذلك كله -، إلى أن وصلت سفن النجاة الإيمانية إلى شواطئ الإمام الحسين عليه ورست سفينة الإمامة عنده، ولاذ به المؤمنون والتجأ إليه المخلصون من شيعته وعبي أبيه الأمير عليه من حديد، وصارع معاوية الجبار العنيد نهوض، وقارع الفساد في الأمة بيد من حديد، وصارع معاوية الجبار العنيد بسياسة حكيمة ورأي سديد.

إلا أنه أعلن النهضة المباركة عندما نزا على عرش الخلافة والإمارة ذاك الطاغية يزيد. وأراد تشريعاً لسلطانه وتثبيتاً لملكه بفتوى (بيعة) من الإمام الحسين الحسين أن أرسل بالتهديد والوعيد وحر الحديد إن لم يفعل الإمام المحية ذلك ويبايع. إلا أن أبي الضيم قالها مدوية منذ اليوم الأول: «مثلي لا يُبايع مثله»، أي أن الذي يكون في مقامي -مقام إمامة الأمة الشرعية والحقيقية لا يكن أن يعطي شرعية الحكم والقيادة لشخص مثل يزيد، فاسق فاجر شارب للخمر قاتل للنفس المحرمة، لأن مثل هذا لا شرعية لوجوده أصلاً، فيجب أن تقام عليه الحدود الإسلامية كلها، أو العقوبات القانونية المطابقة لأعماله الإجرامية.

ومنذ البداية - وقبلها من حين الولادة - والإمام الحسين عليه يمتلك الرؤية الواضحة ، والفكر الناضج الذي جعله يتخذ هذا القرار الحاسم والمصيري ، لا سيّما وأنه يعلم علم اليقين أنه مطارد ومقتول ظلماً وعدواناً ، حتى لو اختباً في قنن الجبال وأوكار الصقور ، فإنهم لن يدعوه حتى يستخرجوه ويقتلوه.

والملفت أن القائد العسكري أو السياسي يخفي على أتباعه وأقرب المقربين إليه الكثير من التفاصيل الحساسة حتى لا يتأثر من حوله معنوياً ونفسياً، فتخور عزائمهم وتضعف قواهم وتتأثر الحركة أو النهضة الثورية وتتعثر من بدايتها.

إلا أن القيادة الإلهية والرسالية للإمام الحسين على على الشجاعة الفائقة لكي تخبر عن أدق التفاصيل لكافة العسكريين، وليس للمقربين من القائد فقط، لأن قيادة السماء همها وهدفها الأول الإنسان المخلص، والعبد التقي الذي يقدم على العمل بدافع ديني يقيني، لا من منطلق مصالح دنيوية آنية يطمع بها، أو منصب قيادي تشريفي يطمح إليه، فهؤلاء يعملون من أجل المصلحة أو الكرسي، وليس لله والقربي من ساحاته المقدسة.

ولذا قال لأصحابه وأهل بيته: سوف نقتل جميعاً على أرض كربلاء بوحشية ودون رحمة أو رأفة، وإنما أراد بذلك أن يكونوا على بيِّنة من أمرهم منذ البداية: «مَنْ كانَ باذِلاً فينا مُهجَته، ومُوطَّناً على لِقَاء اللهِ نَفسه فَلْيرحلْ مَعنها فإننى راحلٌ مصبحاً إنْ شاءً الله تعالى «٢٠).

فالشهادة هي الهدف، وليس النصر والغلبة واستلام السلطة السياسية،

<sup>(</sup>١) موسوعة كلمات الإمام الحسين عَلَيْشَكُم: ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) مثير الأحزان: ص٤١، اللهوف في قتلي الطفوف: ص٣٦.

فكانت رؤية الجميع واضحة والنتيجة محتمة ولكنهم يعلمون أيضاً أن ثمن هذه الشهادة حفظ الإسلام.

وهذا عكس جميع العلوم العسكرية وقيادة الأعمال القتالية في عصرنا الحاضر أو من كان قبلنا بعشرات السنين.

### ٢- الصراحة والصدق أساس المنهج الحسيني:

الصراحة قوة، والصدق شهامة وإباء وكرامة.

الصراحة شموخ وشُمُم، والصدق أمانة وديانة وكرم..

الصدق: ضد الكذب، وهو أشرف الصفات المُرْضِيَّةِ، ورئيس الفضائل النفسية، وما ورد في مدحه وعظيم فائدته من الآيات والأخبار لا يمكن إحصاؤه (١).

ومما جاء في وصف الصادقين في كتاب الله قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللهِ عَالَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْلَئكَ هُمُ الصَّادَقُونَ ﴾ (٢).

وقد أمرنا ربّنا سبحانه بأن نكون في كل أحوالنا مع الصادقين، محمد وعترته الطاهرين (صلوات الله عليه وعليهم أجمعين) وجميع الأنبياء والمرسلين بقوله تعالى: ﴿ اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادقينَ ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) جامع السعادات: ج٢ ص٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية ١٢٠.

ومما يروى عن الإمام الحسين ﷺ بهذا الشأن الأخلاقي قوله ﷺ:

«الصَّدق عزَّ، والكذبُ عَجزَّ، والسَّرُّ أمانةٌ، والجوارُ قَرابةٌ، والمعونَةُ صداقةٌ، والعملُ تَجربةٌ، والخُلُقُ الحَسَنُ عِبادةٌ، والصَّمتُ زَينٌ، والشُّعُ فقرٌ، والسَّخاءُ غِنى، والرُّفقُ لَبُّ»(١).

فالصدق عز وفخر للإنسان، لأنه يعبر عن شموخ وأنفة، وسلامة النفس من الأمراض الباطنية، لأن الإنسان لا يكذب إلا لعلة نفسية وخساسة داخلية يعيش فيها ويقع تحت وطأتها فتدفعه إلى الكذب والدجل ليريح نفسه من عقدة النقص تلك، ولو أصلحها بالحق والصدق لكانت أجدى وأنفع له على كل حال.

وهل هناك موقف أصعب وأدق من موقف الإمام الحسين عليه من بداية حياته إلى يوم عاشوراء، حيث شهادته المظفرة على تراب كربلاء؟!

ويروي الإمام الصادق عَلَيْتَكُمْ قائلاً: «قال علي للحسين عَلَمُكُناً: يا أبا عَبدِ الله أُسوةٌ أنتَ قِدماً. (أي أنت أسوة يقتدى بك منذ القديم).

فقال ﷺ: جُعلتُ فِداكَ ما حالي؟!

قال عَلَيْكِمِ: قَدْ عَلِمتَ مَا جَهِلُوا وَسَينتفعُ عَالِمٌ بِمَا عَلِم، يَا بُنيَّ اسمَعْ وَأَبْصِرْ مِنْ قَبَلِ أَنْ يَأْتَيْكَ، قُوَالذي نَفْسي بيدهِ، لَيسفِكَنَّ بَنُو أُميَّةَ دَمَكَ، ثُمَّ لا يُزيلُونَكَ عَنْ دِينِكَ، ولا يُنسونَكَ ذِكْرَ رَبِّكَ.

فقال الإمام الحسين عَلِينِهِ: والَّذي نَفْسي بيدِهِ حَسْبي، وأقررتُ بما أنزلَ

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص٢٤٦

اللهُ، وأصدِّق قَولَ نبيِّ اللهِ، ولا أكذِّبُ قَولَ أبي»(١).

هذه شهادة صادقة من أمير الصادقين والمؤمنين علي بن أبي طالب الله بحق ولده الحسين عليه ، فهو قدوة في كل خير وإحسان وبركة منذ أن ولد على هذه الأرض وظهر في هذا الوجود، ولا يفوتنا الإشارة إلى هذا الأدب العظيم، والتواضع الجم الذي يتحلّى به الإمام عليه بحضرة والده العظيم.

فيبدأ كلامه بالفداء له بالروح والجسد، ويقسم باراً بالله أنه يكفيه الإقرار لله على عند المناه على عند المناه عندر، ويصدق جده الرسول الأعظم المناه المناه عندر، ويصدق عن فاجعته في كربلاء.

فالإنسان العالم بالعواقب، يجب أن يستفيد من علمه ذاك بالعمل الصالح، والتقى وانتهاز الفرص في الخيرات، ولا يتوانى أو يتكاسل عن إصلاح المجتمع ومفاسده التي تفشت في زمانه، وسماع النصيحة واجب، بالتبصر بالعواقب تسلم النتائج وتكون إيجابية أكثر.

وحركة الإمام الحسين عليتكام منذ البداية كانت صادقة وصريحة، فلا التواء ولا مواراة، لأن الهدف واضح، والنتيجة مضمونة ومعلومة عند القائد، فلماذا لا يكون واضحاً كل الوضوح مع الجميع؟!

ولكي نزيد مسألة الوضوح عند الإمام الحسين الله فإننا نستعرض أنواع الصدق عند علماء الأخلاق، ونطبقها على حركة الإمام الشهيد الله لنرى كم كانت حركة الإمام الله واضحة وظاهرة

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٤ ص٢٦٢ ح١٧، العوالم: ج١٧ ص١٥٢.

للعيان.

فالعلماء قالوا: إن الصدق أنواع ستة هي:

١- الصدق في القول: وهو الذي يقابل الكذب، وهذا من أفحش فواحش اللسان. والإمام عليه منزًه ومطَّهر من هذه الآفة، وكلماته كلها تخبر عن مدى صدقه في الحديث والقول.

٢- الصدق في العرم: وهو الجزم على عمل الخير لوجه الله تعالى، وهل رأيت أحداً كان أحزم وأجزم من عمل الإمام الحسين علي الذي قدم كل ما علك من الأهل والأبناء والأصحاب والأموال والأعراض، في سبيل الله والمبدأ الذي نهض لإصلاحه ألا وهو الإسلام المحمدي الأصيل، الذي حاول صبيان بني أمية أن يغيروه إلى ديانة أموية صورية لا حقيقة لها في أرض الواقع.

والإنسان بطبعه يقدم العزم والإرادة على العمل، فإن كان في داخله وباطنه جازماً على العزم مصمماً على العمل بمقتضاه، فإن عزمه يكون صادقاً لأنه مقارن للقوة والإرادة الصادقة في تنفيذ العمل الذي عزم عليه، وهذه الصفة كانت واضحة وجلية منذ البداية وحتى النهاية في نهضة الحسين بن على الاصلاحية.

٣- الصدق في النبة والإرادة: وهذا هو الإخلاص الكامل بالعمل لوجه الله تعالى، وذلك بألا يكون له باعث في عمله وفي جميع حركاته وسكناته إلا الله، والمولى أبو عبد الله الحسين عليهم قال:

 بِسِيْرَة أَبِي وَجَدِّي.. فَمَنْ قَبِلَنِي بِقَبُولِ الْحَقِّ فَاللهُ أُولَى بِالْحَقِّ وَمَـنْ ردَّ علىيَّ أصْسبر حتى يقضي الله بَيْني وبَيْنَ القوم الظَّالمين »(١).

هذه هي النية الصادقة والهدف الواضح بالإصلاح للأمة ، وإعادتها إلى السير بسيرة الرسول الأعظم المنتين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين عليه الحق تعالى دون غيره.

3- الصدق والوفاء بالعزم: فإن النفس قد تسخو بالعزم في الوقت الحاضر، إذ لا مشقة ولا تعب في الوعد، ولكن إذا حان وقت العمل بالوعد فإنها تهيج وتجزع وتبحث عن مبررات للحنث بالوعد، فإذا ثبت الإنسان كالإمام الحسين على عهده فإنه يكون صادق العزم وموطناً نفسه على الوفاء به.

٥- المصدق فسي الأعمال: أي تطابق القول والعمل، والظاهر والباطن، والساطن، والسريرة والعلانية، وهذا من أصعب الموارد في هذه الحياة، ولا يكتمل هذا المقام إلا الكُمَّل من أولياء الله ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِيَ السَّكُورُ ﴾ (١) والإمام الحسين عَيْنُ يقول: «إنَّ النَّاسَ عَبِيدُ اللَّيْنَا والدَّينَ لَعْقٌ عَلَى أَلْسِنَتِهِمْ بَحوطونَهُ مَا دَرَتْ به مَعَائشُهُمْ فإذا مُحَّصُوا بالبلاء قَلَّ الدَّيَانُون » (١).

وامتحان الإمام الحسين عليته كان أصعب وأعظم امتحان في هذه الحياة كلها، وذلك لأن القرآن الكريم وربّنا سبحانه يخبرنا عن أبينا إبراهيم

<sup>(</sup>١) بحار الأثوار: ج٤٤ ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج٤٤ ص١٩٥، تحف العقول: ص١٧٦، كشف الغمة: ج٢ ص٣٦.

الخليل عَلَيْكِم فيما أمر بذبح ولده في المنام الصادق، وأسلم ولده إسماعيل عَلَيْكِم لأمر باريه وتله للجبين، وفداه الله بذبح عظيم. وقال ربنا عند ذلك: ﴿إِنَّ هَـذَا لَهُوَ الْبَلاءُ الْمُبِينُ ﴾(١).

أُمر إسراهيم يَهِينِهِ باللذبح، فامتثل لأمر الله بعد مشاورة وللده البار إسماعيل عليه والنتيجة نجاة الولد، ورفعة الوالد والولد الله الله وعند الناس جميعاً، بأنهما من العظماء في تاريخ الإنسانية كلها.

أما سيد الشهداء الحسين بن على عليه الأمر مختلف عاماً، لأنه قدم جميع أهله وأصحابه للذبح أمام عينيه الشريفتين، فأول شهداء البيت العلوي كان ولده علي الأكبر عليه وآخرهم ولده الطفل الرضيع عبد الله الذي ذُبح بسهم حرملة على صدره الشريف!

وبعد هذا وذاك قدم نفسه الشريفة ودمه الطاهر قرباناً لله تعالى، كما قالت عقيلة بني هاشم أم المصائب زينب بنت علي المياكا: «اللَّهم تَقبَل هذا القُربان مِنْ آل محمد».

أسألك أيها القارئ الكريم هل سمعت بمثل هذا الصدق؟ وهل يمكن أن تقارن بين عمل أبينا إبراهيم عليتكم وسيدنا أبي عبد الله الحسين عليتكم؟!

7-الصدق في مقامات الدين: من الصبر، والشكر، والتوكل، والحب، والخوف، والرجاء، والزهد، والتعظيم، والرضى، والتسليم، وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: الآية ١٠٦.

وهو أعلى درجات الصدق وأعزها(۱)، وأبو الأحرار الحسين بن علي المنطأ كان مثال ذلك كله، فصبره لا يوصف، وشكره لا يعرف، وحبه لا يستشف، ورضاه بالقضاء وتسليمه لأمر باريه بكل ما حدث عليه لا يمكن لأحد أن يستوعبه بكلام.

وأخيراً اعلم أيها العزيز أن من علامات هذا الصدق (المقامات) كتمان المصائب والطاعات جميعاً، وكراهة اطلاع الخلق عليها، وقد روي: «إنَّ الله تعالى أوْحى إلى مُوسى عَلَيْكُم: أنّي إذا أحببت عبداً ابْتَليته ببلايا لا تقوى لَها الجبال، لأنظر كيف صدقه، فإنْ وَجدته صابراً اتّخذْتُهُ وَليّاً وَحَبيباً، وإنْ وَجدته جَرُوعاً يشْكوني إلى خَلقي خَذَلتهُ وَلمْ أبال»(١).

ألم يردد الإمام الحسين علي عند كل مصيبة وفاجعة في أحد أصحابه وإخوته وأبنائه الكرام: «هوَّنَ مَا نَزَلَ بِي أَنَّه بِعين الله»، فالأمر النازل إذا كان بعناية الله ورعايته وتحت أنظاره، فإنه يهون عند الأولياء، والإمام الحسين عليه سيدهم في ذاك الزمان.

#### صدق القائد السياسي والعسكري

والقائد السياسي الذي ينهض في وجه حكومة طاغية، ويصرخ في وجه فرعون باغ، ربما عليه أن يخفي الكثير من المعلومات التي تصله عن أصحابه لا سيما تلك التي تؤثر على الرأي العام للجماهير التي تلتف حوله.

<sup>(</sup>١) للتفصيل راجع جامع السعادات: ج٢ ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) جامع السعادات: ج٢ ص٣٣٩.

أما القائد العسكري فإنه أحفظ للمعلومات، ولديه قاعدة تقول: تعطى المعلومات بحجم المسؤوليات. أي أنك كقائد عسكري لا تعطي كل المعلومات المتي بحوزتك لكل عناصرك فتكون قد فضحت نفسك وجندك، لأن العدو يراقبك، وربما يكون له عيون وجواسيس في جيشك، فاكتم الأوامر والمعلومات الهامة والضرورية، وأعط كل قائد أو مرؤوس بحجم المهمة التي تكلفه بها، وعدا ذلك هو مقتلة بالنسبة لك.

أما الإمام الحسين عَلَيْتَكِم فكان عكس جميع القادة السياسيين والعسكريين على طول المدى، لأنه منذ البداية يقول: سوف نُحارب في نهضتنا ولكن نجاحنا في أن نُقتل في سبيل الله، وهذه الحقيقة لم يدركها الكثيرون في ذاك الزمان وحتى يومنا هذا.. كيف ينجح من يُقتل؟!

له ولاء نقول: انظروا إلى حركة الإصام الحسين المسلم ونهضته المباركة وتدبروا، هل نجح هو أم الذين قتلوه على بطحاء كربلاء؟!

وأما بالمعيار العسكري فإن النجاح يكون بتحقيق الهدف، أو المهمة التي كُلّف بها، فإذا حققت مهمتك وقُتلت فإنك ناجح لا شك. والإمام الحسين المحين كان الهدف من نهضته إحياء سنة جده المصطفى المحينة وسيرة أبيه أمير المؤمنين عليه ، وبالتالي المحافظة على الدين الإسلامي الحنيف من الانحراف الأموي البغيض، وبهذا نجح الإمام عليه أيما نجاح، فما زال ذكر سيد الشهداء الحسين بن علي عليه وعاشوراء الأحرار تشكل خطراً على كل المستكبرين والطغاة في العالم أجمع.

# تعقّل الحسين من شهادة مسلم

يختلف المؤرخون في المكان الذي ورد فيه خبر استشهاد سفيره إلى أهل الكوفة ابن عمه مسلم بن عقيل (رضوان الله عليه) إلى الحسين عليه ، فمنهم من قال: بالثعلبية أو في زبالة أو في مكان آخر، المهم أن رجلان أسديان جاءا إلى الإمام عليه وسايراه حتى نزل في زبالة فقالا له: (رحمك الله إنَّ عندنا خبراً إنْ شئت حَدَّثناكَ علانية وإن شئت سراً).

وتأمل الحسين عليه في أصحابه (وهنا شاهدي الأول على هذه الصراحة العجيبة من الإمام القائد السياسي هنا، كيف ينطلق بها وكيف علينا أن نفهمها ونقتدي بها؟)، فقال عليه هذه الدون هؤلاء ستر ».

فقالا: أرأيتَ الراكبَ الذي استقبلته عشيَّ أمس؟

قال: «نَعَمْ، وأردتُ مسألَتَه».

فقالا: قد والله استبرأنا لك خبره، وكفيناك مسألته، وهو امرؤ منّا ذو رأي وصدق وعقل، وإنّه حدّثنا أنّه لم يخرج من الكوفة حتى قُتل مسلم وهانئ ورآهما يُجرّان في السوق بأرجلهما(').

وكان وَقعُ النبأ المؤلم كالصاعقة على العلويين، فانفجروا بالبكاء على فقيدهم العظيم حتى ارتج الموضع بالبكاء وسالت الدموع كل مسيل(٢).

 <sup>(</sup>۱) الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد: ص٢٢٢، ط/ مؤسسة الأعلمي - بيروت، و ج٢ ص ٧٤ ط/ مؤسسة آل البيت لإحياء التراث.

<sup>(</sup>٢) حياة الإمام الحسين بن علي الشُّلِيُّ : ج٣ ص٦٩ ، الدر المسلوك: ج١ ص١١١.

فانبرى إلى الإمام عليه بعض أصحابه قائلين: (نَنشُدُكَ الله.. إلا انصرفت من مكانك، فإنّه ليس لك بالكوفة ناصر، ولا شيعة ، بل نتخوّف أن يكونوا عليك).

ويلتفت الإمام القائد إلى بني عقيل ويقول لهم: «ما تَروْنَ فَقَدْ قُتلَ مُسلمٌ؟».

فوثب الفتية وهم يعلنون استهانتهم بالموت قائلين: (لا والله لا نرجع حتى نُصيبَ ثأرَنا، أو نذوقَ ما ذاقَ مسلم).

وبعد ما سمع الإمام عَلَيْتُهِ هذه المقالة ، قال : «لا خَيرَ في العَيشِ بَعدَ هـؤلاءِ» ثم أنشد:

سَأَمضي وَمَا بِالموتِ عارٌ عَلَى الفَتى إذا ما نَـوى حَقّاً وجاهـدَ مُـسلما فإنْ مُتُ لَمْ أَندمْ وإنْ عُشتُ لَمْ أَلَـمْ كَفى بكَ عَاراً أن تعيش وتُرغَماً (ا)

ولما سار من الموضع الذي أتاه فيه الخبر باتجاه العراق لإكمال المسيرة، وإذا به يلتقي بالشاعر العربي الحسن بن هانئ المعروف بالفرزدق، فسلم عليه وقال: يا بن رسول الله والمسلم عليه تركن إلى أهل الكوفة وهم الذين قتلوا ابن عمّك مسلم بن عقيل وشيعته؟!

قال: فاستعبر الحسين ﷺ باكياً، ثم قال: «رَحِمَ اللهُ مُسلِماً فلَقدْ صَارَ إلى رَوْحِ اللهِ مُسلِماً فلَقدْ صَارَ إلى رَوْحِ اللهِ وَرَيْحَانِهِ، وَجَنَّتِهِ وَرِضْوانِهِ، أما إنَّهُ قَدْ قَضَى مَا عَلَيهِ وَبَقَيَ مَا عَلَينا».

ثمَّ أنشأ يقول:

<sup>(</sup>١) الإرشاد: ج٢ ص٧٥، الدرّ النظيم: ص١٦٧.

فَإِنْ تَكُسنِ السَّلْتِيا تُعسدُ نَفيسهُ وَإِنْ تَكُسنِ الأبسدانُ للمسوت أنسشت وَإِنْ تَكُسنِ الأرزاقُ فَسسماً مُقسدًراً وإِنْ تَكُسنِ الأمسوالُ للتَّسرك جَمْعُها

فسانَ نسوابَ الله أعلَسى وأنبسلُ فَقتلُ امرئ بالسَّيفُ في الله أفسضلُ فَقلَةُ حرصُ المَرءِ في السَّعي أجملُ قَمَا بالُ مسروك به المسرء يَبخسلُ (١)

ثـم قـال ﷺ: «اللَّهمَّ اجْعَلْ لَنَا وَلشيعَتنا مَنزِلاً كَريماً، وَاجْمَعْ بَيننا وَبَينهُمْ فــي مُستَقرًّ رَحْمنكَ، إنَّكَ على كُلِّ شيء قَديرْ »(أ).

هل قرأت أو انتهى إلى سمعك مثل هذا الموقف..وهذه الشجاعة وهذه الصراحة من قائد سياسي يسير للثورة على دولة ظالمة، وينهض في وجه حاكم مستبد فاسق فاجر ظالم؟!

# القائد والأصحاب

نعم.. إنه لموقف عظيم يستوقفنا طويلاً أمامه لنتأمله بهدوء ورويَّة ، ولنستوضح خيط النور الذي ينساب منه. فإننا لا نرى إلا القائد الربّاني والسياسي الأخلاقي ، والقائد العسكري الذي يقود جيشاً من الإيمان رغم قلة عدده ، قد تسامت قامات أفراده وارتفعت حتى بلغت عنان السماء ، وتضخمت حتى سوت ما بين المشرق والمغرب ، وكأن كل واحد منهم صار علماً وجبلاً من أوتاد الأرض الحافظة لها من الاضطراب والميدان.

فمن كأصحاب الحسين عَلِينِهِ وهو الذي قال فيهم، وشهد لهم:

<sup>(</sup>١) مثير الأحزان: ص٤٥، اللهوف: ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) موسوعة البحار: ج٤٤ ص٣٧٤.

«فَإِنِّي لَا أَعْلَمُ أَصْحَاباً أَوْفَى وَلَا خَيراً مِنْ أَصْبحَابِي، وَلَا أَهْلَ بِيتِ أَبَرَّ وَلَا أَوْضَلَ مِنْ أَهْلَ بَيتِي »(١).

وهؤلاء صاروا كذلك لأن الإمام على عاملهم تلك المعاملة، ورباهم بهذا الأسلوب الإسلامي الرفيع في التربية، وساسهم بالأخلاق، حيث الصراحة والصدق والوضوح في كل شيء حتى في أدق وأرق الظروف السياسية والأمنية. ولو كان الإمام الحسين على الله يسر معهم على هذا المنوال وبهذه الروح النقية لكانوا خذلوه في ساحة المعركة على أرض كربلاء.

وأبو الأحرار الحسين بن علي علي المراد أن يكون أصحابه من خلّص الأصحاب، فراح ينقيهم ويختبرهم ويغربلهم غربلة ويهزهم في كل موقف هزَّ السياط، ليعلم من يسير معه لله ومن يسير طمعاً في الدنيا، حتى وصلوا إلى أرض كربلاء أتقياء أنقياء بعيدين عن الخنى كنجوم السماء.

ومواقف الإمام القائد الاختبارية ابتدأت من المدينة وقبل أن يخرج منها، وفي مكة وأثناء مغادرته إياها، وفي كلّ منزل ترد إليه أخبار كان يلقيها على أصحابه لأنه (ما دون هؤلاء سر) أي ليسوا من أهل الخيانة والغدر، ولذا فواجبي أن لا أكتم عنهم شيئاً من المعلومات التي تردني مهما كانت مفجعة.

إنهم جميعاً قادة وسادة كرام يستأهل كل واحد منهم أن يكون قائد جيش، ومن بلغ هذا المبلغ، فإن الإمام عليه لا يخفي عليه شيئاً ليكون على بينة من أمره.

<sup>(</sup>١) إرشاد المفيد: ص ٢٣١، اللهوف: ص٤١، تاريخ الطبري: ج٣ ص٣١٥.

وكانت أعظم غربلة لجيش الإمام عند هذا الموضع الذي بلغه فيه شهادة مسلم بن عقيل وبعض أصحابه المخلصين في الكوفة. فإن الإمام عليه استوقف الناس وأخرج كتاباً أو ورقة وقرأها عليهم، وكان فيها:

# بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أمَّا بعدُ: فَإِنَّهُ قَدْ أَتَانَا خَبرٌ فَظِيعٌ، قَتْلُ مُسلم بنِ عقيل، وهانئ بسنِ عُروةَ، وعبد الله بنِ يَقطُرَ، وقد خَذَلنا شييعتُنا، فَمَنْ أُحَب مِنكُم الانصراف فَلينصَرف في غيرِ حَرَجٍ، ليسَ عليه ذِمام (').

يقال: فتفرَق الناس عنه عليه وأخذوا يعدلون يميناً وشمالاً، حتى لم يبق معه إلا أصحابه الذين جاؤوا معه من المدينة، ونفر يسير ممن انضموا إليه في الطريق.

هل رأيت أو سمعت بمثل هذا في تاريخ الثورات والحروب العالمية؟!

هذا كان من جانب الصراحة والصدق في أسلوب التعامل مع الأصحاب، ومن الشجاعة والقيمية في أعلى مراتبها في دنيا الإنسانية.

وبقي علينا الجانب الآخر من شخصية الإمام الحسين عَلَيْكُم الإنسانية ، الأبوية ، المسؤولية ، وهذه تجلّت بموقفه مع ابنة مسلم بن عقيل ، هذا الموقف الذي يهمله كثير من كتاب التاريخ والسيرة.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٤ ص٣٧٤، الإرشاد: ج٢ ص٧٥ تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء النراث.

#### الحسين ويتيمة مسلم

الذي يستوقفني هنا - أيها المؤمن - قصة الإمام الحسين عليه مع حميدة طفلة مسلم بن عقيل، حين جاء خبر شهادته للإمام عليه كيف تصرف معها؟ هل كان تصرفه كقائد سياسي أو عسكري؟ أم أنه تصرف كإنسان بل كأب عطوف رؤوف قل نظيره في التاريخ الإنساني؟!

إنه كان لمسلم بن عقيل طفلة وحيدة يقال لها: حميدة، كانت مع عيالات العلويين في ركب الإمام الحسين عليه ، وعندما جاء خبر الفاجعة بمسلم ذهب الإمام عليه إلى خيمة النساء ونادى بأخواته: «أن أعطوني حميدة».

فلما جاءت أخذها واحتضنها ووضعها في حجره، وراح يمسح على رأسها وعيناه الشريفتان المباركتان تدمعان، فأحسّت الطفلة بالخطر وحلول نازلة وشر، فقالت: يا عم، لماذا تمسح على رأسي كاليتامى؟ هل حدث لوالدي شيء؟!

فقال عَلَيْتَكِمْ: «يا ابنتي أنا أبوك وبناتي (فاطمة وسكينة) أخواتك»(١).

وهكذا ضجّت النساء بالبكاء والعويل على مسلم بن عقيل.. فهل لك أن تتصور هذه الرقة الأبوية، والعطف السامي، والمحبة الرفيعة للإمام الحسين عَلَيْكُمْ مع هذه الطفلة المفجوعة بأبيها؟!

فيا قادة العالم السياسي هكذا يكون القائد السياسي الحقيقي للأمة، وهو والد شفوق وأخ رؤوف لشعبه ومن هم تحت حكمه وسلطته، وليس سيداً وهم

<sup>(</sup>١) مثير الأحزان: ص٤٥.

عبيد أرقاء، أو أنه من جنس سام وهم من جنس آخر دان، أو أنه سبعٌ ضارٍ وهم شياه وأحمال وديعة يفعل فيها ما يشاء كيف يشاء على يشاء؟!

ويا أيها القادة العسكريون، تعلموا من الحسين بن على علمه الكيف يكون القائد الناجح في معارك الشرف والكرامة، وتعاملوا مع مرؤوسيكم وجنودكم بأخلاق الحسين عليته وبما تعامل به مع جنده والذين كانوا تحت قيادته المظفرة، حتى يفدوكم ويدافعوا عنكم كما دافعوا عن الحسين عليته، وفدوه وأهله من كل سوء حتى استشهدوا جميعاً قبل أن تصل إلى قائدهم الحسين جراحة واحدة.

هكذا يعلمنا أبو عبد الله على الله في في أنظروا إلى من وعى رسالة الحسين على في أمسنا المعاصر، كيف نجح وحرّر شعبه وبلاده، ذاك زعيم الهند غاندي، الذي قال: (تعلمت من الحسين كيف أكون مظلوماً فأنتصر).

# موقف الأصحاب من قائدهم ليلة عاشوراء

وهذه واقعة أخرى عجيبة، وموقف لم يسجل التاريخ مثله من نبل وأخلاق الإمام الحسين عليه الكرام... وأخلاق الإمام الحسين عليه أن يأتي بمثل هذا الموقف في ليلة عاشوراء.

يروى أنه: نهض عمر بن سعد بن أبي وقاص إلى الحسين عليه عشية الخميس لتسع مضين من المحرَّم، ثم نادى: يا خيل الله اركبي، وبالجنة أبشري!!

تصوّر يا عزيزي هذا الشيطان الرجيم الذي ينادي بالخيول أن تركب لقتال

ابن رسول الله رسيد شباب أهل الجنة ، ويلقبها (بخيل الله) وهي (خيول يزيد) ويبشرها بالجنة ، ولكن ليس جنة الله ، وإنّما جنّة بني أميّة لأنّ الذين يقاتلونه هو الإمام الحسين وهو سيد شباب أهل جنة الله.

وزحف جيش ابن سعد نحو معسكر الإمام بعد العصر، والحسين عليه الجالس أمام خيمته محتب بسيفه إذ خفق برأسه على ركبتيه، فسمعت أخته الضجّة فدنت من أخيها وقالت: «يا أخي أما تسمع الأصوات قد اقتربت؟».

فرفع الحسين ﷺ رأسه فقال: «إنِّي رأيتُ رسولَ اللهِ ﷺ الساعةَ في المنامِ، وَهُوَ يَقُولُ لَي: أَنْكَ تَروح إلينا».

فلطمت أخته وجهها، ونادت بالويل. فقال لها الحسين عليه: «ليس لكِ الويل يا أُخيَّة، اسْكتى رَحمكِ الله».

ثم قال له العباس بن علي: «يا أخي أتاك القوم».

فنهض ثم قال: «يا عباس اركب بنفسي أنت يا أخي حتى تَلقاهم وَتقول لَهُم: ما لَكم ؟ وما بَدَا لَكُم؟ وتسألهم عمّا جاء بهم ؟».

فأتاهم العبّاس في نحو من عشرين فارساً فيهم زهير بن القين وحبيب بن مظاهر ، فقال لهم العباس : «ما بدا لكم وما تريدون؟».

قالوا: قد جاء أمر الأمير أن نعرض عليكم أن تنزلوا على حكمه أو نناجزكم.

فقال: «فلا تعجلوا حتى أرجع إلى أبي عبد الله فأعرض عليه ما ذكرتم». فوقفوا وقالوا: القه فأعلمه ثم القنا بما يقول لك. فانتصرف العبياس راجعاً يبركض إلى الحسين عَلَيَتِهِ يخبره الخبر، ووقف أصحابه يخاطبون القوم ويعظونهم ويكفونهم عن قتال الحسين عَلَيْتِهِ.

فجاء العباس إلى الحسين عليه فأخبره بما قال القوم.

فقال ﷺ؛ «ارجع إليهم فإن اسْتَطعتَ أَنْ تُؤخَّرهُم إلى غَدوة وتَدفعهم عنَّا العشيّة لَعلَّنا نُصلِّي لربّنا اللَّيلة وَندعوهُ ونَسْتغفرُهُ، فَهوَ يَعلَمُ أَنَّـي قَـدْ كُنْـتُ أحـبُ الصلاةَ لَهُ، وَتلاوة كتابه وكثرة الدُّعاء والاسْتغفار».

فمضى العباس إلى القوم، ورجع من عندهم ومعه رسول من قبل عمر بن سعد يقول: إنا قد أجلناكم إلى غد، فإن استسلمتم سرحناكم إلى أميرنا عبيد الله بن زياد، وإن أبيتم فلسنا تاركيكم، وانصرف. فجمع الحسين عليه أصحابه عند قرب المساء.

قال على بن الحسين زين العابدين ﷺ: «فَدنوتُ منهُ لأسمعَ ما يقول لَهمْ وأنَا إذْ ذاكَ مريض، فسمعتُ أبي يقولُ لأصحابهِ:

«أثني على الله أحسنَ الثَّناء وأحمدُهُ على السَّرَاء والضَّرَاء، اللَّهـمَّ إِنِّي أَحَمَدُكَ على اللهِ اللَّبَوَة وَعَلَمتَنا القرآنَ وفَقَهتَنا في السدِّينِ، وَجَعلتَ لنا أسْماعاً وأبْصاراً وأفندةً فاجْعلْنا منَ الشَّاكرينَ.

أمّا بعد؛ فإنّي لا أعلَمُ أصْحاباً أوْفى ولا خَيراً من أصْحابي، ولا أهلَ بيت أبرٌ ولا أوْصَلَ مِنْ أهلِ بَيتي، فجَزاكُمُ الله عني خَيراً، ألا وإنّي لا أظن يوماً لَنا مِن هؤلاء، ألا وإنّي قسد أذنست لكسم، فانطلقوا جَميعاً في حلّ ليس عليكم مِنّي ذمام، هذا اللّيل قد غُشِيَكُمْ فاتخدوه جَملاً.

فقال له إخوته وأبناؤه وبنو أخيه وابنا عبد الله بن جعفر: لِمَ نفعل ذلك لنبقى بعدك؟ لا أرانا الله ذلك أبداً. بدأهم بهذا القول العباس بن علي علي وتبعه الجماعة عليه فتكلموا بمثله ونحوه.

فقال الحسين ﷺ: «يا بني عقيل حَسْبُكم مِنَ القَتلِ بِمُسلم فاذْهبوا أنتمْ فقد الله الحسين الشِّكِيمِ: «يا بني عقيل حَسْبُكم مِنَ القَتلِ بِمُسلم فاذْهبوا أنتمْ فقد الله الحُمّاء.

قالوا: سبحان الله فما يقول الناس؟ يقولون إنّا تركنا شيخنا وسيّدنا وبني عمومتنا خير الأعمام ولم نرم معهم بسهم ولم نطعن معهم برمح ولم نضرب معهم بسيف، ولا ندري ما صنعوا، لا والله ما نفعل (ذلك) ولكن نفديك بأنفسنا وأموالنا وأهلينا ونقاتل معك حتى نرد موردك، فقبّح الله العيش بعدك.

وقام إليه مسلم بن عوسجة فقال: أنحن نخلّي عنك، وبم نعتذر إلى الله في أداء حقك؟ أما والله حتى أطعن في صدورهم برمحي وأضربهم بسيفي ما ثنت قائمه في يدي ولو لم يكن معي سلاح أقاتلهم به لقذفتهم بالحجارة والله لا نخلّيك حتى يعلم الله أنا قد حفظنا غيبة رسوله فيك.

أما والله لو قد علمت أني أقتل ثم أحيى ثم أحرق ثم أحيى ثم أذرى يُفعل ذلك ذلك بي سبعين مرة ما فارقتك حتى ألقى حمامي دونك، فكيف لا أفعل ذلك وإنما هي قتلة واحدة، ثم هي الكرامة التي لا انقضاء لها أبداً.

وقام زهير بن القين (رحمه الله) فقال: والله لوددتُ أنّي قُتلت ثم نُشرت ثم قُتلت حتى أقتل هكذا ألف مرّة، وأن الله عزّ وجلّ يدفع بذلك القتل عن نفسك، وعن أنفس هؤلاء الفتيان من أهل بيتك.

وتكلّم جماعة أصحابه بكلام يشبه بعضه بعضاً في وجه واحد، فجزاهم

الحسين ﷺ خيراً.

وقيل لمحمد بن بشير الحضومي في تلك الحال: قد أُسر ابنك بثغر الري.

فقال: عند الله أحتسبه ونفسي ما كنت أحبُّ أن يؤسر وأنا أبقى بعده.

فسمع الحسين ﷺ قوله، فقال: «رَحِمَكَ اللهُ أنتَ في حلٌ مِنْ بَيْعتي فاعْملْ في فكاك ابنك».

فقال: أكلتني السِّباع حيّاً إنْ فارقتك.

قال: «فأعط ابنك هذه الأثواب البرود يَستعين بها فداء أخيمه»، فأعطاه خمسة أثوابٍ قيمتها ألف دينار.

قال الراوي: وبات الحسين عليه وأصحابه تلك الليلة ولهم دوي كدوي النحل، ما بين راكع وساجد، وقائم وقاعد، فعبر إليهم - أي التحق بهم - في تلك الليلة من عسكر عمر بن سعد اثنان وثلاثون رجلاً "(').

هذا هو المؤتمر الموسَّع الذي ضمَّ جميع أفراد جيش الحق والخير، جيش الإيمان والتقوى، الجيش الذي يقوده ويرأسه الإمام الحسين السبط ﷺ، وفي آخر ليلة له في هذه الدنيا الدنية.

هل سمعت بمثله أيها القارئ المنصف؟ وهل قرأ أحرار العالم شبيه ذلك؟! نعم.. هذا همو الحسين بن علمي عليم الله الأعظمة شخصه وسمو أخلاقه وإنسانيته التي لا تحد، وعطفه الذي لا يوصف؟

<sup>(</sup>١) إرشاد المفيد: ص ٢٣٠-٢٣٢، اللهوف: ص ٤١-٤٠.

الإمام الحسين المحيد على علم اليقين أنه مقتول بسيوف بني أمية وزبانيتهم، وكلّ من سيبقى معه مصيره الشهادة وقطع الرؤوس والدوران بها في البلاد والتمثيل بجثثهم على رؤوس الأشهاد. ولذا فإنه - صلوات الله عليه ولعظيم تديّنه وأخلاقية نهضته، أراد أن يحلّ الجميع من البقاء معه، لأنه ربّما كان بينهم من يرى أن حياته في الأمة الإسلامية وبين ظهرانيها أنفع له ولأهله كما يظن البعض، فتمنعه البيعة والالتزام بها، والشرف والكرامة والأنفة والشجاعة والشهامة، وغير ذلك من الصفات الإنسانية الحميدة، من التخلف عن القتال مع الإمام، فأراد عليه أن يكون واضحاً وصريحاً معهم منذ البداية وحتى هذه الليلة، وهذا الموقف الذي أكد لهم فيه أنه مقتول، وأن حكام بني أمية لا يطلبون إلا نفسه الزكية وشخصه الكريم.. وإذا ما وصلوا إليه ذهلوا عن البقية الباقية وتركوهم ولم يبحثوا عنهم، فيتفرقون في الأمصار والبلدان إلى أن يأتيهم الأجل المحتوم.

إنها العظمة .. الإيمان .. التقوى .. القيم الإنسانية العظيمة ، يريد اليكم أن لا يكون مسؤولاً عن شهادة أحد من أصحابه دون روية ووضوح رؤية وبصيرة ، يريدهم جميعاً أن يكونوا مخلصين لله ، وليس لشخص الإمام الحسين اليكم، رغم أنه يستحق أن يفدى بأغلى وأثمن ما في الوجود ، أرادهم لله خالصين مخلصين .

قد يقال: عند هجوم القوم عصر التاسع من شهر محرّم، يطلب الإمام منهم رخصة لليلة فقط، لماذا؟! هل هي مهلة للتفكير أو التدبير أو تقدير المصير؟ أم أنها مهلة للاستسلام للحاكم الظالم كما ظنَّ الكثير من جهال العراق آنذاك؟ أم هي فرصة للهروب والفرار في ذلك الليل البهيم خوفاً من التحدّي والمواجهة؟ لماذا هذه المهلة إذن؟!

كل تلك الحسابات لم تكن في فكر ولا دارت في خلد الإمام الحسين عليه ولا حتى أحد من أصحابه البررة، بل المهلة للصلاة، والعبادة، والدعاء، وقراءة آيات من القرآن الكريم، والاستغفار.. وليس لأي شيء آخر، هكذا يكون الرسالي، الرباني، القائد الإلهي، يطلب مهلة عن الموت لكي يتهيّأ أصحابه وأهل بيته للقاء الربّ الجليل، فهل هو بحاجة لذلك كله؟!

لا.. الإمسام الحسين المسيخ لسيس بحاجة لهذه السصلاة أو الدعاء، أو الاستغفار، بل لأن الله يعلم أن الإمام الحسين المسيخ يحب الصلاة له وتلاوة كتابه، وكثرة الدعاء، والاستغفار» إذن الصلاة بالحب، وحب الصلة بالله العزيز الحميد، وتلاوة الكتاب فيه لذة ما بعدها لذة، لأنه كلام ربّ العالمين، وتلاوته تعني مخاطبة الله لتاليه.

والدعاء: هو خطاب من العبد إلى المعبود مباشرة.

فكم أنت عظيم يا سيدي ويا مولاي يا أبا عبد الله، كم أنت محبٌّ لله عابد له؟!

# الإمام والصلاة تحت الأسنّة

إن الصلاة - الصلة الحقيقية بين العبد وربّه - لها وقع خاص وشأن رفيع ومكانة سامية في قاموس الأولياء والعظماء، لاسيّما وأن الحبيب المصطفى المنتقظة

كان يقول: «حُبّب اليّ من دُنياكم ثلاث.. وجعلت قرّة عيني في الصلاة»(١٠).

ولذا فإن قصص الأئمة من أهل البيت الأطهار المثلم مع الصلاة عجيبة وغريبة، لا سيما وأن أمير المؤمنين علي السيلم كان يصلي في اليوم والليلة ألف ركعة، وحفيده الإمام زين العابدين علي بن الحسين لقب بالسجاد السيلم لكثرة صلاته وسجوده.

وأما المولى أبو عبد الله الحسين عليه فإنه كان يحبّ الصلاة ومن أحبّ شيئاً بادر إليه، ووالده العظيم حينما وقف في ليلة الهرير المشهورة في حرب صفين وراح يصلي، استنكر عليه أحد القوم فقال له: صلاة في مثل هذا اليوم (الوقت) يا مولاي؟!

فقال عَلَيْكِم: «على ماذا إذنْ نُقاتلُ القَوم؟!» أليس على الصلاة، فإذا تركنا الصلاة فلا داعي للحرب والقتال، لأننا سنكون مثلهم تماماً في ترك الصلاة أو تأخيرها.

وهكذا عندما حلّ وقت الزوال في يوم عاشوراء وهم في حلبة المعركة ، جاء أبو ثمامة الصيداوي إلى الحسين عليه وقال: يا أبا عبد الله نفسي لنفسك الفداء هؤلاء اقتربوا منك ، ولا والله لا تقتل حتى أقتل دونك ، وأحب أن ألقى ربّي وقد صلّيت هذه الصلاة.

فرفع الحسين عَلَيْكُم رأسه إلى السماء، وقال: «ذكرتَ الصَّلاة جَعَلكَ اللهُ مِنَ المُصلِّينَ الذَّاكرين، نَعَمْ هذا أوَّلُ وَقْتها»، ثم قال: «سَلوهُمْ أَنَ يَكُفُوا عنَّا حتى

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ج١٩ ص٣٤١، بحار الأنوار: ج٧٣ ص١٤١.

# ئصلًى ».

فقال الحصين بن نُمير: إنها لا تُقبل. (تصور أن صلاة الإمام الحسين عَلَيْتُمُ لا تقبل عند هذا)!!

فقال حبيب بن مظاهر الأسدي: لا تُقبل الصلاة كما زعمت من ابن بنت رسول الله ﷺ وتقبل منك يا ختّار (يا حمار).

فحمل عليه حصين بن نُمير، وحمل عليه حبيب فضرب وجه فرسه بالسيف فشب وثب) به الفرس ووقع عنه الحصين، واستنقذه أصحابه.

فقال الحسين عليه الزهير بن القين، وسعيد بن عبد الله: «تَقَدَّما أمامي حتى أصلي الظُّهر»! فتقدَّما أمامه في نصف أصحابه حتى صلى بهم صلاة الخوف(١١).

ووقف البطل سعيد بن عبد الله الحنفي أمام الإمام الحسين على درعاً ووقاية له أثناء الصلاة، ولما أثخن بالجراح سقط على الأرض، وهو يقول: اللهم العنهم لعن عاد وغود، وأبلغ نبيك مني السلام، وأبلغه ما لقيت من ألم الجراح، فإني أردت بذلك ثوابك في نصرة ذرية نبيك عليه الله المسين عليه قائلاً: أوفيت يا ابن رسول الله؟

قال عليه ( «نَعم أنت أمامي في المجنّة ».

وقضى نحبه، وارتفعت روحه إلى ربّه، فوجدوا فيه ثلاثة عشر سهماً غير الضرب بالسيف والطعن بالرمح.. حقاً هكذا تصنع العقيدة أبطالاً يفخر بهم التاريخ وتخلدهم الأمم.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٥ ص٢١، الكلمة: ص٢٨٤.

ولما فرغ الإمام الحسين عليه من الصلاة قال لأصحابه:

«يا كرام إنَّ هذه الجنَّةَ قَدْ فُتحتْ أبوابُها واتَّصلَتْ أنهارُها، وأبنَعَتْ ثمارُها.. وَهَذَا رَسُولُ اللهِ والشُّهداءُ الَّذِينَ قُتلوا في سَبيلِ اللهِ يَتوقَّعونَ قُدومَكُمْ ويَتباشرونَ بِكُمْ، فَحاموا عَنْ دينِ اللهِ وَدين نَبيّه وذَبُوا عنْ حَرَمَ الرَّسُولِ ﷺ ».

فقالوا: نفوسنا لنفسك الفداء، ودماؤنا لدمك الوقاء، فوالله لا يصل إليك وإلى حرمك سوء وفينا عرق يضرب(١).

هكذا تكون العبادة والصلاة، وهكذا يكون الأصحاب الأوفياء.. ولذا استحقوا جميعاً وبكل فخر وجدارة شهادة الإمام الحسين على الهم، وتقليدهم بذلك الوسام الرفيع العالي الذي يحق لهم أن يعلقوه على صدر السماء التي كتبت أسماءهم من نور. حيث قال لهم مولاهم وقائدهم: «فائي لا أعلم أصحاباً أوفى ولا خيراً من أصحابي».

فمن كمسلم بن عوسجة الأسدي الذي قال في المؤتمر: والله لا نخليك حتى يعلم الله أنا قد حفظنا غيبة رسوله والله فيك، أما والله لو قد علمت أني أقتل ثم أحيى، ثم أحرق ثم أحيى، ثم أذرى يُفعل بي ذلك سبعين مرة ما فارقتك..؟

ومن كزهير بن القين الذي قال: والله لوددتُ أني قُتلت ثم نُشرت، ثم قُتلت، حتى أُقتل هكذا ألف مرة...

وأما ذاك البطل الذي أسر ولده عند العدو يقول: أكلتني السباع حياً إن

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين للمقرم: ص٢٤٦.

فار قتك.

ألا يستحق مثل هؤلاء الأبطال مثل ذاك الوسام الرفيع؟! بلى والله إنه لهم وليس لأحد غيرهم، فكم هو الفرق بين هؤلاء الأصحاب الكرام، وغيرهم من رجال الإسلام الذين صحبوا رسول الله والمنه وبعد أيام قتلوا ابنته الوحيدة، بعد أن عصروها بالباب، وكسروا ضلعها، ورضوا جنبها وضربوا عضدها، ولطموا خدها، وفعلوا ما فعلوا!!

فهكذا تكون الصحبة، وهكذا يكون الأصحاب، وهؤلاء الكرام ليسوا من الشيعة فقط، كما يظن الكثير من الناس الجهلاء بثورة الإمام الحسين عليته ونهضته العملاقة، فإن فيهم السيد الجليل، والهاشمي الأصيل، والسني النبيل، وحتى المسيحي النصراني، والحروري الخارجي، إلى الكثير من العبيد والأرقاء، والأطفال والنساء.

فنهضة الإمام الحسين عليته كانت أمميَّة شاملة وليست فئوية ضيقة ، كما يظنها البعض من قصيري النظر وقليلي العلم والثقافة بالنهضة الحسينيَّة ، وسنتحدث عن هذا في بحث السلام فيما بعد بإذن الله.



الفصل التاسع

# صور أخلاقية أخرى من أرض الطفوف

إن لكل معركة استثناءات تخرج بها الخطط العسكرية عما رسم لها، وذلك بما تفرضه أرض المعركة وتطوراتها المتلاحقة، وسير الأعمال القتالية وتنفيذ المعركة، إلا أن معركة يوم عاشوراء على تراب كربلاء كانت كلها استثناءات منقطعة النظير في التاريخ كله.

ولهذا لو استعرضنا جميع الصور لكان يجب علينا أن نكتب المقتل من جديد، أو أن ننقل تفاصيل المقاتل المختلفة، وهذا ما لا نريده هنا، والذي نريده أن نلتفت إلى الأخلاقيّات الحسينية كشخص وكقائد عسكري كما تصرّف في أرض المعركة، لنعلم مدى الإيمان والقيم التي تحلّى بها المولى أبو عبد الله الحسين علي في أشد الظروف وأدق الأوقات.

#### المرأة في كريلاء

إن المرأة هذا المخلوق الرائع، الجميل، اللطيف، الناعم، الريحانة التي تحيطنا من كل نواحينا ويلفنا من كل جوانب حياتنا فهي: الأم، والزوجة، والبنت، والأخت، والخالة، والعمة، والجدة..

المرأة التي خلقها الله منا ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَـٰقَ لَكُـٰمْ مِن أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجِـاً

لتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾(١)، وجعلها الله لنا سكناً وسكينة وملجاً ورهينة في ذات الوقت. ورغم ذلك ظلمها الرجل منذ البداية لأنه لم يستطع أن يفهمها أو يقدرها حق قدرها فيتعامل معها بمنطقها اللطيف.

حتى أن العرب في الجاهلية كانوا يدفنونها حيَّة (بالوأد)، بحجة الفقر والخوف من الفضيحة تارة أخرى، فكان والخوف من الفضيحة تارة أخرى، فكان ﴿إِذَا بُشِرَ أَحَدُهُمْ بِالأَنْمَى ظُلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُوَ كَظِيمٌ \* يَتُوارَى مِنْ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُون أَمْ يَدُسُّهُ في التُّرَابِ أَلا سَاءَ مَا يَحْكُمُون ﴾(٢).

إلا أن الإسلام الحنيف والرسول العظيم أعطى للمرأة حقها اللازم، ووضعها في مكانها اللائق على لائحة الإنسانية المكرّمة منذ البداية، لأن أول الناس إسلاماً كانت أمنا خديجة بنت خويلد (رضي الله عنها وأرضاها)، التي منحت رسول الله ملي كل شيء حتى قال بحقها: «لولا سيف على ومال خديجة لما قام للإسلام عود».

هذه العظيمة كانت زوجة وأمّاً، فكانت نعم الزوجة والأم، وعندما جاء دور البنت، فإن ابنتها سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء على تقف شامخة تتحدى الرجال جميعاً بالكفاءة الإيمانية: «فلولا على عليه لما كان لفاطمة الزهراء كفؤ آدم فما دون»(٢) كما يقول النبي والمائة ، وكفى بهذه العظيمة التي كانت حجة على الأولياء العظام أن تكون قدوة وأسوة حسنة.

<sup>(</sup>١) سورة الروم: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآيتان ٥٨-٩٩.

<sup>(</sup>٣) التهذيب: ج٧ ص١٤٧٠، بحار الأنوار: ج٤٣ ص١٠٧.

فالإسلام دين الله الخاتم الذي نظم الحياة كلها بحكمة بالغة لأنه من حكيم خبير بصير، ولذا تراه وضع المرأة في مكانتها الصحيحة في الحياة الاجتماعية الإسلامية، وما دعاة التحرر أو المنادون بحرية المرأة في هذا العصر الأغبر إلا ثلّة من الأفاكين والمحتالين، الذين يطالبون بتجريد المرأة من كل كرامة وقداسة، لتكون لعبة جميلة بين أيديهم وأرجلهم، ولا هم لهم إلا جسدها وحمالها، فتراهم يستخدمونها لشهواتهم الخسيسة الدنيئة، ثم يلقونها كأتفه سلعة بالية يستخدمونها.

فلكل من ينادي بحقوق المرأة في العالم نقول: ادرس الإسلام وقوانين وتشريعات الإسلام في هذا الباب، فإنك ستجد أنه أعطاها كامل حقوقها، ونظّم لها حياتها، وحفظها من كل أذى حتى العيون الطامحة أو النفوس الطامعة، ووضعها في مكانها الذي خلقها الله له، كأساس ومدير لأعظم لبنة في الجمع، ألا وهي الأسرة.

# الحسين وبطلة كربلاء زينب

وإذا يمنا بنظرنا إلى ما نحن بصدده، واتجهنا بأرواحنا وعيوننا إلى أرض الطفوف ومن عليها، فإننا سنجد أن النساء كن مرافقات للرجال ومساويات لهم، لأن فيهن السيدة العظيمة الجليلة زينب الكبرى (سلام الله عليها) شقيقة القائد الأعلى الإمام الحسين عليها، وفيهن زوجته الرباب، وابنته سكينة.. وكذلك زوجات الأبطال والمقاتلين وحتى العبيد والإماء.

فللمرأة حضور عظيم جداً في كربلاء، حتى أن معظم الخطباء والعلماء الأجلاء، ينذهبون إلى أن وجود المرأة في كربلاء كان ضرورة لبقاء المسيرة

واستمرار المنهج، لأنهن كن كالإعلام الذي نقل الأحداث بتفاصيلها المؤلمة، مع ما يرافقها من بكاء ونواح وحتى العويل على الشهداء، وهذا ما جعل أخبار الفاجعة تنتشر في المجتمع الذي ينزلن فيه كالنار في الهشيم، حتى أن يزيد الطاغية اعترف بذلك. ويقال: أن أول مجلس عزاء على سيّد الشّهداء أقامته هند زوجة يزيد في الشام.

وأما مواقف السيدة العظيمة زينب الكبرى -عقيلة بني هاشم- في كربلاء، ثم في الكوفة، وحتى في الشام، وخطبها الرنانة التي فضحت فيها الحكومة الأموية بكل قوة واقتدار، حتى أنها خاطبت الحاكم الأموي الأعلى يزيد بن معاوية قائلة: «فوالله ما فريت إلا جلدك، ولا حززت إلا لحمك، ولتردن على رسول الله والتهكت من حرمته في رسول الله والتهكت من حرمته في عترته.

وقالت: «ألا فالعجَب كلّ العجبِ لِقتلِ حزبِ اللهِ النُجباء، بحزبِ الشّيطان الطُّلقاء».

ثم قالت: «وَلَـئنْ جَـرَّتْ عليَّ الدَّواهي مُخاطبتك، إنّي لأستصغرُ قَـدركَ، وأسْتعظِمُ تَقريعَكَ وأستكثرُ تَوبيخَكَ، لكنَّ العيونَ عَبرى والصُّدورَ حَرَّى.

فَكِدْ كَيدكَ واسْعَ سَعيكَ وَناصب جُهدَكَ، فَوَالله لا تَمحو ذِكرَنا وَلا تُميتَ وَحينا، ولا يسرحَضُ عَنْكَ عارُها، وَهسلْ رأيكَ إلاّ فَسَد وأيَّامُكَ إلا عَدد، وَجَمعُكَ إلا بَدد، يُومَ يُنادي المنادي ألا لعنة الله على الظَّالمينَ "".

<sup>(</sup>١) موسوعة بحار الأنوار: ج٤٥ ص١٣٤.

من يستطيع أن يخاطب الحاكم في أي دولة من دول العالم بهذا الخطاب، وبهذا الأسلوب والتحدي، وبهذه اللهجة القوية المليئة بالبلاغة والتقريع؟

لكنها زينب بنت أبيها أمير المؤمنين علي علي النها الزهراء عليه التي وأمها الزهراء عليه التي وقفت بشموخ وجرأة أمام الخليفة الأول تطالب بفدك، وخطبتها الصريحة الأخرى في نساء الأنصار بعد ذلك.

نعم، إنها زينب السيدة العظيمة التي كان يحترمها الحسين عليه أي احترام، ويجلها عظيم الإجلال، ويقدّرها كبير التقدير، فإنه كان إذا دخلت عليه منزله، أو خيمته في كربلاء وهو يقرأ القرآن، فإنك تراه يضع القرآن، ويقف لها إجلالاً وإكباراً، وكان لا يخاطبها إلا بكل احترام، لما يعلمه من عظمتها ورفيع مكانتها عند الله.

وأمّا سبي الحوراء فإنّها لمصيبة المصائب أن تسبى وتؤسر مثل السيدة زينب عقيلة بني هاشم عَلَيْكًا وسائر الهاشميات والعلويات، وعلى العالم المتحضّر أن يراجع أخلاقيات الإمام الحسين عَلَيْكِم وأئمة المسلمين ليتعلم كيف يتعامل مع المرأة، وكيف يعلمها لتكون كزينب والرباب وسكينة ورملة وليلى (عليهن السلام).

<sup>(</sup>١) موسوعة بحار بحار الأنوار: ج٤٥ ص١٦٤، الاحتجاج: ج٢ ص٣٠٥.

إذن فالإمام القائد علي الله يصرخ أو يأمر أو ينهر تلك النساء من حوله، بل كان لهن البلسم الشافي، والأدب الراقي، والنور الساطع، وكل ذلك بأخلاقه الفاضلة.

### الحسين وزوجة النصراني

ولدينا صور أخرى عن مناقبيات سبط الرسول الحسين المسلم النساء في يوم عاشوراء، كأم وهب التي رافقته مع زوجها النصراني المؤمن الذي قتل مع زوجته، وكانت من قبل تنهاه عن الالتحاق بالإمام الحسين المسلم لأنه عريس جديد وشاب نضر.

فإنك تجد الإمام القائد عَلَيْكِم يخاطبهن بهذا الخطاب: «با أَمَةَ الله عدوي إلى الخيامِ رَحِمَكِ الله، فإنَّهُ لَيسَ عَلَى النِّساءِ جِهاد، أما تَرضينَ أن تَكوني مَعَ زينب والرَّباب» (١٠).

وهكذا فإن الأخلاق الإسلامية التي جسدها الحسين عليت كانت حاضرة بكل دقة ورقة في جنبات كربلاء لاسيما في أيام عاشوراء، فأبو الفضل العباس على كانت أمنيته أن يوصل الماء إلى النساء والأطفال في ذلك اليوم، والإمام عليه ترك الماء عندما قال له ذاك الجلف: تتلذذ بالماء البارد وقد هجموا على خيامك وهتكوا حريمك.

فالغيرة، والحمية، والعفة، وجميع المفردات الأخلاقية كانت حاضرة عند الإمام ولم يفته منها شيء، ولو تتبعناها لطال بنا الحديث، ولكن نباهة القارئ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

تكفي المؤونة.

# رجال في كربلاء.. العبيد نموذجاً

إن عادة الرق وحياة العبيد كانت سائدة وبكثرة في تلك الأيام، وعندما جاء الإسلام العظيم فإنه أولى هذه المسألة اهتماماً كبيراً لتحرير أولئك العبيد الأرقاء.. فهناك الكثير من الكفّارات وغيرها تحض على تحرير الرقاب من رقّ العبودية، ورفع تلك القيود عن كواهلهم.

وفي كربلاء كان للعبيد حضور خاص لأنهم شاركوا وسطروا ملاحم بطولية كالسادة تماماً، وهنا نأخذ صورة العبد (جون)، الذي كان يخدم الصحابي الجليل أبا ذر الغفاري (رضوان الله عليه)، ثم انتقل إلى خدمة الإمام الحسين عليه ، ورافقه إلى كربلاء، وتحمل معه عناء الطريق كله، ولا أحد يعلم ما يفكر به هذا الرجل العبد.

وعندما سقط أصحاب الحسين شهداء، تقدم هذا العبد إلى أبي الأحرار الحسين عليت المبدي عليت المبد الله القتال، إلا أن الحسين عليت المبد الله القتال، إلا أن الإمام أراد أن يردّه رداً أخلاقياً لطيفاً لكي لا يجرح شعوره، فقال له بكل حب وحنان وتقدير: «يا جون إنّما تَبِعتنا طَلَباً لِلْعافية فَأنت في إذن مِنّي»، أو «فَلا تَبْتَلِ بطريقنا» (۱).

فأنت أتيت معنا على الصحة والحياة والعيش الكريم، وأما الآن فإنه الموت الزؤام الذي لابد منه فأين ترمي بنفسك؟ ولعلك خجلت أو استحييت من

<sup>(</sup>١) اللهوف: ص٤٧، مثير الأحزان: ص٦٣، العوالم: ج١٧ ص٢٦٥.

موقفك، فأنا أعذرك وأقدّر لك هذا الموقف، ولكن أنت في حلّ من ذلك كله، فاذهب وعش حياتك كما تريد.

فوقع جون على قَدَمي الإمام القائد يقبّلهما وهو يقول: يا بن رسول الله، أنا في الرخاء ألحس قصاعكم وفي الشدّة أخذلكم، والله إنّ ريحي لَنتنّ، وحسبي، للثيم، ولوني لأسود، فتنفس عليّ بالجنة ليطيب ريحي، ويشرف حسبي، ويبيض لوني، لا والله لا أفارقكم حتّى يختلط هذا الدّم الأسود مع دمائكم (١٠).

ألم أقل لك إن كربلاء وعاشوراء استثناء منقطع النظير في التاريخ كله، فمن يقف مثل هذا الموقف العظيم؟! ما هو السبب الذي يجعل هذا العبد رهن إشارة المولى؟! إنه يعرف نفسه جيداً، وإن طموحه كبير وأمله عظيم، لأنه محدِّقٌ بنظر من حديد إلى مكانة سامية في جنان الخلد، ورضى الربّ وجنّة القرب، لذا تراه يرفض العيش بل ويطلب الموت العاجل. وعندما سمع سيّد الشهداء الحسين عليه كلامه، أذن له بالنزول إلى المعركة، فسطر ملحمته بحروف من نور، وكتب وثيقة وفائه وصدقه وإخلاصه بدمه الطاهر الزكى.

وحينما استشهد وسقط على الأرض، ذهب إليه المولى أبو عبد الله الحسين على الأرض، فهب إليه المولى أبو عبد الله الحسين على ، ودعا له بهذه الكلمات التي تفيض عذوبة ولطافة: «اللَّهمَّ بَسَيْضُ وَجْهَهُ، وَطَيُّبُ رِيحَهُ، واحْشره مَعَ مُحمِّد عَلَيْكُ ، وَعَرِّف بَينَهُ وَبَيْنَ آلِ مُحمَد عَلَيْكُ ».

فكان كل من يمر بالمعركة يشمّ منه رائحة طيّبة أزكى من المسك(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) مقتل الحسين للمقرم: ص٢٥٢، العوالم: ص٨٨.

إنّ مناقبيات سيد الشُّهداء الحسين بن علي عليه كانت عظيمة جداً مع هؤلاء الكوكبة من العبيد، الذين فاقوا وتفوقوا على الكثيرين من أولئك الذين فاتتهم المسيرة الحسينية، وهم في أعلى مراتب الإسلام كعبد الله بن العباس وغيره من أعلام الإسلام.

وكُتب السيرة والمقاتل تروي: أن الإمام عِلَيْكِم كان كلما سقط واحد من هؤلاء العبيد يذهب إليه ويرفع رأسه ويحتضنه رقة وحُبّاً به، فكان يودع الدنيا وهو في حجر الحسين عَلِيكِم.

فلما صُرع واضح التركي مولى الحرث المذحجي استغاث بالحسين عليه فأتاه أبو عبد الله واعتنقه، فقال: من مثلي وابن رسول الله والمنتقة واضع خدّه على خدّي..؟! ثم فاضت نفسه الطاهرة(١).

وكذلك كان حال أسلم مولى الحسين عَلَيْتَكُم حيث مشى إليه واعتنقه وكان به رمق، فتبسّم وافتخر بذلك ومات(٢).

تلك هي الأخلاق الإسلامية العظيمة التي لا تفرق بين عبد رقيق وسيد جليل، ولا بين أبيض وأسود، بل إن التفاضل بالأعمال والتقوى وليس بالأحساب والأنساب.. فأين أولئك الذين يدَّعون الحرية والديمرقراطية وحقوق الإنسان؟!

هلا قرؤوا الإسلام الحنيف وأخلاقيات أهل البيت الأطهار عليه لا سيما

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين للمقرم: ص٢٤٩، مقتل الخوارزمي: ج٢ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق،

أخلاقيات عاشوراء وكربلاء التي سطّرها سيد الشهداء الحسين بن علي المُهُمّا على المُهُمّا على علي عليه على على على على على أرض الواقع، فرسخت في القلوب المؤمنة وعافتها النفوس الخبيثة؟!

#### أصحاب الحسين وصور من الوفاء

تبقى المسيرة متعثرة ما لم تسعفها أخلاق القيادة الرسالية والوفاء من الجند والأصحاب، وهذا ما يجب أن يتبادله القائد ومن هم تحت قيادته وإمرته، لأن حب القائد يعني حب القضية والوفاء لها وإيثارها على النفس والغير.

وعاشوراء سجّلت على أرض كربلاء ملاحم بطولية بدماء الشهداء الزكية وأبرزت كل معاني الوفاء. وأعظم صور الأخلاق وأرفع أوسمة القيم المثالية في الحياة الإنسانية، وذلك مع جميع الشهداء من الأهل والأقرباء وحتى الأصحاب والعبيد والإماء.

هذا البطل زهير بن القين، يقف أمام الحسين عليه ويضع يده على كتفه ويقول:

أقدم هديت هادياً مهدياً فاليوم ألقى جدك النبيا وحسناً والمرتضى علياً وذا الجناحين الفتى الكميا

وأسد الله الشهيد الحيا

فيقول له الإمام: «وأنا ألقاهم على أثرك».

هذه من صور الوفاء الخالدة.. ولكن أين الوسام الأخلاقي المقابل؟

إنه من الحسين بن على الله القائد الذي وقف على جسد زهير بعد شهادته يقول له:

«لا يُبعدنَكَ الله يَا رُهير، وَلَعَنَ الله قاتِليكَ لَعْنَ الذين مُسخوا قِردةً وَخَنازير »(''.

إليك هذا القائد التاريخي لجناح الحسين عَلَيْتَكِمُ الذي كبر سنّه في طاعة الله،
وقضى نحبه بين يدي ابن رسول الله وَلَيْتَكُمُ ، فكان ممن يستحق الخلود كشامة على خدود الدهر.

إنه حبيب بن مظاهر الأسدي، الذي كان من أصحاب أمير المؤمنين عليه ومن شرطة الخميس، وكان نافذ البصيرة صلب الإيمان، ويصفه المؤرخون بالوفاء، إذ أنه كان يوم الطف من أشد أصحاب الإمام سروراً وغبطة بما يصير إليه من الشهادة بين يدي ريحانة رسول الله المنافظة ، فقد برز وهو يقول:

أنا حبيب وأبي مظهر فارس هيجاء وحرب تسعر وأنتم منا لعمري أكثر ونحن أوفى منكم وأصبر ونحن أعلى حجة وأظهر حقاً وأبقى منكم وأعدر

إذن هو وفي لبدئه، ودينه، وعقيدته، وبالتالي لقائده وإمامه وسيده، ولذا كان صاحب الوسام الرفيع لأن هذا البطل قد هد مقتله الحسين عليه كما يقول المؤرخون، ولذا وقف القائد العظيم على الجسد المقطع فاسترجع كثيراً وقال: «عنْدَ الله أحْتَسِ نَفْسي وَحُماة أصْحابي "(٢).

فالوفاء من الجندي يقابله أخلاق عالية وأوسمة رفيعة من القائد.

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ج٦ ص٢٥٣٠

<sup>(</sup>٢) حياة الإمام الحسين بن علي: ج٣ ص٢٢١، تاريخ الكامل لابن الأثير: ج٣ ص٢٩٢، تاريخ الطبري: ج٦ ص٢٥١.

وقصة الحرّ الرياحيّ التائب، ووداع الإمام له وشهادته له بأنه حرٌّ في الدنيا والآخرة تكفيه، وإنه نعم الرجل كان.

وكذلك برير بن خضير، ذاك العابد الزاهد المعلّم للقرآن في مسجد الكوفة، الذي دعا صاحبه إلى المباهلة في قلب المعركة لولاية أمير المؤمنين عليه ، ورغم كبر سنّه وجلالة قدره فإنه تعارك مع خصمه رضي بن منقذ العبدي فصرعه وجلس على صدره فاستغاث هذا برجل من أصحابه ، فقال له عفيف بن زهير: هذا برير بن خضير القارئ الذي كان يقرئنا القرآن في جامع الكوفة.

فلم يلتفت إليه فقتل بريراً بالرمح وعاد إليه بالسيف فقتله، وذهبت روحه إلى بارئها طاهرة زكية.

وعاد عدوّه إلى بيته فاستقبلته زوجته النوار قائلة: أعنت على ابن فاطمة، وقتلت سيد القرّاء، لقد أتيت عظيماً من الأمر، والله لا أكلمك من رأسي كلمة أبداً (١).

### حبّ الحسين أجنني

وقبل أن أدعك وأودّعك من هذا الفصل، لا بأس بأن نذكر عملاقاً من عمالقة كربلاء لنستأنس ونتبارك بسيرته العطرة.

كان عابس بن شبيب رئيساً من رؤساء همدان الخير، وخطيباً من خطباء العرب، وناسكاً في العبادة، ومجتهداً في الدين، إنه من رجال الشيعة المعروفين، ولا غرو فهذا ديدن بني شاكر، فكلهم كانوا مخلصين بولايتهم لأمير المؤمنين

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين للمقرم: ص٠٥٠.

على عَلَيْكِم، ولقد قال فيهم الإمام على عَلَيْكُم في صفين: «لو تمت عدّتهم ألفاً لعُبد الله حقّ عادته».

وكانوا من شجعان العرب المشهورين، وحماتهم المعروفين، ولذا لقبوا ب(فتيان الصباح)، وعابس هذا كان من أكابرهم ورجالاتهم الرفيعة الشأن، وما أن قدم مسلم بن عقيل علينه الكوفة حتى بايعه وراح يساعده في جميع شؤونه.

وفي يوم الطف وقف أمام سيد الشهداء ليودعه بهذه الكلمات التي تشع محبة وفخاراً، وتنضح بالولاء والوفاء: ما أمسى على ظهر الأرض، قريب ولا بعيد، أعز علي منك، ولو قدرت أن أدفع الضيم عنك بشيء أعز علي من نفسي لفعلت، السلام عليك، اشهد لي أني على هداك وهدى أبيك، ومشى بالسيف نحو القوم.

قال ربيع بن تميم: فلما رأيته مقبلاً عرفته، وقد كنت شاهدته في المغازي فكان أشجع الناس، فقلت للقوم: أيها الناس هذا أسد الأسود، هذا ابن شبيب لا يخرجن إليه أحد منكم.

فأخذ ينادي: ألا رجل؟! ألا رجل لرجل؟!

فتحاماه الناس لشجاعته المعروفة، فقال لهم عمر بن سعد وكان قريباً منهم: ويلكم ارضخوه بالحجارة (اضربوه بها بشدَّة وقسوة).

فرموه بالحجارة من كل جانب، فلما رأى ذلك ألقى درعه ومغفره وشدً على القوم، فصاح به أحد أصحابه: مالك يا عابس هل جننتُ؟!

فقال البطل المغوار: نعم.. حبُّ الحسين أجنّني (١).

وهنا شاهدي.. لماذا تعلّق هذا الرجل الشجاع بالإمام الحسين عَلَيْتُم إلى هذه الدرجة؟! لماذا أحبّه حتى الجنون؟!

هل يمكن لأحدٍ أن يشتري الحبّ؟! وهل يمكن أن يرغم قلبه على حب من لا يحب؟ وقد تسألني: وهل القلب باليد أم أن أمره بيد الربّ تعالى؟

نعم ١٠٠٠ الحب في القلب ، والقلب يتقلّب بيد الربّ سبحانه ، ولا أحد يستطيع أن يحب أو يكره بإرادته ومتى شاء وأراد ، فهذا أمر متعذر ، ولذا قال أمير المؤمنين علي عليه المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المنافق على أنْ يُحبَّني ما أحبَّني «١٠) . وكو صببتُ الدُّنيا بِجَمَّاتِها على المُنافق على أنْ يُحبَّني ما أحبَّني «١٠).

والإنسان يمتلك القلوب بالإحسان والأخلاق الفاضلة والقيم السامية ، والمولى أبو عبد الله الحسين عليه الذي مثّل خُلق القرآن والإسلام والرسول الأعظم المنه في كل أيام حياته ، أسر القلوب وسكن أفئدة المؤمنين ، لاسيما أصحابه الذين كانوا معه في كربلاء ، ولا عجب أن يصرح عابس بن شبيب بهذه الحقيقة العاشورائية.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: قصار الحكم رقم ٤٥.



الفصل العاشر

## ثقافة السِّلم والسَّلام عند الحسين بن علي

السَّلام ثقافة وضرورة حضارية، لأن الثقافة فكر نظري وتطبيق عملي، فهـذا لا ينفـصل عـن هـذا، وهـذا لا يبتعـد عـن ذاك، العلـم والعمـل، الفكـر والتطبيق، النظري والعملي. والثقافة خليط من كل ذلك، ولكل مجتمع أو بلـد ثقافته المميزة له عن الآخر، وقد تتوحد الثقافات، وربمـا تختلف العـادات، وهـذا

أمر طبيعي في هذه الحياة.

فالسّلام: ما هو؟ وكيف مارسه الإمام الحسين عليّك في نهضته، تلك هي القضية؟ وقبل البسط في الحديث لابدّ لنا من مقدّمات تبسيطية لبعض المفاهيم، باعتبار أن هذه الكلمة (السلام): هي عبارة عن مفهوم عام ضبابي، فلابدّ من العودة إلى كتب اللغة العربية حتى نعرف المعنى الحقيقي لها في لغتنا الأم، ومن ثم التيمم باتجاه الجوانب الأخرى وأطيافها المعاصرة، ولو سألت كل عباقرة البشرية عن معنى (السعادة) لما حصلت إلا على آراء مختلفة، تخبرك عن هوية أصحابها ونفسياتهم أكثر مما تخبرك عن المعنى الحقيقي للكلمة.

السّلام: هو حالة من الهدوء والاطمئنان الذي يشعر بها الإنسان في نفسه، وكذلك في أسرته ومجتمعه وأمته والعالم أجمع.. فلا تعقيدات ولا قلق نفسي

ولا عنف أسري ولا اضطرابات في المجتمع، ولا منازعات في اختلافات الأمة -فالاختلاف حق مشروع وسنة كونية -ولا حروب وعمليات عسكرية في العالم المسكون.

هذا هو السلام العام كما نفهمه ونتطلع إليه على كل المستويات، وإذا رجعنا إلى المعنى اللغوي للكلمة، فإننا سوف نجد كل ذلك في تراثنا اللغوي، إذ أن اللغة العربية هي أجمل وأغنى لغات العالم الحية والميتة في مفرداتها وبلاغتها.

(سِلْم) السين واللام والميم معظم بابه من الصحة والعافية.. فالسلامة: أن يسلم الإنسان من العاهة، والله جل ثناؤه: هو السلام، لسلامته مما يلحق المخلوقين من العيب والنقص والفناء.. قال الله جل جلاله: ﴿وَاللهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلام﴾(١).

فالسَّلام: هو اسم الله جلّ ثناؤه وداره الجنة.. ومن بابه الإسلام: وهو الانقياد التام(١).

أسلم: انقاد.. وأخلص الدين لله.. ودخل في دين الإسلام.. ودخل في السلام: التيوب (٢٠). السلم، والسلامة البراءة من العيوب (٢٠).

والسَّلام: تحية الإسلام بل تحية أهل الجنة، كما في الحديث الـشريف، وهـي

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة: ج٣ ص ٩٠ مادة (سلم).

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط: ج١ ص٤٤٦ مادة (سلم)

قولنا (السلام عليكم)، والتحية بها مستحبة استحباباً مؤكداً، أما ردها فهو واجب شرعاً وعقلاً بمثلها (وعليكم السلام) أو بأحسن منها بأن تزيد (ورحمة الله وبركاته) وما أشبه ذلك. وهي سواء للزائر الداخل، أو للمودع الخارج فالتحية هي السلام (۱).

والسَّلام: هو علامة انتهاء الصلاة والخروج من الحضرة المقدسة لله تعالى، والتي تدخلها بتكبيرة الإحرام استئذاناً، فلابد من السلام عند الانتهاء والخروج، فتسلم على الوسيلة إلى الله وهو الرسول وآله الأطهار المنظية. وتسلم على نفسك تحية من الله مباركة طيبة، وتسلم على الملأ الملائكي والإيماني من حولك، ليكون كل ما أنت فيه سلاماً وهدوء واطمئناناً، فالسلام بالنسبة للإسلام هدف استراتيجي حضاري (1).

#### القرآن الكريم وحقيقة السلام

وردت هذه الكلمة (سلم) ومشتقاتها المختلفة أكثر من (٨٠) مرة في القرآن الكريم، وذلك بألفاظ عدة (٢٦ لفظاً) أكثرها هي: سلام، سلاماً، أسلم، السلم.

كما أنه وردت مادة الإسلام ومشتقاته أكثر من (٥٧) مرة في الكتاب الكريم. والإسلام هو مشتق وباب من أبواب السلام كما هو معروف.

فالطرح الإسلامي لهذا الشعار نابع من صميمه العقيدي، وأصوله الفكرية

<sup>(</sup>١) السبيل إلى إنهاض المسلمين: ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) للتفصيل راجع: موسوعة الفقه.. السلم والسلام.

- كما هو بيِّن - في كتاب الله النبع القيِّم والفضائل والتشريعات الإسلامية كلها.

والملفت للنظر هنا أن المتتبع لآيات القرآن الحكيم، سوف يرى أنه لا يوجد فيها ما يعبر عن العنف أو أي مشتق من مشتقاته أبداً. وهذا يزيد التأكيد على أن الدين الإسلامي يرفض العنف ويدعو إلى السلام مع الجميع.

هذا وقد تم اختبار هذا الشعار على أرض الواقع فأعطى نتائج رائعة حقاً.. فقد أعطى حضارة كانت وما زالت فخراً للإنسانية جمعاء، بعلومها وآدابها وعمرانها ورجالاتها، وتاريخها الناصع كله.

### النبيّ محمد رسول السّلام

وأما رسول الله والله وا

حتى أنهم لم يتركوا شيئاً يمكن أن يؤذوه به إلا وفعلوه، من قتل ربيبته، ومحاولة اغتياله شخصياً ولعدة مرات، فاضطروه إلى الالتجاء إلى شعب أبي

<sup>(</sup>١) موسوعة بحار الأنوار: ج٣٩ ص٥٥، مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص٧٤٧.

طالب عليه الحبشة، ولم يزالوا به عنه الله الحبشة، ولم يزالوا به حتى هاجر إلى بلد هجرته مكرهاً (١).

لكنه وبعد فتح مكة ، وبعد حروب طاحنة خاضها ضد جيش الكفر والشرك المكي وهو في دار غربته .. وعندما أسرهم وتمكن منهم قال لهم : «اذهَبوا فأنتم الطُّلقاء»(1).

فالأذى لا يقابل بالأذى في شريعتنا، بل يقابل بالإحسان والامتنان والإمتنان والإطلاق لوجه الله تعالى، وكذلك فعل أمير المؤمنين علي علي الذي قال له رسول الله والته المظلوم من بعدي».

فلقد ظلموه وانتهكوا حرمته واقتحموا عليه داره، وقتلوا زوجته سيدة نساء العالمين وطفلها الجنين (محسن) وساقوه كالأسير.. وفعلوا أفعالاً يندى لها جبين الإنسانية، إلا أنه كان كثيراً ما يقول عليها «لأسالمن ما سَلِمَت أمور المسلمين ولم يكن بها جَور إلا على خاصة "".

ويقول عَلَيْكِم: «سَلامةُ الدِّين أحبُّ إلينا مِنْ غَيره»(١).

هذا هو الشعار، وهذه هي الممارسة العملية له، فالسلام عند أمير المؤمنين علي علي السبيل إلى بقاء الدين الإسلامي، والطريق الأفضل لانتشاره، علي المنفيد من هذا الدرس العظيم من الإمام على علي المنظيم على طول المدى.

<sup>(</sup>١) لأول مرة في تاريخ العالم: ج١ ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٣ ص١٢٥، وسائل الشيعة: ج٩ ص١٨٢، بحار الأنوار: ج١٩ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج٢٩ ص٦١٢، نهج البلاغة: ص١٠٢.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج٢٨ ص٣٥٣، شرح نهج البلاغة: ج٦ ص٢١.

أما الإمام الحسن السبط المجتبى عليه فإنه دفع الحكومة والإمارة كلها لمعاوية حقناً لدماء المسلمين، ولوحدتهم وحفظ كلمتهم، فهو رمز الوحدة والجماعة إلى هذا اليوم.

قدمنا هذه المقدمات، لنصل إلى شواطئ النور لبحر الحسين السبط عَلَيْهِ سيد الشهداء، وسيد شباب أهل الجنة، الذي قتلته هذه الأمة ظلماً وعدواناً، وجرأة على الله ورسوله ما بعدها جرأة، ولكن كيف، ولماذا؟!

### الحسين ورسالة السّلام والإصلاح

طال البحث حول حركة الإمام الحسين الحليم، فهل هي ثورة حقيقية كان الهدف منها قلب نظام الحكم في الدولة الإسلامية، والسيطرة بالتالي على مقاليد الأمور السلطوية؟ أم أنها كانت نهضة شعبية محدودة دون تأييد جماهيري، ولذا أبيدت؟

أم أنها كانت حركة إصلاحية سلمية جوبهت بقسوة عجيبة، وعنف غريب لم يسجّل التاريخ له مثيلاً؟!

إن الإمام الحسين عليه كان ابن الإسلام البار، بل أصل الإسلام الحقيقي في عصره، وهو الذي يعطي الشرعية للحكومة التي تحكم باسم الإسلام، وإذا لم يعط الشرعية (بالبيعة) فهذا يعني أن الحكومة غير معترف بها دينياً وعقائدياً فهي تسير إلى الفشل بلا شك.

الإمام الحسين عليه ومنذ اليوم الأول كان يرد الاعتداء والعنف عن نفسه، وذلك حين دخل دار الإمارة وحاولوا أن يضربوا عنقه كما أشار مروان بن

الحكم على والي يزيد بن معاوية على المدينة ، إلا أن الإمام على كان قد اصطحب معه فتيان بني هاشم احتياطاً لمشل هذا العمل الدنيء من الحاكم وأعوانه ، وكان في كل مسيرته النهضوية مسالماً ، لم يبدأ أحداً بعدوان ، ولم يشن على أحد حرباً.

أما عن أهداف الحركة (أو النهضة) الحسينيّة، فإنّ الإمام عليكم قال منذ البداية:

«إني لَمْ أخرج أشراً وَلا بَطِراً ولا مُفسداً وَلا ظَالماً، وإنَّما خَرَجتُ لطَلبِ الإصلاح في أُمَّةً جَدِّي رسولِ الله ﷺ، أريدُ أنْ آمرَ بالمعروف وَأنهى عَنِ المُنكَرِ وأسيرَ بسيرة جَدَّي وأبي عليّ بن أبسي طالسب ﷺ، فَمَنْ قَبلني بِقبولِ الحقِّ فالله أولى بالحق، وَمَنْ ردَ على الصبر حسى يَحكمَ الله بَيني وَبينَ القوم الظَّالمين (').

فالحركة لطلب الإصلاح في الأمة.. وهذا لا يأتي إلا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذلك لأن بني أمية غيروا قواعد الإسلام، وحرفوا الأمة عن المحجة البيضاء والصراط المستقيم، حتى فشا المنكر وقل المعروف بكثرة أنصار الأول وخذلان الثاني، حتى صار الإسلام بحالة من التقهقر والرجوع إلى العهد الجاهلي، وهذا لا يمكن السكوت عنه.

فنهض الإمام الحسين عليته وتحرك لإصلاح منظومة القيم الإسلامية، وإنقاذ الإسلام من الجاهلية، وبالتالي إعادة المجتمع المسلم إلى أخلاقيات الإسلام وأحكام القرآن، وسيرة رسول الله عليته وسنته الشريفة، ولكن كيف؟

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٤ ص٣٢٩.

أرادوا أن يعيدوها جاهلية جهلاء، فلا خبرٌ جاء ولا وحيّ نزل.

أرادوا أن يطمسوا معالم الدين الحنيف، ويسلّموه للأجيال اللاحقة مشوهاً ومنفراً.

أرادوا أن يطفئوا نور الله بأفواههم وأعمالهم، وبكل ما توفر لديهم من معطيات.

أرادوا أن ينتقموا من رسول الله والله والله

أرادوا أن يحكموا بالباطل، وهم لا يعترفون بالحق تعالى.

فكيف السبيل إلى دفع إرادتهم السيئة الخبيثة بإرادة نورانية رحمانية ربانية؟ فهل هناك إلا إمام ذاك الزمان، المكلف برعاية وحفظ الدين وتسديد الأمة، وإعادتها إلى جادة الصواب إذا مالت بها الطريق في أثناء مسيرتها؟!

لقد كان الإمام الحسين سبط رسول الله، وسيد شباب أهل الجنة، فأنعم به وأكرم من قائد حق، وناطق بالصدق، تتجسد فيه أخلاقيات الإسلام والقرآن ورسول الله، وشجاعة والده علي بن أبي طالب، ورقة ولطافة ومحبّة أمّه فاطمة الزهراء (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين).

فحركة الإمام منذ البداية وحتى النهاية -وهي لما تنته إلى الآن- كانت تهدف إلى إبطال كل ما أراده أولئك الرهط اللعناء بحق الدين الحنيف.

فأراد الإمام عليه أن يؤكد الإسلام ويرسخه في الأمة كوحي منزل من السماء.

وأراد أن يبين معالم الدين ويوضح أحكامه، ليسلمه إلى الأجيال صحيحاً ناصعاً جميلاً.

وأراد أن يستنير الجميع بنور الله الأعظم بالقول والعمل حتى الشهادة.

وأراد أن يؤكد مكانة الرسول الأعظم ﷺ ويمكن دينه، حتى ولو كلفه ذلك نفسه القدسية، وجميع من معه من الأهل والأصحاب الكرام.

نعم.. أراد أن يزهق الباطل، ويثبت الحق لوجه الحق تعالى، ويسجل ذلك كله بدمه الطاهر الزكي على تراب كربلاء، ليبقى شعاراً تتناقله الأجيال المؤمنة، ويذكره الرجال الطامحون إلى الإصلاح بالسلم والعلم. وهذا المهاتما غاندي الذي حرر الهند من الاستعمار البريطاني بحركته السلمية يقول: (تعلمت من الحسين كيف أكون مظلوماً فأنتصر).

والمهاتما غاندي.. هذا الرجل الذي دحر الاستعمار البريطاني من بلاده، بعد استعمار واحتلال دام قروناً عدة، ونهب طال كل خيرات الهند.. بماذا حرر بلاده؟

حررها بشعاراته السلمية، وحركته السلمية الإصلاحيَّة، التي شهد لها التاريخ الحديث بالحكمة والحنكة والشجاعة. وغاندي هذا تعلم من الإمام الحسين علي الحيية من حلم وصبر الحسين علي الموقعة من الإسلام الأخلاق الفاضلة الكريمة، من حلم وصبر وشجاعة ووفاء ومحبة وإخاء وثبات على الحق الذي يعتقد به، فحرَّر بلاده وصار مثالاً يحتذى به، وعلماً يشار إليه بالبنان كلما ذكر السلام، وما هو إلا تلميذ في مدرسة المولى أبي عبد الله الحسين سيد الشهداء.

نحن إذا نظرنا في التاريخ وفي الواقع فسنجد أن البعض يحاول أن يبني

إمبراطورية سياسية، والبعض الآخر يحاول أن يبني إمبراطورية عالمية، وبعض يحاول أن يبني إمبراطورية عالمية، وبعض يحاول أن يبني إمبراطورية إعلامية، ولكن الأنبياء وأوصياءهم الميثار وحدهم كانوا يريدون أن يبنوا إمبراطورية سلام (إنسانية)، وقد سجّل التاريخ بأحرف من نور أن الحسين السبط قد قُتل من أجل أن يسود السّلام.

يبدأ السلام من إحساس نزيه يتحوّل إلى فكرة مقدسة بمرور الزمن ؟ والإحساس بالكرامة والسلام يتطلب كرامة وسلامة الإحساس، وكما يحوم الضباب حول القمم العالية، فإن كل فكرة تدعو للسلام لابد وأن تحوم حولها الشبهات، تماماً مثل السلام الحسيني.

لقد قُتل الحسين بن علي الشهيد في معركة من أجل السَّلام، غير أنه لم يُهزَم كرجل عمل في سبيل السَّلام والكرامة والحرية والعدالة والإصلاح، إن من يريد أن يصبح رجل سلام عليه أن يفكّر كما يفكّر رجال السَّلام، وأن يتصرّف ويتحمل مثلهم، ومَثَلهم الأعلى هو الإمام الحسين عَلَيْسَكِم.

قلنا بأن الله سبحانه هو السلام، ومنه السلام، وإليه السلام، ويدعو إلى دار السلام، ورسوله محمد والسلام والسلام، وهو يقول: «حسين مني وأنا من حسين» ومعنى هذا أنّ الإمام الحسين عليه السلام الحسين عليه و رائد السلام الإلهي والعالمي، وإنّ ظلامته تكمن في اغتيال نية وجهود السلام الحسيني.

إن الإمام الحسين على الأمام عن أي فرصة سلام للأمة ، ولم يكن يبحث عن أي فرصة سلام للأمة ، ولم يكن يبحث عن فرصة هروب إلى الأمام ، وكيف يكون ذلك وهو القائل: «إنّي لا أرى الموت الأسمادة والحياة مَعَ الظّالمين إلا بَرَما» (١).

<sup>(</sup>١) موسوعة بحار الأنوار: ج٤٤ ص١٩٢، كشف الغمة: ج٢ ص٣٢، المناقب: ج٤ ص٦٨.

وأن تحمل مشعلاً كبيراً للسلام، حتى ولو لم تنجح في وضعه على قمم الجبال، أفضل من أن تحمل شمعة صغيرة يمكن أن تضعها في أي مكان، وأن تحمل شمعة خير لك من أن تعيش في الظلام.

كان أبو عبد الله الحسين علي يبحث عن السلام بقوة الرفق، وصلابة الإرادة الإيمانية، ومهما كانت إرادتك صلبة فلابد لك من أن تعتمد اللين والسلام في تنفيذها. وكلمات الإمام ما زالت تردّدها الأجيال في أصداء الزمن باحثة برفق ولين عن السلام، وحفظ الذمام قائلة: «إذا كرهتُموني فَدَعوني أنصَرفَ عَنْكُم -إلى مأمن من الأرض-»(١).

وهو الذي خرج في ليلة العاشر من المحرَّم قاصداً قيادة جيش العدو (عمرو بن سعد)، ليبحث معه فرص السَّلام المكنة، وفرص الحياة الآمنة بعيداً عن الدماء وقعقعة السلاح.

نعم.. كان الإمام يبحث عن سلام البطولة والرجولة وليس عن بطولة السلام، ولأن تكاليف البطولة كبيرة وغالية، فإن أغلب الناس يحبذون القيام بتمثيل دور بطل السلام، بدل أن يقوموا بأداء دور سلام البطولة.

وكم مرة حاول الإمام الحسين عَلَيتَكِم نزع فتيل الصاعقة المدمِّرة، وإيقاف السيل أو تحويله إلى أماكن أكثر أمناً وفائدة، وأقل ضرراً وأذية، حتى أنه طلب منهم أن يتركوه ليسير أو يسيروا معه إلى الشام.

وفي يوم عاشوراء خاطبهم ونصحهم حتى أنه بكي عليهم رحمة وشفقة

<sup>(</sup>١) روضة الواعظين: ج١ ص١٨١، المناقب لآل أبي طالب: ج٤ ص٩٧.

لأنهم سوف يدخلون النار بسببه، وهو لا يريد لهم إلاّ الرحمة والجنة، إلاّ أنّ إبليس ركبهم وساقهم إلى ما فيه هلاكهم في الدنيا والآخرة.

إنه إذا كان جلب المنفعة هو أكبر دوافع التجار إلى العمل، ودفع المضرة هو أكبر دوافع الحكماء.. فإن مسؤولية السلام هي أكبر دوافع العظماء إلى ذلك، ولذلك كان الإمام يرى أن السلام وحده هو الكفيل بإخراج الأمة من شرنقة الضياع والانحراف.

وكما كانت حروب الرسول الأعظم والمسلم عن دفاعية -دفعاً للاعتداء وبحثاً عن السلام في الأرض- فإن دفاع الإمام الحسين عليه عن نفسه وعياله، لهو أكبر دليل على أنه لم يرد الحرب، بل كان دائماً يقول: «إنّي أكرهُ أنْ أبداهُم بقتال»(۱).

حتى حين تمكن من طلائعهم - جيش الحرّ الرياحي - وكانوا على شفا حفرة من الهلاك بالعطش هم ودوابهم ، فإنه أنقذهم وسقاهم الماء حتى أنعشهم ولم يبدأهم بالقتال ، وكان من السهل أن يبيدهم عن بكرة أبيهم ، أو لا أقل أن يتركهم يموتون عطشاً في تلك الصحراء ، وتلسعهم سياط الشمس المحرقة حتى يهلكوا ، إلا أن أخلاق الحسين بن علي عليها أرفع من ذلك بكثير .

فالإمام لم يكن أبداً يريد القتال ولا الحرب، ولم يكن يسمح لعسكره ببدء المعركة بعد أن تحتمت في صباح اليوم العاشر، إذ لم تستعر نيرانها إلا بعد أن تقدم (عمرو بن سعد) ووضع نبلاً في كبد قوسه ورماه إلى جهة معسكر

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج١١ ص٨٠، بحار الأنوار: ج٥٥ ص٤٠.

الحسين علي وقال: اشهدوا لي عند الأمير أني أول من رمى. فانهالت السهام على جيش الإيمان كالمطر كما يذكر المؤرخون وأرباب السير(١).

فالمولى أبو عبد الله عليه الله عليه لم يكن يريد أن يقاتلهم ويقتلهم، بل كان يريد أن يهديهم ويحميهم وينقذهم من شياطين الإنس والجن، كان يفكر بسعادتهم وعيالاتهم وإصلاح جميع شؤونهم الخاصة والعامة، ولا يفكر بقتلهم وإبادتهم ولو أراد ذلك لدعا عليهم دعوة واحدة فيغرقهم الفرات، أو تبلعهم الصحراء، أو تلعنهم السماء وترميهم بحجارة من سجيل لتجعلهم كأصحاب الفيل.

إنّ الإمام الحسين عَلَيْتَكِم قد أبى أن يعيش إلا عزيزاً كربماً بكل شموخه وعظمته، وأبى أعداؤه إلا الإصرار على أخذه بالذلة: «إنّ الدّعيّ ابن الدّعيّ قَدْ رُكَزَ بَيْنَ النّتَين؛ بَينَ السّلة والذّلة» (٢)، وذلك لأن العدو ينظر إلى تحقيق مصالحه وأهدافه غير منقوصة، ولذا تراه لم يعط للإمام أي فرصة لتحقيق المصلحة العامة للإسلام المتمثلة في السّلام.

وقد نجم شمر بن ذي الجوشن في إفشال عدة حوارات بين الإمام الحسين المستعلق وعمرو بن سعد من أجل السلام.

والحقيقة أنه: لا شك في ضرورة امتلاك القوة من القوة، ولكن استخدامها في غير وقتها ومحلها من الضعف. وسبحان الله الذي يملك القوة جميعاً ولا يستخدمها إلا بقدر وحكمة.

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين للمقرم: ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) مثير الأحزان: ص٥٤، شرح نهج البلاغة: ج٣ ص٢٤٩.

ولو كانت القوة يمكن أن يكتب لها البقاء من غير أن يرافقها السلّام الحسيني، لما انقرضت الإمبراطوريات. ولو كان السلّام يمكن أن يكتب له البقاء والانتصار من غير القوة، لما كانت أسماء الشهداء تملاً صفحات التاريخ النيرة، وفي مقدمتهم سيد الشهداء الحسين بن علي المناكا.

أراد الإمام السّلام بشروطه هو ، وليس بشروط يزيد بن معاوية أو عبيد الله بن زياد. ولذا فلن يكون الاستسلام للباطل قاعدة للسّلام بين الأمم ، إذ كيف عكن الجمع بين الهزيمة والطمأنينة؟ ولذلك قال أبو الأحرار الحسين بن على على الله الله على الله على الله كنا ذلك ورسُولة والمؤمنون "().

### أقسام السلّلام

ينقسم السَّلام إلى ثلاث مستويات متتاليات هي:

١- السَّلام الذاتي: الذي يعيشه كل واحد منا ويتمناه في حياته كلها.

٢- السَّلام المجتمعي: الذي يشمل المجتمع كله من الأسرة وحتى الأمة.

٣- السلّام العمالمي: وهو الذي لا يتحقق إلا في آخر الزمان، ولكن لابداً من السعي وراءه في كل زمان، وخصوصاً في هذا الزمن الأغبر الذي تتكالب فيه الأقوياء لأكل وهضم الضعفاء.

فلكي يكون الإنسان في سلام مع نفسه، يجب عليه أن يؤدي حق ربه وحق نفسه، ولكي يكون في سلام مع أسرته يجب أن يعطي لكلٍ حقه، أبويه وإخوته وأقربائه وزوجته وأبنائه.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٥ ص٨٣، الاحتجاج: ص٢٣٦، المناقب: ج٤ ص١١٠.

أما الذي يتطلع إلى سلام الأمة فعليه تأدية الحقوق المرتبطة بها، من الجار المؤمن إلى المسلم إلى أهل الكتاب وأهل الذمة، إلى المعلم والقاضي. إلى أن يصل إلى الحاكم الشرعي، فلكل حقه وعليه أن يراعيه ما أمكنه ذلك ويؤديه عن طيب خاطر وهدوء نفس.

أما الذي يدنو ويتفاءل في سلام العالم (السلام الكوني)، فعليه أن يؤدي حقوق العالم عليه، فللأرض حق وللسماء حق وللبحار والأنهار والمياه حق، وللبهائم والحيوانات البرية والبحرية والطيور حقوق، وهي شريكة لنا في هذا الكون الفسيح، ولا ننسى حقوق الأجيال المقبلة من هذه الثروات، كما أن الهواء وطبقات الجو والأوزون وبقية الكواكب والنجوم والأكوان كلها لها مواقعها وحقوقها.. وعلى الإنسان أن يعي ويؤدي بعض هذه الحقوق.

لأن الله سبحانه يقول وقوله حق وصدق: ﴿ كُلِّ شَسَيْءَ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ ('' و ﴿ كُلُّ شَيْءٍ عَنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ ('' و ﴿ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلُّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ ﴾ ('' فالكون مركب من حقوق وواجبات، فصاحب الحق سلطان ومن عليه الواجب فهو مطالب به أي لتأديته، وهذا أمر بديهي وفطري وعقلاني، ولا يستطيع أحد أن ينكر ضرورة تأدية الواجب.

ومن حقوق الأجيال القادمة أن تعيش وتتنعم بهذه النعم حسب حاجتها وطاقتها، وواجبنا الحفاظ على هذه الثروات وألا نستهلك منها ما يزيد عن حاجتنا، وذلك بهدر هذا المخزون الكوني فيما يدمر الكون ولا يعمره، وفيما

<sup>(</sup>١) سورة القمر: الآية ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد: الآية ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر: الآية ١٩.

يبيد البشر ولا يسعدهم.

ومن يع كل هذا أو بعضه يمكن أن يعيش في سلام ذاتي، يشعر فيه بالسعادة والأمن والاطمئنان، وبقدر الوعي والعمل تكون النتائج إيجاباً أو سلباً.

فالسَّلام: ضرورة حضارية حقاً، طرحه الإسلام منذ أربعة عشر قرناً من الزمن، وهو ضرورة لكل مناحي الحياة البشرية اعتباراً من الفرد مروراً بالمجتمع وانتهاءً بالعالم أجمع.

والسَّلام: هو الذي يبني ويعلِّي ويعلِّم ويطوّر المجتمع.

والحرب أو العنف: هو الذي يدمِّر ويهدم ويقتل ويشرد، ولا يبقي ولا يذر بل يدفع بالبشر إلى التخلف والجهل والرذيلة.

ولأن سيد الشهداء كان يعيش السَّلام في داخله، فقد حمل مسؤولية تحقيق المشروع على عاتقه، غير أن الطرف الآخر كان يريد من الحسين الاستسلام دون السبّلام، ولا معنى لتحقيق السبّلام مع الآخرين من دون أن تحققه مع نفسك، فلا أحد أولى به منك.

ويفقد السلام قدسيته عندما تحمل البد الملوثة رايته، ذلك أن اللوث نجاسة مسرية وستسري إلى الراية من البد. وقد كان يزيد بن معاوية يريد سلام السيف، وقد رفع له راية بيد عمر بن سعد كُتب عليها (عجّلوا في قتل الحسين حتى نصلي جماعة)!!

وإذا كان السلام ممنوعاً عنك فلا تتردد في قبول خيار الدفاع عنه حتى تصبح معركتك مقدّسة، وهكذا كان الحسين يدافع عن الطهارة والسلّلام، وهو الذي أنشد يقول:

# الموتُ أولى مِنْ رُكوبِ العارِ والعارُ أولى مِنْ دُخولِ النارِ والله ما هذا وهذا جاري

بين الدم والسيف صراع علني أحياناً وخفي حيناً آخر، فإذا كان في العلن انتصر الدم على السيف، وإذا كان في الخفاء انتصر السيف على الدم. ومن هنا فإن كل أعداء السلام في التاريخ يريقون الدماء في الظلام، ويغسلون عنها أيديهم في العلن، وماذا سيبقى من الضمير العالمي إذا كان السلام يُذبح كل يوم بمنظرٍ وبمسمع من كل الناس في كل مكان.

إنّ الحسين عليه وقع على وثيقة استشهاده لينقذ السّلام المذبوح، وشتان بين من يقبل التوقيع على وثيقة إعدامه لينقذ الأمة المحبطة، وبين من يوقع على وثيقة إعدام أمته وسلامها لينقذ نفسه أو حزبه، فالأول موقف الشهداء والحسين سيدهم، والثاني موقف قاتلي الشهداء ويزيد رئيسهم.

وعندما بحث الحسين عَلَيْكِم عن السَّلام كان يريده للجميع، فهو ليس من الذين يتحدثون عن خلاص الأمة وهم يتاجرون بالامها.

وإذا أقمنا الحزن على سيد الشهداء كل سنة فهو تقصير، أما إذا أقمنا عليه الحزن كل ساعة فهذا توقير، كل ذلك لأن السلام يُذبح كل ساعة، فالحزن على فقد قلب الحسين الذي بحث عن السلام، فهل نبحث عن السلام في قلب الحسين من جديد؟

ويبقى الحسين هو الشهيد الشاهد على اغتيال السَّلام بسيوف البغي(١١).

<sup>(</sup>١) مجلة النبأ: عدد ٦٦ ص٨٥ (بتصرف).

### استراتيجية السلام

الإسلام دين الحكمة والقرآن الحكيم هو دستوره، وهو منزل من حكيم عليم. ورسول الله محمد والقرآن الحكيم العلماء على مدى العصور والدهور، باعتراف العدو والصديق والقاصي والداني، وكل من اطلع على حياته الشريفة وأخلاقه العظيمة لابد أن يأخذه العجب العجاب من حكمته وخلقه العظيم وحنكته السياسية الفريدة.

الحكمة: هي وضع الشيء في موضعه المناسب له كما قالوا في تعريفها، فهل من الحكمة أن نجبر الخلق على الإسلام أو الإيمان؟؟

وهل من الحكمة أن نُقاتل كلّ من يخالفنا الرأي؟!

وهل من الحكمة أن نُبيد أهل الأديان السابقة لأنها قد نسخت بالإسلام؟!

وهل من الأخلاق أن نقتل من نشاء؟ كيف نشاء؟ ومتى نشاء؟ دون أية ضوابط شرعية أو أية قيود عقلية أو شروط منطقية لذلك؟!

لا هذا ولا كل ما يمت إليه بصلة من الإسلام في شيء، بل الإسلام أمر بعكسه تماماً، والإسلام هو دين المحبة والأخوّة والسَّلام، وأخلاقياته معروفة للجميع ومشهود لها بالطهارة.

(إنما الأصل الذي يدعو إليه الإسلام هو السلّام، وليست الحروب والمقاطعة، وما أساليب العنف، إلا وسائل اضطرارية وشاذة، وهي على خلاف الأصول الأولية الإسلامية، حالها حال الاضطرار لأكل الميتة وما أشبه،

والحروب تقدر بقدرها في الإسلام)(١).

فالإسلام يقول مقابل ذلك:

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ (") ويقول: ﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُسُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (") ويقول: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلْسَى مُؤْمِنِينَ ﴾ (") ويقول: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلْسَى هُدَى أَوْ فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (") ويقول: ﴿ يَنْا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوا إِلَى كَلَمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ (") ويقول: ﴿ يَنْنَا لَا تَعْلُوا فِي دَيِنكُمْ ﴾ (") ، ويقول ﴿ لَا تَقْتُلُوا فِي دَيِنكُمْ ﴾ (") ، ويقول ﴿ لَا تَقْتُلُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ (أكتَابِ لا تَعْلُوا فِي دَيِنكُمْ ﴾ (اللَّهُ كَافَةً ﴾ (اللَّهُ عَلَيُوا اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلْمِ كَافَةً ﴾ (اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

فالإسلام واحة غنّاء من الحبّ والسّلام والتعاون، وهو يرفض رفضاً قاطعاً جميع أشكال وأنواع العنف النفسي، والجسدي، والاجتماعي، والسياسي، والاقتصادي، والثقافي، حتى أنه يرفض العنف ولو بالكلمة شعراً أو نشراً، سبّاً أو لعناً، قذفاً أو غيبة، فالأخلاقيات الإسلامية ترفض جميع هذه الأنواع من السلوكيات المنحرفة.

<sup>(</sup>١) السبيل إلى إنهاض المسلمين: ص١٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص: الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآية ٥٩.

 <sup>(</sup>٤) سورة الكافرون: الآية ٦٦.

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ: الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء: الآية ١٧.

<sup>(</sup>٨) سورة الاسراء: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة: الآية ٢٠٨.

والتقديم والتقويم عنده هو قوله تعالى الموجه إلى رسول الله والله والينا جميعاً: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ جَميعاً: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ الْحَسَنَ ﴾ (١).

فالحكمة بالمواقف والمواجهات والموعظة الحسنة للأهل والأقارب والحيط الاجتماعي، والجدل بالتي هي أحسن لأهل الإنكار والجحود وللمخالفين في الآراء.

فأين دعاة التكفير للأمة الإسلامية كلها من أخلاقيات الإمام الحسين عليه المن أخلاق الرسول الحسين عليه المن أصحاب منهج السب والتشهير بالأمة من أخلاق الرسول الأعظم المنت الأعظم المنت الأعظم المنت الأعظم المنت الأعظم المنت الم

وأين رعاة المفسدين في الدنيا ولا سيما في الأمة الإسلامية من أخلاق القرآن الكريم؟!

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ١٢٥.



الفصل الحادي عشر

### رؤية أخرى في التوحيد الإلهي والتربوي

عن عكرمة، قال: بينما ابن عباس يحدّث الناس إذْ قام إليه نافع بن الأزرق فقال: يابن عباس تفتي في النملة والقمّلة، صف لنا إلهك الذي تعبده؟ فأطرق ابن عباس إعظاما لله عز وجلّ، وكان الحسين بن علي عَلَيْكِم جالساً ناحية، فقال: «إليّ يَا بنَ الأزْرَق».

فقال: لست إيّاك أسأل!

فقال ابن عباس: يا بن الأزرق إنَّه من أهل بيت النبوَّة وهم ورثة العلم.

فأقبل نافع بن الأزرق نحو الحسين عَلَيْكَام، فقال له الحسين عَلَيْكَام،:

«يَا نَافِعُ إِنَّ مَنْ وَضَعَ دِينَهُ عَلَى القياسِ لَـمْ يَـزَلِ السَّهر في الارْتماس، مائلاً عَن المنهاج، ظاعناً في الاعوجَاج، ضالاً عَن السَّبيل، قَائلاً غَيرَ الجَميل، يا بنَ الأزرقِ أصف الهي بمَا وصَف به نَفْسَهُ، وأَعرَّفُهُ بِمَا عَرَّفَ بِه نَفْسَهُ، لا يُدرَكُ بالحَواسُ، وَلا يُقَاسُ بِالنَّاس، فَهُو قَريبٌ غَيرُ مُلتَصق، وَبَعيدٌ غَيرُ مُتقص، يُوحَدُ ولا يُبتعضُ، مَعروف قريبٌ غَيرُ مُلتَصق، وَبَعيدٌ غَيرُ مُتقص، يُوحَدُ ولا يُبعضُ، مَعروف بالآيات، مَوصوف بالعلامات، لا إله إلا هو الكَبيرُ المُتعالُ» (١٠).

<sup>(</sup>١) التوحيد: ص٧٦ ب٢ ح٣٥، مستدرك الوسائل: ج١٧ ص٢٦١ ح٢٦٠.

فبكى ابن الأزرق، وقال: يا حسين ما أحسن كلامك؟!

قال له الحسين ﷺ؛ «بَلَغَني أنَّـكَ تَـشهدُ عَلَـى أبـي وَعَلَـى أخـي وعلـيَّ بِالكُفْرِ؟».

قال ابن الأزرق: أما والله يا حسين لئن كان ذلك، لقد كنتم منار الإسلام ونجوم الأحكام.

فقال له الحسين عَلَيْكِام : «إنِّي سَائلك عَن مسألة».

قال: اسأل.

فسأله عن هذه الآية: ﴿وأمَّا الجدَّارِ فَكَانَ لِغُلامَينِ يَتيمَين فِي المَدِيْنَة ﴾ (١) ، يا ابنَ الأزرق مَن حُفظَ في الغُلامين؟

قال: أبوهما.

قال الحسين عَلَيْكُم: «فَأَبُوهُما خَيرٌ أَمْ رَسُولُ الله وَلَيْكُمْ وَ؟».

قال ابن الأزرق: أنبأنا الله أنكم قوم خصمون (٢).

الإمام حياة العلم كما في الرواية ، أي أن به يحيا العلم وينمو ويبارك ، ولولا الإمام المعصوم في كل عصر لتاه الناس عن دينهم وتشتتت بهم الأهواء ، وكثرت التأويلات والاجتهادات في دين الله كما فعل المجسّمة وأتباع القياس قديماً وحديثاً ، لا سيما أولئك الذين يدّعون التوحيد وهم مشركون مشبهون ،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الاية ٨١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن عساكر: ترجمة الإمام الحسين ص١٥٧ ح٢٠٣.

ويرمون الأمة الإسلامية بالكفر والشرك لأنها تنزه الله عن التشبيه.

فيا أمّة الإسلام ويا شعوب الأرض، تعالوا تعلّموا من الحسين بن علي وسائر أهل البيت (صلوات الله وسلامه عليهم) العلوم الحقّة، التي لا يمكن أن نجدها عند غيرهم من سكان المعمورة، ودعكم من تخرصات الآخرين.

فكيف لغير أولياء الله أن يعرفوا الله؟! وكيف لأعداء الله أن يعرفوا شيئاً عن الله تعالى في أسمائه وصفاته؟! فمعرفة الله تؤخذ من أوليائه المقربين لا من أعدائه والمشبهين له بعباده أو مخلوقاته، وهذا الإمام الحسين عليه يحذرنا من أولئك الذين يمرقون من الدين، (الخوارج قديماً والذين يكفرون المسلمين حديثاً)، ويصف لنا الله سبحانه بهذا الحديث الرائع:

«أيُها النّاسُ اتَّقُوا هؤلاء المارِقَةَ الَّذِينَ يُسْبَهُونَ اللهَ بِأَنفُسِهِمْ، يُضَاهِنُونَ قُولَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكتاب، بَلْ هُوَ الله لَيسَ كَمَثله شَيءٌ وهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ، لا تُدرِكُهُ الأَبصارُ، وَهُو يُدرِكُ الأَبصارَ، وَهُو يُدرِكُ الأَبصَارَ، وَهُو اللّمِيفُ الخَبيرُ، استَخلَصَ الوَحدانيَّةَ وَالجَبَروتَ، وَأَمضى وَهُو اللّمِيفُ الخَبيرُ، استَخلَصَ الوَحدانيَّةَ وَالجَبَروتَ، وَأَمضى المَشيئةَ وَالإرادَةَ والقُدرَةَ وَالعلم بِمَا هُو كائنٌ، لا مُنازِعَ لَهُ في شيء منْ أمرِه، وَلا كَفُو لَهُ يُعَادلُهُ، وَلا ضِدَ لَهُ يُنازِعُهُ، وَلا سَمِي لَهُ يُسَاعِلُهُ بُ المَّاكِلُهُ، لا تَنداولُهُ الأَمورُ، وَلا تَجري عَلَيه الأحْوالُ، وَلا تَنزِلُ عَلَيه الأحداثُ، ولا يُقدِّرُ الواصفُونَ كُنهَ عَظَمَته، وَلا يَخطُرُ عَلى الفَلُوبِ مَبْلَغُ جَبَروته، لأَنه ليسَ لهُ فَسي الأشياء عَديلٌ، وَلا تُدرِكُهُ الفَلمَاء بِأَلبَابِها، وَلا أَهلُ التَّفكيرِ بِتفكيرِهمْ إلا بالتَّحقيق إيقاناً بالغيب، لأنَّه ليسَ المَخلوقين، وهو الواحِدُ الصَّمدُ، مَا لأَنْهُ لا يُوصَفُ بشيء مِنْ صِفاتَ المَخلوقين، وهو الواحِدُ الصَّمدُ، مَا

تُصوِّر في الأوهامِ فَهوَ خِلاقُهُ، لَيسَ بِربٌّ مَـنْ طُــرِحَ تَحْــتَ الــبَلاغِ، وَمَعبودِ مَنْ وُجدَ في هَواءَ أو غَير هواء.

هُوَ في الأشياء كائن لا كينونة مَحظور بها عَلَيه، وَمن الأشياء بائن لا بَينونَة غَائب عَنها، لَيسَ بِقادر مَنْ قارَسَهُ ضِدَّ أَوْ ساواهُ نبدُّ لَيسَ عَن الدَّهرِ قَدَمُّهُ، وكلا بِالنَّاحِية أَمَّمُهُ، احتَجَبَ عَن العُقُول، كَمَا احتَجَبَ عَن الأَبْصار، وعَمَّن في السَّماء احْتجابُهُ كَمَن في الأرض، قربُه كرَامتُه، وبُعده إهانتُه، لا تُحله (في)، ولا تُوقَّتُه (إذْ)، ولا تُوامِرُهُ قُربُهُ كرَامتُه، وبُعده إهانتُه، لا تُحله (في)، ولا تُوقَّتُه (إذْ)، ولا تُوامرُهُ (إنْ)، عُلُوه مِنْ غَير تَوقُل، ومَجيئه مِنْ غَيرٍ تَنقُل، يُوجِدُ المَفقود، ولا تَجتمع لِغيره الصَّفَتانِ في وقَدَّت، يُسَصيبُ الفكر منهُ الإيمان به..ه (۱).

### سمات العبادة الحسينيّة

إذا كان الخالق بهذه الصفات من الكمال، لا بدَّ للمخلوق من اتصافه بصفاته الجميلة، وأجمل صفة للإنسان أنه عبد الله، ولهذا نجد أنه أول ما يوصف النبي أو الرسول بأنه عبد الله ثم رسوله.

وأول وصف للعباد الكاملين من أئمّة المسلمين العبودية لله، لأن الكمال المنشود بالعبودية الخالصة للمعبود، والعبادة: هي غاية الخلق أو العلة الغائية لخلق المخلوقات كما يقول الفلاسفة، وهذا تقرير لما جاء بالآية الشريفة: ﴿ وَمَا

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ص١٧٦، موسوعة البحار: ج٤ ص٢٠١ -٢٩.

خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾(١).

والإمام الحسين عَلَيْتَكِم يقول: «مَنْ عَبَدَ اللهَ حَقَّ عِبادَتهِ، آتـــاهُ الله فَـــوقَ أمانيَّــه وكفايته»(٢).

ولكن حقّ العبادة كيف؟ ومن يستطيع أن يعبد الله حق العبادة إلا الخلّص من العباد؟ كالإمام ومن هم مثله في الطهارة والكمال من آله الكرام (سلام الله عليهم جميعاً).

وأما بالنسبة للتقوى: فللإمام الحسين عَلَيْتَا كلمات رائعة، وخطب مدوّية يحض الأمة ويحثّها على التقوى التي هي أجلى غايات العبادة، كخطبته التي يقول فيها:

«أُوصيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ، وَٱحَذِّرُكُمْ أَيَّامَهُ، وأَرْفَعُ لَكُمْ أَعلامَهُ، فَكَأْتُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فَبادروا بِصِحَّة الأجْسامِ في مُدَّة الأعْمارِ، كَأَنَّكُمْ بِبَغَتَاتِ طَوَارِقَهِ فَتَنَقُّلَكُمْ مِنْ ظَهْرِ الأرضِ إلى بَطِنها، وَمِنْ عُلُوَّها إلى أسفَلها، ومَسنُ أُنسِها إلى وَحَشَتِها، ومَنْ رَوْحها وَضَوْبُها إلى ظُلمَتِها، وَمَنْ سِعَتِها إلى ظُلمَتِها، وَمَنْ سِعَتِها إلى ظُلمَتِها، حَبِثُ لا يُزَارُ حَميم، وَلا يُعَادُ سَقيم، وَلا يُجابُ صَرِيخ.

أعانَنا اللهُ وإيَّاكُمْ على أهوالِ ذلكَ السِوم، ونَجَانا وإيَاكُمْ مِنْ

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج١٨ ص١٨٤، مجموعة ورام: ج٢ ص١٠٨.

عِقابهِ، وأوجبَ لَنَا وَلَكُم الجزيلَ مِنْ ثُوابِهِ.

عِبادَ الله! فَلَوْ كَانَ ذَلَكَ قَصِرُ مَرَماكُمْ، وَصَدى مَظْعَنكُمْ، كَانَ حَسْبُ العامِلِ شُغلاً بَستَفْرِغُ عَليه أَحْزانَهُ، وَيُذَهلُهُ عَسنْ دُنساهُ، وَيَكشُرُ نَصَبُهُ لَطَلَبَ الْخَلاصِ مِنهُ، فَكيفَ وَهوَ بَعددَ ذَلَكَ مُسرتَهن باكتسابه، مُستَوقَف على حسابه، لا وَزيرَ لَهُ يَمنَعه، وَلا ظَهيرَ عنه يَدفَعُهُ وَيومَسَدَ هُلا يَنفَعُ نَفْساً إِيمَانَها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِبمَانِها خَيْسِراً قُلْ انتَظرُوا إِنَّا مُتَظرُونَ ﴾ (١).

أوصيكُم بِتَقوى الله، فإنَّ اللهَ قدْ ضَمِنَ لَمَنْ اتَّقَاهُ أَن يُحوِّلُـهُ عَمَّـا يَكرَهُ إلى مَا يُحبُّ ﴿وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَبْثُ لاَ يَخْتَسِبُ ﴾ (\*) فإيَّاكَ أَنْ تَكـونَ مَمَّنْ يَخافُ عَلَى العبَادِ مِنْ ذُنُوبِهِمْ، ويأمَنُ العُقوبة مِنْ ذَنبه، فإنَّ اللهَ تَباركَ وَتعالى لا يُخدَعُ عَنْ جَنَّتُهِ، وَلا يُنالُ ما عِندَهُ إلا بطاعته إنْ شاءَ اللهُ \* (\*).

هل قرأت أو سمعت كهذا الوصف الجميل، والموعظة البالغة، وهذا التحذير من الموت الذي تحدث عنه الإمام في مطلع موعظته النوارنية هذه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق: الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول: ص١٧٠، موسوعة البحار: ج٧٨ ص١٢٠ ح٣، الأنوار البهية: ص١٤٥.

### الحسين يحذّر من الموت

الموت: هو ذاك الطارئ المهول، والضيف النزول، والوارد المجهول.

إن الموت: هو المخوف الذي يوفد على كل منا بمهول المطلع، ويأتينا بغتة أو فجأة، أو على قدر لا يعلمه إلا صاحبه، قال تعالى: ﴿ اللهُ يَتَوفَى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ (١) بشع المذاق، صعب الحلول، شنيع الصنيع، يستلُّ الأرواح، ويمنع الإنسان من متابعة العمل الصالح.

ولذا فجدير بالإنسان العاقل أن يعد العدة لهذا الضيف الذي لابد من نزوله وحلوله، نفسياً ومعنوياً، وفي الرواية: «موتوا قبل أن تموتوا، وحاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا» والإمام الحسين علي يخبرنا عن الموت قائلاً: «لَوْ عَقَلَ النّاسُ، وتَصوروا الموت بصورته لخربَت الدُّنيا»(٢).

وذلك لأن أمر الموت عظيم لا يمكن تصوره، ولو تصورنا الموت لما عمل أحد للدنيا بشيء، ولذا كانت الدنيا تخرب، ويصبح الناس جميعاً من أبناء الآخرة وهم في هذه الدنيا، فسبحان من قهر عباده بالموت.

ولولا الموت لشمخ الإنسان برأسه وطغى، وبغى بعضهم على بعض، ولأظهر كلٌ بحجمه ما أظهره فرعون لأهل زمانه ودولته، وفي رواية عن الإمام الحسين عليه يقول: «لولا ثَلاثة ما وضع ابن ادم رأسة لشيء: الفقر، والمرض،

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الاية ٤٢.

<sup>(</sup>٢) إحقاق الحق: ج١١ ص٥٩٢.

وَالْمُوتُ»(١).

والفقر: هو ذل حاضر للإنسان، قاتله الله ما أبشعه، وأمّا المرض: فإنه منبع الألم وربما يكون مقدمة للموت، فالثلاثة يجمعهم الموت قاصم الظهور ومذل من في القصور.

وعلى الإنسان أن يعتبر بالماضين قبل أن يصبح عبرة للأجيال الآتية، ويعمل لعمار آخرته في دنياه، لا أن يعمل للدنيا وعمارها بخراب الآخرة ونسيانها، وبين يدينا موعظة جميلة جداً بهذا المعنى لأبي عبد الله الحسين عليه يقول فيها:

«يا بنَ آدمَ تَفكَّرْ وَقُلْ: أَينَ مُلُوكُ الدُّنيا، وَأَربابُها، الَّــذينَ عمَّــروا واحْتَفروا أَنهارَها وَغَرَسُوا أَشْجارَها، وَمَدنُوا مَــدائنَها، فارَقُوهــا وَهُــم كارِهُونَ، وَوَرِثُها قَومٌ آخرونَ، ونَحنُ بِهمْ عمًا قليلَ لاحقونَ.

يا بنَ آدمَ: اذكُرْ مَصَرعَكَ، وَفي قَبرِكَ مَضجعَكَ، وَمَوْقفَكَ بَينَ يَدِي اللهِ تَشْهَدُ جَوارِحُكَ عَليك، يَومَ تَزِلُ فيه الأقدام، وتَبلَغُ القُلسوبُ الحَناجِرَ، وتَبيض وجَوه وتَسسودُ وبجوه، وتَبدو السسَّرائر، ويُوضَع الميزانُ القسط.

يا بنَ آدمَ: اذكرْ مَصَارِعَ آبائكَ وأبنائك، كيفَ كَانُوا وَحَيِثُ حَلُّوا، وَكَأَنَّكَ عَنْ قَليلٍ قَدْ حَلَلتَ مَحلَّهُم، وَصِرتَ عِبرةُ للمُعتَبِر، وأنشد شعراً:

<sup>(</sup>١) نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: ص٨٠ ح٤.

حَتّى سَقاها بِكأسِ المَوتِ سَاقِيها عادتُ خَراباً وذَاقَ المَوتَ بانيها وَدُورُنُسا لِخَسَرابِ السَدَّهرِ نَبنِيها(١) أينَ الملُوكُ الَّتي عَنْ حفظها غَفَلتْ تلكَ المدائنُ في الأَفَاقِ خاليةً أُموالُنا لذَوي النورّات نَجمعُها

كلمات بسيطة ومعبرة لا تحتاج إلى تعليق أو توضيح، لأن توضيح الواضحات من أشكل المشكلات. والشعر في آخرها يوجز مغزاها ومعناها، فتبصر في أمرك يا عزيزي واعرف أين أنت، وإلى أين أنت سائر؟

تيقظ من غفلتك أيها العبد الساهي أو الغافل، حتى لا تؤخذ على حين غرة فتذهب حياتك سدى، وأكبر الخسران خسران النفس في الدار الآخرة.

وفي رواية جميلة عن المولى أبي عبد الله الحسين عُلَيْتِكُم يقول فيها:

«وُجِدَ لَوحٌ تَحتَ حائط مَدينة مِنَ المدَائِنِ مَكَتُوبٌ فِيهِ: أَنَّ اللهُ لَا إِلاَ أَنَا، وَمَحُمَدُ نبيي، عَجَبتُ لَمَنْ أَيقَىنَ بِالمُوتِ كَيَّفَ يَفْرِحُ؟! وَعَجِبتُ لَمَنْ أَيقَنَ بِالقَدرِ كَيفَ يَحزَنَ؟! وَعَجِبتُ لَمَسَنْ اخْتَبَر السَّنَيا كَيفَ يَطْمَئنُ إليها؟! وَعَجبتُ لَمَنْ أَيقَنَ بالحساب كيفَ يُذَبُ؟!»(٢).

وأنا العبد الفقير أعجب عن يتدبر هذا الحديث، كيف لا يسوح في الأرض مطلّقاً الدنيا ثلاثاً كأمير المؤمنين على علي الله عن رضى الله متفرغاً للعبادة والجهاد؟!

<sup>(</sup>١) إرشاد القلوب: ج١ ص٢٩.

 <sup>(</sup>۲) عيون الأخبار: ج۲ ص٤٨ ح١٥٨، موسوعة البحار: ج٨٧ ص٤٥ ح١٣، وج٧٣ ص٩٩ حر٢٠.

# فلسفة الحجّ عند الحسين بن علي

إن الحج عبادة عظيمة جداً في ديننا الإسلامي، وهو استجابة لنداء أبينا إبراهيم الخليل علي البيت ويعمره ثم ينادي في الناس بالحج، فجعل الله ذاك المكان المقفر مهوى للأفئدة والقلوب الطاهرة.

وآيات القرآن الكريم تشهد على ذلك كله، ونتلوه في آيات مباركات، لا سيما في كل من سورة إبراهيم وسورة الحج المباركتين.

وللإمام الحسين عليه مع الحج حقائق ووقائع جميلة، وشواهد عظيمة، فكُتُب التاريخ والسيرة والتراجم تذكر أنه حج إلى بيت الله الحرام خمساً وعشرين حجة ماشياً على قدميه (١)، وكانت الأفراس والنجائب تُقاد بين يديه وأمامه (١).

وذات مرَّة خرج طالباً العمرة، وفي أثناء الطريق مرض مرضاً شديداً، فبلغ ذلك أباه أمير المؤمنين عِلَمَه الله وكان في المدينة المنورة، فخرج في طلبه فأدركه في (السقيا) وهو مريض فقال له: «يا بُني ما تشتكي؟!

قال ﷺ: أشتكي رأسي.

فدعا أمير المؤمنين عَلَيْتَكُم ببدنة (ناقة) فنحرها، وحلق رأس الحسين ورده إلى المدينة، فلما أبل (شفي) من مرضه قفل راجعاً إلى مكة المكرمة واعتمر»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن عساكر: ج١٣ ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) حياة الإمام الحسين بن علي: ج ١ ص١٣٤ ، دعائم الإسلام: ج ١ ص٣٩٥.

ويروى: أنه كان إذا أمسك الركن الأسود (الحجر الأسعد) يناجي الله ويدعوه بهذه الكلمات النورانية:

«إلهي أنْعَمتني فَلَمْ تَجدُني شَاكراً، وابْتَلَيْتني فَلَمْ تَجدني صابراً، فَلا أنتَ سَلبت النعمة بِترك الشَّكرِ، ولا أدمت السشِّدَة بِتـركِ الصَّبرِ، إلا أدمت السشِّدة بِتـركِ الـصَّبرِ، إلا الكَرم »('')

ومن يدرس حياة الإمام الحسين علي الستوقف ثلاثة مواقف في الحج الحسيني المبارك:

١- دعاء الإمام الحسين عُلَيْتُلام في يوم عرفة.

٢- مؤتمر منى في آخر حجة حجها الإمام قبل وفاة معاوية بعام.

٣- آخر حجة حجها ولكن لم يكملها، بل أحل الحرامه في يوم التروية،
 وانطلق إلى العراق في طريقه إلى كربلاء الفاجعة.

وفي الحقيقة فإن دراسة دعاء الإمام الحسين عَلَيْتَكِم في يوم عرفة يحتاج إلى كتاب كبير وموسَّع، لأن فيه من المعارف الراقية، واللطائف الرائعة ما لا يدركه إلاّ أصحاب العلوم والمعارف الإلهية الحقّة.

وأنا العبد الفقير معترف بالتقصير والقصور عن ذلك العمل الرفيع، لقصر الباع وقلة البضاعة، ولكن كما يقال: (ما لا يدرك كله لا يترك جلّه).

ومن هذه الحقيقة التي نعترف بها أولاً، نحاول قراءة فقرات هذا الدعاء العظيم للمولى أبي عبد الله، ومحاولة الاستفادة منه ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً.

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسين بن علي: ج١ ص١٣٤ ، الكواكب الدرية: ج١ ص٥٨٠.

## تأملات عرفانية في دعاء يوم عرفة

إن معارف الدعاء الشريف للمولى أبي عبد الله الحسين عليه في يوم عرفة تكاد لا تنحصر في موضوع واحد، لكنه يبدأ بالحمد والتمجيد لله تعالى، ثم ينتقل إلى العلوم الدقيقة للإنسان من عالم الأصلاب إلى الأرحام وظلماتها، ثم إلى الدنيا وتطوراتها وأطوارها المختلفة.

وهكذا ينتقل الإمام من آيات النفس البشرية، إلى آيات الكون الآفاقية برحابتها وعظمتها، والدَّارس للدعاء الشريف يشعر وكأنه في بحر خضم من المعارف النورانية الرفيعة، والعميقة والبليغة، بحيث وردت بهذا الترتيب البديع أو السهل السريع.

ولمذا فإنني سأختار فقرات فقط من الدعاء مع الالتفات إلى اللطائف الأخلاقية فيها، ومما يسرتبط ببحثنا عن أخلاقيات الإمام الحسين عليه الأخلاق الفاضلة.

#### ١- التمجيد،

وهو التقديس، والتنزيه، والتعظيم للمولى تعالى، وهذا مطلوب في بداية كل دعاء كما في الرواية الشريفة أنَّ: «مَن أرادَ الـدعاء فليبدأ بالتَّمجيدِ للهِ تَعالى» والإمام الحسين عَلَيَكِم يبدأ حامداً ومجداً بقوله:

«الحمدُ للهِ الَّذي ليسَ لقضائه دَافعٌ ولا لعطائه مَانعٌ، ولا كَـصُنعه صُنْعُ صَانعٌ، ولا كَـصُنعه صُنْعُ صَانعٍ، وَهُوَ الجوادُ الواسعُ، فَطَر أجناسَ البَدَائع، وأتقنَ بحكمتُ الصَّنائِعَ، لا تَخفى عليه الطلايعُ، ولا تضيعُ عندهُ الودائعُ.. جـاري كُـلُ صانعٍ، ورائشُ كُلُّ قانع، ورَاحِمُ كُلِّ ضارعٍ، ومُنزِّلُ المنافِعِ، والكِتـابِ

المجامع بالنُّورِ السَّاطِع، وَهَـوَ للـدَّعواتِ سَـامعٌ، وَللـدَّرَجَاتِ رافعٌ، وللكُرُباتِ دافعٌ، وللجَبَابِرة قامعٌ، فلا إلهَ غيرُه، ولا شَيءَ يعدلُهُ، وليسَ كمثلهِ شيءٌ وهو السميعُ العليمُ البصيرُ اللطيفُ الخبيرُ، وَهُوَ عَلَى كُـلًّ شيء قدير..»(۱).

تأمل - عزيزي القارئ - هذه الكلمات وأعدها، حتى تتذوق ما فيها من حلاوة، وترى ما عليها من طلاوة، ألا تجدأن في كل جملة قصة، أو حكمة، أو نظرية علمية؟

ألا ترى أن جملة «لَيسَ لقضائه دافع، ولا لعطائه مانع» تلخّص مسألة كلامية في غاية الدقة (القضاء والقدر)، وبحوثه الكلامية التي طال الحديث فيها بين أقطاب الأمة، وافترقت على أساسها إلى ثلاث فرق أساسية.

أما الجملة الثانية: «لَيسَ كَصُنعِهِ صُنْعُ صانع» فإنها تحكي قصة الخلق كله من اللذرة إلى المجرّة، فإنها كلها مخلوقة له سبحانه، وإذا أضفنا إليها الجملة التي بعدها فإنها تزداد ألقاً ونوراً، أعني قوله عَلَيكِم: «فَطَسرَ أجنساسَ البدائع، وأتقن بحكمته الصنائعُ».

نعم: إنه إبداع أول الخلق، لأنه جاء لا عن مثال سبقه، والفطر: الخلق الإبداعي الأول. فطرة الله: خلقته الأولى وإيجاده الأول. الذي لا يمكن أن يكون إلا بحكمة بالغة ودقة متناهية، وإلا كان الخلق عبثاً والخالق لاعباً -والعياذ بالله- وهو الحكيم العليم القادر.

<sup>(</sup>١) البلد الأمين: للكفعمي ص٢٥١، زاد المعاد للمجلسي: ص١٤٦٠.

فنعم الخالق على المخلوقات لا تحصى ولا تعد، ولذا يتعذر الشكر عليها وتأدية واجب ذلك للمنعم بها علينا. يقول الإمام عليه بعد الالتفات إلى عجيب خلق الإنسان:

«فسبحانك سبحانك من مُبدىء مُعيد، حَميد مَجيد، وتَقلاست وتَقلاست أسماؤك، وعَظَمت آلاؤك، فأي أنعُمك يا إلهي أحصي عددا أو ذكراً، أمْ أيّ عَطاياك أقوم بها شكراً، وهي يا رب أكثر من أن يُحصيها العادون أو يَبلُغَ علمها الحافظون "".

وربَّنا سبحانه وتعالى قال وهو أصدق القائلين: ﴿إِنْ تَعُملُوا نِعْمَـةَ اللهِ لا تُحْصُوهَا﴾(١)، فكيف يشكر ما لا يحصى.

إذا كانت النعم لا تحصى، والشكر عليها لا يؤدى، ووصفها متعذر لجهل معظمها، فكيف لك أن تصف خالقها، أو تعرف حقيقة بارئها، هيهات هيهات لا يمكن لك ذلك مهما كنت من أصحاب العقول العملاقة، لأنك مهما بلغت ستبقى محدوداً وربّك مطلق، فهل يمكن للمحدود أن يحيط علماً بالمطلق؟

«يَا مَن لا يَعلَمُ كيفَ هُو إلا هو، يَا مَنْ لا يَعلمُ مَا هُوَ إلا هُسو، يَا مَنْ لا يَعلمُ مَا هُوَ إلا هُسو، يَا مَنْ لا يَعلمُ مَا يَعلَمُهُ إلا هُو، يَا مَنْ كَبسَ الأرضَ عَلَى المساء، وَسَلتُ الهواء بِالسَّماء، يَا مَن لَهُ أكرمُ الأسماء، يا ذا المعروف الذي لا يَنقطعُ أَبَداً».

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: الآية ٣٤.

فالله سبحانه لا يُعرَف بالكيف، ولا بالماهية الحقيقية، ولا يعلم سرّه إلاّ هو، فعلم ذلك لم يخرج منه إلى أحد من خلقه، لأنه لا يُحتمل ويتعذّر على الإنسان الإحاطة أو المعرفة بالله تعالى، ولذا جاء في الحديث الشريف: «تَفكّروا في خُلق اللهِ، ولا تتفكّروا في ذات الله فتضلّوا».

فالعلم بالله، ومن الله، ولكن لا أحد يعلم عن الله وصفاته، أو أسمائه أو حتى علمه إلا هو..

# ٢- معرفة الخالق:

قلنا أن معرفة الخالق سبحانه متعذرة ، إلا أنه وصف نفسه القدوسية ، ووضع لها أسماء مباركة لنتعامل معها في هذه الحياة ، وسمح لنا بمعرفة الأوصاف بما يقابلها في صفحات الوجود من انعكاسات وظلال نورانية .

فعرفنا الاسم أو الصفة الجلالية أو الجمالية بالتجلّي على أرض الواقع فيما بيننا، وإلاّ فإنه سرّ مكنون مصون. فالله سبحانه معروف بالصفات، ولا نصفه إلاّ بما وصف لنا نفسه، وعلى الإنسان أن يعرف ربّه، كما يقول المولى أبو عبد الله الحسين عَلَيْكِم:

 الذي عضدت، أنت الذي أيّدت، أنت الدي نصرت، أنت الدي مضدت، أنت الدي شفيت، أنت الذي وتَعَاليت شفيت، أنت الذي أكرمت، تباركت ربَّي وتَعَاليت فَلَكَ الحمدُ دَائماً، ولك الشُّكر واصباً أبداً».

تلك هي المعرفة الحقة للخالق تعالى، فهل تحتاج منا إلى شرح أو تعليق أو توضيح؟ لا أحسبني محتاجاً لـذلك بـل سـأتركه للقـارئ الكـريم العـارف الروحاني.

## ٣- معرفة النفس والاعتراف بالذنب:

إن المعرفة الإنسانية عامة وشاملة مهما كانت واسعة أو عميقة ، إلا الأولياء الكمّل من عباد الله المخلصين كمحمد وآله الطاهرين (صلوات الله عليهم أجمعين)، فإنَّ علمهم لَدُنِيٌّ بتعليم المولى لهم كلّ العلوم التي تحتاجها البشرية ، ولم يَخْفَ عنهم إلا علم الساعة كما في الروايات.

أما الإنسان العادي فإن معرفته بنفسه يجب أن تكون أفضل المعارف لديه، وربّنا سبحانه وتعالى يقول: ﴿بَـلِ الإِنْـسَانُ عَلَـى نَفْـسِهِ بَـصِيرَةٌ \* وَلَـوْ أَلْقَسَى مَعَاذيرَهُ ﴾ (١).

إن أخبر الناس وأعلمهم بأنفسهم هم المؤمنون الذين أنار الله بصائرهم فكانوا على يقين من أمورهم كلها، وتراهم ينظرون بنور الله، ويهتدون بآياته وكتابه الكريم، ولكن الإمام الحسين على يعلمنا كيف ندعو ونعترف بالتقصير، لأنه لا أحد يعبد الله حق عبادته مهما جاهد فيه لذلك.

<sup>(</sup>١) سورة القيامة: الآيتان ١٤-١٥.

# يقول ﷺ في دعاء عرفة أيضاً:

«أنا يا إلهي المعترف بدنوبي فاغفرها لي، أنا الذي أخطأت، أنا الذي هَممت أنا الذي جَهِلت أنا الذي غفلت أنا الذي سهوت أنا الذي اعتمدت أنا الذي وعَدت أنا الذي أخلفت أنا الذي اعتمدت أنا الذي أخلفت أنا الذي نكثت أنا الذي أقررت أنا الذي أعترف بنعمت عندي وأبوء بذنوبي فاغفر لي، يا مَن لا تضر أن ذنوب عباده وهو الغني عن طاعتهم والموقّ من عمل منهم صالحاً بمعونت ورحمت فلك الحمد إلهي وسيدي .

والاعتراف بالذنب فضيلة، والاعتراف بالتقصير يجبره، والاعتراف بالخطأ اعتذار. وعليك أن تعترف بذنبك أمام سيدك وتطلب منه الغفران، وتقف بين يديه لتقر على نفسك بكل ما عملت، وتطلب منه العفو عنك وإخلاءك من التبعات.

#### وتقول مع سيدك:

«اللَّهُمَّ اجعلْنا في هذا الوقت مِمَّـنْ سَـالُكَ فأعطيتَـهُ، وشَـكركَ فزدتَهُ، وتابَ إليكَ فَقَبلْتَهُ، وتنصَّلَ إليكَ مِنْ ذُنوبهِ كُلِّها فغفرتَها لَهُ، يا ذا الجلال والإكرام.

وذلك كله نابع من معرفتك بنفسك، ويقينك من ذنبك، ورحمة ربّك وواسع مغفرته، من العبد الاعتراف بالذنب، ومن الربّ الرحمة والغفران، وكل يعمل على شاكلته.

والهي أنا الفقيرُ في غِنايَ، فكيفَ لا أكونُ فقيراً في فَقري، الهبي

أنا الجاهِلُ في عِلْمي فَكيف لا أكونُ جَهسولاً فسي جَهلسي، إلهسي إنَّ اخْتلافَ تدبيرِكَ وَسُرعَةَ طُواءِ مقاديرِكَ مَنعا عِبادَكَ العارفينَ بسكَ عَسنِ السُّكونِ إلى عطاء واليأسِ مِنكَ في بلاء، إلهي منّي ما يَليسنُ بلسؤمي، ومنكَ مَا يَليسنُ بلسؤمي، وَمنكَ مَا يَلينُ بكرَّمِك، إلهي وَصفتَ نفسكَ باللُّطف والرَّأفة لي قبلَ وجود ضَعفي، أَفتَمنعُني منهما بعد وجود ضَعفي، إلهسي إنَّ ظَهَرتِ المساوي منهي المحاسنُ مني فَبفضلكَ وَلكَ المنَّةُ عليَّ، وإنْ ظَهَرتِ المساوي مِنَّي فَبعدلكَ، ولكَ المحَّةُ عليَّ.

## ٤- لطائف ومعارف:

إن العرفان: هو لطائف نورانية تقذف في القلوب المؤمنة، فتلوح إشارات غامضة وتنطلق كلمات مبهمة لا يمكن شرحها أو تفسيرها، أو ربما يصعب فهمها على غير أصحاب القلوب الرقيقة والعقول العميقة والأفكار الدقيقة، ومن هذه اللفتات الرفيقة في دعاء الحسين علي الذي نحن في رحابه قوله علي الم

«إلهي هذا ذُلِي ظاهرٌ بينَ يَديك، وهذا حالي لا يخفى عليك، منك أطلُبُ الوصول إليك، وبك أستدلٌ عليك، فاهدني بنورك إليك، وبك أستدلٌ عليك، فاهدني بنورك إليك، وأقمني بصدق العبوديّة بين يه يلك، إلهي عَلَّمني من علمك المخزون، وصني بسترك المصون، إلهي حَقّقني بحقائق أهل القُرب واسلُك بي مسلك أهل الجذب، إلهي أغنني بته بيرك عَنْ تدبيري، وباختيارك عَنْ اختياري وأوقفني على مراكز اضطراري، إلهمي وباختيارك عَنْ اختياري وطهرني من شكي وشركي قبل حلول أخرجني من ذُك نفسي وطهرني من شكي وشركي قبل حلول رمسي، إلهي تقدّس رضاك أنْ يكون لَهُ علةٌ منك فكيف يكون لَهُ علةً منك فكيف يكون لَه أيكون لَه علة منك فكيف يكون لَه أيكون لَه علة منك فكيف يكون لَه أيكون لَه أيكون الله علي الله المناه المناه

علَّهُ مِنَّي، إلهي أنتَ الغَنيُّ بِذاتِكَ أَنْ يَصِلَ إليكَ النَّفعُ مِنكَ فَكيــفَ لا تَكُونُ غَنيًا عَنّى.

أنت الذي أشرقت الأنوار في قلوب أوليانيك حتى عرفوك وَحَدُوك، وأنت الذي أزلت الأغيار عَنْ قُلوب أَحِبَائيك حتى لَم يُحبّوا سواك ولم يُلْجَأوا إلى غَيرك، أنت المؤنس لَهُم حَيث أو حَشَتهم العَوالم، وأنت الذي هَدَيتهم حَيث اسْتبانَت لَهُم المعالم، ماذا وَجَد مَنْ فَقَدك وما الذي فَقَد مَنْ وَجَدك، لقدْ خَاب مَنْ رَضي دونك بَدلاً، ولقد خَسر مَنْ بَغى عنك مُتَحواًلاً».

تملَّ وانتشِ بهذه العبارات النوارنية، وهذه الكلمات المضيئة، واشرحها في نفسك ونوَّر بها قلبك. وفي نهاية الدعاء الشريف يقول الإمام ﷺ:

«يا مَن اسْتوى برَحمانيَّته فَصارَ العَرشُ غَيباً في ذاته، مَحَقْت الآثارَ بالآثارِ، ومَحوت الأغيارَ بمُحيطات أفلاك الأنوارِ، يا مَن احْتَجَبَ في سُرادقات عَرشه عن أنْ تُدرِكَهُ الأبصارُ، يا مَنْ تجلّى بكمال بَهائه فَتحقَّقت عَظَمتُهُ (من) الاستواء، كيف تَخفى وأنت الظّاهرُ، أمْ كيف تغيب وأنت الرقيب الحاضر، إنَّك على كل شيء قديرٌ، والحمد ثه وحدة ...

سأترك لقلبك المنارِ بأنوار الوحي التعليق بل التعلَّق بهذه المعاني واللطائف، التي احتوتها كلمات المولى أبي عبد الله الحسين (صلوات الله وسلامه عليه).

## المؤتمر الحسيني في الحج

أنقل هذا المؤتمر الحسيني المبارك بطوله لك - أخي العزيز- وقد تسأل ما علاقة هذا بالأخلاق، ولماذا نقلته بهذا السياق وأثناء الحديث عن العبادة والحج خاصة؟

إن الأخلاق هنا تكمن، فالحديث عن هذا المؤتمر له صلة وثيقة بالحج وبالأخلاق الإسلامية من جهات عدة:

١ - من أخلاقيات القائد الرسالي.

٢- من أخلاقيات المعارضة السياسية.

٣- من أخلاقيات الحج والعبادة عامة.

أليس هذا كله من الأخلاق ويصب في موضوع بحثنا الأخلاقي الحسيني؟

إنَّ هـذا المؤتمر امتداد للحج الواجب، والعبادة الوحيدة المفروضة على مستطيعي الأمة ولمرَّة واحدة في العمر. إن الحج في الحقيقة أكبر مؤتمر إسلامي سنوي في العالم، بل وأكبر ظاهرة إيمانية أخلاقية في الحياة.

لأنها تمثيل للقيامة والمحسر بكل ما فيه من عظمة ومهابة وقداسة، والمسلمون يجب عليهم أن يهتموا أيما اهتمام بهذا المؤتمر النوراني المبارك، وأن يعيدوه إلى مجده والى أصله التشريعي، فإن القوم في هذه الأيام لا سيما وبعد تسلط الحركة الوهابية على مقاليد الأمور هناك، يفرغون الحج والعبادات من معانيها ومقاصدها الشرعية.

فتحوّل الحج إلى قشر لا لبّ فيه، وذكر لساني لا معنى في القلب له، هكذا أراد لنا السلفيون وأتباع محمد بن عبد الوهاب، وما يخططه الاستعمار لضرب كل مقدساتنا الإسلامية وعقائدنا الإيمانية، ليسهل عليهم التسلط والسيطرة علينا وعلى بلادنا وخيراتها كلها.

فالحج أخلاق إنسانية ورسالة إيمانية رحمانية، لا سيما شعائره الجميلة البهية المنظمة، التي ترهب العالم المستكبر عندما يرون هذه الجموع المليونية بلباس واحد، وطواف واحد، وموقف واحد، وهتاف وتلبية واحدة، فيتساءلون: ماذا لو هتفت هذه الجموع بسقوطنا أو أعلنوا الحرب علينا؟

نعم. هذا المؤتمر المبارك يبين أخلاقيات رفيعة من أخلاقيات الإمام الحسين عليه المرتضى عليه والصحابة الحسين عليه المرتضى عليه والصحابة الكرام والتابعين لهم بإحسان، فتراه يخاطبهم بكل إجلال وتقدير واحترام وتبجيل، ويذكرهم بالقيادة الربانية والرسالة الإيمانية وواجبهم الشرعي تجاه ذلك كله، ويأخذ اعترافهم وإقرارهم على كل ما يقول، ويأمرهم بتبليغ الرسالة إلى أهل الصلاح والإيمان في كل البلدان.

وإليك - أخي المؤمن- تفاصيل المؤتمر كما ترويها الكتب المعتبرة لدينا:

لما كان قبل موت معاوية بسنة ، حج الحسين بن علي صلوات الله عليه وعبد الله بن عباس وعبد الله بن جعفر معه ، فجمع الحسين عليه بني هاشم رجالهم ونساءهم ومواليهم ، ومن الأنصار عن يعرفه الحسين عليه وأهل بيته . ثم أرسل رسلا قال لهم: لا تَدَعوا أحداً عن حج العام من أصحاب رسول الله الله المعروفين بالصلاح والنسك إلا اجتمعوا لي ، فاجتمع إليه بمنى أكثر من سبعمائة رجل وهم في سرادقه عامتهم من التابعين ونحو من مائتي رجل من أصحاب النبي المنطقة ، فقام فيهم خطيباً فحمد الله وأثنى عليه ثم قال:

«أَمَّا بَعدُ: فإنَّ هذا الطاغيةَ قَد فَعَل بِنَا وَبِشَيعَنِنَا مَا قَدْ رأيتُمْ وَعَلَمْتُمْ وَشَهدتُمْ، وَإِنِّي أُريدُ أَنْ أَسْأَلَكُمْ عَنْ شَسِيء، فَانْ صَدقتُ فَصَدُّقُونِي وَإِنْ كَذَبِتُ فَكذَّبُونِي، وَأَسَأَلَكُمْ بِحِقِ اللهِ عَلَيكُمْ وَحَنِقَ رَسُولِه ﷺ وَقَرابِتِي مِنْ نَبِيِّكُمْ لَمَا سَيَّرتُمْ مَقَامِي هَذَا وَوَصَفتُمْ مَقَالِتِي، وَدَعَوتُمْ أَجِمعَينَ في أَمْصارِكُمْ مِنْ قَبائِلكُمْ وَمَن أَمِنْتُمْ مِن النَّاس».

وفي رواية أخرى بعد قوله: فكذَّبوني قال:

اسمَعوا مَقالتي وَاكْتُبوا قُولِي ثُمَّ ارْجعوا إلى أسصارِكُمْ وَقَبائلكُمْ فَمَنْ أَمِنْتُمْ مِنَ النَّاسِ وَوَتَقَتُمْ بِهِ فَادْعوهُمْ إلى ما تَعلمونَ مِنْ حَقِّنا، فَإِنِّي فَمَنْ أَمِنْتُمْ مِنَ النَّاسِ وَوَتَقَتُمْ بِهِ فَادْعوهُمْ إلى ما تَعلمونَ مِنْ حَقِّنا، فَإِنِّي أَتَخَوَّفُ أَنْ يَدرُسَ هذا الأَمْرُ، وَيَذْهَبَ الْحَقُ وَيُغلَبُ ﴿ وَاللّٰهُ مُسْتِمُ نُسُورِهِ وَلَوْ كُرهَ الْكَافِرُونَ ﴾ (١).

وما ترك شيئاً مما أنزل الله فيهم من القرآن إلا تلاه وفسره، ولا شيئاً مما قاله رسول الله والمنطقة في أبيه وأخيه وأمه وفي نفسه وأهل بيته إلا رواه، وكل ذلك يقول أصحابه: اللهم نعم، وقد سمعنا وشهدنا. ويقول التابعي: اللهم قد حدّثني به من أصدقه وأئتمنه من الصحابة. فقال: «أنشد كُمُ الله إلا حَدَّثتُمْ بِهِ مَن تُقونَ به وبدينه» (٢).

قال سليم: فكان فيما ناشدهم الحسين عالي الم وذكرهم أن قال:

<sup>(</sup>١) سورة الصف: الآية ٨.

<sup>(</sup>٢) موسوعة الغدير: ج١ ص١٩٨، كتاب سليم بن قيس ص١٦٨.

«أُنشِدُكُمُ اللهُ أَتعلمونَ أَنَّ عليَ بنَ أَبِي طالب كانَ أَخا رَسُولِ اللهِ ﷺ ؟ حـين آخى بينَ أَصِى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُو

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أنشدُكُمُ الله هل تعلمون أنَّ رسول الله وَلَيْكُ السُّترى مَوضعَ مَسجده وَمنازِله فَابْتناهُ ثُمَّ ابْتَنَى فِيهِ عشرة منازل، تسعة له وجعل عَاشرَها في وسَطها لأبي، ثُمَّ سدَّ كُلَ باب شارع إلى المسجد غير بابه فتكلَّمَ في ذلك مَنْ تَكلَّمَ فقال: ما أنا سددتُ أبوابكم وفتح بابه.

نُم نَهى الناسَ أَنْ يناموا في المسجد غيرَهُ وكانَ يُجِنبُ في المسجدِ وَمَتزِلُهُ فِي مَنزِلُهُ فِي مَنزِلُهُ فِي مَنزِلُ وَلِي اللهِ عَلَيْكُ وَلِهُ فَيه أُولاد؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أفتعلمونَ أنَّ عُمَرَ بنَ الخطَّابِ حَرصَ عَلَى كُوَّة قَدْرِ عَينهِ يَـدَعُها فـي مَنزلهِ إلى المَسجدِ فسأبى عليه، ثمَ خطبَ فقالَ: إنَّ الله أمرني أنْ ابني مَسجداً طاهراً لا يسكُنهُ غيري وغيرُ أخي وابنيه؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أنشدكُمُ الله أتعلمُون أنَّ رسولَ الله وَ اللهِ عَلَيْكُ نَصِيهُ يومَ غَديرِ خُمَّ فنادى لَــهُ بالولاية، وقالَ: لبُبلِغ الشَّاهدُ الغائب؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أُنشدُكُمُ الله أَتعلمونَ أنَّ رسولَ الله ﷺ قالَ لهُ في غَزُوهَ تَبوك: «أنــتَ

منّي بمنزلة هارونَ مِنْ موسى وأنتَ وليُّ كلِّ مؤمنِ بعدي؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أنشِدُكُمُ اللهَ أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله وَاللَّهُ عَلَيْتُ حَيْنَ دَعَا النصاري مِنْ أَهــلِ نَجرانَ إلى المباهَلة لَمْ يأت إلا به وَبصاحبته وابنيه؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أَنشِدُكُمُ الله أَتعلمونَ أَنَّه دفَع إليهِ اللواءَ يَومَ خيبرٍ ثُمَّ قالَ: لأدفعنَّه إلى رَجلٍ يُحبَه اللهُ ورسولَه، كرّار غير فرار، يفتحها الله على يديه؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله وَاللَّهُ بَيْراءةٍ وقالَ: لا يبلَّغ عنسي إلا أنا أو رجل مني؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله وَلَيُّالِيُّ لم تَنزِلْ به شدّةٌ قَطُّ إلاَّ قدَّمهُ لهَا ثِقـةً بـه، وأنَّهُ لمْ يَدْعُهُ باسمه قَطُّ إلاَّ أن يَقول: با أخي وادْعُوا لَي أخي؟».

قالوا: اللُّهمُّ نعم.

قال: «أَتعلمونَ أَنَّ رَسُولَ الله وَاللَّيْةِ قَضَى بَينهُ وَبَينَ جَعَفْرٍ وَزِيدٍ فَقَالَ: «يَا عَلَيّ أَنتَ مَنّي وَأَنَا مِنْك، وأَنتَ وَلَيُّ كُل مؤمنِ بعدي»؟

قالوا: اللُّهمُّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّه كانتْ لَهُ مِنْ رَسُولِ الله ﷺ كُلَّ يَسُومٍ خَلَوةٌ وكُمَلَّ ليلةٍ

دَخلةٌ، إذا سألَهُ أعطاه، وإذا سكت ابتدأه؟».

قالوا: اللُّهمُّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله وَلَيُّلِيَّةُ فَـضَّلهُ على جَعفرٍ وحَمـزةَ حـينَ قـالَ لفاطمةَ المَهَا وأعظمَهُـم حِلمـاً، وأكثـرَهم علماً؟».

قالوا: اللُّهُمَّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: أنا سيّدُ ولد آدم وأخسي على سيد العرب وفاطمةُ سيدةُ نساء أهل الجنّة والحسن والحسين ابناي سيّدا شباب أهل الجنّة؟».

قالوا: اللُّهمُّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله وَ اللَّهِ عَلَيْتُهُ أمرهُ بِغَسلِهِ وَأَخْبَرهُ أَنَّ جَبَرائيلَ عَلَيْتُ يُعينُهُ عليه؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

قال: «أتعلمونَ أنَّ رسولَ الله وَاللَّهِ اللهِ قَالَ في آخر خُطبةٍ خَطبهسا: إنَّسي تركستُ فيكم الثَّقلين، كتابَ الله وأهلَ بيتي، فتمسَّكوا بهما لنْ تَضلواً؟».

قالوا: اللُّهمَّ نعم.

فلم يدع شيئاً أنزله الله في علي بن أبي طالب عليه خاصة، وفي أهل بيته من القرآن ولا على لسان نبيه المناهم إلا ناشدهم فيه فيقول الصحابة: اللهم

نعم، قد سمعنا، ويقول التابع: اللهم قد حدثنيه من أثق به فلان وفلان.

ثُمَّ ناشدهُمْ أَنَّهُم قَدْ سَمعوهُ يقول: «مَنْ زَعمَ أَنَّه يُحبَّني ويبغض علياً فقد كذب، ليس يُحبني ويبغض علياً، فقال له قائل: يا رسولَ الله وكيفَ ذلك؟

قال: لأنه منّي وأنا منه، مَنْ أحبَّه فقد أحبني، وَمَنْ أحبَّني فقد أحبَّ الله، ومَنْ أجبَّني فقد أحبَّ الله، ومَنْ أبغضه فقد أبغضه ومن أبغضني فقد أبغض الله».

فقالوا: اللُّهمُّ نعم، قد سمعنا. وتفرقوا على ذلك(١).

هذا هو الكلام الفصل، والحجة من حجة الله على الخلق في ذاك اليوم المهيب، وتحت ظِلَ الحكم الأموي الرهيب، الذي طغى فيه معاوية بن أبي سفيان وراح يقتل الناس لا سيما شيعة أمير المؤمنين عَلَيْكُم، سعياً منه لإبادة الإيمان ودفن الإسلام دفناً كما صرح بذلك لصاحبه المغيرة بن شعبة ذات يوم.

إن الإسلام كله أخلاق وقيم ومثل عليا، وكل ذلك تمثله القيادة الربانية، والإمامة الشرعية المتمثلة بأهل البيت الأطهار المسللة ، وأبو عبد الله الحسين المسللة خامس أصحاب الكساء يبين الحقائق وينضع النقاط على الحروف، وكأنه ورحي له الفداء - يهيئ الأمة الإسلامية ليوم عصيب، سيحل يوم عاشوراء، وموقف عجيب سيقفه على تراب كربلاء.

أليس هذا كله أخلاق وقيم يجب على الأمة تمثله في حياتها إذا أرادت السعادة والخير لها، والخروج من هذه الشرنقة التي حصرت نفسها فيها في هذا الزمان الأغبر.

<sup>(</sup>۱) من کتاب سلیم بن قیس: ص۱٦۸-۱۷۱.

نعم.. بنهضة الحسين وأخلاقياته ومناقبياته النموذجية الصادقة يكون الانقاذ والخلاص.

## الحسين وصلة الرحم

بقي علينا أن نتحدث عن مفردة واحدة من مناقبيات الإمام الحسين علينه في هذا الباب، لنكون قد حاولنا إعطاء صورة واضحة عن معظم الجوانب الاجتماعية لحياة المولى علينه الذي له كلمة رائعة يقول فيها: «مَنْ سَرَّهُ أن يُنْسَأُ في أجله ويُزادَ في رزقه، فَلْيُصِلْ رَحِمَهُ»(١).

عرَّف علماء الأخلاق الصلة بأنها ضد القطيعة.

وصلة الرحم: هي إشراك ذوي اللحمة والقرابات بما ناله من المال والجاه وسائر خيرات الدنيا، وهو أعظم القربات وأفضل الطاعات (٢)، قال سبحانه في كتابه العزيز: ﴿وَاعْبُدُوا اللهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِدِي الْقُربَى وَالْيَتَامَى ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللهُ الَّذِي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ ﴾(''. وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَصلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾(''.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ﷺ: ج٢ ص٤٤ ح١٥٧، موسوعة البحار: ج٧٤ ص٩١ ح١٥٠.

<sup>(</sup>٢) جامع السعادات: ج٢ ص٢٥٩٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية ١.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد: الآية ١.

وكم هي الأحاديث النبوية والإمامية حول الرحم وصلتها وثواب ذلك الوصل الذي أمر الله به، ففي الحديث النبوي الشريف: «أوصي الشاهد مِنْ أُمّتي والغائب، وَمَنْ في أصلاب الرجال وأرحام النّساء، إلى يوم القيامة: أنْ يُصل الرَّحم وإنْ كانتْ مِنه على مسيرة سنة، فإنَّ ذلك مِنَ الدِّين»(١).

وأمير المؤمنين عَلَيْتَكِم يقول: «صِلوا أرحامَكُمْ وَلَو بِالتَّسليم»(١).

والإمام الباقر ﷺ يقول: «إنَّ الرَحِمَ متعلَّقةٌ ، يـومَ القيامـةِ بـالعَرشِ، وهـي تقول: اللَّهمَّ صِلْ مَنْ وَصلني واقطعْ مَنْ قَطعني "".

والإمام الصادق عَلَيْتَكِم يقول: «صِلةُ الرَّحمِ تهوِّن الحسابَ يومَ القيامةِ، وهي مَنسأةٌ في العمر، وتَقي مصارعُ السُّوءِ»(1).

فالرحم: ربما تكون من الرحمة والتراحم، فإذا وصلت كانت سبباً لنزول الرحمة الإلهية على أولئك المتراحمين، فيرحمه م الله لأنهم تراحموا فيما بينهم، ولهذا تكون منسأة مطولة للعمر والأجل المحتوم (الموت) وتزيد في الأرزاق، وتبارك الأعمار، وتبنى البلاد، وتزدهر أحوال العباد..

والعقوق والقطيعة: من أهم أسباب التنازع والخصام، وهي في ذوي الأرحام تكون الحالقة، لأنها تحلق الأعمار والأرزاق، وتدع الديار لا خير فيها ولا بركة تنزل عليها من الباري تعالى: «ارحموا من في الأرض يرحمكم من في

<sup>(</sup>١) جامع السعادات: ج٢ ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق،

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

السماء» (١). كما في الحديث المشهور.

#### الحكمة في المفهوم الحسيني

عرَفوا الحكمة: بأنها وضع الأشياء في مواضعها الصحيحة، وأهل اللغة ذهبوا عدّة مذاهب في المعنى الدقيق للكلمة في اللغة العربية.

ففي (لسان العرب): الحكمة هي معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم. ويقال لمن يحسن دقائق الصناعات ويتقنها حكيم.

وفي (تاج العروس): هي العلم بحقائق الأشياء والعمل بمقتضاها، ولهذا انقسمت إلى علمية وعملية.

وقد يقال بلسان الفلاسفة: هي هيئة القوة العقلية العلمية وهي الحكمة الإلهية.

واستطلاع القرآن الكريم وموارد الحكمة فيه يرشدنا إلى المعنى الاصطلاحي الإسلامي لهذه الكلمة، والتي منها اسم الله (الحكيم) سبحانه وتعالى.

وقيل يوماً للإمام على عَلَيتُهِ صف لنا الحكيم، فقال عَلَيتُهِ: «هو الذي يضع الأشياء في مواضعها..»(٢)

فقيل له: صف لنا الجاهل؟ فقال عليكام: (قد فعلت).

أي أن الأمور تعرف بأضدادها ، فإذا كان الحكيم: هو الذي يضع الأمور

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٧٧ ص١٦٧، كنز العمال: ح٥٩٦٩.

<sup>(</sup>٢) عدَّة الداعي: ص٣٢١، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٤٠١، تنزيه الأنبياء: ص١٠٣٠.

والأشياء في مواضعها الصحيحة، فإن الجاهل: هو الذي لا يضعها، أو يضعها في غير أماكنها.

وحياة الإمام الحسين عليه حكمة خالصة من بدايتها إلى نهايتها ، وإذا قلنا بمقياسنا نحن البسطاء أن الأمور تعرف بخواتيمها ، وعلمنا جميعاً أن ختام حياة الإمام كانت أفضل الخواتيم وأفجعها ، ألا وهي الشهادة في سبيل الله ، حتى صار إلى قيام الساعة سيد الشهداء شهيد الطفوف وكربلاء.

ومما يروى عنه (صلوات الله عليه) في هذا الباب الحكيم، هذا المجلس الذي كان بحضرة أبيه أمير المؤمنين الإمام على علي المسلم على عليه أقبل على الحسين عليه فقال له:

«ما السؤدد؟ (أي السمو والرفعة والفخر والشرف للإنسان).

قال عَلَيْتَلام: اصطناعُ العَشيرةِ واحْتِمَالُ الجَريرةِ. (أي: خدمة الناس وحمل الأعباء الثقيلة عن أصحابها).

قال عَلَيْتَكِم: فما الغني؟ (أي: الذي يجعلك غنياً في نفسك).

قال عَلَيْتُهِم : قِلَةُ أمانيك والرِّضي بِما يَكفيك. (أي : قلَّة الأماني ، فالقناعة كنز لا يفني).

قال عَلَيْتَكِم: فما الفقر؟ (أي: المعنوي والنفسي وليس المادي فقط).

قال ﷺ: الطَّمعُ وَشِدَّةُ القنوطِ؟ (أي: الطمع بما في أيدي الناس ذل، والقنوط من رحمة الله كفر).

قال ﷺ: فما اللؤم؟ (أي: ما يخبرك عن لؤم إنسان ونذالته).

قال عَلَيْتَكِم: إحرازُ المرءِ نفستُ وإسلامُهُ عِرسَهُ. (أي: أن يصون نفسه من الأعداء ويسلم لهم زوجته).

قال ﷺ: فما الخرَق؟!

قال عَلَيْكِم: مُعاداتُكَ أُميرَكَ، وَمَنْ يَقدرُ عَلَى ضُرِّكَ وَنَفعكَ.

ثم التفت أمير المؤمنين إلى الحارث الهمداني الأعور، فقال: يا حارث علموا هذه الحِكم أولادكم فإنَّها زيادةٌ في العقلِ والحزمِ والرأي (١٠).

نعم إنه درس حكيم، وحكمة بالغة تعلمنا إياها هذه الكلمات القصيرة، التي اشتملت عليها هذه الرواية، والحوار ما بين الأمير وشبله الحسين عليها.

فالحكمة: هي التوازن العادل في القوة الفكرية، والرذيلة التي تقابل الحكمة من جانب التفريط هي الحمق والبلادة، ويعنون عنها: تعطيل القوة الفكرية عن العمل، وكبت مالها من مواهب واستعدادات، والخسيسة التي تضادها من جانب الإفراط هي المكر والدهاء، ويريدون منه التجاوز بالفكر عن حدود البرهان الصحيح، واستخدام قوة العقل في ما وراء الحق، فقد تثبت نتائج ينكرها الحس، وقد تنفي أشياء تثبتها البداهة.

ولست أدري أن لفظ المكر والدهاء يدلان على هذا المعنى، لأنهما بمعنى الاحتيال والخداع وهو شيء آخر وراء الحكمة الباطلة الستي يقصدها هؤلاء المفسرون، أما الدهاء بمعنى جودة الرأي، فهو يقرب من معنى الحكمة، وإذن فلنسم هذه النقيصة الخلقية (بالحكمة الباطلة) كما يسميها علماء الأخلاق.

<sup>(</sup>١) معانى الأخبار: ص٤٠١ ح٢٦، موسوعة البحار: ج٧٢ ص١٩٣ ح١١٠.

ونحن إذا فحصنا الفضيلة العقلية (الحكمة) وجدناها تتألف من عنصرين أساسيين لا غنى لها عن أحدهما:

- قوة فكرية في طريقها إلى التوازن.
- وعلم يرشد هذه القوة إلى طريق الاعتدال.

ليس التوازن في القوة الفكرية من الأشياء التي تمنحها المصادفة ويكونها الاتفاق، وليس بالأمر السهل الذي تكفي في حصوله للإنسان خبرة قليلة وتجربة نادرة، لأنه توازن في كل ما يعتقد، وتوازن في كل ما يقول، وتوازن في كل ما يعمل، وأنى للقوة الفكرية بهذه الاستقامة التامة إذا هي لم تستعن بإرشاد العلم الصحيح، وأنى للعقل بمفرده أن يبصر هداه في الطريق الشائك والمسلك الملتوي.

كلنا نتمنى التوازن العادل في طبائعنا والاستقامة التامة في سلوكنا، وأي أفراد البشر لا يتمنى الكمال لنفسه؟ ولكن الجهل يقف بنا دون الحد، وميول النفس تبعدنا عن الغاية، والعقل هو القوة الوحيدة التي يشيع فيها جانب التفريط بين أفراد الإنسان، وذلك من تأثير الجهل، فالجهل هو أول شيء يحاربه علم الأخلاق، لأنه أول خطر يصطدم به الكمال الإنساني، وأول انحطاط تقع فيه النفس البشرية، وأول مجرّئ لها على ارتكاب الرذيلة بل هو أول خطيئة وآخر جريمة.

يرتكب الجاهل أخطاء خُلقية تعود بالضرر على نفسه، وقد يعود ضررها على أمته وشعبه أيضاً، وعذره في ذلك أنه جاهل، وإذا كان الفقيه لا يعد الجهل عذراً في مخالفة النظام الشرعي، فإن الخلقي أجدر أن لا يقبل ذلك العذر

لأن الفقه أسلس قياداً، والفقيه أكثر تسامحاً، أما العالم الخلقي فإنه يطبق نظامه بحزم ويقرر نتائجه بدقة، ولا يجد في المخالفة عذراً لمعتذر، ولا سيما إذا كان ذلك العذر أحد المحظورات الخلقية كالجهل.

وإذن فمن الرشد أن يكون العلم أول شيء يفرضه علم الأخلاق(١)، ولما تقدم نعرف سبب تقسيم العلماء الحكمة إلى النظرية والعملية.

فالحكمة النظرية: هي الأفكار الحكيمة والأقوال الحكيمة، التي تنطلق من عقول وآراء حكماء البشر، لا سيما الكاملين منهم والمعصومين بالذات وبالخصوص الأئمة الكرام علينكم، وإذا استعرضنا كلمات الإمام الحسين علينكم سنجد أنها لا تخرج عن هذا القانون قيد أنملة.

أما الحكمة العملية: فهي تطبيق تلك الأفكار النورانية على أرض الواقع في الحياة الدنيا، وأمثل تطبيق للحكمة الإلهية هو ما أوله وطبقه قادة الإسلام العظام، كل في زمانه ومكانه الذي عاش فيه.

والحكمة - النظرية منها والعملية - تتجلى في النهضة المباركة للإمام الحسين الخسين النهضة يراها حكيمة من ألفها الحسين البداية إلى عيث النهاية المأساوية على بطاح كربلاء بالسمو الأعظم بالشهادة المقدسة.

ولسنا هنا في مقام البحث التفصيلي لإثبات الحكمة في كل عمل أقدم عليه الإمام الحسين عليه في مسيرته المباركة، لأن ذلك يطيل بنا المقام، والوقوف

<sup>(</sup>١) الأخلاق عند الإمام الصادق عليه: ص ٥٣ - ٥٤.

حيث لا نريد أن نقف حالياً لإخراجنا عن موضوعنا وبحثنا حول الأخلاق وأطيافها، ولكن في البحث القادم عن (الشجاعة) فإننا سوف نأخذ عينات وأمثلة تبين لنا حكمة القول والعمل الحسيني ووقوعه في محله الصحيح.

# الشجاعة الأخلاقية في النهج الحسيني

جبلت السجاعة على ثلاث طبائع، لكل واحدة منهن فضيلة ليست للأخرى: السخاء بالنفس، والأنفة من الذل، وطلب الذكر، فإذا تكاملت في الشجاع كان البطل الذي لا يقام لسبيله والموسوم بالإقدام في عصره، وإذا تفاضلت فيه بعضها على بعض كانت شجاعته في ذلك الذي تفاضلت فيه أكثر وأشد إقداماً.

هكذا يصف حفيد الإصام الحسين عليته الإصام جعفر الصادق عليته الشجاعة، ويعطيها هذا المعنى البديع الذي يحبب للإنسان المؤمن أن يتصف بها، وهي عبارة عن أركان ثلاثة يرتكز عليها معنى الشجاعة الحقيقية في بني البشر:

۱- السخاء بالنفس: وهو غاية الجود والكرم، وهل جاد بهذا المعنى أحد كجود الإمام الحسين علي الم

٢- الأنفة من المذل: وهو الإباء، والإمام الحسين عَلَيْتَكِم أبي الضيم، وقد صارت كلمته في كربلاء «هيهات منا الذلّة، يأبي الله لنا ذلك ورسولة والمؤمنون وحُجور طابت وطَهُرت » شعاراً لنا ولكل أحرار العالم.

٣- طلب الذكر بمعنى الشرف والسؤدد: وهذا هو الشَّمم والشموخ، وهو

القائل: «والله لا أعْطيكُمْ بِيَدي إعطاءَ الذَليلَ وَلا أَفرٌ منكم فرارَ العَبيدِ»(١).

وقبل الاستطراد بالحديث عن شجاعة الإمام الحسين عليه وأهل بيته وأصحابه الميامين، نقول: إن الشجاعة هي فضيلة بين التهور (الإفراط) والجبن (التفريط)، والإنسان العاقل عليه أن يتذكرها بمالها من مدائح وشرف عظيم، وعليه أن يكلف نفسه المواظبة على آثارها ولوازمها حتى تصير عنده ملكة وطبعاً راسخاً في القلب والنفس.

والـشجاعة: هي طاعة قوة الغضب للعقـل في الإقـدام أو الإحجـام عـن الأمور الهائلة والخطيرة، وعدم اضطرابها بدفعها إلى الخوض فيما يقتضيه رأيها عند ثورانها بالغضب.

ولا ريب أنها من أشرف الملكات النفسية، وأفضل الصفات الكمالية لبني البشر، والفاقد لها من الرجال بريء عن الفحولة والرجولة. وهو في الحقيقة إلى النساء أقرب منه إلى الرجال، لأن الجبن في المرأة مطلوب ومرغوب.

وقد وصف الله سبحانه خيار الصحابة بها، وذلك قوله في القرآن الكريم: ﴿ أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ (٢) وأمر الله بها نبيه بقوله: ﴿ وَاعْلُظْ عَلَيْهِم ﴾ (٢) ، إذ الشدّة والغلظة من لوازم الشجاعة وآثار القوة الغضبية المهذّبة، والأخبار والروايات تذكرها بكثير من التحبيذ وتعدها من صفات أولياء الله والكمل من عباده المؤمنين المتقين.

<sup>(</sup>١) إرشاد المفيد: ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية ٧٣.

وتهذيب الغضب يكون قبل حصوله، وطريقه: هو التفكير الصحيح في أسباب الغضب، والتأمل في عواقبه وما يجرَّه على النفس وعلى الغير من أضرار وأخطار.

والشجاعة هي أول فضيلة للقوة الغضبية ولها مظهران:

- ثبات في مقام الدفاع عن المقدَّسات: النفس والمال والعرض والدين والأرض.

- إقدام في محل الجهاد الأكبر والأصغر.

والشجاعة لا تتميز بلون واحد ولا تختص بسمة خاصة ، فالغضب للحق شجاعة لأنه مما يأمر به العقل ، والحلم عن جهل الجاهل شجاعة لأنه مما يدعو إليه الرشد ، والثورة على الباطل شجاعة لأنها مما تقتضيه الحكمة.

يقدم المشجاع في موضع يقتضي الإقدام، ويحجم في موقف يقتضي الإحجام، وهو في كلتا الحالتين: شجاع لأنه ثابت القلب أمام المخاطر، شجاع لأنه يدير حركاته وأعماله بحكمة (١).

وبما أننا في رحاب الإمام الحسين عليه وأخلاقياته الرحمانية وأفعاله القيمية، وما زلنا نسبح في تلك الرحاب العامرة، قد وصلنا إلى البحر الخضم وصرنا في قلب التيار الهاتج والبحر المحيط المائج.

وهنا أعترف وبكل شجاعة أنني أقف حائراً كلما وقفت أمام هذه الصفة في الإمام الحسين علي الله المسلمة التي أعجبت الإنس والجن ، بل قل حتى السموات والأرض ومن فيهن.

<sup>(</sup>١) الأخلاق عند الإمام الصادق علي الم عند الإمام

هل تعجب وأنت أمام شخصية كالحسين بن علي بن أبي طالب (صلوات الله وسلامه عليهم)؟

أنا أعجب، لأنني قاصر عن إدراك أو فهم أو استيعاب مثل هذا الإقدام، أو هذه الشجاعة التي تصدر عن إنسان بشري عاش على تراب هذه الأرض.

قيل الكثير الكثير عن شجاعة الحسين بن علي علي كلي في كربلاء، ولكن مهما قيل فإن الصفة أكبر والموصوف أعظم وأجل وأكبر من كل قول أو وصف قيل فيه.. وقد شهد له أعداؤه قبل أوليائه بذلك، فإنه هو لا غيره الذي قال فيه ذاك الرجل: (ما رأيت مكثوراً قط قُتل أهله وأصحابه جميعاً أربط جأشاً منه، فكان كلما ازدادت المحن تهلل وجهه أكثر، وكانت الكتيبة إذا شدَّ عليها تفرّ الرجال من بين يديه كالمعزى من السبع).

لم أقرأ ولم أسمع عن شخص يحيط به جيش عرمرم، وهو ملقى على الأرض وفي جسده عشرات بل مئات من ضربات السيوف وطعنات الرماح وجراحات السهام والنبال، وهو -روحي له الفداء - يجود بنفسه الشريفة، وهم يخافون منه ويخشون حتى النظر إلى وجهه الشريف أو عينيه المباركتين، فما نظر لأحد إلا هابه وأخذ بمجامع قلبه فيفر منه.. حتى انبرى إليه ذاك الشيطان اللعين شمر بن ذي الجوشن!

ولن نطيل الحديث حول هذه الصفة الحسينية، لأنها من أوضح الواضحات في تاريخ الإنسانية المكافح، ولكن لنا أن نعطي شواهد، وأن نقف أمام محطات أساسية في المسيرة الشجاعة البطلة للمولى أبي عبد الله الحسين (صلوات الله وسلامه عليه).

# ١- رفض الظلم والحاكم الظالم:

الظلم من أبشع الصفات في الإنسان أو حتى المخلوقات، ولذا فإن الظلم ظلمات كما في الرواية الشريفة.. والظلم من شيم النفوس الضعيفة -وهذا يغلب على بني البشر قاطبة-وأما أصحاب النفوس الأبية الضيم، والعالية الهمّة فإنها تكره أن تظلم كما تأبى أن تُظلم.

ولذا كانت وصيته لولده الإمام علي بن الحسين زين العابدين للهلكا: «أي بني إيّاك وظلم مَن لا يَجد عليك ناصراً إلا الله عز وجل "() وهذا نابع من وصية أمير المؤمنين الإمام علي علي عليه الحسنين المهلان الإمام علي عليه الحسنين المهلان الإمام عوناً»().

والذي يرفض الظلم لابد أن يرفض الظالم، سواء كان حاكماً أو محكوماً. والحاكم أولى بالمقاومة والرفض، لما جاء في الحديث النبوي الشريف: «إنَّ أفضل الجهادِ كلمة عدل عند إمام جائر.. وهذا المجاهد هو واحد من «سبعة يظلهم الله في ظلّه يوم لا ظِلَّ إلا ظلَّه»(٣).

الإمام الحسين علي رفض الحاكم الطاغية معاوية بن أبي سفيان قبل أن يرفض ولده يزيد الطاغية. والروايات والخطب الحسينية بحضور معاوية ومراسلاته معه، تؤكد على هذه الحقيقة الرافضة للحاكم الظالم مهما كانت

<sup>(</sup>١) كلمة الإمام الحسين: ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ج١٢ ص١٨٠ ، بحار الأنوار: ج٩٧ ص٩٠ ، نهج البلاغة: ص٤٢١.

<sup>(</sup>٣) الفسروع مسن الكسافي: ج٥ ص٥٩ ح١٦، التهسذيب: ج٦ ص١٧٧، وسسائل السشيعة: ج٦٦ ص١٢٦.

قوته وعدد جنده.

وذات يوم وصف نافع بن جبير معاوية بقوله تزلّفاً إليه: إنه كان يسكته الحلم وينطقه العلم، فقال الإمام ﷺ «بل كان ينطقه البَطر ويسكته الحصر»(١).

فالغني يبطر ويحكي كما يحلوله لا سيما إذا كان حاكماً ومتسلّطاً على مقاليد الأمة.. وأما إذا سكت فإنه عن حصر وعي وعدم إسعاف قريحته له بالكلام فيسكت رغم أنفه، فأي علم كان عند ذاك الطليق، وأي حلم كان عند من قتل الآلاف المؤلفة، لا لشيء إلا لحبهم وولائهم لأهل البيت، وصحبتهم لأمير المؤمنين الإمام علي عليهم.

### معاوية يعترف بالقتل

وإليك - يا عزيزي القارئ - هذه القصَّة التي تدلُّ على غباء الرجل، وعدم معرفته بالدين الذي يحكم به أمته، ويدَّعي أنه خال المؤمنين أو أنه خليفة رسول رب العالمين اللَّيْنَةُ ، يروي صالح بن كيسان يقول:

لما قتل معاوية حجر بن عدي وأصحابه (رضوان الله عليهم) حجَّ ذلك العام فلقي الحسين بن علي المهام الله هال بلغك ما صنعنا بحجر وأصحابه وأشياعه وشيعة أبيك؟!

فقال ﷺ: «وَمَا صَنعتَ بِهِمْ؟».

قال: قتلناهم وكفنّاهم وصلّينا عليهم.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣٣ ص٢١٩، كنز الفوائد: ج٢ ص٣٠٠.

فضحك الإمام الحسين عليه ثم قال: «خَصَمَكَ القَومُ يا مُعاويةُ، لكنّنا ليو قَتِلنا شيعتَكَ مَا كَفّناهُمْ وَلا صَلّينا عَلَيهِمْ وَلا قَبَرناهم. وَلقد بلَغَني وَقَيعتُكَ في عَلي علي هيه وقيامُكَ ببغضنا، وَاعْتراصُكَ بني هاشمَ بالغيوب، فإذا فَعلتَ ذلكَ فَارْجع علي هيه وقيامُكَ ببغضنا، وَاعْتراصُكَ بني هاشمَ بالغيوب، فإذا فَعلتَ ذلكَ فَارْجع إلى نَفسكَ ثم سَلْهَا الحق عَليها ولها، فإنْ لمْ تَجِدها أعظمَ عَبباً فَما أصغرَ عَببك فيك، وقد ظلمناكَ يَا مُعاوية، فَلا تُوترنَ غيرَ قوسك، ولا تَرمينَ غيرَ غرضك، ولا تَرمينَ غير عَرضك، ولا تَرمينَ عير عَرضك، ولا تَرمينَ عير عَرضك، ولا تَرمينَ عالم الله ولا تَرمينَ عير مَن مَكان قريب، فإنَّكَ وَالله لقد أطعت فينا رَجلاً ما قَدُم إسكمه ولا عَدَث نفاقُهُ، ولا نَظرَ لكَ فَانْظُر لنفسك أودَع »(١٠).

يعني بقول الأخير: عمرو بن العاص ذاك الجلف المجافي عن الدين والإسلام والحق، الذي كان أعدى أعداء الله وأهل بيت رسوله (صلوات الله عليه وآله أجمعين).

وخَصَمَه القوم: يعني أنه اعترف بعظمة لسانه أنه قتل أناساً مؤمنين من أهل الإسلام الحنيف، ورغم قتلهم فإنهم أهل أن يُحترموا بالغسل والكفن والصلاة الواجبة لموتى المسلمين، وكتاب الله وأحاديث الرسول والكفية تشدد النكير على همَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْس أَوْ فَسَاد في الأرْض فَكَأَنَّمَا قَتَسلَ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ (٢) هو مَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمَّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيها ﴾ (٢) فكيف من قتل عدداً غير قليل من المؤمنين المخلصين ظلماً وعدواناً؟!!

وأما الإمام ﷺ فلو قتلهم أو قتل أحداً من أصحاب معاوية لما قام له بأيّ

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ج٢ ص١٩، كشف الغمة: ج٢ ص٢٠٥، وسائل الشيعة: ج٢ ص٧٠٤ ح٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٩٣.

شيء ولا حتى الدفن، وهذه شهادة بأن معاوية وأصحابه ليسوا من الإسلام في شيء.

والشجاعة الأدبية في كلمات أبي الأحرار الحسين عليه الأدبية في كانت عالية بحيث لم يترك معاوية يتيه ويفخر بأنه قتل شيعة أمير المؤمنين عليه وأصحابه، فبعد الصفعة الأولى وقبل أن يستيقظ معاوية من ألمها ثنى عليه الحسين بالصفعة الأخرى لتكون أشد ألماً وقوة.

فقال له: «لقد بلغني وقيعتك في علي علي الله الله الله وهذه سيئة أنت محاسب عنها، وقد استمرت هذه السنة في الأمّة الإسلامية عشرات السنوات، وتصل بالعيب إلى بني هاشم وهم من هم في دنيا الفضائل والإسلام.. فإنْ فعلت ذلك فعليك أنْ ترجع إلى نفسك وتقف معها وقفة صادقة ، ألست تراها محشوة بالعيوب العظام، وأعظم عيوب بني هاشم هي أصغر عيوبك فيك.

فإيَاكَ أَنْ تَشَدَّ وِتَرَ القَوسِ الذي لا تملكه، وتصطادَ غيرَ هدفِكَ، فإنَّ ذلكَ دَلالةٌ على قلّةِ العَقلِ، والجَهلِ وسوء التَّدبيرِ.. والطاعة لابن النابغة عمرو بن العاص شانئ رسول الله ﷺ وأهلِ بيته، في العداوةِ والمحاربةِ للإمامِ عَلَيْتُكُمْ وأهل بيتهِ الكِرام جميعاً.

وفي الرسالة التي سبق أن نقلناها قرأت قول الإمام الحسين عَلَيْتَكُمْ فيها:

«وإنِّي لا أعلمُ فِتنةً أعظمَ على هذهِ الأمَّةِ مِنْ وِلايتِكَ عَلَيهِا، وَلا أعلمُ نَظراً لِنفسي وَلِديني وَلأمَّةِ محمَّد وَلَيْئِيَّةِ وَعَلَيناً أَفضلَ مِنْ أَنْ ٱجاهِدَكَ، فانْ فَعلتُ فإنَّــهُ

قُربةً إلى الله، وإنْ تَركتُهُ فإنِّي أستغفرُ اللهَ لذَنبي وَأَسألُهُ تَوفيقَهُ لإرشاد أمري»(''.

وفي نهاية تلك الرسالة يعلن رفضه ليزيد اللعين بقوله: «وأخْذك الناسَ ببيعـة ابنكَ غُلامٍ حَدَث يَشرَبُ الخَمرَ وَيَلعبُ بِالكلاب، لا أعلَمُك إلاَّ وقدُّ خَسِرتَ نَفسكَ وتَبَرُّتَ دينَكَ وَغُشَشْتَ رَعَبُتكَ وَأخربتَ أمانَتكَ »(١).

هل يوجد أقوى وأصرح من هذه الكلمات الحسينية في رفض بيعة معاوية وابنه يزيد؟

إنه يرى وجوب الجهاد لهم، ولذا يستغفر الله بالتقصير من ذلك لأن جهادهم من أقرب القربات إلى الله، ولكن الحين لم يحن، وصلح أخيه الإمام الحسن ﷺ أجدر بالوفاء.

ولذا فإن الإمام الحسين عليه رفض في المدينة المنورة بيعة يزيد رفضاً قاطعاً، وأعلنها نهضة ربانية مباركة لإيقاظ الأمة إلى وجوب جهاد الحاكم الظالم، وتنحية الطاغية عن دفة القيادة للأمة الإسلامية، فقال عليه «مثلي لا يبايع مثله» وكان هذا هو البيان الأول للنهضة الحسينية، وقد تقدم.

# ٢- رفض انتهاك حُرمة الكعبة:

«إنَّ للبيت ربّاً يَحميه»..

كلمة انطلقت منذ آلاف السنين، وما زالت ترددها الأجيال فتسمع صداها في كل زمان ومكان، منذ أن نطق بها سيدنا شيبة الحمد عبد المطلب بن عمرو

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٤٤ ص٣١٣، رجال الكشي: ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) رجال الكشي: ص٣٢، أعيان الشيعة: ج١ ص٨٢٥.

العلى هاشم الخير، وإلى اليوم نردّدها وكأنها قيلت اليوم أو الأمس القريب.

منذ أن جابه بها عبد المطلب أبرهة الحبشي الذي قاد جيش الفيل وجاء ليهدم الكعبة المشرفة، لأنه بنى خيراً منها كما يزعم ويدعي كذباً وزوراً في اليمن، وأراد هو عكس ما أراد الله، لأنه لم يكن يعتقد بالله، وكان جلّ اعتقاده بنفسه وقوته..

بيت الله الحرام لا ينتهك حرمته إلا من هو على شاكلة أبرهة الحبشي، والحجاج بن يوسف الثقفي، ومن لف لفهم من خوارج هذه الأمة المرحومة، كهؤلاء الذين يدعون الإسلام ويكفرون الأمة الإسلامية في هذا العصر بأبشع أسلوب وأشنع طريقة عرفها التاريخ.

فللمكان قدسيته لا سيما مكة المكرمة حرم الله، والمدينة المنورة حرم رسول الله والمدينة حرمي» كما قال الحبيب المصطفى لأصحابه. وللزمان قدسيته كذلك، كأيام الأعياد وشهر الله شهر رمضان وغيرها من (أيام الله)، فكل شيء ينسب إلى مقدّس فهو مقدّس وذو مكانة مادية ومعنوية.

#### الحسين يرفض بيعة يزيد

ومن أخلاق أبي عبد الله الحسين عليه أنه كان يحترم المقدّسات ويجلّها، ويحترم ذوي الشأن في المقدسين كجدّه وأبويه وأخيه (صلوات الله عليهم جميعاً)، ولذا تراه إذا كانت تهجم عليه الخطوب والمحن فإنه يلتجئ إلى جدّه المصطفى، ويحبس نفسه الشريفة على ترابه ويناديه ويناجيه بعبارات تفيض بكل المعاني المقدسة.

فعندما رفض البيعة للحاكم الجديد، يزيد الظالم الفاجر الفاسق العربيد،

وأعلن ذلك على رؤوس الأشهاد، راحوا يعدون العدة لاغتياله في حرم جدّه (المدينة المنورة)، فما كان منه إلاّ أن أعدَّ واستعدَّ للهجرة إلى مكة المكرمة، طلباً للحماية الإلهية وحاجًا للبيت العتيق، وقبل خروجه من المدينة ذهب إلى قبر جدّه وروضته ولاذ بها مودَّعاً بهذه الكلمات النورانية: «السَّلامُ عَليكَ يَا رَسولَ الله، أنا الحُسينُ بنُ فاطمةَ فَرخُكَ وابْنُ فَرخَتكَ...».

ولما كانت الليلة الثانية، خرج الحسين بن علي عَلَيْتَلِم إلى القبر أيضاً وصلى ركعات، فلما فرغ من صلاته جعل يقول:

واللَّهمَّ إنَّ هذا قَبرُ نَبيِّكَ مُحَمَّد وأنا ابنُ بنت نَبيِّكَ، وَقَدْ حَسَضَرني مِنَ الأَمرِ مَا قَدْ عَلَمتَ، اللَّهمَّ إنِّي أُحِبُّ المَعروفَ وأكرهُ المُنكرَ، وأنسا أَسألُكَ يَا ذَا الجَلالِ والإكرامِ بِحقِ هذا القبرِ وَمَنْ فِيهِ إلاّ اخْترتَ لسي ما هوَ لكَ رضىً وَلرَسولكَ رضىً».

ثم جعل يبكي عند القبر، حتى إذا كان قريباً من بياض الصبح، وضع رأسه على القبر فأغفى، فإذا هو برسول الله قد أقبل في كتيبة من الملائكة عن يمينه وعن شماله وبين يديه، حتى ضم الحسين إلى صدره وقبّل بين عينيه، وقال: «حَبيبي يا حسين، كأنّي أراكَ عنْ قريب مُرمّلاً بدمائك، مَذبوحاً بأرض كرب وبلاء، مِنْ عُصابة مِنْ أمّتي، وأنت مع ذلك عطشان لا تُسقى، وظمآن لا تُروى، وهمْ مع ذلك يَرجونَ شَفاعتي، لا أنالَهُمُ اللهُ شَفاعتي يومَ القيامةِ، حبيبي يا حسين، إنّ أباكَ وأمّكَ وأخاكَ قدموا علي وهم مُشتاقونَ إليك، وإنّ حبيبي يا حسين، إنّ أباكَ وأمّكَ وأخاكَ قدموا علي وهم مُشتاقونَ إليك، وإنّ

فجعل الحسين عَلَيْتَكِم في منامه ينظر إلى جده ويقول: «يا جَدَّاه لا حاجــةُ لــى

# في الرُّجوعِ إلى الدُّنيا فَخُذني إليكَ وأدخِلني معكَ في قَبرِك».

قال: فانتبه الحسين ﷺ من نومه فزعاً مرعوباً، فقص َّرؤياه على أهل بيته وبني عبد المطلب، فلم يكن في ذلك اليوم في مشرق ولا مغرب قوم أشدُّ غمّاً من أهل بيت رسول الله ﷺ ولا أكثر باك وباكية منهم (١١).

ألم تلحظ الشجاعة التي تفيض من موقف الإمام الحسين علي الله وهل يمكن لغير الإمام أن يعرف هذه التفاصيل الدقيقة عن مسيرته الاستشهادية ويطيق عليها صبراً ويحتسبها عند الله؟! هذا من ناحية.

ومن ناحية أخرى ألم تلحظ -عزيزي القارئ- الأدب الجم والأخلاق الإسلامية الحسينية، واحترامه لمقام جده المصطفى وهومه، ويتلقى التعليمات السراب، ينزوره ويناجيه ويبث إليه شجونه وهمومه، ويتلقى التعليمات والتوجيهات المباشرة منه عبر الأحلام الصادقة فينفذها بكل قوة واطمئنان وشجاعة وإقدام؟!

وهـولاء الخـوارج الجـدد يـرون أن لا قيمـة ولا فائـدة مـن رسـول الله ﷺ - والعياذ بالله - حتى قال قائلهم: (إنّ عصاي هذه خير من محمد لأنها تنفع ومحمد لا ينفع) - أستغفر الله-.

<sup>(</sup>۱) موسوعة بحار الأنوار: ج22 ص٣٢٨، الفتوح: ج٥ ص٢٠، مقتل الحسين للخوارزمي: ج١ ص١٨٦.

فالإمام الحسين عَلَيْتَكِم يلجاً إلى قبر جدّه ويلوذ به ويناجيه ويناديه ويبثّه شكواه، فهل كان مشركاً والعياذ بالله؟!

أم أنه كان لا يعلم ما هو الشَّرك والتوحيد، حتى جاء أولئك وعرفوا أن الاستجارة بقبر النبي مَشْلِيَّةُ شرك أكبر، وفاعله مشرك كافر يقتل؟!! - لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم-.

أم صدّقوا أن عصا مسخهم أفضل من رسول الله والله الله المنها تنفع للحية والعقرب، ورسول الله والمنه المنها الله وهو والعقرب، ورسول الله والنه والن

والإمام الحسين المظلوم كان من أخلاقياته هذه الصفة النورانية الحميدة، ألا وهي احترام وتعظيم وتقديس جدّه والله حياً وميتاً، ولا أريد أن أعيد الكلمات لأنها من أوضح العبارات وأعذبها، والإمام عيسه يخاطب جدّه، والجد يسمعه ويجيبه ولو في عالم الرؤيا والأحلام، حتى تبقى في الصورة البشرية التي يمكن لنا أن نفهمها نحن البسطاء.

#### اقتلوا الحسين ولو في الكعبة

إلى مكة .. اتجه الإمام عليه من حرم جدّه إلى حرم ربّه ، إلى بيت الله الحرام

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ج١٤ ص٥٧٨، بحار الأنوار: ج٩٨ ص٣٦٦، كامل الزيارات: ص٢٨٧.

الكعبة المشرقة، وراح يلتقي بالوفود تلو الوفود، والأعيان بعد الأعيان، والشخصيات بعد الشخصيات إلى أيام الحج، فأحرم حاجاً لله تعالى، ولكن في تلك الأثناء علم الحاكم الجديد بأمر الإمام الحسين عليه ورفض البيعة له، فبعث رسولاً وجنّد جنوداً وأمرهم: اقتلوا الحسين ولو كان متعلقاً بأستار الكعبة، إنه إذن الفتك بالحسين أينما وجد..

فما العمل إذن؟ والأيام من أيام الله المقدّسة هي أيام الحجّ، والشهر هو الشهر الحرام (ذو الحجة) محرّم فيه القتال، والمكان حرم الله الأقدس بيت الله العتيق مكة المكرمة، والمطلوب أقدس دم في ذاك الزمان، هو دم شخص الإمام الحسين عليته بالذات، للحاكم الجائر الظالم يزيد بن معاوية.

علم الإمام بالمؤامرة الخبيثة التي كان يقودها عمرو بن سعيد بن العاص، وحثالة من أهل الشام أعدهم، وجعل السيوف تحت إحرامهم، للفتك بالحسين المحسين المحسين

«الحمدُ لله وما شاء الله ولا حسول ولا قُـوَّة إلاَّ بِاللهِ، وَصَـلَى اللهُ على رَسولِه، خُطَّ المَوتُ على وُلد آدمَ مَخطَّ القَلادة على جيد الفتاة، وما أولَهني إلى أسلافي اشتياقُ يَعقوبَ إلى يوسف، وَخُيِّرَ لسي مَـصرعٌ

أنا لاقيه، كأني بأوصالي تُقطَعُها عسلانُ الفَلواتِ بين النَّواويس وكربلا، فيملأن مني أكراشاً جَوفا وأجرِبَة سُغباً، لا مَحيصَ عنْ يوم خُطَّ بالقلم، رضى الله رضانا أهلَ البيت، نَصبرُ على بَلائه ويُوفيّنا أجبورَ البصّابرين، لَنْ تَشُدُّ عن رسولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى مَجموعة له في حَظيرة القُدس، تَقرُّ بهِمْ عَينه، وَيُنجزُ لهمْ وعدَه، مَنْ كَان فينا باذلاً مُهجته، ومُوطئناً على لقاء الله نفسَه فليرحَلْ مَعنا فإني راحل مُصبِحاً إنْ شاء الله هذا.

أخي الكريم؛ هل قرأت أو سمعت بمثل هذا الكلام البليغ؟ وهل يخطر بذهنك أن قائد ثورة تغييرية، يقوم في وجه دولة قائمة، يصرح بمثل هذا البيان (بالموت والشهادة) لكل من يذهب معه؟!

نعم.. الصراحة قمة الشجاعة الأدبية ، والتعاطي والتعامل معها قمة الشجاعة العملية ، والصريح شجاع يعترف بنقاط قوته ويعزّزها ، ويعترف كذلك بنقاط ضعفه ويعالجها.. وهذا عادة لا يتميز به القادة العسكريون ، لأن للمعركة ظروفها الخاصة وحالاتها وأحكامها ، والقائد الناجح بنظريات قادة الجيوش ، هو الذي يستطيع السيطرة على قواته في جميع مراحل القتال ، لا سيما في الظروف المعقدة . وهذا قد يتطلب التكتم التام على المعلومات التي تؤثر سلباً على معنويات القوات ونفسيات الجنود ، والروح المعنوية أساس في ثبات الجند في كل معركة ، أما قيادة الإمام الحسين علي فكانت استثناء من هذا كله ونهضة فريدة في هذه الحياة كلها.

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ج٢ ص٢٠٣، اللهوف: ص٢٦.

كان هذا واضحاً في المدينة منذ البداية، وفي مكة المكرمة كان الأمر أوضح، وكان الإمام به أصرح، فإنه عندما عزم على الرحيل من مكة المكرمة في يوم التروية، والناس يستعدون للخروج إلى عرفات، دبّ الخبر أنّ الحسين بن على على المؤلف يخرج إلى العراق، وذلك بعد الخطبة التي أوردناها، وسمع بذلك أهل الموقف والموسم.

وفي الليل جماءه أخوه محمد بن الحنفية ﴿ لَلْنَكُ فَقَالَ لَهُ: (يَا أَخِي إِنَّ أَهَلَ الْكُوفَةُ مِنْ قَدْ عَرفت غدرهم بأبيك وأخيك، وقد خفت أن يكون حالك حال من مضى، فإن رأيت أن تقيم فإنك أعزَّ مَن في الحرم وأمنعه).

فقال ﷺ: «يا أخي قد ْ خِفتُ أَنْ يَغتالني يزيدُ بن معاوية في الحَرمِ، فَأَكُونَ الْكَبِشُ الذي تُستباحُ به حُرمَةُ هذا البَيت».

فقال له ابن الحنفية: (فإن خفت ذلك فسر إلى اليمن، أو بعض نواحي البَرِّ فإنك أمنع الناس به، ولا يقدر عليك أحد).

فقال عَلَيْتَلام: «أنظُرُ فيما قُلتَ».

فلما كان السَّحر، ارتحل الحسين ﷺ فبلغ ذلك ابن الحنفية، فأتاه فأخذ زمام ناقته التي ركبها، فقال له: (يا أخي ألم تعدني النظر فيما سألتك)؟!

قال ﷺ: «بلی».

فقال: (فما حداك على الخروج عاجلاً)؟!

قَالَ عَلَيْتَكِمْ: «أَتَانِي رسولَ اللهُ وَلَيْتُكُمْ بعد مَا فَارَقَتَكُ فَقَالَ: يَا حَسَيْنَ اخْرَجُ فَإِنَّ الله شَاءَ أَنْ يَرَاكَ قَتِيلًا». فقال له ابن الحنفية: (إنا لله وإنا إليه راجعون، فما معنى حملك هؤلاء النساء معك وأنت تخرج على مثل هذه الحال)؟!

فقال له علي «قد قال لي عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله على ال

والصراحة بهذا الشكل شيمة الأقوياء دون الضعفاء ومن أخلاق العظماء، قال فيلسوف من الغرب: (الاعتذار: هو أقصى مراتب النضوج العقلي والعاطفي، فالعظيم يعتذر ويشعر بأخطائه وهو في قمة النصر لا في هوة الهزيمة).

ويقول العقاد: (لا أحد يعترف بالنقص إلا أن يريد التوصل للاستشهاد بالكمال، أو يخشى أن يفشي أسرار عدو له على غير حقيقتها)(١).

والإمام الحسين عَلَيْتَا قائد ولكن ليس فيه نقص ولا عيب -حاشاه- وليس عنده خطأ في أقواله وأفعاله، فإن القرآن الكريم وجده المصطفى قد شهدا له بذلك، ولذا بقيت مواقفه هذه نبراساً لكل الأحرار ومناراً للهداية إلى كافة البشرية.

فالإمام عَلَيْتَا عند الكعبة المقدسة -حرسها الله وشرفها- ولا يريد أن تُنتهك به حُرمة المكان الأكثر حُرمة على وجه الأرض.

## ٣- رفض حياة الذل والخنوع:

الحياة واحدة ولن تتكرر، وكل إنسان له دورة واحدة تبدأ بالولادة وتنتهى

<sup>(</sup>١) الكلمة: ص٢٤٦، اللهوف: ص٢٧.

<sup>(</sup>٢) فلسفة الأخلاق الإسلامية: ص٢٠٣

بالموت، فإن عاش حياته بشرف وكرامة كان بها ونعمت، وسيذكر بالفضل والكرامة بين الناس إلى أمد بعيد بعد وفاته، وإن كان العكس أي عاش حياته بدناءة، وخساسة فإنها بئس المعيشة تلك وبئس الرجل صاحبها..

والإمام الحسين عليه السهداء وأبو الأحرار، وشيخ الأوفياء ووالد الأولياء وأبو الأحرار، وشيخ الأوفياء ووالد الأولياء وأصل الإباء، فالدناءة تبعد عنه بُعد المشرقين، وأخلاقه الفاضلة ملأت الخافقين، ألا تراه أو تقرأ له أو تسمع عنه هذه الكلمات التي تطفح شموخاً وإباءً.

## رؤية الحسين إلى الدنيا

يقال أن الإمام الحسين ﷺ قام خطيباً في أصحابه على مشارف نينوى أو على أرض كربلاء، وكان مما قال:

«إنَّه قد نزلَ من الأمسر مسا قسد تَسرون، وإنَّ السدنيا قسد تغيَّسرتُ وتنكَّرتُ وأدبرَ معروفها، وَلَمْ يَبسقَ منهسا إلاَّ صُسبابةٌ كَسصُبابَةِ الإنساءِ، وَخَسيسُ عَيش كَالمرعَى الوَبيل.

ألا تَروْنَ إلى الحقُّ لا يُعملُ به، وإلى الباطلِ لا يُتنساهى عنسهُ. لِيرغب المؤمنُ في لقاء رَبَّه مُحقًّا، فَاإِنِّي لا أَرى المسوتَ إلاَّ سسعادةً والحياة مع الظَّالمينَ إلاَ بَرماً.

إِنَّ النَّاسَ عَبِيدُ الدُّنِيا، وَالدِّينُ لَعْقُ على أَلـسَنَتِهِمْ يَحوطونَهُ مَا درَّتْ مَعايشُهُمْ، فإذا مُحِّصوا بالبلاء قَلَّ الديّانونَ »(أَ)

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٤ ص٣٨٠-٣٨٢، مقتل الحسين للمقرم: ص١٩٤.

هكذا أصبحت الدنيا إذا ذهب المعروف عنها، والأسوأ من ذلك كله هو تعطيل الحق وإبطال الباطل.

وهكذا صارت الأمور إلى هذه المستويات من التدني الأخلاقي وقلّة التدين، بحيث أن الناس يبادرون إلى نبيّهم كبني إسرائيل، أو إلى إمامهم كهذه الأمة، ويريدون قتله والتقرب بدمه إلى سلطان جائر أو طاغية جبار.

قال الإمام الحسين ﷺ بهذا المعنى: «إنَّ مِنْ هَوانِ السَّدُّتِيا على اللهِ أنَّ رأسَ يَحْيَى بن زكريًا أهْدي إلى بغيِّ مِنْ بَعَايا بني إسرائيل».

وذات يوم ضرب ﷺ بيده على لحيته الشريفة وقال:

«اشتداً غَضب الله تعالى على اليهود إذْ جَعلوا له ولهدا، واشتداً غضب الله تعالى على النّصارى إذْ جعلوه ثالث ثلاثة، واشتدا غضبه على المجوس إذْ عبدوا الشّمس والقَمر دونَه، واشتدا غضبه على قسوم اتّفقت كلمتهم على قتل ابن بنت نبيّهم. أما والله لا أجيبهم إلى شبيء مما يُريدون حتى ألقى الله تَعالى، وأنا مُخضب بدمى «١٠).

إن حياة المذل والهوان لا تليق بالرجال العظام، ذوي الهمم المشاعة والأخلاق الأبيّة والمروءات والشهامات، والإمام الحسين عَلَيْكُلِم ثار على الواقع المزري الذي وصلت إليه الأمة الإسلامية في ظل حكومة معاوية وولده يزيد.

إن نهضة الإمام عَلَيْتَكِم كانت ضرورة حضارية لإيقاظ الأمة وتنبيهها، وذلك لأنّ : «الدّعيّ ابنَ الدعيّ قَدْ ركزَ بين اثْنتيْن بينَ السّلة والذّلة، وَهيهاتَ منّا الذّلة

<sup>(</sup>١) اللهوف في قتلي الطفوف:ص٤٣، الكلمة: ص٢٧٩.

يأَبَى الله كنا ذلك ورسوله والمؤمنون، وَجُدودٌ طابـتْ، وحُجـورٌ طَهَـرتْ، وأنـوفُّ حَميَةٌ، وَنَفوسٌ أبيَّةٌ، لا تُؤثر مصارعَ اللّنامِ على مـصارعِ الكِـرامِ، ألا قــدْ أعــذرتْ وأنذرتُ، ألا وإنِّي زاحفٌ بهذه الأُسرة على قلّة العَدد وخُذلان الناصرَ»(١).

فيزيد بن معاوية أو عبيد الله بن زياد.. لم يرض منَّا إلا إحدى خصلتين كلتاهما مر :

١- إما السلَّة: أي السيف والحرب واستلال الأرواح من الأجساد.

٢- وإما الذلَّة: أي الذل والهوان والسُّون أسرى إلى الكوفة كالعبيد والإماء.

ولكن هيهات هيهات. أي بعيد كل البعد عن أولئك اللثام أن يعطيهم الإمام الحسين سيد الإباء وأصل الكرامة والشرف ما أرادوا، فهم على يقين من أن الحسين عليه لن يختار إلا السيف والقتال حتى لو كان وحيداً فريداً في أرض كربلاء.

وكان هذا الموقف واضحاً وجلياً في الخطبة الأولى لأبي عبد الله الحسين عليه على تراب كربلاء في أول يوم عاشوراء، حين خطبهم بخطبة بليغة عظيمة وهو راكبٌ فرسه، معتمٌ بعمامة رسول الله عليه الله المسلّة ، لابسٌ درعه ومتقلّدٌ سيفه، فقال في أولها:

دأيُها الناس اسمعوا قَولي ولا تَعجلوا حتّى أعظكُمْ بِمَا يَحقّ لكُمْ عَلَيَّ، وحتّى أعذرَ إليكُمْ، فإنْ أعْطيتموني النَّصَفَ كُنتمْ بَذلكَ أسـعد،

 <sup>(</sup>١) مقتل الحسين للمقرم: ص٢٣٤، اللهوف في قتلى الطفوف: ص٥٤، موسوعة البحار: ج٥٤ ص٨.

وإنْ لَمَ تُعطوني النَّصَفَ من أنفسكُمْ ﴿فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ نُسمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ نُسمًّ لا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ افْضُوا إِلَيَّ وَلا تُنْظرُونِني ﴾ ﴿إِنَّ وَلِيُسي اللهَ اللهَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ الْصَالحينَ ﴾ (١٠» (٢٠).

إلى أن قال له قيس بن الأشعث: (ما ندري ما تقول، ولكن انزل على حكم بني عمك فإنهم لن يُرُوك إلاّ ما تحب).

فقال له الإمام الحسين عليكام بكل أنفة وإباء، وشموخ وعظمة:

«لا والله لا أعطيكُمْ بِيَدي إعطاءَ السذَّليل، ولا أفسرُّ مسنكم فسرارَ العبيد ("). يا عبادَ الله: إنّي عُذتُ بربِّي وَربِّكُمْ أَنْ ترجمُونَ، أعوذُ بربِّي وربِّكُمْ أَنْ ترجمُونَ، أعوذُ بربِّي وربِّكُم مِنْ كُلِّ مُتكبِّر لا يُؤمنَ بيوم الحساب»(٤).

فإما الحياة بكرامة أو الموت بشهامة، تلك هي كلمات الإمام الحسين علي المسين علي المسين على ما زالت شعارات تكتب على جدران الزمان والمكان، لتقرأها الأجيال الحرة المتطلعة إلى الحرية والسؤدد والشرف والكرامة على طول المدى دائماً وأبداً.

#### الكرم والجود الحسيني

ما أكثر ما يحكى عن كرم وسماحة وجود وعطاء الإمام الحسين عليه، وهذا بحر لا ينفد على مدى الأيام، ومهما تحدثنا فإن الوصف قاصر والقلم

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآية ٧١. وسورة الأعراف: آية ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) إرشاد المفيد: ص٢٣٤، الكلمة: ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) وفي رواية: ولا أُقرُّ لكم إقرارُ العبيد.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

كليل والفكر عليل عن الإحصاء، ولكن لا بأس ببعض الوقائع التاريخية التي لم ننقلها من قبل.

- يحكي الحسن البصري فيقول: إن الإمام الحسين عليه ذهب ذات يوم مع أصحابه إلى بستانه، وكان في ذاك البستان غلام للحسين عليه اسمه صافي، فلما قرب من البستان رأى الغلام قاعداً يأكل الخبز، فجلس الحسين عليه عند بعض النخل بحيث لا يراه الغلام، فنظر إليه الإمام عليه وهو يرفع الرغيف فيرمي نصفه إلى الكلب ويأكل نصفه، فتعجب الحسين عليه من فعل الغلام، فلما فرغ من الأكل.

قال: الحمد لله رب العالمين، اللهم اغفر لسيدي كما باركت لأبويه برحمتك يا أرحم الراحمين.

فقام الحسين ﷺ وقال: «يا صافي»، فقام الغلام فزعاً وقال: يا سيدي وسيد المؤمنين إلى يوم القيامة، إني ما رأيتك فاعف عني.

فقال الحسين عَلَيْتَكِم: «اجْعلني في حِلِّ يا صافي، لأنَـي دخلـتُ بُـستانَكَ بغيـرِ إذنكَ».

فقال صافى: بفضلك يا سيدى وكرمك وسؤددك تقول هذا.

فقال الحسين عَلَيْتُكِم: «إني رأيتُك تَرمي نِصفَ الرَّغيفِ إلى الكلبِ وتأكُسلُ نصفَه، فَما مَعنى ذلك»؟

فقال الغلام: إن هذا الكلب نظر إلي وأنا آكل فاستحييت منه، وهو كلبك يحرس بستانك، وأنا عبدك نأكل رزقك معاً.

فبكى الحسين عَلَيْظَامُ وقال: «إنْ كانَ كذلكَ فأنتَ عنينٌ لله تَعالَى وَوهبتُ لسكَ

## ألفي دينار».

فقال الغلام: إن أعتقتني فأنا أريد القيام ببستانك.

فقال الحسين عَلَيْتَكِلم: «إنَّ الكريمَ يَنبغي لَهُ أنْ يصدُّق قَولَهُ بالفعلِ، أو ما قُلتُ لكَ اجعلني في حِلِّ فقدْ دخلتُ بُستانَكَ بغيرِ إذنك؟ فَصدُّقت قسولي وَوهبْسهُ، البستانُ وما فيه لكَ، فاجعلُ أصحابيَ الذينَ جاؤوا مَعي أضيافاً وأكرمُهُمْ مِنْ أجْلي أكرَمَكَ اللهُ تعالى يومَ القيامةِ وباركَ لكَ في حُسنْ خُلُقكَ وأدَبكَ».

فقال الغلام: إن وهبتني بستانك فإني قد سبّلته لأصحابك وشيعتك(١١).

أي أن العلام قلد جعمل البستان سبيلاً لأصحاب الإمام الحسين عَلَيْتُكُمْ وشيعته، وهو خادم وحافظ للبستان فقط.

وإليك قصة أخرى من قصص الكرم والجود الحسيني، مع الأخلاقيات الاستثنائية التي حباها الله لهذا الإمام العظيم (عليه آلاف التحية والسلام وآله الكرام).

- عن الذَّيال بن حرملة ، قال :

خرج سائل يتخطّى أزقة المدينة، حتى أتى باب الحسين بن علي ﷺ فقرع الباب، وأنشأ يقول:

لم يخب اليوم من رجاك ومن حرّك من خلف بابسك الحلقه فأنت ذو الجود وأنت معدنه أبوك قد كان قاتل الفسقه

<sup>(</sup>١) المجالس السنية: ج١ ص٢٦، موسوعة كلمات الإمام الحسين: ص٦٢٥، مستدرك الوسائل: ج٧ ص١٩٢ ح٢٠٠٨.

قال: وكان الحسين بن على عَلَيْتَلا واقفاً يصلّي، فخفّف من صلاته وخرج إلى الأعرابي، فرأى عليه أثر ضرّ وفاقة، فرجع ونادى بقنبر، فأجابه: لبيك يا ابن رسول الله، قال عَلَيْتِهم: «ما تَبقَى معكَ منْ نَفَقَتنا»؟

قال: مئتا درهم أمرتني بتفريقها في أهل بيتك.

فقال عَلَيْتَلِم: «هاتِها فقد أتى مَنْ هوَ أحقُ بها مِنهمْ». فأخذها وخرج يدفعها إلى الأعرابي، وأنشأ عَلِيَّكِم:

واعلَم بسأني عليك ذو شَفقه كانت سَمانا عليك مُندققه والكف مُندققه النفقه

خُدها فإنّي إليك مُعتسدر لو كان في سيرنا الغداة عصا لكن ريب الزمسان ذو نكد

مُ تجري الصلاة عليهم أينما ذُكروا مُ علمُ الكتاب وما جاءت به السور به فماله في جميع الناس مُفتَخَر(1)

فأخذها الأعرابي وولًى وهو يقول: مطه رون نقي ات جيوبهم مطه رون نقي ات جيوبهم وأنستم ألاعلون عندكم من لم يكن علوياً حين تنسبه

فهل رأيت -أخي الكريم- مثل هذا الجود والكرم الحسيني، وهذه العفة والنفسية حيث تراه يفيض منها بلا تكلف، لأن الدنيا عنده لا تساوي عفطة عنز كما كان أبوه الأمير للفكا يقول، إذ الدنيا للعطاء والتباذل خلقت وليس للجمع والكنز، فلمن؟ ولماذا؟!

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن عساكر (ترجمة الإمام الحسين): ص١٦٠، أعيان الشيعة: ج١ ص٥٧٩.

## العفو عن المسيء

وأخلاقيات العفيف لابدً أن يرافقها العفو كذلك، إذ أن العفو من شيم الكرام وعند المقدرة من شيم العظام. والمولى أبو عبد الله (صلوات الله وسلامه عليه) كم وكم مرة عفا عن الناس من العبد والرقيق وحتى السيد الشريف المطاع.

وكان يحض دائماً على قبول العذر من المسيء والمعتذر، كما يحدّث عنه ولده الإمام على زين العابدين عليسكم قال:

«سمعتُ الحسين عَلِيَكُم يقول: لَو شَتمني رجلٌ في هذه الأذن وأوماً إلى اليُمنى، واعْتذرَ لي في الأخرى لَقبلتُ ذلكَ منهُ، وذلكَ أنَّ أميرَ المؤمنينَ عليًّ بسنَ أبي طالب عَلَيَكُم حدَّثني أنَّه سمعَ جدي رسولَ الله عَلَيَكُمْ يقول: لا يرد الحَوضَ مَن ْلُمُ يَقبلُ الْعَذَرَ مِنْ مُحنًّ أو مُبطلٍ «(۱).

فالكريم وأبي النفس والفاضل، عليه أن يقبل الاعتذار ويعفو عن المسيء، لير تفع في عيون الناس وقلوبهم، فينظروا إليه بمهابة وتعظيم، ولا يعود أحد يجرؤ على الإساءة مرة أخرى، كما حدث مع ذاك الشامي (عصام بن المصطلق) الذي قال: (دخلت المدينة فرأيت الحسين بن علي عليتيام فأعجبني سمته ورواؤه (هيأته ومنظره)، وأثار من الحسد ما كان يخفيه صدري لأبيه من البغض، فقلت له: أنت ابن أبي تراب)؟

فقال عَلَيْتَكِم: «نَعِمُ».

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق: ج١١ ص ٤٣١.

فبالغتُ في شتمه وشتم أبيه، فنظر إلي نظرة عاطف رؤوف، ثم قال: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ خُذْ الْعَقْوَ وَأَمُر بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنْ الْجَاهِلِينَ \* وَإِمَّا يَنزَعَنَكَ مِنْ الشَّيْطَانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بالله إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِنَّ اللّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَانِفٌ مِنْ السَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَا إِذَا هُمَ مُبْصِرُونَ \* وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ في الغي مُمَّ لا يُقْصِرُون \* (١٠).

ثم قال لي عَلَيْكِم: خفِّض عَليك، أستغفرُ الله كي ولك، إنَّك لو اسْتعنتنا لأعنَّاك، ولو اسْتونتنا لأعنَّاك،

قال عصام: فتوسَّم مني الندم على ما فرط مني.

فقال عَلَيْكِم : ﴿لا تَشْرِيبَ عَلَيْكُمْ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾(١).

ثم أضاف يسأل: «أمنْ أهل الشَّام أنتَ»؟

قلت: نعم.

قال ﷺ؛ «شنشنة أعرِفُها مِنْ أخــذم، حيّانــا الله وإيّـــاك، انبـــــِطْ إلينــا فـــي حَوائجك، وما يَعرضُ لكَ تَجدُّني عندَ أفضل ظَنَّكَ إنْ شَاءَ اللهُ تعالى».

قال عصام: فضاقت علي الأرض بما رحبت، وودت لو ساخت بي، ثم سللت منه لواذاً وما على الأرض أحب إلي منه ومن أبيه»(٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٩٩ - ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية ٩٢.

<sup>(</sup>٣) نفثة المصدور: ص١١٤.

هذا آخر حديثنا في الفصل الأول من هذا الكتاب عن بعض مناقبيات المولى أبي عبد الله الحسين عليه ، اللهم اجعل محياي محيا محمد وآل محمد، ومماتي مات محمد وآل محمد، اللهم أدخلني في كل خير أدخلت فيه محمداً وآل محمد، وأخرجني من كل سوء أخرجت منه محمداً وآل محمد، والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآل بيته الطبين الطاهرين.



## تمهيد

هل سمعت عزيزي القارئ عن حديث البدعة الذي روي عن الرسول الخاتم الحبيب المصطفى محمد عليه المسلمة ؟

هل قرأت يا أخي الكريم خبر الخوارج من هذه الأمة في الأحاديث النبوية الشريفة وأعمال أمير المؤمنين الإمام على عَلَيْتُلام قديماً بحقهم؟

هل خبرت أمر الردّة والمرتدين كيف ابتدأوا واستمروا . . متى وإلى أين . . سوف ينتهون؟

وبالتالي هل تعلم شيئاً عن أحوال آخر الزمان، وحوادث نهاية العالم الذي نعيش فيه؟

## حديث البدعة:

ألم يأتك حديث البدعة الذي قاله الرسول الأعظم والمنات السنين، بعذرنا منها ويصفها لنا بدقة، ويبين أفكارها ويخبر عن أصحابها ومكانهم في الدار الآخرة.

لقد روت كتب الحديث أنه (صلوات الله وسلامه عليه وآله) قال: «إنَّ على كلِّ حقيقة نوراً، وإنَّ شرَّ الأمور محدَّثاتها، وإنَّ كلَّ بدعة ضلالة، وكل ضلالة

في النار»<sup>(۱)</sup>.

البدعة: هي إحداث شيء ليس من الدين، وإلصاقه بالدين والتعبد به، أو دعوة الناس إلى التعبد به، وفي الحديث الشريف: «مَنْ سَمِعَ ناطقاً فقدْ عبده، فإنْ كانَ الناطقُ مِنْ عندِ اللهِ فقدْ عبد الله، وإنْ كانَ منْ عندِ الشّيطان فقدْ عبد الشّيطانَ»(1).

والحبيب المصطفى المستن وأثمة المسلمين كانوا دائماً يحذّرون الأمة من البدع المضالة، وليس هناك بدع حسنة في الدين كما يقول العلماء ويتبرؤون منهم ويطردونهم من مجالسهم حتى لا يفتتن الضعفاء من الأمة بهم.

وقصة الرسول الأعظم والشيئة مع ذي الثدية حين دخل المسجد النبوي الشريف، فأعجب الصحابة به، فأمر أبا بكر بأن يأخذ السيف ويضرب عنقه. ثم أمر عمر بذلك بعد أن عاد صاحبه دون أن يفعل، بحجة أنه كان ساجداً يصلي، فعاد عمر بذات الحجة، فأخذ السيف أمير المؤمنين علي علي المستقلة فقال له المستوب عنقه إن وجدته».

فذهب إليه الأمير عليه فلم يجده لأنه خرج من الباب الآخر للمسجد، وكان هذا فيما بعد من رؤوس الخوارج، وقُتل في النهروان مع من قتل منهم يومذاك، وبحث عنه أمير المؤمنين عليه مع أصحابه ولما وجدوه كبروا(").

وكان ذلك بمثابة معجزة للحبيب المصطفى واللَّيَّة ، لأنه أخبر عنه قبل أكثر

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج١٢ ص٣٢٤، كشف الغمة: ج٢ ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة: ج١٧ ص٣١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر الإرشاد: ص٠١٥٠ - ١٥٢.

من ثلاثين سنة وأعطى أوصافه بدقة.

إذا كان رسول الله والمنافئة أخبر الأمة عن البدعة وحذر منها أمته، وإذا كان الصحابة الكرام يتوقون أن يقال لأحدهم أنه أبدع في الدين، رغم كل الذي عملوه وفعلوه من تغيير وتبديل تحت اسم الاجتهاد، فكيف يمكن لأهل نجد بعد أكثر من ألف سنة أن يأتوا بدين جديد غير دين الإسلام؟!

كيف لمن لا يعترف بالله والرسول وأئمة الإسلام أن يقول عن نفسه أنه مسلم أو على دين الإسلام؟! وسيأتيك التفصيل بإذن الله.

وكيف لمن يرمي أمة الإسلام بالكفر والشرك والضلال أن يدعي أنه مسلم، نعم. إنه مسلم ولكن على دين محمد بن عبد الوهاب لا دين محمد بن عبد الله؟!

وبالتالي كيف لهؤلاء أن يدعوا العلم بالدين، والقرآن، والسُّنَّة، واللغة، والفلسفة، وأحكام العقل، وأخبار النقل، وأنهم علماء ومجتهدون ومجددون للدين؟!

حقاً إنها لطامّة كبرى نزلت على هذه الأمة من أصحاب هذه الأفكار الغريبة والعجيبة!!

#### حديث الخوارج:

حذر رسول الله ﷺ من الخوارج، ومن يتتبع الأحاديث الشريفة يلاحظ أنه حذّر من فئتين من الخوارج: سلف وخلف.

أما السلف: فهم أصحاب ذي الثدية الذي مر ذكره آنفاً ووصفهم رسول

الله الله المنت المن عديث ورواية ، كقوله المنت المنت المسلام (الدين) كما يُمرَق السهم من الرمية أينما لقيتموهم فاقتلوهم (١٠).

وقال الله عن أوصافهم في الآخرة: «إنهم كلاب أهل النار»(") وقال الله وهو عليهم»(").

أو: «يقرؤون القرآن تحتقرون قراءتكم عند قراءتهم، وصلاتكم عند صلاتهم لا يتجاوز تراقيهم، يقرؤون القرآن والقرآن يلعنهم»(1).

وأولشك هم الذين خرجوا على أمير المؤمنين الإمام على بن أبي طالب على الخليفة السرعي وإمام الزمان البذي اجتمعت عليه الأمة الإسلامية، عدا الشام لوجود معاوية بن أبي سفيان فيها، وبايعه الصحابة والتابعون بعد الفتنة التي اصطنعها صبيان بني أمية حول عثمان الضعيف تجاههم، ولم تنجلي إلا بقتله وإلقائه في حش كوكب.

وكانوا حوالي العشرة آلاف خرجوا بعد التحكيم، فكفّروا الإمام علياً عَلَيْكُمْ - والعياذ بالله - ومعاوية والحكمين وكل من يلوذ بهما، فبعث إليهم أمير المؤمنين يستتيبهم مع عبد الله بن عباس. فرجع إلى حظيرة الإسلام المباركة ستة آلاف منهم.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: باب (الخوارج شر الخلق والخليقة) حديث ١٠٦٨، وكذا حديث رقم (١٠٦٣ - ١٠٦٧) فراجع، صحيح البخاري: باب (من ترك قتال الخوارج).

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: حديث ٤٠٨٦، الطبراني في الكبير: ج٨ ص١٦٧ ح١٠٣٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: ج٨ ص١٨٠، الحاكم في المستدرك: ج٢ ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

وراحوا يسعون في الأرض فساداً، فخرج إليهم أمير المؤمنين عليه بجيشه والتقوا عند النهروان، فقتلهم جميعاً ولم ينج منهم إلا أقل من عدد الأصابع كما اخبر بذلك أمير المؤمنين عليه «لا يقتل منكم عشر، ولا ينج منهم عشر».

ورغم الذي فعلوه فإن شعار أمير المؤمنين علي كان: «لا نبدؤكم بقتال، ولا نمنعكم عن مساجد الله أن تذكروا فيها اسمه، ولا نمنعكم من الفيء ما دامت أيديكم معنا»(1).

أولئك هم السلف، خوارج الأمس البعيد الماضي السحيق، فذهبوا وكانوا لعنة التاريخ على هذه الأمة، ولكن لعنة الله تلاحقهم إلى أن ترميهم في الدرك الأسفل من النار.

لأنهم: «شر قتلى تحت أديم السماء»(١) كما يصفهم رسول الله والله والله الله والله والل

وأما الخلف، فهم خوارج اليوم القريب والحاضر الذي نعيش فيه، وهم أشنع وأبشع من أولئك اللعناء في تاريخ الأمة الإسلامية.

تروي كتب الحديث قول رسول الله والله والله المسلمة : «إنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين، وإذا وضع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين، وحتى تعبد فيأم (فيآم) من أمتي الأوثان،

<sup>(</sup>١) المنتظم في تاريخ الأمم والملوك: ج٥ ص١٣٥، أحداث سنة ٣٧هـ.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ج١٢ ص٣٣٨، سنن ابن ماجة: حديث ٣٩٥٢، سنن أبو داود: حديث ٢٥٢٤.

وإنه يكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي، ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله «١٠).

مُن هم الضّالون المضلّون الذين خرجوا من الدين ومرقوا منه، بعد أن كفّروا الأمة واستباحوا دماءها، وأموالها، وأعراضها، دون ذنب أو جريمة سوى أنهم خالفوا آراء الوهابية السلفية بالعقائد والأحكام والأخلاق الباطلة، الذين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً؟!

وصدق الشريف عبد الله الذي كتب كتاباً عنهم يبين فيه حالهم منذ بداية انتشارهم تحت عنوان (صدق الخبر في خوارج القرن الثاني عشر)، إنهم خوارج العصر الحديث. فأحاديث رسول الله المستشر عن آخر الزمان وأخباره عن الكثير من الحوادث والقضايا، تؤكد لنا ذلك وبما لا يدع لنا مجالاً للشك.

## من هو محمد بن عبد الوهاب؟

إنه محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي، نشأ في بلدة العيينة من بلاد نجد، وقرأ الفقه على مذهب أحمد بن حنبل، سافر إلى مكة ثم إلى المدينة ودرس عند السيخ عبد الله بن إبراهيم بن يوسف، وأظهر الإنكار على الاستغاثة برسول الله ملي عند قبره الشريف، ثم عاد إلى نجد ثم إلى البصرة.

يقول مستر همفر: «لقد وجدت في (محمد بن عبد الوهاب) ضالتي

<sup>(</sup>١) كتاب العمدة: ص٤٣١.

المنشودة، فإن تحرره وطموحه وتبرمه من مشايخ عصره، ورأيه المستقل الذي لا يهتم حتى بالخلفاء الأربعة أمام ما يفهمه هو من القرآن والسنة..»(١).

ثم هرب من (البصرة) وعاد إلى قرية (حريملة) من نجد، بعد أن تأثر واقتنع من المستر همفر الذي آخاه على أنه مجدد الدين ونبيه الجديد، إلا أن أباه كان في تلك القرية فلم يستطع أن يظهر دعوته إلى أن مات أبوه، فتجرأ على إظهار عقائده والإنكار على المسلمين عقائدهم.

وتبعه حثالة من الناس إلى أن ضج الناس بهم، وهموا بقتلهم فخرج قاصداً (العيينة) وكان فيها زعيم اسمه (عثمان بن أحمد بن معمر) فأطمعه ابن عبد الوهاب في ملوكية نجد فساعده الرجل طمعاً بالملك، فأظهر دعوته وذهب إلى قبر زيد بن الخطاب فهدمه، فوصل خبره إلى زعيم الإحساء والقطيف (سليمان بن محمد بن عزيز) فأرسل إلى عثمان يطالبه بقتله، فأخرجه من منطقته فذهب إلى (الدرعية) سنة (١٦٠ هجرية).

و(الدرعية) هي المكان الذي خرج منه مسيلمة الكذاب وأظهر الفساد، وكان صاحبها محمد بن سعود من قبيلة عنيزة، فتوسل الرجل بامرأة الحاكم إليه، وطمعه في الغزو للغلبة والاستيلاء على بلاد نجد، فبايعه محمد بن سعود على سفك دماء المسلمين، وجعل ابن سعود يجهّز الجيوش لنصرته، ويؤلّب العساكر لترويج دعوته وطريقته حتى استقام أمره (۱).

<sup>(</sup>١) مذكرات مستو همفر: ص٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية: ص٢٧، عن تاريخ نجد لابن الآلوسي.

وتوفي محمد بن عبد الوهاب في عام (١٢٠٦هـ) بعد أن أحدث في الإسلام شرخاً لا يندمل أبداً، وأفسد في البلاد والعباد فساداً لا يتصور، فإلى الله المشتكى وعليه المعول ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم..



الفصل الأول

# وقفة عقائدية

تلك كانت مقدمة موجزة عن الوهابية السلفية، بحيث لا يمكن للباحث أن يتجاهلها إذا أراد أن يكتب عن تلك الجماعة من الناس كما سماهم ابن الألوسسي في كتابه (تاريخ نجد)، لا سيما وأن عقائدهم استشرت وطرائقهم تفشَّت في الأمة كالنار في الهشيم إذا رافقته رياح قوية في أواخر أيام الصيفية.

فالرياح جاءت عن السياسة وبعض الدول التي تبعت تلك الأفكار الضالة المضلة، وراحت تضخ الأموال الطائلة في سبيل الدعوة لأفكار محمد بن عبد الوهاب، للانقلاب على دين رسول الله محمد بن عبد الله الله الله الله الله الله المستنف ولكن كانوا كما يحدثنا ربَّنا عن أهل جهنم والعياذ بالله: ﴿ كُلُّمَا دَخَلَتْ أُمَّةً لَعَنَتْ أُخْتَهَا ﴾''.

وهؤلاء كلما جاء مجدَّد منهم لعن الأمة وكفرها وتشدَّد أكثر من سابقيه، وراحوا يتسابقون في إظهار انحرافاتهم عن الدّين والملّة الحقة، ويتفاخرون بالجرأة على الله ورسوله الشيئة وأهل البيت الأطهار اليك لإظهار العداء السافر والنصب الواضح لهم.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآبة ٣٨.

فهلم معنا -عزيزي القارئ- نقوم بجولة سريعة في عقائد القوم الستي يعاكسون بها عقائد الأمة ويناقضونها، ويكفّرون كل من وقف في وجههم كائناً من كان، وسنوافيك خلال البحث ببعض المواقف والحوادث التي تخبرك عن حقيقة القوم وعقائدهم.

#### عقيدة الوهابية في التوحيد

إن الوهابية كفّرت الأمة بسبب التوحيد وهم أبعد ما يكون عن التوحيد، لأن لهم توحيداً مخترعاً ما أنزل الله به من سلطان، ومن لا يقول بتوحيدهم كافر، مشرك، حلال الدم والمال والعرض.

والحديث عن التوحيد يستوقفنا كثيراً لدى القوم، لأنه الأساس المعتمد لإبطال الدين، وإخراج المسلمين من حظيرة الإسلام المنيعة، إنهم يبنون عقيدة التوحيد على الرمال المتحركة دون أساس، لأن الأساس العلمي والعقائدي بالله عزّ وجلّ عندهم باطل بإجماع الأمة الإسلامية قديماً وحديثاً.

#### ١- التجسيم والتشبيه عند الوهابية:

يقولون بالتجسيم والتشبيه لله تعالى، ويسمونها من باب المغالطة: توحيد الأسماء والصفات.

إن المتأمل في العقائد الوهابية يجد أنهم يتخيلون الله تعالى على صورة آدمي، وبناءً على هذا الأصل يبنون أساس الصفات في التوحيد الذي في عقيدتهم، فيقولون: إن لله صورة ووجها، وعينين وجبيناً وحَقُواً (خصراً) وذراعين، ويدين، وأصابع، وأنامل، وصدراً، وساقاً، وقدماً، ورجلاً وغير

ذلك من أعضاء الآدميين..

ويقولون: بأنه ينزل ويتحرك ويأتي، ثم يعقبون على ذلك ليرضوا العامة بقولهم: بلا كيف ولا تشبيه!(١)

وأوائل من قال بالتجسيم في هذه الأمة استقاه من العقائد السابقة والديانات السالفة المزورة، لا سيما ما دخل في ديننا الحنيف من إسرائيليات، عن طريق عدد من أولئك اليهود، الذين دخلوا في دين الله بقصد الكيد والدس، منطلقين من حقدهم الدفين على هذا الدين الذي لم يستطيعوا مقاومته بالعلن، فأرادوا الدخول فيه ليعبثوا فيه من الداخل فيكون ذلك عليهم أسهل.

وبالتالي تكون مهمتهم أبسط ما يكون، بحيث يتعاطف معهم المسلمون الأوائل ويتقبلون أقوالهم لأنهم منهم وفيهم، ولذا كان خطر المنافقين على الأمة أكبر بكثير من خطر الكفار والمشركين، وهم الذين وصفهم الله سبحانه في القرآن بقوله: ﴿هُمُ الْعَدُورُ فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾(٢).

فقد اندس في الدين الإسلامي من اليهود عدد من الأحبار والعلماء الكبار، حتى صاروا من أعاظم المحدثين إلى يومنا هذا، ككعب الأحبار وعبد الله بن منبه وأبو هريرة الدوسي - على أقوال-، فنقلوا الكثير من الإسرائيليات وقصص الأنبياء من كتبهم، ورووها على أنها من السنة النبوية المطهرة أو أحاديثه الشريفة، وكثير من علمائنا الأعلام صنفوا كتباً عن هذا الموضوع.

<sup>(</sup>١) السلفية الوهابية: ص٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون: الآية ٤.

# ٢- الله جالس على كرسي:

وكان من أخطرهم كعب الأحبار الذي قال عنه الذهبي: (جالس أصحاب محمد الله فكان يحدَّثهم عن الكتب الإسرائيلية..)(١)

وينقل عنه حديث (العلو)، وأن الله تعالى في المكان الفوق (السماء العالية)، فقد روي عنه أن الله سبحانه قال: (أنا الله فوق عبادي، وعرشي فوق جميع خلقي، وأنا على عرشي أدير أمور عبادي، ولا يخفى عليَّ شيء في السماء ولا في الأرض)!!

وفي حديث آخر له يقول: (فما في السماوات سماء إلا وله أطيط كأطيط الرَّحل في أول ما يرتحل - عندما يكون جديداً - من ثقل الجبار فوقهن!!)(٢).

ومن هذا الباب قالوا: (إن الكرسي هو موضع القدمين من العرش، أو هو العرش الذي يقعد عليه الله -تعالى شأنه- فلا يفضل منه مقدار أربع أصابع، وله أطيط كأطيط الرحل الجديد)!! (٣).

وكثيرة جداً إسرائيليات كعب الأحبار هذا، ولا يقلُّ عنه زميله وصديقه وهب بن منبه، الذي يروي حديثاً في بعض المعاني المتقدمة في التجسيم، كقوله: (إن السماوات والبحار لفي الهيكل -السليماني- وإن الهيكل لفي الكرسي، وإن قدميه عز وجل لعلى الكرسي، وقد عاد الكرسي كالنعل في

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج٣ ص ٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية . حياته وعقائده .: ص ١٢٢.

قدمیه)<sup>(۱)</sup>.

## ٣- يشتركون مع اليهود والنصارى في التجسيم:

هذا التجسيم والتشبيه لله -تعالى الله عن أقوالهم علواً كبيراً - جاء من أصحاب الديانات الباطلة المزيفة السابقة ، لا سيما اليهود والنصارى الذين ادعوا لله الجسمية واخترعوا له الزوجة والأولاد ﴿قَالَتُ الْيَهُوهُ عُزَيْسُ ابْنُ الله وَقَالَتُ النَّهُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالَتُ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ الله ذَلكَ قَوْلَهُمْ بِأَفْواهِمْ يُضَاهِنُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمْ اللهُ أَنِّى يُؤْفَكُونَ ﴾ (٢).

اعلم يرحمك الله تعالى أن الإغريق أو اليونان واليهود المجسمة، اشتركوا في أنهم وصفوا الله تعالى وتخيلوه على شكل إنسان، وأثبتوا له أفراد عائلة خيالية كالزوجة والأولاد، ووصفوه بأنه ينذهب ويأتي ويسعد وينزل ويضحك ويغضب، وأثبتوا له أعضاء كأعضاء البشر، وأنه على صورة شاب أمرد أو شيخ كبير طاعن في السن<sup>(٣)</sup>، وله لحية بيضاء ناصعة.

ينقل ابن تيمية شيخ الجسمين عن النصارى قولهم: وفي الإنجيل أن المسيح علي قال: لا تحلفوا بالسماء فإنها كرسي الله، وقال للحواريين: إن أنتم غفرتم للناس فإن أباكم الذي في السماء يغفر لكم كلكم، انظروا إلى طير السماء فإنهن، لا يزرعن ولا يحصدن، ولا يجمعن في الهواء، وأبوكم الذي في

<sup>(</sup>١) كتاب السنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل: ج٢ ص٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٣) السلفية والوهابية: ص٢٤.

السماء هو الذي يرزقهم!!(١)

وأتباع هؤلاء اندسوا في الإسلام منذ أوائل تبلوره وتجسيده كدولة وكقوة دينية ودنيوية، وهذا ما اعترف به أحد مشايخ الوهابية بقوله: وتسرب الإسرائيليات إلى المسلمين، ومبدأ دخولها في علومهم أمر يرجع تاريخه إلى عهد الصحابة، وذلك لأن القرآن يتفق مع التوراة والإنجيل في ذكر بعض المسائل والحوادث التاريخية (كقصص الأنبياء)، وإن كان بينه وبين التوراة والإنجيل فرق كبير، وهو الإيجاز الذي يتميز به القرآن ويجعله كمعجزة، والإطناب والتفصيل الذي يتصف بهما التوراة والإنجيل، إضافة إلى تحريفهما وتغييرهما كما نص القرآن على ذلك().

وأما أخبار أبي هريرة الدوسي وتدليسه في الحديث، وكذبه الفاضح على رسول الله والمنظنة وتدجيله لصالح معاوية بن أبي سفيان تحت تأثير بطنته، ومضيرة معاوية اللذيذة، حتى سماه الشيخ محمود أبو ريه المصري (شيخ المضيرة) فإن حديثه يطول تتبعه، وما على الباحث إلا قراءة ما كتبه السيد عبد الحسين شرف الدين والشيخ أبو رية، كل في كتابه عن أبي هريرة.

ويروى بخصوص ما نحن فيه أن التابعي الكبير بسر بن سعيد، كان يقول: (اتقوا الله وتحفظوا من الحديث، فوالله رأيتنا نجالس أبا هريرة فيحدّث عن رسول الله ويحدثنا عن كعب الأحبار ثم يقوم، فأسمع بعض من كان معنا يجعل حديث رسول الله ويجعل حديث رسول الله ويجعل حديث كعب عن رسول

<sup>(</sup>۱) فتاوی ابن تیمیة: ج٥ ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) السلفية والوهابية: ص٢٧.

الله والله والمالية (١).

## الإمام علي ونظرية التجسيم

وبكلمة نقول: إن حديث التجسيم والتشبيه الذي جاءت به العقول الوهابية، وأساطين التجليد (وليس التجديد)، هو من عند اليهود والنصارى، وربما قبل ذلك من بقايا الوثنية اليونانية وغيرها من العقائد الباطلة التي جاء الإسلام الحنيف لتصحيحها وتقويمها وإعادتها إلى التوحيد الحق، الذي يتلخص بقول أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب عليه في خطبة الأشباح المعروفة والمروية في نهج البلاغة والتي يقول فيها:

«الحمدُ لله الذي لا يفره المنعُ والجُمود، ولا يُكديهِ الإعطاءُ والجودُ.. الأوّلُ الذي لم يكنْ له قبلٌ فيكونَ شيءٌ الذي ليسَ لهُ بعدٌ فيكونَ شيءٌ بعدُه، والآخِرُ الذي ليسَ لهُ بعدٌ فيكونَ شيءٌ بعدُه، والرادعُ أناسيَّ الأبصار عنْ أنْ تنالَهُ أو تُدركَهُ».

ثم قال للذي سأله: «فانظر أيها السائل، فما دلّك القرآن عليه مِنْ صِفَتهِ فائتم به واستضى بنور هدايته وما كلّفك الشيطان عِلمه مما ليس في الكتاب عليك فرضُه ، ولا في سُنَّة النبي الله الله الله الله سُبحانه (").

هكذا ينزه الله سبحانه وتعالى أئمة المسلمين، والأمّة كلها من بعدهم، فهم منار الهدى وأعلام التقى للأمة، عنهم تأخذ معالم دينها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب (التمييز): ج١ ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ج١ خطبة ٨٩ المعروفة بالأشباح.

وهذا بالضبط ما جاء به القرآن الكريم الذي كان قمة الإعجاز في كل شيء، حتى في بحوث التوحيد والتقديس والتنزيه للباري تعالى.. ألا تكفي عشرات الآيات المباركات في هذا الباب وهي رأس الدين وأول أصوله وعمدة أركانه الخمسة؟

ألا تكفي الوهابية السلفية والحشوية وبقية المجسمة سورة الإخلاص المباركة وكلماتها النورانية: ﴿ بِسْمِ الله الرَّحْمنِ الرَّحْيْمِ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ \* اللهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ (١).

بلى والله تكفي وتكفي، لأنها تعادل ثلث القرآن كما في الروايات المستفيضة، لما فيها من معارف التوحيد الذي قال عنه أمير المؤمنين في خطبة أخرى:

«أوّلُ الدِّينِ مَعرفَتهُ وكمالُ معرفتِهِ التَّصديقُ به. وكمالُ التصديقِ بهِ توحيدُهُ، وكمالُ التصديقِ به توحيدُهُ، وكمالُ الإخلاصِ لهُ نفيُ الصفاتِ عنهُ لشهادةِ كلِّ صفةٍ أنها غيرُ الموصوفِ، وشهادةِ كلِّ موصوفِ أنهُ غيرُ الصفةِ»(٢).

إلا أن المجسمة لم يرق لهم ذلك، فراحوا يحملون آيات القرآن على ظاهرها البحت، ولم يعتمدوها في أبحاثهم، وإنما عمدوا إلى السنة والأحاديث الملفقة والمكذوبة على رسول الله المنات اللذي قال: «ستكثر من بعدي الكذابة، فما جاءكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فإن وافقه فخذوه، وإن عارضه

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ج١ الخطبة الأولى.

فاضربوا به عرض الحائط».

#### ٤- الرحمن على صورة إنسان:

وهؤلاء تركوا الميزان والحكم وهو كتاب الله، وجعلوا المحكوم عليه السنة هي الحكم في عقائدهم، وتمسكوا بأحاديث كعب الأحبار وعبد الله بن منبه، وعبد الله بن سلام، ومقاتل بن سليمان، وأبي هريرة الدوسي وغيرهم ممن رويت عنهم تلك الأحاديث التي لم يسمعوها من رسول الله عليه الم

كقول أبي هريرة: (إن الله خلق آدم على صورته)(١)! وهذا ترجمة لما جاء في التوراة في السّفر الأول: (سنخلق بشراً على صورتنا يشبهها).

وأصل هذا الحديث صحيح إلا أن أبا هريرة اختصره وأخذ منه ما يوافق أهواءه، أو ما كان يمليه عليه صاحبه كعب الأحبار، لكن الصحابة صححوه له، حيث أن النبي المشكلة مرَّ برجل يضرب رجلاً (عبداً) وهو يقول: «قبح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك».

فقال ﷺ: «إذا ضرب أحدكم فليتق (يتجنب) الوجه، فإن الله تعالى خلق آدم على صورته»(٢).

أي أن الوجه المضروب على صورة أبيه آدم عَلَيْكُلام، وليس كما فهمه أولئك من أن ضمير الصورة عائد على الذات المقدّسة، سبحانك اللهم سبحانك.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: حديث (٦٢٢٧)، صحيح مسلم: حديث ٢٨٤١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: حديث (٢٦١٢)، ومسند أحمد: ج٢ ص٤٣٤.

وهذا آخر (عبد الرحمن بن عائش) يروي عن رسول الله المسلطين أنه قال: «رأيت ربى في أحسن صورة» تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

فقال لي (الله): فيم يختصم الملأ الأعلى يا محمد؟!

قلت: أنت أعلم يا ربّ، فوضع كفه بين كتفيّ حتى وجدت بردها بين ثديي»!! (١) تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

والحافظ ابن الجوزي يروي ذلك عن ابن حامد المجسّم الحنبلي بهذا اللفظ: «ولمّا أسري بي رأيت الرحمن تعالى في صورة شاب أمرد له نور يتلألأ وقد نهيت عن وصفه لكم، فسألت ربي أن يكرمني برؤيته، وإذا هو كأنه عروس حين كشف عن حجابه مستو على عرشه»(٢).

وبيّن الحافظ ابن الجوزي أن هذا كذب قبيح (٣).

وهذه أم الطفيل تروي أن النبي المنظة: «رأى ربه في المنام في أحسن صورة شاباً موفّراً، رجلاه في خضرةٍ، عليه نعلان من ذهب، على وجهه فراش من ذهب»(1)!!

وبعد هذا البسط، إليك عقيدة القوم في الله سبحانه وتعالى التي تبدو واضحة من عنوان الكتاب الذي ألفه الشيخ محمود التويجري، وهو (عقيدة أهل

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب: ج٦ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) دفع شبهة التشبيه: لابن الجوزي ص١٥١.

<sup>(</sup>٣) السلفية الوهابية: ص٣٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن).

تصور رعاك الله هذه العقيدة الغير إسلامية، ويطالبوننا باعتناقها وهي محض الجاهلية التي حاربها الإسلام ورسوله وللمنظئة ورجالاته المخلصون؟!

#### مشاهدات ابن بطوطة لابن تيمية

وإليك ما كتبه الرحّالة العالمي ابن بطوطة عن مشاهداته لإمام من أئمتهم في العقائد، وشيخ من أعظم مشايخهم، وعمدة من أعمدتهم الذي لم يأت مثله إلاّ المجدّد - في نظرهم - محمد بن عبد الوهاب النجدي.

كان بدمشق من كبار الفقهاء الحنابلة تقى الدين ابن تيمية (١)، كبير الشام،

#### (١) من هو ابن تيمية:

أحمد بن عبد الحليم الحرّاني الحنبلي، الملقّب بابن تيمية وتقي الدين وأبي العباس، كان من كبار علماء الحنابلة في القرن السابع والثامن الهجريين.

ولد في مدين حرَّان سنة ٦٦١هـ، وبعد أن عاش ٦٧ عاماً توفي سنة ٧٢٨هـ في دمشق.

إنه من بيت حمل لواء المذهب الحنبلي أكثر من قرن من الزمن، تعاقب فيه رجال على زعامة المذهب، فتصدروا الخطابة وأكثروا التأليف، منهم: محمد بن الخضر بن تيمية، وابنه عبد الغني المعروف بالسيف، وأيضاً عبد القاهر بن عبد الغني السيف.

واللة ابن تيمية تدعى ست النعم بنت عبدوس الحرّانية ، أما بالنسبة إلى قبيلته ، فإن أحداً عن ترجم له لم يذكر قبيلته ولا منحدره القومي ، وحتى معاصروه وتلامذته كالذهبي ، وابن الوردي ، وابن كثير وغيرهم لم ينسبوه إلى قبيلة من قبائل العرب ولا من غيرهم . ولم يذكر شيء من ذلك في تراجم آبائه أيضاً. فبقيت نسبته عرضة للتكهنات التي لا يؤيدها دليل شاف ولا ينفيها برهان قاطع ، بعد سكوت معاصريه بل ومعاصري آبائه عن ذلك.

نشأ ابن تيمية بحرّان، حتى اذا بلغ السابعة من عمره أغار على المدينة التتار، ففرّ أهل المدينة منها،

يتكلم في الفنون، إلا أن في عقله شيئاً، وكان أهل دمشق يعظمونه أشد التعظيم، (وهذا ديدن الهمج الرعاع الذين كانوا يعظمون معاوية وعمرو بن العاص و..). ويعظهم على المنبر وتكلم بأمر أنكره الفقهاء (التجسيم والتشبيه)، قال: وكنت إذ ذاك بدمشق فحضرته يوم الجمعة وهو يعظ الناس على منبر الجامع ويذكّرهم، فكان من جُملة كلامه أن قال: (إن الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا) ونزل درجة من المنبر ثم صعد ليكمل!!

فعارضه فقيه مالكي يعرف بابن الزهراء، وأنكر ما تكلم به، فقامت العامة إلى هذا الفقيه (ابن تيمية) وضربوه بالأيدي والنعال ضرباً كثيراً حتى سقطت عمامته وظهر على رأسه شاشية حرير (وهو محرم على رجال أمة محمد المنافقة)، فأنكروا عليه لباسها واحتملوه إلى دار عز الدين بن مسلم قاضي الحنابلة، فأمر بسجنه، وعزّره بعد ذلك (ا) رأي جلده وأقام عليه الحد).

هذه عقيدة القوم يا أهل الإيمان!!

وهاجرت أسرته إلى الشام واستقرّت هناك، وكانت آراؤه الكثيرة المنحرفة تخالف آراء الفقهاء، فكفّروه واشتدّت العداوة بينه وبينهم، حتى بدأ ولاة مصر يستمعون للشكايات المثيرة، ومنها شكايات الصوفية.

لم يقيد ابن تيمية نفسه باتباع مذهب أحمد بن حنبل، وكان في المسائل الكلامية يغالي في التوحيد، وفي زمانه رحب الناس به واستمعوا إليه وأعجبوا به وتعصب له فريق، ولكن دعوته لم تلق التأييد، فظلت راكدة إلى أربعة قرون ونصف، حيث حملها محمد بن عبد الوهاب، مؤسس الحركة الوهابية، إلى شبه الجزيرة العربية في القرن الثاني عشر الهجري.

<sup>(</sup>١) رحلة ابن بطوطة: ص٩٥.

هذه آراء أعاظمهم ومشايخهم وأعلامهم عن الله تعالى وصفاته؟! هذا هو التوحيد الذي يدعون الأمة الإسلامية إليه؟! أليس هو عين الكفر والشرك والجحود بكل ما جاء به القرآن وملة أهل الإيمان؟!



الفصل الثاني

## خلاصة عقيدتهم في التوحيد

#### التوحيد الذي تدعونا إليه الوهابية؟

يعتقد الوهابيون السلفيون: أن الله تعالى جسم له حد وغاية، وأن له صورة ووجهاً وعينين وفماً وأضراساً وأضواء لوجهه هي السبحات، ويدين وكفاً وخنصراً وإبهاماً وأصابع وصدراً وجنباً وساقين ورجلين وقدمين، وأنه جالس على العرش، وأنه ينتقل من مكان إلى مكان، فينزل في النصف الثاني من الليل إلى السماء الدنيا وينادي ثم يصعد -نستجير بالله-(١).

ويقول الحافظ ابن الجوزى: (ورأيت من أصحابنا من تكلم في الأصول بما لا يصلح، وانتدب للتصنيف ثلاثة: أبو عبد الله بن حامد وصاحبه القاضي وابن الزاغوني. فصنفوا كتباً شانوا بها المذهب، ورأيتهم قد نزلوا إلى مرتبة العوام، فحملوا الصفات على مقتضى الحس، فسمعوا أن الله تعالى خلق آدم على صورته فأثبتوا له صورة ووجهاً زائداً على الذات، وعينين وفماً ولهوات، وأضراساً وأضواء لوجهه هي السبحات، ويدين وأصابع وكفاً وخنصراً وإبهاماً و صدراً و فخذاً و ساقن و رجلن ، و قالوا ما سمعنا بذكر الرأس (٢٠)!

<sup>(</sup>١) السلفية الوهابية: ص٥٨٠.

<sup>(</sup>٢) دفع شبهة التثبيه بأكف التنزيه: لابن الجوزي ص٩٧. علماً أن هذا ليس هو ابن قيم الجوزية تلميذ ابن تيمية.

وقالوا: يجوز أن يَمس ويُمس، ويدني العبد من ذاته. وقال بعضهم: ويتنفس..

وأبو بكر ابن العربي يروي عن القاضي أبي يعلي الحنبلي أنه كان إذا ذُكر الله سبحانه يقول: (ألزموني -من صفات الله- ما شئتم فإني ألتزمه إلا اللحية والعورة)(١).

أهلذا همو حقيقة التوحيد في المفهوم القرآني؟! وهل يرضاه الرسول الأكرم المنطقة ؟! وهل يقبله العقل السليم؟!

## توحيد الأفعال (الأسماء والصفات):

ويعتقدون مشل كل المسلمين أن الله وحده هو المنفرد بالخلق والتدبير والإحياء والإماتة، والملك التام لكل ما في هذا الكون. (٢) ولكنهم يبنون على ذلك أن من دعا غير الله واستغاث به وهو غائب أوميت وطلب منه المدد واعتقد أنه ينفع ويضر، ويشفي المريض ويرد الغائب، وينتصر للمظلوم فقد أشرك بالله العظيم.

ولا ينفع هذا أن يسمي ما يفعله شفاعة أو توسلاً فهذه حجة المشركين، ومن الشرك ما يفعل عند من الناس من النذر لغير الله، والذبح لغيره كما يفعل عند قبور الصالحين وغيرهم، كما أن من صلّى وسجد لغير الله فقد أشرك (٣).

<sup>(</sup>١) العواصم: ج٢ ص٢٨٣.

<sup>(</sup>۲) معلومات مهمة من الدين: ص٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. علماً أن هذا الكتيب يوزع بالملايين على حجاج بيت الله الحرام.

إن هذا الكلام هو كجنود معاوية من قبل، الذي كان يغتال الناس بالسم المدسوس في العسل، ويتهم الله تعالى بأنه الفاعل ويقول: (إن لله جنوداً من عسل).

إن هذا الكلام المنسق يدس الكفر بالإسلام والشرك باسم التوحيد، ويخرج الأمة من الدين دفعة واحدة بعد أن دخلوه زرافات ووحدانا ومن ثم أفواجاً.

اعلم - عزيزي القارئ - أنّ من ضروريات الدين الإسلامي، والمجمع عليه بين جميع الفرق المنتحلة لدين سيد الأنام محمد بن عبد الله الله الله ومن أعظم أركان التوحيد: توحيد الله عزّ وجلّ في تدبير العالَم، كالخلق والرزق والإماتة والإحياء، إلى غير ذلك مما يرجيع إلى تدبير العالَم، كتسخير الكواكب، وجعل الليل والنهار، والظلم والأنوار، وإنزال الأمطار وإجراء الأنهار.

فلا كلام بين طوائف أهل الإسلام: أن المدبّر لهذا النظام هو الله المدك العلام وحدهُ.. (1) كيف لا يكون ذلك، والمسلم يقرأ العشرات من الآيات القرآنية المباركة التي تصف الله سبحانه بهذه الصفات، وتسند إليه تلك الأفعال التي يستقل بها من دون الخلق طراً، كقوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السّمَاء وَالأَرْضِ أُمَّنْ يَمْلكُ السّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ مَنْ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ مَنْ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتِ وَيُعْرِجُ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتِ وَيُعْرِجُ الْمَيْتِ وَيُعْرِجُ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتِ وَيُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلا تَتَقُونِ ﴿ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالِ اللّهُ اللَّهُ الْعَلَا لَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) الوهابية وأصول الاعتقاد: ص٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآبة ٣١.

وقوله: ﴿وَلَئِنْ سَأَلَتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَسَخَّرَ الـشَّمْسَ وَالْقَمَـرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ﴾(١).

وقوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (٢).

وغير ذلك كثير جداً في آيات الكتاب الحكيم..

ولكن من قال لكم أيها الناس أن (التوسل والاستغاثة، والاستشفاع، أو طلب الانتفاع) هو شرك أكبر؟

ومَن قال أنَّ التماس الشفاعة وتشريك غير الله مع الله، وتقديمه بين يدي الدعاء هو شرك بالله العظيم؟!

ومن قال أنَّ التوسل بالأنبياء والصالحين وزيارة قبورهم والنذر لهم حباً لهم وتقرباً إلى الله بذلك، هو من الشرك الكبير الذي يخرج صاحبه من الدين، ويستباح دمه ويحل لكم قتله؟!

### ١- شرعية التوسّل:

إنَّ التوسَّل إلى الله ليس بالأمر المندوب فقط، بل هو من الواجبات العقلية والنقلية في الشريعة الإسلامية، لأن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ يَمَا أَيُّهَمَا اللَّذِينَ اللهُ عَوْنَ اللهُ عَوْنَ اللهُ وَابْتَغُوا إلَيْه الْوَسِلَةَ ﴾ (٢) وقال سبحانه: ﴿ أُولُسُكَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ اللهُ وَابْتَغُوا إلَيْه الْوَسِلَةَ ﴾ (٢) وقال سبحانه: ﴿ أُولُسُكَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: الآية ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: الآية ٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية ٣٥.

يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمْ الْوَسِيلَةَ ﴾(١).

فالتوسل بشخص مقرّب أو ملك عظيم إلى الله تعالى ليس عبادة له ، لاعتقادنا أن النفع والضرر هو من الله سبحانه باستقلالية مطلقة ، ولكن نجعله وسيلتنا (واسطتنا) إلى الله لكي يستجيب لنا ببركة ذاك العظيم أو المقرب إلى ساحات القدس ، ولذا ترانا في كثير من أدعيتنا نقول : بجاه الحبيب المصطفى عندك يا الله .. بجاه كل من له جاه عندك وبحق كل من جعلت له حقاً عندك ، وبكرامة من له كرامة عندك وهكذا ..

وهذا معمول به عند جميع المسلمين منذ عهدهم الأول وزمن الرسول الأعظم وحتى يومنا هذا تراها سنة مباركة جارية، فليس الغرض بالعمل والاستعانة الشرك بالله - والعياذ بالله - بل الغرض: أن يفعل الله فعله ويقضي الحاجة ببركتهم وشفاعتهم، حيث أنهم مقربون لديه، مكرمون عنده، ولا مانع من أن يكونوا سبباً ووسيلة لجريان فيضه (۱) الأقدس علينا نحن الفقراء إليه والمذنبون بحقه علينا، فلا جرأة لنا أن ندعوه بأنفسنا المخطئة وألسنتنا المذنبة، ولذا جاء في الحديث الشريف: «ادع الله بلسان لم تخطئ به».

قالوا: كيف ذلك يا رسول الله ﷺ؟

قال المستن : «ادع لأخيك المؤمن، ودعه يدعو لك.. ودعاء المؤمن لأخيه المؤمن في ظهر الغيب لا يحجبه عن الله حجاب».

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٥٧.

<sup>(</sup>٢) الوهابية وأصول الاعتقاد: ص٣٧.

فكيف يفسر هذه الأحاديث المباركة والآيات الشريفة أولئك الذين جاءوا بعد قرون من عمل الأمة ليكتشفوا حديثاً أن هذا شرك كبير؟!

ولأولئك نقول: إذا كان أحدكم في منصب الإفتاء أو الوزارات والقيادات في بلدانكم لا سيما من تحكمونها من البلدان، إذا أراد شخص منكم قضية أو خدمة أو وظيفة، وجاء إليك بأبيك أو أخيك أو ولدك أو صديقك ومن هو عزيز عندك، هل ستعتبر ذلك شركاً عظيماً وتضرب عنق ذاك المتوسل إليك بأحبابك؟!

سأترك الجواب إلى حضرات السادة القراء الكرام، فهذا أمر بديهي لدى العقلاء كما نراه ويراه أكثر أهل العلم والإيمان من هذه الأمة.

#### ٢- شرعية الدعاء:

يعتقد الوهابيون السلفيون: أنَّ من دعا أو استغاث بأحد غير الله فقد أشرك بالله، لأن الدعاء عبادة كما في قوله تعالى: ﴿ادْعُـونِي أَسْـتَجِبْ لَكُـمْ إِنَّ الَّـذِينَ بَالله، لأن الدعاء عبادة كما في قوله تعالى: ﴿ادْعُـونِي أَسْـتَجِبْ لَكُـمْ إِنَّ اللَّـذِينَ بَاللهُ عَنْ عَبَادَتِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخرينَ ﴾(١).

فإذا قلت: يا محمد يا رسول الله، أو يا علي يا ولي الله، فإنما أنت بهذا النداء تشرك بالله، لأنك تدعو غير الله وتستغيث بغير الله. اسمع ما يقول الصنعاني في (تنزيه الاعتقاد): (ومن هتف باسم نبي أو صالح بشيء أو قال: اشفع لي إلى الله في حاجتي أو أستشفع بك إلى الله في حاجتي أو نحو ذلك، أو قال: اقض ديني أو اشف مريضي أو نحو ذلك، فقد دعا ذلك النبي والصالح،

<sup>(</sup>١) سورة غافر: الآية ٦٠.

والدعاء عبادة -بل مخها- فيكون قد عبد غير الله وصار مشركاً)(١).

قل لي بربك أليس هذا عين السفسطة؟ أليس هذا البرهان كبراهين أولئك السوفسطائيين، الذين ما زال العقلاء يضحكون من براهينهم السطحية والخالية عن أيّ أصل علمي؟!

إنك عندما تقدّم نبيّاً أو صالحاً بين يدي دعائك إلى الله ، ليكون لك وسيلة وباباً لقبول الدعاء واستجابة الطلب ، فأين هذا من العبادة؟ التي تعني الخضوع النابع من الاعتقاد بالألوهيّة والربوبيّة للمعبود ، وهذا محصوراً بالله قطعاً.

والله سبحانه وتعالى أمرنا نحن المسلمين أن نقدم رسول الله عليه خاصّة بين يدي حاجاتنا، بقوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرُ وَا اللهَ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمْ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّاباً رَحيماً ﴾(٢).

هذا لأن المدعو عبد من عباد الله المكرمين، (بل أكرم عباد الله طراً)، ولأنه ذو مقام معنوي استحق به منزلة النبوّة أو الإمامة، والله سبحانه وعد المتوسّلين به ما الله عن طريقه (٢٠).

لا بل هناك أحاديث كثيرة تأمرنا وتحضّنا على الابتداء بالدعاء وإنهائه بالصلاة على محمد وآل محمد (صلوات الله وسلامه عليهم)، لأنها مفتاح القبول للدعاء كما في الحديث الشريف: «من كانت له إلى الله عزّ وجل حاجة

<sup>(</sup>١) كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب: ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٣) التوحيد والشرك في القرآن الكريم: ص١٨٤.

فليبدأ بالصلاة على محمد وآله، ثم يسأل حاجته ثم يختم بالصلاة على محمد وآل محمد، فإن الله عزّ وجلّ أكرم من أن يقبل الطرفين ويدع الوسط، اذ كانت الصلاة على محمد وآل محمد لا تحجب عنه (تعالى) ».

نعم إنَّ أحد أعظم موارد استجابة الدعاء ذكر الحبيب المصطفى محمد الله ، الله المصطفى محمد الله ، الله الله و الم

#### ٣- حقيقة الشفاعة:

يقول محمد بن عبد الوهاب: إن قال قائل: الصالحون ليس لهم من الأمر شيء، ولكن أقصدهم وأرجو من الله شفاعتهم. فالجواب: إن هذا قول الكفار سواء بسواء، وأقرأ عليهم قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله زُلُّفَى ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلاءِ شُفَعَاؤُنَا عَنْدَ الله﴾(٢).

وإن قال: إن النبي أعطي الشفاعة، وأنا أطلبها بمن أعطاه الله. فالجواب: إن الله أعطاه الشفاعة ونهاك عن طلبها منه، فقال تعالى: ﴿فَلَا تَلْمُعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾ (٣).

وأيضاً فإنّ الشفاعة أعطيها غير النبي، فصحَّ أن الملائكة يشفعون،

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الجن: الآية ١٨.

والأولياء يشفعون. أتقول: إنَّ الله أعطاهم الشفاعة فأطلبها منهم؟ فإن قلت هذا رجعت إلى عبادة الصالحين التي ذكرها الله في كتابه(١).

إن هذا الكلام كذر الرماد في العيون تماماً، فما معنى أن يعطيك الله الشفاعة وينهاني عن طلبها منك، فما قيمة هذه الشفاعة إذن؟ ولكن هذه حجّة من لا حجّة له، لأنه صح أن الله أعطى الشفاعة للأنبياء والأولياء والملائكة، وحتى الخواص كالوالدين والأصدقاء من المؤمنين..

فإذا صحَّت وثبتت بالكتاب والسنّة، فإنه علينا أن نبحث لها عن تأويل، ونلتف عليها لنفرغها من محتواها العقائدي. فلأولئك المتفلسفين من السلفيين نقول: إن للمسألة ثلاثة أركان أساسية:

١- جهة الشفاعة المطلقة: هي لله سبحانه: ﴿ قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ (١). أي أن المشفوع إليه هو الله لأنه صاحب الحساب والعقاب في الآخرة.

٣- جهة الشفاعة النسبية: هي لمن أعطاه الله إذنا بالشفاعة، لكرامة أو قرب أو أي أمر معنوي له؛ وهذه ثابتة لمن ذكرنا من قبل، وهؤلاء شفاعتهم مأذونة (بإذن الله) لأنه: ﴿مَنْ ذَا الّذي يَشْفَعُ عَنْدَهُ إِلاّ بإذْنه﴾(٣).

﴿ مَا مِنْ شَفِيعِ إِلا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) كشف الشبهات: ص٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس: الآية ٣٠

﴿ يَوْمَئِذِ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ ﴾ (١).

﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمَن ارْتَضَى ﴾ (٢).

هذه الآيات المباركات وأخرى غيرها تؤكد أن الشفاعة لا تكون إلا بإذن الله تعالى.

٣- جهة الطلب: أي من يطلب الشفاعة، وهو العبد الفقير المحتاج إلى شفاعة شافع من نبي كريم أو إمام مبين أو غير ذلك، ليرحمه الله ويغفر له ذنوبه ويدخله الجنة بالرحمة والشفاعة المقبولة.

وهؤلاء المساكين يحتاجون في تحقق الشفاعة إلى أمرين اثنين:

١ - أن يكون الشفيع مأذوناً له في الشفاعة.

٢- أن يكون المشفوع له مرضياً عند الله(٣) .

وسيكون لنا وقفات وحوارات وقصص وروايات مع هذه الجماعة فيما بعد، لنرى التعصّب والتبلّد الذي يضرب بعرض الحائط كل ما جاء به القرآن

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٣) التوحيد والشرك في القرآن الكريم: ص١٦٣.

الكريم، والعقل السليم، والرسول العظيم محمد المنظية، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

### ب) توحيد العبادة:

العبادة الحقة التي تعني الخضوع الكامل، مع اعتقاد إلهيّة المعبود أو المتوجه إليه بالطاعة، تعدّ من ضروريات الدين الإسلامي، والمتفق عليه من جميع طبقات المسلمين، بل من أعظم أركان أصول الدين: اختصاص العبادة بالله ربّ العالمين.

ولذا نقول في صلواتنا كل يوم عشر مرّات: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ . لأنه لا يستحقها غيره، ولا يجوز إيقاعها لغيره، ومن عبد غيره فهو كافر مشرك، سواء عبد الأصنام، أو عبد أشرف الملائكة أو أفضل الأنام. وهذا لا يرتاب فيه أحد ممن عرف دين الإسلام (۱).

ولكن شذّاذ الآفاق وشواذ العصور المتأخرة يقولون: ومن الشرك ما يفعله كثير من الناس من النذر لغير الله والذبح لغيره، كما يفعل عند قبور الصالحين وغيرهم.

فكما أن من صلّى وسجد لغير الله فقد أشرك، فكذلك من نحر وذبح لغير الله فقد أشرك، فكذلك من نحر وذبح لغير الله فقد أشرك، ومن هنا حذر رسول الله الشيئة أمته من اتخاذ القبور مساجد، حتى لا يقع الناس في الشرك بسبب الغلو في الصالحين (١٠).

<sup>(</sup>١) الوهابية وأصول الاعتقاد: ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) معلومات مهمة عن الدين: ص١٥٠.

نقول نعم.. العبادة لله وحده، ويجب أن تكون خالصة مخلصة لوجهه الكريم دون أي شريك، وهذا ما نستفيده ونتعلمه من القرآن الكريم، لا سيما أم الكتاب التي نقرؤها في الصلوات كلها قائلين: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

وتقديم (إيّاك) على الفعل (نعبد) تفيد الحصر، كما يقول أهل اللغة والتفسير، أي أننا نقول: نحصر العبادة، والاستعانة بك يا الله، فلا نعبد ولا نستعين بأحد إلاّ بك وحدك، وما على أهل الكفر والإيمان إلاّ التوجه والبحث في جميع كتب التفسير حول هذه الآية المباركة في سورة الفاتحة.

وهذا ما نقرؤه في سورة الكافرون، والعشرات من الآيات القرآنية في مختلف السور كقوله تعالى: ﴿ إِنْ الْحُكْمُ إِلاَ للله أَمَرَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَ إِيَّاهُ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلاَ لِيَعْبُدُوا إِلَها وَاحِداً لا إِلَهَ إِلاَ هُــوَ سُـبْحَانَهُ عَمَّــا يُشْرِكُونَ ﴾(\*).

وعبادة الله وحده كانت آخر وصايا الأنبياء عَلَمْ لَا بَنائهم وذويهم وأنمهم، كما قصَّ سبحانه وتعالى لنا وصيّة نبي الله يعقوب عَلَيْكِمْ: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءً إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لَبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إبْرَاهيمَ وَإِسْمَاعيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَها وَاحداً وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُون ﴾(").

تلك هي العبادة المخلصة الستي أمر الله بها رسوله الكريم عليه وأمتُّه

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٣٣.

المرحومة، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى السَّذِينَ مِـنْ قَبْلـكَ لَـئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُـكَ وَلَتَكُـونَنَ مِـنَ الْخَاسِـرِينَ \* بَـلِ اللهَ فَاعْبُــدْ وَكُــنْ مِـنَ الشَّاكرينَ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ ديني ﴾(١).

فالعبادة كما يقول أهل العربية: هي غاية الخضوع والخشوع والتذلل والسجود، ووضع المكارم على الأرض أمام المخضوع له، وهذا لا يجوز إلا لله وحده، ولذا فإنك ترى المسلمين والمؤمنين عندما يذهب أحدهم إلى زيارة رسول الله والمؤمنين عندما لذهب أو أولياء الله ويصلون صلوات الزيارة فتراهم يقولون في عقبها:

«اللَّهُمَّ إِنِّي صلّيتُ وركعتُ، وسجدتُ لكَ وحدكَ لا شريكَ لمك، لأنَّ الصلاة والركوع والسجود لا تكون إلاَّ لك لأنَّك أنستَ الله لا إلىه إلاَّ أنت، اللَّهمَّ صلِّ على محمد وآل محمد وأبلغهم عنّي أفسضلَ السَّلام والتحية واردُدْ عليَّ منهمُ السَّلام، اللَّهمَّ (وهذه المصلاة) هديمةٌ مني إلى مولاي وتسمّي المزور)، اللَّهمَّ صلَّ على محمد وآله وتقبل مني وأجرني على ذلك بأفضلِ أملي ورجائي فيك وفي وليِّك يا وليَّ المؤمنين "".

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآيتان ٦٥ – ٦٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الجنان: ص٥٠٣.

وربما تقول: وأجُرني عليهما شفاعته لي يوم القيامة، أو يوم الورود عليك.. وهذا - كما تقرأ يا أخي المؤمن - إقرار اللسان الذي ينبع عن عقد راسخ في الجنان، على أن العبادة لا تجوز إلا الله وحده، لأنه أهل العبادة وصاحب الاستحقاق لها بالأصالة، وبها يتفرد دون غيره من الخلق أجمعين.



الفصل الثالث

## حقيقة السجود لغير الله

#### حقيقة سجود الملائكة لأدم

إن هذا السجود إذا كان بأمر من الله ، يخرج عن حيز العبادة للمسجود له إلى حيز عبادة الآمر بالسجود، كما في قصة أبينا آدم عَلَيْتُلا وسجود الملائكة له ، وورود ذلك في عدد من السور القرآنية ، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ السُجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ منْ الْكَافرينَ ﴾ (١).

نسأل: هل كان السجود هنا عبادة لآدم ﷺ أم تعظيماً وتفخيماً وتكريماً له؟!

فالآية تدلّ دلالة قطعية وواقعية واضحة على أن آدم ﷺ كان مسجوداً له، وأن الملائكة كانوا هم الساجدين، وأن الله اعتبر إبليس مستكبراً وكافراً لأنه لم يسجد لآدم، فهل كان آدم معبوداً إلهاً والملائكة عابدون له والعياذ بالله؟!

لا.. إن الآية تدل على أن آدم على الله الله الله الله الله العمل مشركة ، ولم يجعلوا بعملهم هذا نداً لله وشريكاً في المعبودية ، بل كان عملهم تعظيماً لآدم وتكريماً لشأنه (1).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) التوحيد والشرك في القرآن الكريم: ص٥١٥.

وهنا يمكن أن يكون لدينا عدد من الصور، لتفسير أو فهم هذا السجود الملائكي المقدس لآدم عليه كما يذهب معظم أهل التفسير قديماً وحديثاً:

- يمكن أن يتصور: أن معنى السجود لآدم في هذه الآية هو الخضوع له، لا السجود بمعناه الحقيقي المتعارف -كسجود الصلاة-.

- و يمكن أن يتصور: أن المقصود بالسجود لآدم عليه ، هو جعله (قبلة) كالكعبة المشرفة - لا السجود له سجوداً حقيقياً-.

ولكن كلا التصورين باطلان بالدليل:

أما الأول: فلأن تفسير السجود في الآية بالخضوع خلاف الظاهر، والمتضاهم العربي، إذ المتبادر من هذه الكلمة في اللغة والعرف هو الهيئة السجودية المتعارف عليها لا الخضوع.

وأما الثاني: فهو أيضاً باطل لأنه تأويل بلا مصدر يرجع إليه ولا دليل يدل عليه.

هذا مضافاً إلى أن آدم عَلَيْتَكُم لو كان قبلة للملائكة لما كان ثمة مجال لاعتراض الشيطان إذ قال: ﴿ أَأَسْجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طيناً ﴾ (١).

لأنه لا يلزم -أبداً- أن تكون القبلة أفضل من الساجد، ليكون أي مجال لاعتراضه، بل اللازم هو: كون المسجود له أفضل من الساجد، في حين أن آدم عليه لم يكن أفضل في نظر الشيطان، وهذا بما يدل على أن السجود كان أمام مسجود له.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٦١.

يقول الجصاص: ومن النباس من يقول أن السجود كان لله، وآدم بمنزلة القبلة لهم، وليس هذا بشيء، لأنه يوجب أن لا يكون في ذلك حظ من التفضيل والتكرمة، وظاهر ذلك يقتضي أن يكون آدم عليه مفضلاً مكرماً.

فأخبر إبليس أن امتناعه من السجود لأجل ما كان من تفضيل الله وتكرمته لآدم، بأمره إياه بالسجود له. ولو كان الأمر بالسجود على أنه نصب قبلة للساجدين من غير تكرمة له ولا فضيلة، لما كان لآدم في ذلك حظ ولا فضيلة يحسد عليها كالكعبة المنصوبة للقبلة (٢).

وعلى هذا فمفهوم الآية هو: أن الملائكة سجدوا لآدم بأمر الله سجوداً واقعياً، وأن آدم أصبح مسجوداً للملائكة بأمر الله، وهنا أظهر الملائكة من أنفسهم غاية الخضوع أمام آدم علي الله ولكنهم -مع ذلك- لم يكونوا ليعبدوه (٣).

#### هل السجود ليوسف عبادة؟

إنَّ العودة إلى القرآن الكريم واستعراض الآيات التي تحدثنا عن سجود آخر ولا عبادة للمسجود له، تضعنا أمام قصة نبي الله يوسف عَلَيْكُم وأبويه وإخوته،

الإسراء: الآيتان ٦١ - ٦٢.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن: ج١ ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) التوحيد والشرك في القرآن الكريم: ص٥٢.

كما تحدثنا السورة المباركة بقوله تعالى: ﴿ وَرَفَعَ أَبُويَّهِ عَلَى الْعَـرْشِ وَخَـرُّوا لَـهُ سُجَّداً وَقَالَ يَا أَبُت هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايِ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقّاً ﴾ (١).

ورؤياه التي يتذكرها هي: ﴿ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْكَباً وَالسَّمْسَ وَالْقَمَـرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ﴾ (٢).

وقد تحققت هذه الرؤيا بعد سنوات عجاف طويلة ، بحيث سجد ليوسف أبواه وإخوته حميعاً عندما اجتمع شملهم تحت ظله وملكه لمصر ، علماً بأن أحد الساجدين هو والده يعقوب علين وهو نبي كما لا يخفى عليك أخي العزيز.

ألا ترى أن تعبير القرآن واضح وصريح بسجودهم ليوسف عليكلم؟

وعن هذا البيان القرآني يستفاد جلياً أن مجرد السجود لأحد بما هو، مع قطع النظر عن الضمائم والدوافع، ليست عبادة، والسجود -كما نعلم- هو غاية الخضوع والتذلل! (").

إذ أنه ليس كل خضوع بركوع أو سجود أو تذلل يعتبر عبادة، ويعتبر فاعلها مشركاً بالله، كما يذهب أصحاب الفكر الوهابي، والقرآن الكريم يؤيّل ما نذهب إليه ويدحضهم بكل قوة في العديد من الموارد والآيات المباركة.

إن الله سبحانه وتعالى، ورسوله الكريم اللينة والعترة الطاهرة عليه، والأولياء والصلحاء والعقلاء، يأمرون الولد بالخضوع لوالديه، احتراماً

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية ٤.

<sup>(</sup>٣) التوحيد والشرك: ص٥٣.

وإجلالاً لهما حتى ولو كانا كافرين أو مشركين، ويعبر عن ذلك بخفض الجناح لهما، وهو كناية عن الخضوع الشديد والتذلل لهما، بقوله تعالى: ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مَنْ الرَّحْمَة وَقُلْ رَّبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَاني صَغيراً ﴾ (١).

فهل يا ترى إن الله سبحانه عندما أمرنا هذا الأمر بالخضوع والتدلل للوالدين، أمرنا بعبادتهما والشرك به والعياذ بالله؟! إن مثل هذا التفكير السقيم عجيب غريب فعلاً!!

#### عمر.. والحجر الأسود

وكذلك أمرنا سبحانه وجميع البشر بالحج للبيت العتيق، والطواف حوله واستلام الحجر الأسود، والسعي بين الصفا والمروة، والصعود على عرفات للوقوف على صعيده الطاهر، ورمي الجمرات في منى، وغير ذلك من مناسك الحج الإسلامية التي تنطوي على معاني رفيعة عالية، ومغازي معنوية سامية، ونفعل ذلك بأمر من الله وسنة من رسوله المنات الأماكن المقدسة الطاهرة!

وهل نشرك بالله في أفعالنا العبادية تلك، لا سيما ونحن نترك الأهل والمال والمال والمال والمال والمال والمال ونقصد البيت العتيق لنحج إلى الله عبادة وطاعة، وتقرباً إلى جناب قدسه طمعاً بالمغفرة وزيادة الأجر بالجنة؟!

والأعجب من هذا وذاك في التفكير السلفي الوهابي اعتصامهم برواية عمر ابن الخطاب الذي يحتج بها الشيخ عبد العزيز إمام المسجد النبوي الشريف،

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٢٤.

بمحاورة له مع بعض الإخوة الكرام حيث يقول عمر للحجر الأسود -بعدما قبله-: (إني أعلم أنك حجر لا تنفع ولا تضر، ولولا أنّي رأيت النبي والله الله الله ما قبلتك)(١).

ولكن هذا الشيخ ذهل عن جواب الإمام على على العمر في نفس الموقف، حين بين له غلط عقيدته، وأعطاه الصحيح ببيانه الفصيح، حين قال له: «نعم والله إنه ليضر وينفع، لأنه الحجر الذي وضع فيه ميثاق الخلق عندما جمعهم الله في عالم الذر، وألقمه لهذا الحجر وكان أبيض من الثلج، وهو من حجار الجنة.. وسوف يشهد لكل من أتاه واستلمه يوم القيامة» (").

والرواية معروفة ومشهورة، وأقنعت عمر بن الخطاب في حينها، ولكنها لم تقنع هؤلاء البشر في هذه العصور، لأنهم يبرون: أن السجود، والركوع، واستلام الحجر الأسود، والخضوع والتذلل، هو من الشرك الأكبر الذي يخرج من الملة، أو الأصغر الذي يُفَسَّق صاحبُه ويُعذَّر، وإلاّ فليقتل والعياذ بالله.

فهل يمكن أن يفكر بمثل هذا التفكير عاقل يا عقلاء الدنيا؟! أين العقل؟ هل هو نائم أو مخدّر تحت تأثير الفضائيات الداعرة، أو المخدرات القاتلة؟ أم أنه في إجازة طويلة الأمد؟ أم أنه محكوم عليه بالإعدام قهراً تحت ظلام الدعوات الباطلة؟

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج٢ ص٥٧٩ كتاب الحج، حديث رقم (١٥٢٠).

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير للفخر الرازي قريب من هذا المعنى: ج١٦ ص٣٢.

من دعوة ضالة جاءت بتعاليم بعيدة عن الفطرة؟!

اقرؤوا ما كتب إليه أخوه سليمان بن عبد الوهاب وغيره من العلماء الأعلام الغيارى على دين الإسلام الحنيف، وسيأتيكم بعض منه في البحوث القادمة بإذن الله.

## العبادة عند النبي الأكرم

وفي الجملة نقول: ليس مطلق الخضوع عبادة، وإلاّ لكنا وقعنا جميعاً في الشرك ووقع معنا حتى رؤوس الفكر السلفي، وذلك لأنهم يخضعون للآباء والأمهات، ويأمرون أولادهم وأزواجهم بالخضوع لهم، ويتذللون للأمراء والكبراء ويخضعون لهم بعض الخضوع. فالتواضع ولين الجانب وسعة الصدر، وبعض الأخلاقيات التي تشتمل على بعض الخضوع ليست من العبادة في شيء، بل هي أخلاقيات إنسانية رائعة لا يمكن أن نتخلى عنها..

فالاحترام والتقدير ليس عبادة، وإلا فإن الله سبحانه أمر المسلمين بعدم رفع الصوت أمام رسول الله والله وعدم الجهر له بالقول وعدم مناداته من وراء الحجرات، وعندما كثرت مناجاتهم له والمؤمنين علي بن أبي طالب المناجاة، فلم يعمل بهذا الأمر الإلهي إلا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليها كما هو مشهور في السيرة وكتب التفسير كلها.

وكُتب السنن فيها الكثير من الأحاديث التي تحكي عن تعظيم وتقدير المسلمين لرسول الله على واحترامه احتراماً يبهر كل غريب جاء إليهم، وكانوا يتبركون يتسابقون إلى أوامره ويطبقونها في كل صغيرة وكبيرة، حتى أنهم كانوا يتبركون

بفضل وضوئه، ويتطببون بلمسه أو بشمِّ عرفه (عرقه) لأنه أطيب من المسك والعنبر.

يروى أن رسول الله والمسلمون فجعلوا يأخذون يده فيمسحون بها وجوههم، يصلي، فقام الناس (المسلمون) فجعلوا يأخذون يده فيمسحون بها وجوههم، والراوي يقول: فأخذت بيده فوضعتها على وجهي، فإذا هي أبرد من الثلج، وأطيب رائحة من المسك<sup>(۱)</sup>.

فالعبادة - عزيزي القارئ - هي الخضوع والخشوع مع اعتقاد جازم بإلهيّة المخضوع له المعبود، أو أنها الخضوع اللفظي أو العملي الناشئ عن الاعتقاد بألوهيّة المخضوع له.

ومن العلماء من وضع هذا التعريف في قالب آخر حيث قال: إنَّ العبادة هي الخضوع ممن يرى نفسه غير مستقل في وجوده وفعله، أمام من يكون مستقلاً بنفسه غنياً عن غيره.

والعبادة بهذا المعنى: هي نداء الله تعالى وسؤاله والخضوع التام أمامه، لاستنزال حاجات الدنيا والآخرة للعبد.. لأن الله هو الفاعل الحقيقي،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج۱ ص۱۸۳ كتاب الصلاة، حديث (٤٧٩)، وما يقارب هذا المعنى راجع الأحاديث رقم: (١٥٨ -١٨٦ -١٨٧ -٣٦٤ -٣٣٤٨ -٣٣٤٥ -٥٥٢١).

والمتصرف المختار، والمالك الكلي لأمور الدنيا والآخرة كلها، والمتصرف فيها بالتدبير الحكيم، ولو دعا العبد أو نادى أي موجود آخر في هذه الحياة بهذا الوصف تماماً أو بعضاً، فالدعاء والنداء عبادة له وشرك بلا كلام أو نزاع في ذلك.

وعلى ذلك فلو خضع واحد منا أمام موجود، زاعماً بأنه مستقل في ذاته أو فعله، لصار الخضوع عبادة، بل لو طلب فعل الله من غيره لكان هذا الطلب نفسه عبادة وشركاً<sup>(۱)</sup>.

هذا هو المعنى الحقيقي للعبادة، وليس كل ما يذهب إليه أتباع محمد بن عبد الوهاب، من أن كل خضوع أو خشوع، أو دعاء، أو استغاثة، أو زيارة هي عبادة لذاك الذي نتوجه إليه..

لأن التوجه إلى أي شيء أو أحد دون اعتقاد جازم بألوهية - أو جزء من ألوهية - أو جزء من ألوهية - في من نتوجه إليه، أو أنه يملك استقلالية ذاتية في تصرفه، أو تصريف شؤون أو بعض شؤون هذا الكون الفسيح لا يعتبر عبادة أو شركاً.

<sup>(</sup>١) التوحيد والشرك في القرآن الكريم: ص٨٨.



الفصل الرابع

# الرسول الأعظم في الفكر الوهابي

كُتب الكثير الكثير عن الرسول الأعظم محمد بن عبد الله والله والته الله والته الله والته المته ومن خارج هذه الأمة، منذ أن ظهر إلى الوجود بشخصه المبارك، ولا سيما بعد أن بدأ بدعوته الإسلامية الميمونة.

فكان القمّة الإنسانية التي لا تُرتقى، بل ينظر إليها كما النجوم في السماء، لا بل هو شمس الوجود وقطب دائرتها النوراني.

ولطالما أعجب به البشر من كل صنف ونوع من بني آدم على مختلف الألوان والقوميات في الدنيا، ومختلف الأديان والانتماءات العقائدية كذلك، حتى أن الكفار وأهل الشرك اعترفوا بعظمته وعلو مكانته على أقرانه، ولا أقران له كما نعتقد.

ولذا تراهم كلما كتب كاتب عن الأنبياء واالعظماء والمصلحين والأطهار، ترى اسم النبي محمد والأطهار، على قمة الهرم كما يقول الكاتب الغربي المشهور (مايكل هارت) في كتابه (المائة الأوائل).

نعم لقد بهر العقول وحيّر الألباب بعظمته وعلوّ همّته، ورسالته التي نعتنق وندين لله بها، وكم كتب النصارى عن شخصية الرسول الأعظم المسلم معبّرين عن مدى إعجابهم وحبهم لذاك الرمز الخالد، الذي جعله الله للبشرية

قدوة وأسوة بقوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ ٱسْوَةٌ حَـسَنَةٌ لِمَـنْ كَـانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الآخرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثيراً ﴾ (١).

هذا هو البشير النذير والسراج المنير، هذا هو العلم الشامخ والنور الباهر، هذا هو الرسول العظيم والنبي الكريم هو خاتم الأنبياء، وسيد البشر من الأولين والآخرين، الذي أفرده الله سبحانه بالرسالة الخاتمة، وقال عنه: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله وَالَّذِينَ مَعَهُ أَسْدًاء عَلَى الْكُفَّار رُحَمَاء بَيْنَهُم ﴾ (٢).

إنَّ المتأمل في هذه الجملة النورانية، وهذا الوصف الكريم لرسول الله ﷺ، يُركنَّة ، يُركنَّة ، يُركنَّة ، يُركن أنه تفرد به دون غيره من الأنبياء والرسل الميثلة .

فكل نبي كان يبشر قومه بالرسول الذي بعده، وكل رسول كان يبشر بالرسول الذي يليه، وجميعهم كانوا يبشرون بالرسول الخاتم المصطفى عمد الله ومنه إلى موسى الكليم عمد الله وعيسى المسيح عليه الذي قال مبشراً: ﴿وَمُبَشِّراً بِرَسُول يَأْتِي مِنْ بَعْدِي السُمُهُ أَحْمَدُ ﴾ (").

فكلهم كانوا محطات نورانية وأساسية في الحركة التكاملية والمسيرة الرسالية في بني البشر، ولكن عندما وصلت إلى المحطة النهائية والرسول الخاتم والمسللة على المحلة ال

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الصف: الآية ٦.

رسالته رسالة تنزل من السماء إلى الأرض لتخلّص البشرية من العذاب والعناء.

ف (محمد رسول الله) أي أنه الله هو الذي يستحق أن يطلق عليه هذا الوصف دون غيره. فمحمد رسول الله الله الله وكفى به رسولاً، وإذا ذكر هو يذهل الإنسان عن كل رسول غيره.

أقول: نعم إن الرسول الحق هو محمد دون غيره، رغم أن إخوانه من الرسل السابقين كانوا حقائق موجودة، ولكن إذا ذكر العظيم ذهل عمَّن هم أقل منه عظمة.

فكيف تعامل الفكر السلفي والوهابي مع هذا الرسول الكريم ﷺ ؟؟ كيف تناولوا ذكره، ووصفه، والصلاة عليه، وسيرته وسنته؟؟

وكيف بالتالي تعاملوا مع أهله الأطهار الأبرار اللَّهُ وَذَرَّيته المباركة؟!

تلك هي المعضلة الكبرى، أن تقرأ ما يقولونه أو يطرحونه حول ذاك الحبيب الإلهي وأهل بيته وخاصته وذريته الكرام (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين).

إن أصحاب هذه الدعوة أرادوا أن يصنعوا إسلاماً مشوهاً على مقاساتهم، وأفكارهم، مستفيدين من الدين وسماحته، فراحوا ﴿يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مُواضِعِهِ ﴿ اللَّهُ وَيَلْقُونَ الْأَحاديث، ويخترعون الأخبار والروايات الكاذبة، ويجتزئون ويقطعون المرويات الصحيحة والمتواترة في هذه الأمة المرحومة.

عمدوا إلى الأصول فشوَّهوها، وإلى الفروع فحرَّفوها، أو إلى السَّنن

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٤٦.

فبتروها، فكان لديهم مسخ باطل سموه ديناً.. يتعلقون بالقشور ويتركون اللباب، يبهرهم المصباح ولا يسألون عن الكهرباء التي نورته، حتى أن أكابرهم وفي أواخر القرن العشرين أنكر المسلمات التي عرفها صبياننا، ككروية الأرض ودورانها حول نفسها أو حول الشمس.

فهل سمعت بهذا من قبل؟! أو قرأت كهذا في مثل هذا العصر؟

إن هذه الأمّة لم تقدّر رسول الله الله المنتخر حق قدره، وأما هؤلاء فسأدع الحكم عليهم إليك عزيزي القارئ، وإليك الكلام وبعض أطرافه فقط.

#### محمد طارش وليس بسيدا

سيدنا رسول الله محمد بن عبد الله الله الله خاتم الأنبياء وسيد المرسلين..

كم قال رسول الله رائية : «أنا سيد ولد آدم ولا فخر» (١) كما روته كتب السيرة والسنن، ومن البديهي المتعارف أن رسول الله والله البشر من أمة ربيعة ومضر لا بل من كل البشر.

فه و السيد المطاع، والقائد المعظم، وهذا ما لم يرق لأصحاب الفكر الوهابي السلفي، فقالوا: لا يجوز إطلاق لفظ السيادة على رسول الله المسلمة.

لا بل تجرأ أحد المتأخرين إلى القول: أنه يجوز إطلاق لفظ السيادة على أي إنسان إلا سيدنا رسول الله الله المنظية ، بدعوى أن هذا يجر إلى عبادته من دون الله تعالى.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ج٢٥ ص٢٣، بحار الأنوار: ج٩ ص ٢٩٤.

كيف نعبد رسول الله على الله المنافظة على كل أحد، وهو الجدير بهذا الوصف دون غيره، هذا الذي لا أدريه ولا أعرف كيف توصلت عبقرية ذاك الأستاذ إليه؟!

رسول الله والله و

وذهب آخر إلى القول -وهذا القول منسوب في الحقيقة لابن عبد الوهاب شخصياً-: ما محمد؟ إنّ عصاي هذه خيرٌ من محمد، لأنها ينتفع بها في قتل الحيّة ونحوها، ومحمّد قد مات ولم يبق فيه نفعٌ أصلاً، وإنما هو طارش وقد مضى!!

ولا شك أن هذا الكلام كفر بالإجماع، وهذه الجملة الأخيرة: (هو طارش) من محمد بن عبد الوهاب كما هو معلوم، وتعني في لغة أهل الشرق: المرسل من قوم إلى آخرين (ساعي بريد)، فيعني بهذا القول أنه (صلوات الله عليه وآله) حامل كتب (رسائل)، أي غاية أمره أنه كالطارش الذي يرسله الأمير أو غيره في أمر لأناس ليبلغهم إيًاه ثم ينصرف (۱).

<sup>(</sup>١) السلفية الوهابية: ص٧٧، عن روضة المحتاجين لمعرفة قواعد الدين: ص٣٨٤ للشيخ رضوان العدل بيرس.

وساعي البريد - كما هو معلوم - شخص مجهول في معظم الأحيان، بل هو مهان كذلك لدناءة وظيفته عند الجهال، وتأثيره فيمن يرسل إليهم لا يتعدى الخبر الذي يحمله، أو الرسالة التي يبلغها إليهم إذا ما عرف فحواها، ويتركهم ويمضي دون ذكر أو تأثير في حياتهم الخاصة أو العامة إلا أن يذكره ذاكر.

فهل كان رسول الله ﷺ كذلك؟ كبرت كلمة تخرج من أفواههم!

ولا أدري وربما لا أفهم من معنى الكلمة غير الذي فهمه وشرحه ذاك الشيخ الجليل، لأن الطرش تعني ببعض لغات العرب: (الدواب) لا سيما الماشية (الغنم والمعزى) خاصة.

ويكون (الطارش) هو صاحب (الطرش) والمسؤول عنه: أي الراعي. وكما هو معلوم فإن رسول الله الله الله كان يرعى الغنم في مكة المكرمة في بدايات شبابه وأوائل صباه، وبالرواية عنه الله الله ورعى الغنم إلا إدريس فإنه كان بزازاً (خياطاً)»(۱).

أعتقد والله العالم أنهم يعنون أن رسول الله كان راعياً للغنم لا أكثر ولا أقل، فما عساه أن تكون قيمته عندهم وهو بهذه الوظيفة! والأدهى قول أحدهم: إن محمداً رسول الله المسلمة وينن كالخاتم في اليد للزينة. إنه خاتم باليد فقط، وينزع خاتمه من يده للإيضاح أمام من يسمعه، فهل سمعت بهذا التفسير العجيب الغريب؟!!

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ج١٧ ص٤١ مستدرك الوسائل: ج١٣ ص٢٦.

## الصلاة على النبيّ بدعة

والأعظم من هذا وذاك أن زعيم القوم محمد بن عبد الوهاب كان ينهي عن الصلاة على النبي المنتقلة ويتأذى من سماعها، وينهى عن الإتبان بها ليلة الجمعة (مع أنها أفضل الأعمال كما في الرواية)، وعن الجهر بها على المنائر (لا سيما التعقيب بعد الأذان)، ويؤذي من يفعل ذلك، ويعاقبه أشد العقاب وربما يقتله.

وكان يقول - وعليه إثم ذلك -: إن الربابة في بيت الخاطئة - يعني الزانية - أقلُّ إثماً ممّن ينادي بالصلاة على النبي ﷺ على المنائر(١).

وأحرق كتاب (دلائل الخيرات) وغيره من كتب الصلاة على النبي الملاة على النبي الملكة متستراً بقوله (ملبساً على أتباعه) أن ذلك بدعة ، وأنه يريد المحافظة على التوحيد(٢).

ولم يكتف ابن عبد الوهاب بتلك التهم للرسول الأعظم اللية ، والأوصاف والنعوت البعيدة كل البعد عن الأدب والاحترام، فإنه ولشدة نصبه وعداوته لرسول الله المستنة ، راح يمنع الناس من الصلاة عليه، وهي من أعظم القربات عند الله، وكثير من العلماء في كل عصر ومصر ألفوا كتباً تشيد وتحض على الصلاة على رسول الله المستنة .

كيف لا وسبحانه وتعالى يقول له: ﴿ وَصَلَّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَــلاتَكَ سَـكَنَّ لَهُـمْ وَاللَّهُ سَميعٌ عَليمٌ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) السلفية الوهابية: ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية ١٠٣.

و ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (١).

ولم يكتف كذلك بهذه الموبقة العظيمة ، بل راح يمنع الناس من الحضور في مجالس الذكر ، ومن رفع أصواتهم بالذكر المأمور به كالتسبيح والتهليل والتكبير وقراءة القرآن أو الدعاء للمؤمنين ، وراح يحارب تلك المجالس العامرة بالنور ، والتي تحقّها الملائكة حيث تنزل لتتبرك بحضور مثل تلك المجالس النورانية العامرة بالإيمان.

واعتبروا ذلك كله من بدع الصوفية، ولذا حين جاء (الوهابيون) حرّموا مظاهر التصوّف كالاجتماع على الذكر، وقراءة القرآن، والصلاة على النبي المنظنة بعد الأذان، وحمل المسبحة، كما حاربوا اسم التصوّف بشكل عام، وأوّل من ابتدع ذلك محمد بن عبد الوهاب النجدي..

ومحاربة الذكر ومظاهر التصوف، هي مما افترق به محمد بن عبد الوهاب ومحاربة الذكر ومظاهر التصوف، هي مما افترق به محمد بن عبد الوهاب ومن جاء بعده من المتمسلفين عن قدامي أئمتهم مثل ابن تيمية وغيره (٢)، لأن هذا الأخير يمتدح الصوفية وكل مظاهرها لا سيما الذكر والاجتماع عليه.

فما عسانا أن نقول عن كل هذه الأقوال والتصرفات البعيدة كل البعد عن الدين الإسلامي الحنيف، بل هي بعيدة عن الإنسانية وأخلاقيات الوفاء للعظماء المتعارف عليها في كل عصر ومصر (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: آية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) السلفية الوهابية: ص٧٥

 <sup>(</sup>٣) حقيقة الحديث عن الصوفية والتصوف، هل طريقتهم يقرّها الإسلام؟ وهل هي مطابقة لسنة الرسول الأكرم والمثلثين؟ هذا مما يحتاج إلى دراسة وبحث وتحقيق.

# مواقف الوهابية من الإمام علي علي

يقول أكثر الدارسين لسيرة ومنهج هذه الجماعة، أن تعاملهم مع رسول الله الله الله من الله من الله من الله الله الله الله الله العداء العجيب الذي يكنّه ابن عبد الوهاب وأتباعه لأهل البيت النبوي ورجالات البيت الهاشمي ككل، لا سيّما السادة الكرام.

وإن رسول الله علي أخبر أمير المؤمنين عليه المؤمنين عليه وهو بدوره أخبرنا، كما في نهج البلاغة بقوله:

«والله لو ضَربتُ خَيشومَ المؤمنِ بِسيفي هذا على أنْ يُبغضَني ما أبغضَني، ولَو وضعتُ الدُّنيا بين يدي المنافق على أن يُحبَني ما أحبَّني، وذلك أنه قُضيَ فانْقضى على لِسانِ رسولِ الله وَاللَّيَّةُ حيث قالَ لي: يا علي لا يُحبك إلا مؤمنٌ، ولا يُبغضك إلا مُنافقٌ»(1).

ولهذا الحديث عدة روايات وبألفاظ مختلفة، مما يؤكد صدورها عن رسول الله والله وا

وهذا ما أكدته عائشة بنت أبي بكر حين سألوها عن الإمام على عَلَيْكُمْ في أواخر أيامها، فقالت شعراً:

> تبيّن زيفه من غير شكً على بينسا شبهُ الحكً

إذا ما التَّبرُ حُكَّ على مِحكّ وفينا الدرُّ والذهب المصفى

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: قصار الحكم رقم ٤٥.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودة: ص١٥٨ باب٤٤.

وقال ﷺ : «من آذي علياً فقد آذاني»<sup>(۲)</sup>.

وقال أيضاً: «علي مع الحق والحق مع علي لا يفترقان»("".

وقال وقال المسلطة : «من أطاع علياً فقد أطاعني ، ومن عصى علياً فقد عصاني» (1).

وأكدت كتب الصحاح قوله الشيئة: «يا على لا يحبك إلا مؤمن، ولا يبغضك إلا منافق» (٥٠).

هذا الذي فضائله كتبت على صفحات تاريخ الإنسانية بأنصع الكلمات النورانية، هذا الذي: «قام الإسلام بسيفه، ومال خديجة» كما في الرواية. هذا الذي قاتل على التنزيل مع رسول الله، وقاتل على التأويل من بعده، حفاظاً على دين الله من أن يصيبه هدم أو ثلم، فسلامة الدين أحب إليه كما هو ثابت عنه صلوات الله عليه وآله.

فما هو موقف هذه الجماعة من عظيم الإسلام وإمام المسلمين، وأمير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص١٠٥ باب ٢٠.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل: رقم الحديث (١٥٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودة: ص٦٥، باب (٧).

<sup>(</sup>٤) الحاكم في المستدرك: ج٣ ص١٢١ و ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم: ج١ ص٨٦، الترمذي: ج٥ ص٦٤٣، النسائي: ج٨ ص١١٦، ابن ماجة: ج١ ص٤٢.

المؤمنين وقائد الغرِّ المحجلين ويعسوب الدين، عدل القرآن الناطق، هذا الذي لولاه لما كان للإسلام ذكر أو فكر؟

وأدعوك عزيزي القارئ إلى تصور الإسلام بدون علي بن أبي طالب عليه ، هل يمكن أن نرفع علياً من تاريخ الإسلام الحنيف؟

إليك بعض ما قاله إمام النواصب ابن تيمية الذي أصّل أصول السلفية، وأسس لهم القواعد التي بنوا عليها دعوتهم الخارجة عن سنن الدين القويم، ومن أقواله نعرف أصله وفصله..

كان يقول ابن تيمية في الإمام أمير المؤمنين علي علي السلم ابن أبا بكر أسلم شيخاً يدري ما يقول، وعلي أسلم صبياً والصبي لا يصح إسلامه على قول»(١).

فالإمام على على الم يكن مسلماً عند ابن تيمية لأنه أسلم صبياً ولا يصح إسلام الصبي، كما يقول ويدعي، ولكن كيف يطلق هذا الحكم - بعدم صحة إسلام الصبي - لا أدري؟!!

لسنا هنا في باب إثبات الفضائل أو مناقشة إسلام الإمام على علي المسلام، ولكن نرجع إلى كل من أرّخ عن هذا الإمام وسيرته منذ أن كان في بطن أمه حيث كان يمنعها من الانحناء للأصنام، ثم ولادته - متفرداً بهذه الخصيصة - في جوف الكعبة، ثم تربيته بين يدي رسول الله المسلطة منذ البداية وحتى شهادته في محراب عبادته في مسجد الكوفة؟!

<sup>(</sup>١) السلفية الوهابية: ص٦٥ عن الدرر الكامنة: ج١ ص١٥٥، في ترجمة ابن تيمية.

فهل تجد في سيرته العطرة ما يخرجه عن الدين والعياذ بالله؟! أم أنك تجد قصة حياته كلّها ديناً يدان بها؟! فأين هذا ممن شاخ وكبر على الشرك وعبادة الأصنام؟!

نعم.. إنه صوت العدالة الإنسانية الشامخة عليّ بن أبي طالب ﷺ، وكفى كونه صنو النبيّ المصطفى ﷺ.

نعم. إن الإغضاء عن خصائص الإمام عليه وعظيم مزاياه (وفضائله) إغضاء عن الشمس في رائعة النهار، وإغضاء عن الخلق النبيل، وعن الصدق الذي لا يحجبه شيء، وعن اليقين، وعن الشجاعة والإيمان والحكمة في أتم معانيها، إغضاء عن الكمال (الإنساني)، ولكن هناك من لا يقف عند حدود الإغضاء، بل يبتعد حتى ينال منه عليه الميحا أو تصريحاً -والعياذ بالله-، نيلا يحمله عليه هوى في الآخرين يريد أن يرفعهم، أو شنآن ينقله من باب إلى آخر من أبواب كلام لا يستحسن له وجه في حال من الأحوال ().

وهذا حال السلفية كلهم وعلى رأسهم ابن تيمية وتلميذه الأخير محمد بن عبد الوهاب، فإنهم ناصبوا رسول الله وأهل البيت (صلوات الله وسلامه عليهم) العداء، فكان أمير المؤمنين علي عليهم أول هدف لهم، يريدون النيل منه ليبرروا فعلة أعدائه بني أمية بسبابه ولعنه على المنابر أعواماً متطاولة.

ولتكون ذريعة لانتقاص أبنائه وشيعته الذين يدينون لله بحبهم وولائهم لأميرهم على بن أبي طالب عليه الله وانطلاقاً من البغض والحقد راحوا إلى كل

<sup>(</sup>١) ابن تيمية حياته وعقائده: ص٢١.

فضيلة ورواية تتحدث عن فضائله ﷺ فكذبوها وأنكروها أصلاً، ولم تسلم منهم الروايات المتواترة والأحاديث الثابتة والصحيحة المؤكدة بحقه.

وأنكروا حتى نزول آيات القرآن بحق أهل البيت المنه الذين كان رأسهم وأصلهم أمير المؤمنين علي عليه وسيدة النساء فاطمة الزهراء المنه من علي عليه وسيدة النساء فاطمة الزهراء المؤمنين علي يقول حديث الولاية المتواتر كما يؤكد تواتره الذهبي، وخطبة حجّة الوداع المتي يقول فيها رسول الله والمن كنت مولاه فهذا علي مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله وأدر الحق معه كيفما دار»(١).

فيقول عنه ابن تيمية: (فليس هو في الصحاح، لكن هو مما رواه العلماء، وتنازع الناس في صحته)! وأما ابن حزم فإنه يقول عنه: (فلا يصح من طريق الثقاة أصلاً)(٢).

وهل تصدق أن الألباني ذاك السلفي العنيد يعترف بصحة الحديث وتواتره ويستغرب من معلمه وأستاذه البعيد، فيقول: فمن العجب حقاً أن يتجرأ شيخ الإسلام ابن تيمية على إنكار هذا الحديث وتكذيبه في (منهاج السنّة: ج٤ ص٠٤٠).

فلا أدري - بعد ثبوت تواتره- وجه تكذيبه للحديث إلاّ التسرّع والمبالغة في الردّ على الشيعة.

وفي مكان آخر يقول الشيخ: (وهذا من مبالغاته الناتجة في تقديري من

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣٧ ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) السلفية الوهابية: ص٦٥. منهاج السنة: ج٤ ص٨٦.

تسرعه في تضعيف الأحاديث قبل أن يجمع طرقها ويدقق النظر فيها)(١١).

هذا ديدنهم، وتلك هي مبالغ علمهم، فشيخ الإسلام السلفي -لا الإسلام المحمدي- ينكر كل فضائل أمير المؤمنين علي علي المسلام عليها الصبيان، وسارت بها وبأمثالها الركبان، كالعلم والشجاعة.

### ابن تيمية وعلم علي بن أبي طالب

يقول ابن تيمية عن أمير المؤمنين عليه (لا نسلم أن علياً كان أحفظ للكتاب والسنّة وأعلم بهما من أبي بكر وعمر، بل هما كانا أعلم بكتاب الله والسنّة منه)(1).

هل سمعت بمثل هذه الدعوى الباطلة والفرية المفضوحة؟! هل كان الرجل يعلم من صاحبيه أكثر من علمهما بأنفسهما؟! ونُحيله إلى كتب التاريخ فإنها أحصت أكثر من مئة وخمسين مرة قال فيها عمر بن الخطاب: (لولا علي لهلك عمر)".

وفي رواية أخرى: (أعوذ بالله من معضلة ليس لها أبو الحسن)(ن).

وكم مرة أحصر هو وصاحبه عن أبسط الأسئلة في كتاب الله حتى المعاني

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة: ج٣ ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد، ج١٢ ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر في فتح الباري: ج١٢ ص١٠١، أبو داوود في السنن: ج٢ ص٢٢٧، البخاري في صحيحه باب لا يُرجم المجنون والمجنونة.

اللغوية ، ألم يقبل أبو بكر: (أي سماء تظلّني وأي أرض تقلّني إن قلت في كتاب الله ما لا أعلم). وقال عمر: (لا عيب على عمر أن يقول لا أعلم).

وقال عمر أيضاً: (كل الناس أفقه منك يا عمر حتى ربّات الحجال)(١)، ألا تعجب من إمام أخطأ وامرأة أصابت؟!

ومن قال أن أبا بكر أو ابن الخطاب كان ممن حفظوا كتاب الله، فها هي كتب التاريخ والسنن إن كان فيها إلا أن عمر بن الخطاب حفظ سورة البقرة بعد اثني عشرة سنة من نزولها، فذبح لذلك عجلاً سميناً فرحاً بذلك.

أين ذلك كله ورسول الله ﷺ يقول: «أقضاكم علي»، «أحكمكم علي.. أعلمكم على».

الإمام على مُلئ إيماناً من مشاشة رأسه إلى أخمص قدميه، فكان الأنزع البطين الذي بطن العلوم كلها، وهو الذي جمع القرآن حفظاً ورواية وتفسيراً، حتى أن جميع علوم الإسلام تنتهي إليه بطريق من الطرق، أو تتعلق به بسبب من الأسباب.

إن إنكار القوم لعلم باب مدينة العلم النبوية الإلهيّة، حيث قال النبي الأكرم واللهيّة : «أنا مدينة العلم وعليّ بابها، فمن أراد العلم فليأت باب المدينة» (٢) لهو إنكار لأوضح الواضحات ولكن في الأمر قضية، ووراء الأكمة ما

<sup>(</sup>۱) شرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد ج١ ص١٨٢ ، السيوطي في الدر المنثور: ج٢ ص١٣٣ ، ابن كثير في تفسيره: ج١ ص٣٦٨، القرطبي في تفسيره: ج٥ ص٩٩.

<sup>(</sup>۲) تــاريخ دمــشق: لابــن عـــساكر ج٤٦ ص٣٨٧ الــرقم (٨٩٧٦)، الحــاكم النيــسابوري: ج٣ ص١٢٦ وص٨١١ و ص٢٢٦، ليالي بيشاور: لسلطان الواعظين، ويذكر فيه خمسين مصدراً من مصادر العامة.

وراءها فهذا نتيجة الحقد الأعمى والبغض الشنيع لأمير المؤمنين ﷺ.

## الوهابية والذرية الطاهرة

ولنا هنا أن نسأل ما هو موقف الوهابية من الذرية الطاهرة؟

خذها إليك من رأسهم محمد بن عبد الوهاب الذي يقول في كتابه (مسائل الجاهلية):

الافتخار بكونهم من ذرية الأنبياء الله على الله عليهم بقوله: ﴿ تُلُكَ أُمَّـةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلا تُسْأَلُونَ عَمًّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

ثم يذكر قول البعض: أنا علويٌّ، أو حسنيٌّ، أو حسيني "٢٠٠٠.

فالافتخار بالانتساب إلى فخر ربيعة ومضر، إلى سيد البشر محمد بن عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عند القوم.

إن هذا التصريح من (ابن تيمية وبعده محمد بن عبد الوهاب) بغمط فضل آل البيت عليم الله الزرع العقيدة الناصة على عدم قيمة أن يكون الإنسان من آل البيت ومن تلك الذرية الطاهرة، واستعمال الآية في غير موضعها، والتظاهر بالاستدلال بالقرآن لطمس قول الحقيقة (")، والكثير الكثير من الآيات المباركة التي رفعت شأنهم وعظمت مكانتهم في الدنيا والآخرة، والتي منها:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٤١.

<sup>(</sup>٢) مسائل الجاهلية: ص١٣٢، ط/ مؤسسة مكة، توزيع الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

<sup>(</sup>٣) السلفية الوهابية: ص٦٨.

﴿ قُلُ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَ الْمَوَدُّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ (١). و ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهَ لَيُدُهِبَ عَنْكُمُ السرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَّرَكُمْ تَطْهِيسِ ٱ ﴾ (٢)، وآية ﴿ ذُرُيَّةَ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ ﴾ (٢).

ثم إننا نرى على أرض الواقع أن هؤلاء لا يحترمون أهل البيت إطلاقاً، بل إذا وجدوا عالماً من آل البيت فإنهم يطعنون في نسبه محاولين إزاحة هذا الشرف عنه، ثم في ردهم عليه نراهم لا يحترمونه البتة، وإنما يحترمون أهل نحلتهم أثناء ردهم على أحد منهم إذا أخطأ في مسألة.

ومن ذلك: أن الألباني عندما كان يرد على الأشراف الغماريين فيما يسوِّده، فإنه كان يعبّر بأسوء أنواع التعبير في الخطاب ويستعمل كلمات هابطة لا تدل على الاحترام! بينما يعبّر في حق ابن باز أثناء ردّه عليه بعبارات التوقير والإجلال والاحترام! وما ذلك إلا للنّصب الذي يحملونه في صدورهم(1).

وسنوافيك - يا عزيزي - ببعض هذه الحرب الشنيعة على الإسلام ورجاله المخلصين فيما بعد بإذن الله.

الصلاة على العترة الطاهرة هي من الواجبات وهي من الأمور التي أكدت الشريعة عليها، والصلاة لا تتم ولا تقبل ولا تسقط واجباً ما لم تكن (الصلاة) كاملة، وهذا واضح بالحديث المتواتر الذي نقله العلماء وأرباب السنن، وذلك

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٤) السلفية الوهابية: ص٦٧.

حين نزلت آية الصلاة وهي قولـه تعـالى: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَــا أَيُّهَا الَّذينَ آمَتُوا صَلُّوا عَلَيْه وَسَلِّمُوا تَسْليماً ﴾ (''.

يروي كعب بن عجرة أنه قال: قلنا يا رسول الله قد علمنا كيف نسلم عليك، فكيف نصلي عليك؟!

فقال والتيمية : «قولوا: اللهم صلِّ على محمد وآل محمد».

وبرواية أخرى تمام الصلاة الإبراهيمية: «قولوا اللهم صلِّ على محمد وآل محمد كما صليت على (إبراهيم) وآل إبراهيم، وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على (إبراهيم) وآل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد»(1).

وهذا من الأحاديث المتفق عليها وهو من المسلمات في ديننا الحنيف، لأن الصلاة الواجبة لا تقبل إلا بها، ولنعم ما قال ذاك الأخ الكريم:

فهذه الصلاة على آل محمد الذين كانوا معه في المباهلة، والتي يؤديها ابن تيمية في تشهده وفي دعائه، هل يستطيع أن يحذف منها ذكرهم ويضع مكانهم أبا بكر وعمر لتكون صلاته أثم واستجابة دعائه أولى وأسرع؟!

إنه يعلم (ويعلم كل مسلم) أن صلاته عندئذ ستكون باطلة ، بل لو أبقى ذكرهم فيها وأضاف معهم أبا بكر وعمر لبطلت صلاته بلا جدال ، فكم الفرق بين من جُعل ذكره في الصلاة واجباً لا تصح بدونه ، ومن إذا ذكر في الصلاة

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور: ج٥ ص٢١٦، وكذا نقلته كتب الصحاح كلها كالبخاري ومسلم مع تغيير في الأنفاظ.

بطلت ؟<sup>(۱)</sup>

إنه لفرق شاسع، فأين الثّرى من الثريّا، وأين الذرّة من المجرّة، تصور أن ذكرهم المبتلاة والصلاة عليهم واجبة في الصلاة كالوضوء الواجب، للصلاة الواجبة فهل تصح صلاة بلا وضوء؟!

وربما يقول قائل: إننا نصلي على الرسول ﷺ ونمسك أو نقف، ولكن إذا ألحقنا به الأهل أو الآل الكرام علي إننا نتبعهم بالصحابة والأعلام.

أقول: إنَّ رسول الله اللهِ اللهِ عَلَيْثُ قد نهانا عن هذه الصلاة التي يصليها البعض، وذلك بالرواية القائلة عنه الله الله الله المالة البتراء..

فقالوا: وما الصلاة البتراء؟

قال الله الله الله الله ما صل على محمد وتمسكون، بل قولوا: الله ما صل على محمد وتمسكون، بل قولوا: الله ما صل على محمد وعلى آل محمد (٢٠).

وقبل أن نترك هذا المقام الرفيع السامي لذكر محمد وآل محمد (صلوات الله عليهم أجمعين)، لا بأس بأن نتبرك بهذا الحديث الشريف الذي روته كتب السنن، وأوصى بعض العلماء الأعلام بأن يكتب على كفنه ليكون له حرزاً من النار بإذن الله.

يروي البخاري عن الرسول الأعظم الثَّيُّة أنه قال:

«ألا ومَن مات على حب آل محمّد، مات شهيداً..

<sup>(</sup>١) ابن تيمية حياته وعقائده: ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الصواعق المحرقة: ص١٤٦.

ألا ومن مات على حب آل محمد، مات مغفوراً له..

ألا ومن مات على حب آل محمّد، مات تائباً..

ألا ومُن مات على حب آل محمّد، مات مؤمناً مستكمل الإيمان..

ألا ومن مات على حب آل محمد، بشره ملك الموت بالجنة ثم منكر ونكير..

وفي رواية: ألا ومن مات على حب آل محمّد يزف لل الجنة كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها..

ألا ومن مات على حب آل محمّد، جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة..

ألا ومن مات على حب آل محمّد، مات على السنّة والجماعة».

هذا للمحبِّ، فما للمبغض؟ اسمع بقية الحديث:

«ألا ومن مات على بغض آل محمّد مات كافراً.

إلا ومَن مات على بغض آل محمد، جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه آيس من رحمة الله.

ألا ومَن مات على بغض آل محمّد، لم يشم رائحة الجنة...»(١).

هل عرفت الفرق بين المحب للآل الكرام اللَّهُ ، والمبغض الشانئ لهم؟

عليك أن تعرف الناس بهذه المقاييس الرحمانية النورانية، لا أن تؤخذ بالأسماء والألقاب ووسع الأكمام وحسن الهندام وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، تفسير الكشاف، تفسير سورة الشورى: آية ٢٣.

فشيخ الإسلام ابن تيمية . هو شيخ الإسلام لكن غير إسلام الحبيب المصطفى والماء أنه شيخ دين جديد جاء به من عند نفسه ، حتى رماه علماء عصره بالكفر والزندقة ، وسجنه أهل السياسة حتى مات في سجنه.

#### الفتنة وقرن الشيطان

ألم تسمع يا عزيزي الغالي بحديث الشيطان وقرنه الذي روته كتب السنن؟ إليك إذن ما يشفي الغليل، ويروي العطشان للحقيقة.

جاء في صحيح البخاري وغيره قول رسول الله والله والإيمان يماني، والفتنة من هاهنا حيث يطلع قرنُ الشيطان»(١).

ولك أن تعرف ما المقصود من (هاهنا) لتعلم الجهة وتحدد المكان المقصود. فرواية أخرى عن ابن عمر أنه والله المقال وهو مستقبل المشرق: «إنّ الفتنة هاهنا»(1).

وفي رواية أخرى كذلك يقول فيها رسول الله والله واللهم بارك لنا في مدينتنا، وفي صاعنا، وفي مدنا، ويمننا، وشامنا ثم استقبل مطلع الشمس، فقال: هاهنا يطلُعُ قَرنُ الشيطان»(٣).

وفي رواية أخرى أكثر تحديداً ما نصه: عن أبي مسعود عقبة بن عمرو، قال: أشار رسول الله الله الله عليه ألا إن القسوة

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج١ ص ٢٤١، صحيح مسلم: ج٥ حديث ٢٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ج٦ ص ٢٤١، وصحيح ابن حبان: ج٨ ص٢٢٣ حديث ٦٦١٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل: حديث ٦٠٥٥ ، صحيح مسلم: حديث ١٣٨٣.

وغلظ القلوب في الفدادين (الرعاة والجمّالون) عند أصول أذناب الإبل حيث يطلع قرن للشيطان في ربيعة ومضر»(١).

وأهل الحجاز يعلمون أن نجد تقع في الجهة الشرقية بالنسبة للحجاز، ومنها خرج مسيلمة الكذاب وإليها جاءته صاحبته سجاح التي ادّعت النبوة كذلك.

وتروي الصحاح الكثير من الأحاديث عن الفتن وأواخر الزمان، منها هذه الرواية عن سويد بن غفلة قال علي عليه «سمعت النبي الثينة يقول: يأتي في آخر الزمان قوم حدثاء الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من قول خير البرية، عرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، لا يجاوز إيمانهم حناجرهم، فأينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإن قتلهم أجر لمن قتلهم يوم القيامة» (1).

وهذا الحديث هو غير الحديث الذي يتحدث فيه رسول الله ويحذر الأمة من فتنة الخوارج، والذي يقول فيه: «يخرج فيكم قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم، وصيامكم مع صيامهم، وعملكم مع عملهم، ويقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية»(٢).

فهل عرفت السر الذي من أجله أطلق العلماء الأعلام والغيارى على الإسلام على أتباع هذه الجماعة اسم الخوارج، لأن جميع الأحاديث المتقدمة وغيرها تصفهم وتنعتهم وتدل بل وتشير إليهم مباشرة؟!

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج٦ ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: حديث ٥٠٥٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: حديث ٥٠٥٨، صحيح مسلم: حديث ١٠٦٤.

### سليمان بن عبد الوهاب يردّ على أخيه

ولنعم ما ردَّ به الشيخ سليمان بن عبد الوهاب على أخيه محمد بخصوص هذه المسألة، اسمعه حيث يقول:

إن أوّل فتنة وقعت بعده والله وقعت بأرضنا هذه .. (يعني بلاد نجد حين خرج مسيلمة الكذاب وغيره) ... ، فنقول: هذه الأمور التي تجعلون بها المسلم كافراً ، بل تكفّرون من لم يكفّره ملاً مكة ، والمدينة ، واليمن ، والحرمين .. وبلدنا هذه هي أول من ظهرت فيها الفتن ، ولا نعلم في بلاد المسلمين أكثر من فتنها قديماً وحديثاً (وهذا مصداق للأحاديث المتقدمة وهي معجزة نبوية بلا شك) .

وأنتم (يعني أخوه وأتباعه) الآن مذهبكم أنه يجب على العامة اتباع مذهبكم، وأن من اتبعه ولم يقدر على إظهاره في بلده، وتكفير أهل بلده، وجب عليه الهجرة إليكم، وأنكم الطائفة المنصورة.

وهذا خلاف كل الأحاديث المتقدمة، فإنّ رسول الله الشيئة أخبره الله بما هو كائن على أمته إلى يوم القيامة، وهو الشيئة بدوره أخبر بما يجري عليهم، ومنهم.. فلو علم أن بلاد المشرق خصوصاً نجد بلاد مسيلمة أنها تصير دار الإيمان، وأن الطائفة المنصورة تكون بها، وأنها بلاد يظهر فيها الإيمان ولا يخفى في غيرها، وأن الحرمين الشريفين واليمن تكون بلاد كفر تعبد فيها الأوثان وتجب الهجرة منها، لأخبر بذلك كله، ولدعا لأهل المشرق وخصوصاً نجد، ولدعا على الحرمين، واليمن، والشام، وأخبر أنهم يعبدون الأصنام وتبراً منهم، وإذا لم يكن إلا عكس ذلك، فإنه الشيئة عما المشرق، وخصاً نجد بأنّ منهم، وإذا لم يكن إلا عكس ذلك، فإنه الله المشرق، وخصاً نجد بأنّ

منها يطلع قرن الشيطان، وأنّ منها وفيها الفتن، وامتنع من الدعاء لها، وهذا خلاف زعمكم، وإن اليوم عندكم الذين دعا لهم رسول الله والله والله والنه والنه والنه والنه والنه والنها الفتن أبى أن يدعو لهم وأخبر أن منها يطلع قرن الشيطان، وأن منها الفتن والزلازل هي بلاد الإيمان تجب الهجرة إليها(۱).

هل نحتاج إلى تعليق بعد هذا البيان الواضح من الشيخ سليمان؟!

وهل يلزمنا الرد على محمد بن عبد والوهاب بعد أن رد عليه شقيقه بهذا التصريح في كتابه القيم (الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية)، والعنوان يخبرك عن المحتوى والمضمون؟!

عصمنا الله وإياكم من السقوط في مهاوي عبادة الذات أو اتباع الشيطان اللعين الرجيم، وجعلنا من المعتصمين بمحمد وآله الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) الصواعق الإلهية في الردّ على الوهابية: ص١٣٧.



الفصل الخامس

الإمام الحسين في الفكر السلفي

تحدثنا عن عداء السلفية لرسول الله محمد والمنتخلية ، وبينًا كيف كان يمنع محمد بن عبد الوهاب من الصلاة على الرسول الأعظم والمنتخلية ، وربحا يعاقب من يرفع صوته بها..

وتحدَّثنا عن عدائهم للإمام علي بن أبي طالب عَلَيَّهِ، وهو ميزان الأعمال وميزان ما بين الإيمان والكفر بالعقيدة..

وتحدّثنا عن عدائهم ومحاربتهم لأهل البيت عامة باعتبارهم ذرّية الحبيب المصطفى المسلطفى المسلطف المسلطفات المس

وبقي علينا فرع كريم من الأصل العظيم، إنه الحسين بن علي عليه الأصل العظيم، إنه الحسين بن علي عليه الأسهداء الكبرى في هذه الأمة، ودماؤه الزكية وأبنائه وإخوته وأصحابه من الشهداء الذين كُتب الإسلام بدمائهم على صفحات الوجود.

فما هو موقف السلفية والوهابية من هذا الإمام العظيم، وشهادته المفجعة على بطاح كربلاء؟

المولى أبو عبد الله الحسين عليه الذي قال الله عنه الكثير في آيات القرآن المجيد، وقال عنه جدّه الرسول الأعظم والمنت الكثير الكثير من الأحاديث، التي

تجعل من الإمام عَلَيْتَلَم: «مصباح هدى وسفينة نجاة» (١) و «سيد شباب أهل الجنة» (٢) و «ريحانة جده الرسول المنتقة وقرة عين البتول» (٢) و «الإمام إن قام وإن قعد».

وقد تقدّم في القسم الأول - المناقب والأخلاق الحسينية - بعض الإشارات التي لاحت لنا من نوره الوضّاء، واستطعنا أن نستفيد منها لا سيما ما يتعلق بالأخلاق والقيم الإنسانية الإسلامية التي مثّلها الإمام على الرض الواقع.

وأهل الإنصاف من كلِّ نِحلة ودين ودنيا، عندما يقرأون عن الحسين بن علي علي عليه من مصائب وأهوال، حتى قُتل شهيداً مظلوماً سعيداً راضياً مرضياً عند الله ورسوله، يتأثرون بتضحياته الجسام ويتخذونه قدوة وأسوة.

فكم من مسيحي تأثر بالإمام الحسين عليته وكتب عنه الدراسات والمؤلفات، كأنطون بارا وسليمان الكتاني، وغيرهما من علماء النصارى، حتى قال قائلهم: لو أن لنا شخصاً كالإمام الحسين عليته لصنعنا له تمثالاً من ذهب نضعه في مدخل كل قرية..

وقال آخر: بل لوضعناه في كل بيت ولدعونا الناس إلى المسيحية باسم

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٣٦ ص٢٥ ح٨.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: ج٥ ص٦٥٦ ح٣٧٦٨، باب مناقب الحسن والحسين المبلكا.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ج١٢ ص١١٣ حـ ٣٤٢٥، ينابيع المودة: ص١٩٣، الفصول المهمة: ص١٥٢.

الحسين عَلَيْتَالِمُ المظلوم (١٠).

وكم من الثوار استفاد من سيرة وسنة الإمام عَلَيْتُكُم في تحرير بلدانهم، ألم يقل المهاتما غاندي محرر الهند من الاستعمار البريطاني: (تعلمت من الحسين كيف أكون مظلوماً فأنتصر).

وأما علماء الإسلام من مختلف المذاهب، فإن حصر الكتب التي كتبوها عن الإمام السبط الشهيد متعذّر وليس بالمقدور، ذلك لأن ما لم يطبع أكثر من المطبوع، والمجهول منها أكثر من المعلوم، ورغم كل ذلك فإن المكتبات تضج بالكتب عن سيد الشهداء وأبي الأحرار الحسين بن على عليه الشهداء وأبي الأحرار الحسين بن على عليه الشهداء وأبي الأحرار الحسين بن على عليه الشهداء وأبي الأحرار الحسين بن على المسين الشهداء وأبي الأحرار الحسين بن على المسين بن على المسين بن على الشهداء وأبي الأحرار الحسين بن على المسين بن على

رغم ذلك كله ورغم كل الآيات التي شملت الإمام عليه والأحاديث التي رويت في الإمام الشهيد، وأقوال العلماء من كل الأديان والأمم وبكل لسان، رغم ذلك كله فعند السلفية: أنه قُتل بسيف جده.

نعم.. إنها فتوى قاضي القضاة لعشرات السنوات، إنه شريح القاضي هو الذي أطلق تلك الفتوى ليرضي سيده يزيد (لعنة الله عليه)، ويغضب الربّ الجليل وسيد الخلق الملين قال: إن الحسين قُتل بسيف جده.

وكذلك ذهب القاضي أبو بكر ابن العربي المالكي في كتابه (العواصم من القواصم) إلى أن الإمام الحسين عليه قتل بسيف جده وشريعته (١٠). وكم طبع هذا الكتاب ووزع في الأسواق بالمجان وبلا أثمان، لما فيه من التعصب المقيت

<sup>(</sup>١) انظر الحسين في الفكر المسيحى: ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) راجع: العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي المنطقة : ص٢٢٩، طباعة السلفية، القاهرة ١٣٧١هـ.

والتهجم على أهل البيت المنظ وأتباعهم بلا ذنب ولا سبب.

وذلك - على ما يدعي - لأن الإمام الحسين علي خرج على الخليفة الحاكم، وهو لا يستحق الخلافة، وليس للإمامة أهلا - والعياذ بالله - ، فثار على يزيد وسلطانه فقتله، لأنه أراد الفتنة بالأمة، وهذا حكمه القتل والتنكيل، فبالحكم الشرعي الذي ينص على وجوب قتل الخارج على الخليفة، قُتل الإمام الحسين علي السبط الشهيد على الحسين علي الإواجه بقتل الإمام الحسين علي وأصحابه!!

ولن نطيل الكلام في هذا المقام، بل سأنقل لك -أيها القارئ الكريم-فقرات وكلمات من شيخ الإسلام السلفي ابن تيمية -رأس الجماعة وعالمهم-وآراءه في النهضة الحسينية المباركة، ورموز أعدائها يزيد وجيشه، لتعلم مدى تعلق هؤلاء الناس بالدين الإسلامي الحنيف ورموزه المقدسة.

فما عساه يقول ابن تيمية في النهضة وقائدها العظيم سيد شباب أهل الجنة علي المناه علي المناه الجنة علي المناه المناه علي المناه المناه علي المناه المناع

بادئ ذي بدء نتذكر كلمات الإمام الحسين عَلَيْكُم المتي يعرب فيها عن فلسفته في المسألة وأسبابها ودوافعها وما الذي يريده منها.

قال المولى أبو عبد الله الحسين (صلوات الله وسلامه عليه) في البيان الأول للنهضة أمام والي المدينة الوليد ووزيره مروان بن الحكم، حين أمر الوليد أن يضرب عنق الإمام إن لم يبايع:

«أَيُّهَا الأميرَ إنَّا أهلُ بَيتِ النُبوَّةِ، ومَعدِنُ الرِّسالةِ، ومُختلَفُ الملائكَة، ومحـلُّ الرَّحمة، بِنا فتحَ اللهُ وبنا يَخْتِمُ، ويزيدُ رجلٌ قاسقٌ، شاربُ الخمورِ، وقاتِـلُ الــتَّفسِ

المحرَّمةِ، مُعلن بالفِسقِ، وَمِثلي لا يُبايعُ مِثلَسهُ، وَلكِنْ نُـصبِحُ وتُـصبِحونَ، وَنَنظرُ وَرَنظرُ وَنَنظرُ وَنَنظرونَ أَيُّنا أحقُّ بالخلافة والبيعة »(١).

هذا هو البيان النهضوي الأول وفيه: رفض البيعة لمثل يزيد الفاسق الفاجر.

والإمام السبط الشهيد، عندما أراد الخروج من المدينة قاصداً مكة المكرمة في أيام الحج، كتب وصيته لأخيه محمد بن الحنفية، ويا لها من وصية نورانية رائعة يقول فيها عليها الإعلام وإنّي لم أخرُج أشراً ولا بَطراً، ولا مُفسداً ولا ظالماً، وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أمّة جدّي، أريد أن آمر بالمعروف، وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدّي وأبي علي بن أبي طالب، فَمن قبلني بقبول الحق فالله أولسى باللحق، ومَنْ ردّ علي هذا أصبر حتى يقضي الله بَيني وبين القوم بالحق وهو خير الحاكمين "".

فالإمام الحسين علي المسلمية على يزيد ليس لأنه حاكم الدولة الإسلامية ، لا بل لأنه فاسق ، فاجر ، ولا يمكن أن يكون مثله حاكماً للمسلمين ، لأنه بعيد كل البعد عن الإسلام وعن أخلاقياته وعقائده السمحة.

ولم يخرج نزهة بسبب الترف والرفاهية، ولا طمعاً في الحكم والرئاسة، بل كان الهدف سامياً، والغاية نبيلة، والمطلوب عمل دؤوب ودماء زاكيات تسيل، وأجساد طاهرة تُقطّع، وستور وخدور تُنتهك.

<sup>(</sup>۱) مقتـل الحـسين للمقـرم: ص١٣١، مـثير الأحـزان: ص٢٤، مقتـل الحـسين للخـوارزمي: ج١ ص١٨٤، الفتوح: ج٥ ص١٤..

<sup>(</sup>٢)مقتل الحسين للمقرم: ص١٣٩، العوالم ص٥٤، مقتل الخوارزمي: ج١ ص١٨٨، المناقب: ج٤ ص٨٩، الفتوح: ج٥ ص٣٣.

وذلك كله لطلب الإصلاح لهذه الأمة التي عدلت بها بنو أمية عن جادة الصواب إلى السبل الشيطانية المختلفة، وكان التدهور قد وصل إلى أن تسنم كرسي القيادة العليا مثل يزيد الخارج عن الإسلام، بل هو إلى دين أمه أقرب وإلى طباعهم أنسب.

فأمة الحبيب المصطفى والله عدت مهدّدة بالاضمحلال، وديانته أصبحت مهدّدة بالاضمحلال، وديانته أصبحت مهدّدة بالانحلال، إذا لم يخرج الحسين معلناً الرفض لهذا الحاكم العنيد والطاغية يزيد، الذي زاد على كل الأعمال الخبيثة التي قام بها أبوه وجده من قبل في محاربة الإسلام ورسوله وسوله المنتية.

وكثيراً ما خطب الإمام الحسين عَلَيْتُلِم خلال مسيرته المظفَّرة ووعظ الناس، ونبه الأمة إلى المخاطر المحدقة بها من حكومة يزيد، وهاهي بعض الكلمات التي قالها الإمام الحسين عَلَيْتَلِم أمام جيش يزيد، ليعتذر إلى الله بقيام الحجة عليهم:

«أَيُّهَا الناس إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قالَ: مَنْ رَأَى سُلطاناً جائراً مُستحلاً لحُسرِمِ اللهِ، ناكثاً بعَهْدِ الله، مُخالفاً لسنَّة رسولِ اللهِ ﷺ، يَعملُ في عبادِ اللهِ بسالاتم والعُسدوان، فلم يُغيَّرْ مَا عَليه بفعلٍ ولا قول كانَ حَقًا على اللهِ أنْ يُدخِلَهُ مَدْخَلَه، ألا وإنَّ هـؤلاء (بنو أمية وأزلامهم) قَدْ لَزْموا طُاعةَ الشَّيطانِ وَتَركوا طاعةَ الرحمن، وأظهروا الفساد، وعطَّلوا الحدودَ، واسْتأثَّروا بالفيء، وأحَلُوا حرامَ اللهِ وحرَّموا حلالَهُ وأنا أحــقُ مَــنْ عَيْر..»('').

تنبه لخطاب المولى أبي عبد الله الحسين علي الله المسادي الناس أي المذين يتصفون بالإنسانية، وأما من تبلّد قلبه وتجلّد عقله، فإن هذا النداء لا يخصه كأولئك الخوارج عن الإنسانية.

والإمام الحفيد يحدث عن جدّه الرسول (صلوات الله عليهما وآلهما) مباشرة ودون وسائط كأبي هريرة الدوسي، أو كعب الأحبار اليهودي، أو غيره من المدلّسين أو الذين وقع عليهم الجرح والتعديل في علم الرجال، بل سيد شباب أهل الجنة يروي عن سيد البشر وخاتم الأنبياء المناية هذه الرواية والتي تضعنا أمام شمس الحقيقة.

إن تحكم سلطان جائر وجب على كل حر أن يكون ثائراً، إما بالبد والسيف، أو الكلمة والقلم، ولا مجال لأضعف الإيمان (بالقلب) إذا كانت بيضة الإسلام وشريعته مهددة بالانحراف والضياع.

وهذا بالضبط كان حال الأمة الإسلامية ، حين وصل بها السقوط والتسافل ليتسنم الحكم والقيادة السياسية ، شخص فاسد فاسق منافق كيزيد بن معاوية بن أبي سفيان ، ويسلّط زبانيته ورجاله الساقطين على هذه الأمة ويستهلكون مقدراتها.

ولذا فقد وجب النهوض للإصلاح، وحرم السكوت والخنوع، لأن الأمة

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ: ج ٤ ص ٤٨.

والملة يتهدّدها طغيان يزيد وجلاوزته، من صبيان أمية اللعناء على لسان الوحي وسيد الأنبياء والرسل (صلوات الله عليهم أجمعين وآله الطاهرين).

فمن ينهض بهذا الواجب إلا المؤمن التقيّ؟ ومن يخنع للفاسق إلا الفاسق أو الجبان الشقيّ؟ ولكن قد تسأل ماذا فعل صبيان أمية وزعيمهم يزيد؟

الجواب يأتيك من بطل التوحيد الإمام الحسين الشهيد (سلام الله عليه) في الخطاب نفسه فقد كان من أفعال هؤلاء ما يلى:

 الترام طاعة الشيطان، وقد أمروا أن يكفروا به ﴿ إِنَّ السَّيْطَانَ لَكُممْ عَـدُولً فَاتَّخذُوهُ عَدُورًا ﴾ (١).

٢- ترك طاعة الرحمان: ﴿ وَأَنَّا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ (١).

٣- إظهار الفساد، فالزعيم شارب للخمر، لاعب بالقرد والنرد، معلن بالفسق...

٤- تعطيل الحدود، كيف يقيمونها وهم جهلاء بها، بل وهم أول المستحقين
 لإقامتها عليهم؟

٥- الاستئثار بالفيء ، فقد استهلكوا اقتصاد الأمة الذي فيه حياتها ورفاهها.

٦- أحلُّوا حرام الله، كالخمر، والزني، والقتل.. وغيرها.

٧- حرَّموا حلال الله.

ألا تكفي هذه البنود السبعة لمعرفة أحوال الجماعة في الديانة والتدين؟؟ بلي

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية ٩٢.

والله إنها لتكفي واحدة منها لتخرجهم من حظيرة الدين الحنيف، وتعيدهم إلى حظائر أجدادهم وما كانوا يعبدون، كاللآت والعزى ومناة الثالثة الأخرى، التي ما انفك يقسم بها أبو سفيان حتى آخر أيام حياته المشحونة بالحقد والحرب لله ولرسوله وللمؤمنين.

تأمل في كلام الإمام الحسين عَلَيْكُلام حيث قبال في أواخر حياته: «ألا وإنَّ اللهَّعِيَّ ابن اللهَّعِيَّ اللهَ منا الذِلَة يبأبى اللهُ للهَّا والدَّلَةِ، وهيهاتَ منَا الذِلَة يبأبى اللهُ لنا ذلك وَرسولُهُ والمؤمنونَ ('').

فالقوم خيّروه بين السيف والقتل.. أو الذل والمهانة..

ولكن هيهات إنه ابن أبيه علي بن أبي طالب عَلَيْكِم الذي قال: «لو اجتمعت العرب على قتالي لما وليت» وربما لو اجتمعت الإنس والجن على قتاله أو قتال ولده المهلكا لما هربا من ساحة المعركة، لأن الهارب ذليل وحاشاهم من الذل.

لماذا هذا الإباء إذن؟

١ - الله يأبي لهم ذلك.

٢- رسول الله ﷺ يأبي لهم ذلك.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٤٥ ص١٠، تاريخ ابن عساكر: ترجمة الإمام الحسين ع شكام: ص٢١٦، مقتل الحسين للخوارزمي: ج٢ ص٦.

- ٣- المؤمنون بالله ورسوله يأبون الذل لمولاهم وإمامهم.
- ٤- حجور طابت وطهرت، وهي فاطمة الزهراء الميفاا وأمها خديجة، وغيرهن من الطاهرات.
  - ٥ وأنوف أبيّة، فالإمام عَلَيْكُم سيد أباة الضيم والأحرار في هذه الدنيا.

كل ذلك لماذا؟ من أجل أن لا نؤثر طاعة الشيطان على عبادة الرحمن، فنترك يزيد وجلاوزته يعيثون في الأرض فساداً وفي الأمة إفساداً.

فأطلقها مدوية منذ ذاك اليوم الدامي: «لا والله لا أعطيكم بيدي إعطاء النَّليل ولا أفرُّ فِرار العبيد أو (أقرّ لكم إقرار العبيد)»(١).

#### النهضة الحسينية عند ابن تيمية

هذا بعض ما قاله الإمام الحسين عَلَيْكُم وتلك هي فلسفته لشرح أسباب نهضته المباركة.

ولكن كيف قرأ السلفيون والوهابيون هذه النهضة العظيمة؟ تلك هي المسألة، وهذا ما نستوضحه في هذه الصفحات نقلاً عن عميدهم وسيدهم ابن تيمية وليس غيره.

ولكن إذا سألته بعد هذه الجملة التي يعترف بها أن الإمام الحسين عليته هو

<sup>(</sup>١) إرشاد المفيد: ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية: ج٢ ص ٢٤١.

سبط رسول الله والله وأنه قُتل مظلوماً ليس ظالماً، وأن قتلته هم طغاة ظالمون، إذا سألته من القاتل الظالم، أليس الطاغية يزيد بن معاوية الذي أمر بقتل الإمام ولو كان متعلّقاً بأستار الكعبة؟!

يقول: لا، يزيد بريء من دم الحسين لأنه أمير مؤمنين!! وحاكم سياسي أعلى للدولة، ولذا فإن خروج الحسين على يزيد رأي فاسد، لأن مفسدته أعظم من مصلحته، وقلَّ من خرج على إمام ذي سلطان إلاّ كان ما تولد على فعله من الشر أعظم مما تولد من الخير(۱).

وتتعجب كيف يكون خروج الإمام الحسين عليه لا مصلحة ولا خير فيه؟! وكيف يمكن لإنسان مسلم أن يقول أن رأي الإمام الحسين عليه فاسد، وأن عمله فيه مفسدة للأمة الإسلامية، وهو الذي خرج لطلب الإصلاح في أمة جده؟!

اسمعه يقول: «ولم يكن في خروجه مصلحة لا في دين ولا في دنيا، وكان في خروجه وقتله من الفساد ما لم يكن يحصل لو قعد في بلده»(٢).

هل يمكن لعاقل أن يتكلم بهذا، سبحانك هذا بهتان عظيم؟ إذ أنه كيف لم ير هذا الرجل وأتباعه المصلحة المتوخاة من نهضة الإمام عليكام؟ وينفيها من الدنيا والآخرة، كيف ذلك؟ ومن أين له العلم بأحوال الآخرة؟!

ويقول ما هو أدهى وأعظم من ذلك: إنَّ ما قصده الحسين من تحصيل الخير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

ودفع الشر لم يحصل منه شيء، بل زاد الشو بخروجه وقتله، ونقص الخير بذلك وصار سبباً لشر عظيم!(١).

لماذا صار الإمام الحسين عَلَيْتَلِم سبباً لشر عظيم يا بن تيمية المبجّل؟! يقول: «لأن خروجه مما أوجب الفتن»(١).

ويعني بالفتن التي كان الإمام الحسين علي سبباً فيها: الشورات المتتالية على بني أمية إلى أن أسقطتهم، ورمت بأسطورة معاوية إلى مزابل ونفايات التاريخ، من ثورة المدينة المنورة إلى حركة ابن الزبير في مكة المكرمة مروراً بشورة التوابين، و ثورة زيد بن علي بن الحسين علي الأهام ونهضات تلو نهضات وثورات تعقبها ثورات، حتى أطاح العباسيون ببني أمية ودفعوها إلى أرذل ما يمكن.

وهذا ما لا يتمناه الجماعة السلفية وشيخهم ابن تيمية، الذي كان يريد أن يطول الظلم الأموي، وتدوم الجولة الأموية إلى آخر الدهر.

وهذا ما صرح به مؤسس دولتهم معاوية بن أبي سفيان حين قال للمغيرة بن شعبه نديمه: لا والله إلا دفئاً دفئاً.. ويقصد الدفن لذكر رسول الله المسلم الذي يعلن عنه بالأذان خمس مرات..

ألا تعجب - عزيزي القارئ - أن يرى الهندوسي مصلحة بخروج الإمام الحسين الحسين الحسين العلم منه، والمسيحي يرى كل الخير بنهضة الإمام الحسين الحيالية، ويتمنّى أن يكون لديهم مثل هذا العظيم ليصنعوا له تماثيل من ذهب، ويدعون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٢ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

الناس إلى المسيحية باسمه، وقبل هؤلاء جميعاً الله سبحانه وتعالى يقرر أن كل المصلحة والخير بنهضة المولى أبي عبد الله الحسين علي ويأمره بالخروج على يزيد.

ورسول الله على المسلحة والخير بخروج حفيده الإمام السبط الشهيد، فيأمره بالخروج إلى الشهادة، لأن له مكانة عند الله لن ينالها إلا بالشهادة، وأن دين الإسلام لن يستمر ويستقيم إلا بشهادة سيد شباب أهل الجنة.

وأبو الأحرار الحسين عليه وكل من معه من آل البيت الله وأصحابه الكرام، يرون الخير والمصلحة بالنهضة، ويأتي ابن تيمية بعد ذلك ليكتشف الحقيقة ويعلنها مدوية على الملأ وكأنه اكتشف كنزاً من العلم؛ أن الإمام عليه صار سبباً لشر عظيم، لماذا؟!

لأنَّ خروجه أوجب الفتن!(١٠).

هل تتصور هذا من إنسان يدّعي الانتماء إلى الإسلام والإنسانية؟!

ويحتج على سبط الرسول وعلينا ببعض تلك الآراء الفاسدة، أو الغير ناضجة ممن نصح الإمام السبط بعدم الخروج على يزيد، يقول: لذا أشار عليه بعضهم أن لا يخرج، وهم بذلك قاصدون نصيحته طالبون لمصلحته ومصلحة المسلمين! والله ورسوله إنما يأمر بالصلاح لا بالفساد!(1).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية: ج٢ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج٢ ص ٢٤١.

ولكن الإمام عَلَيْتُهِ لم يخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً.. وإنما خرج لطلب الإصلاح في أمة جدّه، وليسير بسيرة جدّه وأبيه أمير المؤمنين، والله ورسوله قطعاً مع الحسين عَلَيْتُهِ ونهضته، وليس مع يزيد وطغيانه وفساده وتهتكه.

ولكن دعه مع إمامه يزيد، ودعنا وإمامنا الحسين عَلَيْكُم ؛ خير لبني الإنسان الف مرة أن يكون فيهم خُلق كخُلق الحسين الذي أغضب يزيد بن معاوية ، من أن يكون جميع بني الإنسان على ذلك الخُلق الذي يرضى به يزيد (۱).

إنه كلام حق لا يرضى به ابن تيمية وأمثاله من السلفية والوهابية الذين يرون ويعتقدون بإمامة يزيد الدينية والدنيوية، ويطالبون السبط الشهيد عليه بالبيعة والاعتذار عما بدر منه في نهضته، لأنه أوجب الفتن على إمامهم يزيد.

وأعجب شيء أن يُطلب إلى الحسين بن علي أن يبايع مثل هذا الرجل، ويزكّيه أمام المسلمين، ويشهد له عندهم أنه نِعم الخليفة المأمول، صاحب الحقّ في الخلافة، وصاحب القدرة عليها!!

ولا مناص للحسين من خصلتين: هذه (البيعة) أو الخروج، لأنهم لن يتركوه بمعزل عن الأمر لا له ولا عليه.

إنَّ بعض المؤرخين من المستشرقين وضعاف الفهم من الشرقيين، ينسون هذه الحقيقة ولا يولونها نصيباً من الرجحان في كف الميزان.

وكان خليقاً بهؤلاء أن يذكروا أن مسألة العقيدة الدينية في نفس الحسين بن

<sup>(</sup>١) أبو الشهداء الحسين بن على: ص١٠٨.

على لم تكن مسألة مزاج أو مساومة ، وأنه كان رجلاً يؤمن أقوى الإيمان بأحكام الإسلام ، ويعتقد أشد الاعتقاد أن تعطيل حدود الدين هو أكبر بلاء يحيق به وبأهله وبالأمة قاطبة في حاضرها ومصيرها ، لأنه مسلم ولأنه سبط محمد ، فمن كان إسلامه هداية نفس ، فالإسلام عند الحسين هداية في نفس وشرف بيت (۱).

ولكن السلفية لا ترى الإسلام هداية نفس، ولا يعتقدون بشرف البيت النبوى، لأنهم يحاربون أهله لا سيما ذرية رسول الله المسلام.

#### يزيد عند ابن تيمية

ولابن تيمية فلسفة خاصة بالنسبة لأميره يزيد بن معاوية ، فإنه المدافع العنيد عن سيده يزيد ، ولا شيء يريد من وراء ذلك إلا محاربة أهل البيت وشيعتهم ، لأن يزيد إمام ذو سلطان وابن تيمية يعتقد بإمامة كل من ركب كرسي السلطنة والإمارة.

ومن المعروف أن يزيد متهتك فاجر على المستوى الشخصي قبل أن يتسلط على هذه الأمة بسلطان والده معاوية الذي اعتبر المدافعون عنه أن يزيد أحد أهم مخازيه الموبقة، مقرونة بحربه لأمير المؤمنين علي علي علي الشهداء.

فيزيد أمه ميسون الكلبية النصرانية التي لم تتحدث كتب التاريخ أنها أسلمت، بل تحدث التاريخ على تربية ولدها يزيد على أخلاقها وعادات أهلها،

<sup>(</sup>١) أبو الشهداء الحسين بن على: ص١١٥.

من الشرك والكفر وكل ما يخرج الإنسان من الدين الإسلامي، كشرب الخمور وركوب الفواحش كلها، لا سيما الزناحتى بالمحرّمات، وضرب الطنبور واللعب بالقرود والفهود. وغير ذلك من الرزايا التي تربى عليها يزيد بين أخواله النصارى.

هذا الذي قاله عنه عبد الله بن حنظلة غسيل الملائكة عندما خرج من عنده بوفد رسمي من أهل المدينة المنورة: (والله ما خرجنا على يزيد حتى خفنا أن نرمى بالحجارة من السماء، إنه رجل ينكح أمهات الأولاد، والبنات، والأخوات، ويشرب الخمر، ويدع الصلاة)(١).

كانت إمارة يزيد أقبل من أربع سنوات، ارتكب خلالها من الكوارث الفاجعة التي ما زالت الدّنيا تتحدث عنها.

فعل هتلر واحدة فقط باليهود وكما يقولون كذباً وافتراء، وذلك بما يسمى الهولوكوست (أي المحرقة) حيث ادعوا أنه أحرق اليهود في ألمانيا لأنهم العنصر الخبيث في أي مجتمع نزلوه، فأقاموا الدنيا ولم يقعدوها وما زالوا يتحدثون بها في كل المحافل الدولية، ووسائل الاتصالات العالمية مظهرين بشاعة أعمال هتلر الذي أصبح لعنة التاريخ المعاصر.

ولكن يزيد فعل أكثر من ذلك بكثير بحيث لا يقاس عمل أي مجرم بأعماله مهما بلغت من الهمجية، ومنها:

١- في السنة الأولى: قسل الحسين بن على عَلَيْكُم وذرّبة الرسول الأعظم

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلفاء: ١٦٥.

- محمد المالية ، وهل فعل بنو إسرائيل بأنبيائهم المنه كهذا الفعل؟!
- ٢- في السنة الثانية: قتل أهل المدينة واستباحها ثلاثة أيام لجيشه ففعلوا
   الأفاعيل، فهل فعلت النازية بستالينغراد كهذا؟!
- ٣- في السنة الثالثة : أحرق الكعبة المشرّفة بعد أن رماها بالمنجنيق، فهل فعل
   نيرون الذي أحرق روما أبشع من فعلة الحجاج؟!
- ٤- وفي السنة الرابعة: قيل أنه تزوج عمته -والعياذ بالله- وهذا لا يفعله الأوادم
   ولا حتى الحيوانات، إلا الخنازير وأشباهها من البشر.

هذا الذي فعل كل ذلك ما شأنه، وما مكانه عند السلفية وشيخها ابن تيمية؟!

نعم.. إنه معذور في أعماله كلها وذلك لسببين:

١- لأنه إمام ذو سلطان، ويحق له أن يفعل ما يشاء في سلطانه.

٢- لأنه متأوّل، فإذا أحسن فله أجران وإذا أخطأ فله أجر واحد، فهو مأجور على كل حال، فإذا قتل الحسين عَلَيْتَلِا بتأوله، فإنه يخطئ إذا كان مخطئاً وله أجر اجتهاده عند الشيخ ابن تيمية!!

يقول الشيخ بتأويل يزيد: (وأما أهل التأويل المحض فأولئك مجتهدون مخطئون، خطؤهم مغفور لهم، وهم مثابون على ما أحسنوا فيه من حسن قصدهم واجتهادهم في طلب الحق واتباعه)(١).

هذا الكلام يقوله ابن تيمية في الجدال عن يزيد وتبريراً لأخطائه، فمن

<sup>(</sup>١) رأس الحسين: ص٢٠٤.

المناسب جداً أن يدعمه باتفاق العلماء على أنهم لا يكفّرون أهل القبلة بمجرد الذنوب ولا بمجرد التأويل، (فلماذا تكفّر السلفية الأمة كلّها إذن) وأن الشخص الواحد إذا كانت له حسنات وسيئات فأمره إلى الله تعالى (١) !!

ويزيد من أين له هذه الحسنات أيها الشيخ ؟!

قلّب الشيخ أوراق التاريخ فلم يجد إلا ما تقدّم من يزيد: تاركاً للصلاة، ملازماً للخمور، ولا تفارقه الأغاني والغانيات، ملاعباً للكلاب والقرود والفهود، لا علاقة له بالدين، وجلّ علاقته من هذه الدنيا نيل كل ما استطاع من الشهوات واللذائذ المحرّمة بلا رادع من دين ولا وازع من ضمير.

وهذا ما لا يرضاه الشيخ في إمامه، فغاص في التاريخ إلى قعره فوجد ما يتمسك به وهو: وكان له موقف في القسطنطينية -وهو أول جيش غزاها- ما يعد من الحسنات (٢).

واويلاه أي حسنة تلك التي وجدتها أيها الشيخ في ذهاب إمامك يزيد مع الجيش الذي توجه إلى القسطنطينية، أية حسنة ليزيد في ذلك يما عقلاء المسلمين؟!

وربما تزداد عجباً من جعل هذا الفعل حسنة ليزيد إذا علمت - يا عزيزي الكريم- كيف شارك يزيد في ذلك الجيش، خذها من المؤرخين!

قال ابن الأثير في أحداث سنة ٤٩هجرية: (في هذه السنة وقيل سنة خمسين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠٧.

سيَّر معاوية جيشاً كثيفاً إلى بلاد الروم للغزاة، وجعل عليهم سفيان بن عوف، وأمر ابنه يزيد بالغزاة معهم فتثاقل واعتلَ فأمسك عنه أبوه.

قال: فأصاب الناس في غزاتهم جوع ومرض شديد، فأنشأ يزيد يقول: ما إن أبالي بما لاقت جموعهم بالفَرقَدونة من حمّى ومن مُوم إذا اتكأت على الأنماط مرتفقاً بسدير مُرانَ عندي أمُ كلثوم

وأم كلشوم امرأته بنت عبد الله بن عامر. (هكذا قالوا والحقيقة بضمير الغيب)، فبلغ معاوية شعره فأقسم عليه ليلحقن بسفيان في أرض الروم، فسار معه جمع كثير أضافهم إليه أبوه (١٠).

وأنت تقرأ هذه السطور التي لخص فيها العلماء حسنة يزيد بالخروج إلى أرض الروم، تلك الحسنة التي كانت رغماً عن أنفه وليس بشجاعته أو صولته وجولته، لأنه لا يصول ويجول إلا في أحضان النساء.

إن مدى تعلقه بالجهاد وحبه للفتوح الإسلامية واضح للعيان، ومدى اهتمامه بذاك الجيش الجرار من المجاهدين كذلك، فهو (ما إن أبالي بما لاقت جموعهم) كيف يبالي إذن وهو (بدير مران) ذاك الدير النصراني معتكفاً فيه لحاجاته وديانته يعبد هواه وشيطانه ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَدَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَهُ اللهُ (٢).

حسنة يزيد يا شيخ ما هي إلا أتفه سيئة له، فكيف صارت عندك حسنة

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ: ج٣ ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية: الآية ٢٣.

ترفع عنه موبقة استباحة المدينة وقتل الأصحاب والتابعين لهم بإحسان، لا إله إلا الله ولا حول ولا قوة إلا بالله؟!

هذه الحسنة التي ترفع السيئة عند ابن تيمية لسيده ومولاه يزيد، ولكن أين التأويل في بقية أعمال يزيدخذها من الشيخ نفسه:

### ١- قتل الإمام الحسين عليه:

يقول: إنّ يزيد لم يظهر الرضى بقتله، وأنه أظهر الألم لقتله، والله أعلم بسريرته وقد عُلم أنه لم يأمر بقتله ابتداءً، ولكنه كان مع ذلك ما انتقم من قاتليه، ولا عاقبهم على ما فعلوا إذ كانوا قتلوه لحفظ ملكه، ولا قام بالواجب في الحسين وأهل بيته، ولم يظهر له من العدل وحسن السيرة ما يوجب حمل أمره على أحسن المحامل، ولا نقل أحد أنه كان على أسوأ الطرائق التي توجب الحدّ(۱).

فيزيد لم يقتل ولا حتى أمر بالقتل، ولكنه لم يعاقب القاتل لأنه فعل ذلك لمصلحته، وهذا أمر عادي في عرف الملوك، وأعظم ما كان منه أنه لم يحلم عن الإمام الحسين عليه ويحمله على العدل وحسن السيرة، إلا أن ذلك لا يوجب حداً أو تنكيلاً وهذا بإجماع العلماء، ولست أدري أي علماء إلا علماء السلفية والوهابية.

ولا داعي للتعليق على كل هذه الدعاوي الباطلة بداية ونهاية، إلا أنني أنقل ما نقله المؤرخون عن الأمر بقتل سيد الشهداء عليه الذي صدر من يزيد،

<sup>(</sup>١) رأس الحسين: ص٧٠٧.

ولا أتعدَّى القاتل المباشر للإمام ألا وهو عبيد الله بن زياد.

قالوا: عاش عبيد الله بن زياد بعد موت يزيد، فاضطربت عليه الأحوال في العراق فخرج إلى الشام ومعه مئة رجل من الأزد يحفظونه، وفي بعض الطريق رأوه قد سكت طويلاً، فخاطبه أحدهم ويدعى مسافر بن شريح البشكري، فقال له: أنائم أنت؟

قال: لا، كنت أحدّث نفسي.

قال له مسافر: أفلا أحدثك بما كنت تحدث به نفسك؟

قال: هات.

قال مسافر: كنت تقول: ليتني كنتُ لم أقتل حسيناً.

فقال عبيد الله بن زياد: أما قتلي الحسين فإنه أشار إليّ يزيد بقتله أو قتلي، فاخترتُ قتله (١٠).

وكذلك كان أمر يزيد لوالي المدينة بأخذ البيعة أو القتل، وإلى والي مكة بقتل الإمام عليه ولو كان متعلقاً بأستار الكعبة، كل ذلك من بديهيات المؤرخين كما قرأت من قبل، ولكن الشيخ ابن تيمية كان يتمنى لو قاد إمامه يزيد الجيش مباشرة لقتل إمامنا الحسين عليه ، وإبادة ذرية رسول الله والمنا عليه الله عن عرضى وربما يعدها من حسناته كذلك.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ: ج٤ ص١٤٠.

#### ٢- واقعة الحرَّة:

واستباحة المدينة لثلاثة أيام بعد المقتلة العظيمة التي مُني بها أهل الإيمان في مدينة الرسول الأعظم المستنق التي قال فيها النبي الأكرم المستنق «المدينة حرم ما بين عابر إلى ثور (۱) ، فمن أحدث فيها حدثاً أو آوى مُحدثاً ، فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ولا يقبل الله منه يوم القيامة صرفاً ولا عدلاً.. "(۱).

وكثيرة هي الأحاديث في فضل وحرمة المدينة المنورة المباركة، أما يزيد فإنه وجه إليها جيسًا جراراً بقيادة مسرف بن عقبة، فقتل الثوار وحاصر المدينة، واستباحها لمدة ثلاثة أيام، حتى ولدت فيها ألف بكر لا يعلم آباؤهم وكانوا يزوّجون بناتهم ولا يسألون عنها.

ولكن ماذا يقول ابن تيمية: فأما أهل الحرّة فإنهم لما خلعوا يزيد وأخرجوا نوّابه، أرسل إليهم مرّة بعد مرّة يطلب الطاعة فامتنعوا، فأرسل إليهم مسلم بن عقبة المرّي وأمره إذا ظهر عليهم أن يبيح المدينة ثلاثة أيام، وهذا هو الذي عظم إنكار الناس له من فعل يزيد (٣).

هكذا كان إمامه معذوراً في وقعة الحرة، وفي قتل أهلها من الصحابة حتى لم يكد ينج منهم أحد، وهم الصحابة الكبار من المهاجرين والأنصار وأبنائهم. لأن تأويله وغيرته على ملكه ومحاولة حفظه كان أولى، وهو الذي يقول فيهم: إن من طعن بأحد منهم فهو أضل من حمار أهله.

<sup>(</sup>١) هما جبلان؛ الأول في المدينة والآخر في مكة. النهاية: ج١٠ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ج١٢ حديث ٣٤٨٠٥.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية: ج٢ ص٢٥٣.

ولكن الذي لم يكن له حق فيه: هو استباحة المدينة وانتهاك أعراض المسلمين.

ولهذا يُبرر بأسلوبه الساخر: لكنّه -أي يزيد- لم يقتل جميع الأشراف، ولا بلغ عدد القتلى عشرة آلاف، ولا وصلت الدماء إلى قبر النبي !!(١٠).

واويلاه من هذا الكلام.. وكأنك تحس من كلام الشيخ أسفه وحسرته إذ لم يقتل الجميع، وتصل الدماء إلى قبر النبي الشيئة ، لا حول ولا قوة إلا بالله على هذا الكلام!

فيزيد متأوّل وإمام مخطئ، ولكن أهل المدينة هم المعتدون لشق عصا الطاعة والخروج على الإمام يزيد ولذا فهم يستحقون ما وقع لهم، ولذا أخذ مسلم بن عقبة البيعة عمن بقي من أهل المدينة على أنهم عبيد أرقاء ليزيد بن معاوية، ولكن كيف ذلك وما تأويلها عند ابن تيمية، علمه عنده؟

## ٣- إحراق الكعبة المشرَّفة:

أما عن إحراق الكعبة ورميها بالمنجنيق حتى تهدّمت بقيادة طاغية بني أمية (الحجاج بن يوسف الثقفي) فقد قال المؤرخون: إن جيش يزيد لما قضى على حركة أهل المدينة في وقعة الحرّة توجّه إلى مكة قاصداً ابن الزبير الذي كان معتصماً بها، فحاصروه ورموه بالمنجنيق حتى أحرقوا الكعبة، فصعد قاضي ابن الزبير ينادي: يا أهل الشام، هذا حرم الله الذي كان مأمناً في الجاهلية فاتقوا الله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

فيصيح الشاميون: الطاعة الطاعة! الكرَّة الكرَّة! الرواح قبل المساء!

فلم يزالوا على ذلك حتى احترقت الكعبة، وقال أهل الشام: إنّ الحرمة والطاعة اجتمعتا، فغلبت الطاعة الحرمة (١).

ولكن ماذا يقول ابن تيمية: إن حريق الكعبة لم يقصده يزيد، وإنما كان مقصوده حصار ابن الزبير، والضرب بالمنجنيق كان له (لابن الزبير) لا للكعبة ويزيد لم يهدم الكعبة، ولم يقصد إحراقها لا هو ولا نوابه باتفاق المسلمين!!(٢).

هل تضحك أم تبكي - عزيزي القارئ - من هذا الكلام؟! هل قرأت مثل هذا التبرير السلفي لأفعال يزيد؟!

#### ابن تيمية ولعن يزيد

بعد كل الذي تقدم، وكل هذا الدفاع المستميت عن يزيد، هل تتوقع من الشيخ أن يسمح بلعن يزيد اللذي صارت لعنته كلعنة الشيطان، أصبحت مضرباً للأمثال عند الأمة الإسلامية حتى يقال: العن يزيد ولا تزيد.

ومعنى القول: أن يزيد هو الوحيد الذي يستحق اللعنة من هذه الأمة المرحومة، أو أنه من أوائل من يستحقون ذلك، ولكن لعنته المتفق عليها بين علماء الأمة وعوامها على حد سواء هي باطلة عند ابن تيمية.

إنَّ الشيخ ابن تيمية ألَّف كتاباً سمَّاه (فضائل معاوية ويزيد وأنه لا يُسبِّ)

<sup>(</sup>١) ابن تيمية حياته وعقائده: ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية: ج٢ ص٢٥٤.

وكانت دعواه من حديث رسول الله الله الله عليه المؤمن لا يكون لعاناً».

وإليك أولاً رأي الإمام أحمد بن حنبل بلعن يزيد بن معاوية :

«قيل للإمام أحمد: أتكتب حديث يزيد؟

فقال: لا، ولا كرامة، أوكيس هو الذي فعل بأهل الحرّة ما فعل؟!

وقيل له: إنَّ قوماً يقولون: إنا نحب يزيد؟

فقال: وهل يحب يزيداً أحد يؤمن بالله واليوم الآخر؟

فقال له ابنه صالح: فلماذا لا تلعنه؟

فقال الإمام أحمد: ومتى رأيت أباك يلعن أحداً..، وكيف لا يلعن من لعنه الله تعالى في كتابه؟

فقيل له: وأين لعن الله يزيد في كتابه؟

فقال: في قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسسَيْتُمْ إِنْ تَولَّيْتُمْ أَنْ تُفْسدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطَّعُوا أَرْ حَامَكُمْ \* أُولَئكَ اللّذينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ (١).

وهل يكون فساد أعظم من قتل الحسين عَلَيْكُلْم؟!

وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّــذِينَ يُسؤَّذُونَ اللهَ وَرَسُــولَهُ لَعَــنَهُمُ اللهُ فِــي الـــدُّتُيَا وَالآخرة ﴾ (1).

وأي أذى أشد على محمّد علي على عمّد ملك من قتل الحسين الذي هو له ولابنته البتول

<sup>(</sup>١) سورة محمد: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٥٧.

قرّة عين<sup>(١)</sup>.

وهل تعلم - عزيزي القارئ - أن ابن تيمية ينقل هذا الحديث إلا أنه يختصره كعادته عندما بنقل مثل هذه الروايات، ويقف عند قول الإمام أحمد لولده متى رأيت أباك يلعن أحداً، فيكتب في آخر الرواية (انتهى) لإشعار القارئ بانتهاء الرواية إلا أنها لم تنته، ولكن التعصب هو الذي ينهي الرواية حيث يشاء الشيخ.

واللطيف في القضية أنّ شيخاً من تلاميذ الشيخ ابن تيمية هو أبو الفرج ابن الجوزي الفقيه الحنبلي، يؤلف كتاباً يرد به على كتاب ابن تيمية أسماه (الرد على المتعصب العنيد) يقول فيه:

إن إنكار (ابن تيمية) على من استجاز ذم المذموم، ولعن الملعون من جهل صراح، فقد استجازه كبار العلماء منهم الإمام أحمد بن حنبل، وقد ذكر أحمد في حق يزيد ما يزيد على اللعنة (١٠). ويقصد طبعاً الحديث المتقدم.

فناصر السنة والمكافح عن السلف والمدافع عن يزيد وأبيه معاوية ، هو الشيخ ابن تيمية وذلك لحبه وتعلقه الشديد بهما .. ورسول الله المستنة يقول: «المرء يحشر مع من أحب» ؛ حشره الله معهما هو وجميع من يتولونه.

قال ابن العماد الحنبلي، قال التفتازاني في (شرح العقائد النسفية): اتفقوا (العلماء) على جواز اللعن على من قتل الحسين، أو أمر به، أو أجازه، أو

<sup>(</sup>١) الإتحاف بحب الأشراف: ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) الرد على المتعصب العنيد: ص١٣.

رضي به، والحق أن رضى يزيد بقتل الحسين، واستبشاره بذلك وإهانته أهل بيت رسول الله والمنتفي أن رضى عناه، وإن كان تفصيله آحاداً فنحن لا نتوقف في شأنه، بل في كفره وعدم إيمانه، لعنة الله عليه وعلى أنصاره وأعوانه (۱).

والسشبراوي يقول: ولا يشك عاقسل أن يزيد بن معاوية هو القاتل للحسين على الله مو الذي ندب عبيد الله بن زياد لقتل الحسين (٢).

ماذا تحكم على ابن تيمية بعد هذه الأقوال!! وهو ممن رضي بقتل الإمام الحسين بن علي علي المناع عن قاتله وبرر أعماله وأجازه في كل ما فعل!!

#### موضوعية اللعن في القرآن الكريم

يطول ويكثر الطعن علينا نحن شيعة أهل البيت المنه ويتهموننا بلعن أو سب الصحابة أو غيرهم من المسلمين. والمسألة تطول إلا أنني سأوجزها بأسطر قليلة وآيات من الذكر الحكيم فقط، نتبين من خلالها رأي الإسلام الحنيف بمسألة اللعن.

إنَّ المعنى المتعارف للعن: هو الطرد والإبعاد من رحمة الله، فهي إلى الدعاء أقرب منها إلى السباب أو الشتائم، لذا تراك إذا كنت تريد أن تلعن أحداً تقول: اللهم العن فلاناً، أو العنه، أي اطرده من رحمتك، وأبعده من ساحة قدسك، فهي إذن أمر عادي لمن يستحقه.

وردت هـذه المـادة (لَعْـنْ) في القـرآن الكـريم (٤٠) مـرة بمختلـف الـصيغ

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب: ج١ ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف بحب الأشراف: ص٦٢٠

والاشتقاقات اللغوية والتي بلغت (١٧) اشتقاقاً أكثرها كان:

(لَعْنَة) ١٣ مرة.

(لعنهم) ٧ مرات.

(لعَنهُ) ٣ مرات.

(يَلعنُ) و(يلعنهم) و(لُعنوا) كل واحدة مرتين.

وباقي الاشتقاقات، وهي: لَعَنَ، لَعَنَتْ، لَعَنَّا، لعنَّاهم، نَلعنهم، إلعنهُمْ، لُعِنَ، لَعَنَتى، اللاَعنون، مَلعونين، الملعونة، وردت مرَّة واحدة فقط.

فمَن الذين لعنهم الله في كتابه العزيز؟؟

أ) الشيطان اللعين الرجيم. ولعنته من البديهيات الإسلامية بقوله تعالى:
 ﴿إِنْ يَدْعُونَ مَنْ دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثاً وَإِنْ يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَاناً مَريداً (١١٧) لَعَنَهُ اللهُ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ \* وَإِنَّ عَلَيْسِكَ اللَّعْنَــةَ إِلَــى يَــوْمِ الدِّين ﴾ (1). فهو ملعون مطرود من رحمة الله إلى يوم البعث والحساب.

ب) أصناف من البشر، لعنهم الله بصفاتهم وأعمالهم مثل:

١ - الكافرون، بقوله تعالى:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافرينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعيراً ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآيتان ١١٦ - ١١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: الآيتان ٧٧ – ٧٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: الآية ٦٤.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَافرينَ ﴾(١).

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُ اللهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّـاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ (١).

٢- الظالمون، بقوله تعالى:

﴿ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالمينَ ﴾ (").

﴿ وَيَقُــولُ الأَشْــهَادُ هَــؤُلاءِ الَّــذِينَ كَــذَبُوا عَلَــى رَبِّهِــمْ أَلا لَعْنَــةُ اللهِ عَلَــى الظّالمينَ ﴾ (1).

﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءً الدَّارِ ﴾ (٥٠).

٣- الكاذبون، بقوله تعالى:

﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ الله عَلَى الْكَاذبينَ ﴾ (١).

﴿وَالْخَامِسَةُ أَنَّ لَمْنَةَ الله عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَادْبِينَ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآية ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران: الآية ٦١.

<sup>(</sup>٧) سورة النور: الآية ٧.

٤- المفسدون في الأرض، بقوله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ يَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَـرَ اللهَ بِـهِ أَنْ يُوصَـلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ (١).

٥ - الذين يرمون المحصنات ويقذفونهن ببهتان، والعياذ بالله، قال تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لَعِنُوا فِسِي السَّنُيَّا وَالآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢).

٦ - الذين يؤذون الله ورسوله، بقوله تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي اللهُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُسمْ عَــذَابِاً مُهيناً ﴾ (٣).

٧- المنافقون، في قوله تعالى:

﴿ وَيُعَذَّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِّينَ بِاللهِ ظَـنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ وَأَعَـدُ لَهُـمْ جَهَـنَّمَ وَسَاءتْ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ وَأَعَـدُ لَهُـمْ جَهَـنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيراً ﴾ (١).

٨- علماء السوء ووعاظ السلاطين، وذلك بقوله تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنْ الْكِتَسَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: الآية ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: الآية ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح: الآية ٦.

وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوُلاءِ أَهْدَى مِنْ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً \* أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمْ اللهُ وَمَنْ يَلْعَنْ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً ﴾(١).

ج) هناك اليهود، من اللعناء الذين تكررت لعنتهم في القرآن الكريم بالتصريح بالاسم أو الصفات التي كانت تلازمهم كأصحاب السبت، والذين مسخوا قردة وخنازير وعبدوا الطاغوت، وغير ذلك من الصفات من ذلك.

١ - اليهود، في قوله تعالى:

﴿ وَقَالَتْ الْيَهُودُ يَدُ الله مَعْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْديهمْ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا ﴾ (١٠).

٢- أصحاب السبت، بقوله تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ٱوتُوا الْكِتَابَ آمنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقاً لِمَـا مَعَكُــمْ مِـنْ قَبْــلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْت وَكَانَ أَمْرُ الله مَفْعُولاً﴾(\*\*).

٣- المسوخات منهم، بقوله تعالى:

﴿ قُلْ هَلْ ٱنَّبَنُكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَــلَ مِنْهُمْ الْقَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَــدَ الطَّـاغُوتَ ٱوَّلَئِـكَ شَــرٌ مَكَانــاً وَأَصَــلُ عَــنْ سَــواءِ السَّبِيلِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآيتان ٥١ - ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: الآية ٦٠.

٤- ناقضوا الميثاق، لقوله تعالى:

﴿ فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُـوبَهُمْ قَاسِـيَةً بُحَرِّفُـونَ الْكَلِـمَ عَـنُ مَوَاضِعه﴾ '').

٥- الكافرون منهم، بقوله تعالى:

﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمْ اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلاً مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١).

﴿ لَعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ (٣).

بعد هذا الاستعراض السريع للآيات المباركات دون تعليق لأنني سأترك ذلك للأخ القارئ الكريم، بقيت لدينا مسألتان هما:

الأولى: وردت في القرآن كلمة (الشجرة الملعونة)، وذلك بقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فَتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجْرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآن وَتُنَخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ طُغْيَاناً كَبِيراً ﴾ (١٠).

ذهب المفسرون وأهل العلم والإنصاف إلى أنها نزلت بحق بني أمية، فهم الشجرة الملعونة في القرآن بقصة ترويها كتب التفسير والسنن، وأن تلك الرؤيا التي رآها الحبيب المصطفى المسلمي التي رقيته أن صبيان بني أمية ينزون على منبره

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: الآية ٦٠.

نزو القردة، فأخبر الأمة وحذَّرها فتنتهم.

وقال بحق زعيمهم: «إذا رأيتم معاوية على منبري فابقروا كرشه ولن تفعلوا»، بروايات مختلفة يعلمها المتتبعون للسيرة النبوية المباركة.

وقال كذلك: «اللهم العن القائد والسائق والراكب»(١) عندما رأى أبا سفيان يركب على بعير ويزيد يقوده ومعاوية يسوقه.

الثانية: أما المسألة الثانية: فهي مكانة اللعن واللاعن لمن يستحق اللعن في كتاب الله العزيز..

والمسألة دقيقة وتحتاج إلى تمحيص وتدقيق. وسأتطرق إليها لأنها تُهمة شنيعة يلصقها بعض الجهّال بالشيعة، من أنهم يسبّون ويلعنون، وأن المؤمل لا يكون لعّاناً.

أقول وبالله العون: إنّ المؤمن حق الإيمان يجب أن يكون لعّاناً لأعداء الله وأعداء الله وأعداء رسوله الكريم وهو كلام ربّ العالمين في هذا الخصوص؟

جاء في سورة البقرة المباركة الآيات التالية: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْمَيْنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيِّنَاهُ للنَّاسِ فِي الْكَتَابِ ٱوْلَئَكَ يَلْعَنْهُمْ اللهَ وَيَلْعَنْهُمْ اللهَ وَيَلْعَنْهُمْ اللهَ وَيَلْعَنْهُمْ اللهَ وَيَلْعَنْهُمْ اللهَ وَيَلْعَنْهُمْ اللهِ عَنُونَ إِلاَ اللَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَيَبَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللهِ عَنُونَ إِلاَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣٠ ص٢٩٥، الاحتجاج: ج١ ص٢٧٤، شرح نهج البلاغة: ج٦ ص٢٨٨.

# أجْمَعينَ ﴾(١).

بالتدبر في هذه الآيات المباركة تجد:

- إنَّ كتمان الرسالة وبينات الهدى يستوجب اللعنة، ويستثنى منها التائب توبة نصوحاً لوجه الله تعالى.
- إنَّ الكفار والذين ماتوا على الكفر يستحقون اللعنة كذلك، ولا توبة لهم.

ولكن اللعنة مِمَّن؟ وهنا الشاهد على كلامي.

١ - من الله عزَّ وجلَّ.

٢- من الملائكة الكرام.

- ٣- من اللاعنين.. وقيل هم الملائكة، ولكن الواقع أنهم المؤمنون، لأن الملائكة مذكورين.
- ٤- من الناس.. وهم جميع الناس الذين يمكن أن يلعنوا الكفار، فلهم ذلك
   ويؤجرون على عملهم ذاك.

إلا أنه يجب أن لا تخفى عليك هذه المسألة: وهي أنّ اللعنة على الذين يكتمون الآيات من بعد ما عرفوها هو من الله واللاعنين أي المؤمنين.

أما اللعنة على الكفار لا سيما الميتون منهم فهي من الله والملائكة والناس أحمعين. لأنهم أعم وأشمل بالكفر من أولئك الذين يشملهم الصنف الأول، أما الذين في الصنف الأول فهم أخص وألعن، ولذا لا تصيبهم إلا اللعنة المجابة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآيات ١٥٩ – ١٦٠ - ١٦١.

(من الله واللاعنين).

وجاء في آيات سورة آل عمران المباركة ما هو قريب من ذلك من الآيات: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإسْلامِ ديناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ \* كَيْهُ فَي الْآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ \* كَيْهُ فَي يَهْدِي الله قُوماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِم وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُم الْبَيْنَاتُ وَالله لا يَهْدِي الله قُوماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِم وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُم الْبَيْنَاتُ وَالله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ \* أُولَيْكَ جَرَاؤُهُم أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَدَ اللهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ (١).

وبالتدبّر في الآيات نجد:

١ - الدين المقبول عند الله هو الإسلام ولا يقبل أي دين غيره أبداً.

٢- من يترك الإسلام رغبة منه إلى غيره فإنه يخسر الدنيا والآخرة.

٣- الله سبحانه لا يهدي المستكبرين الذين يعلمون علم اليقين أن رسول الله والله الحق وأمين، وأن القرآن هو من عند الله الحق، إلا أنهم ينكرون ويصرون على ذلك.

٤- وهؤلاء يستحقون اللعنة. ومِمَّن هي؟

- من الله تعالى.
- والملائكة الكرام.
- والناس أجمعين.

فالملاحظ في الآيات الآنفة الذكر أن اللعن هو مقام عظيم، وأحياناً يكون واجباً على أهل الإيمان والتقى، لأن أهل العربية يستنبطون ذلك من العطف

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآيات ٨٥ - ٨٦ - ٨٧.

الوارد في الآيات المباركة.

﴿ يَلْعَنُهُمْ اللهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللاّعِنُونَ ﴾ وعليهم ﴿ لَعْنَـةُ اللهِ وَالْمَلائِكَـةِ وَالنَّـاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ في الموردين، وهذا العطف بالواو على الذات المقدسة تعني قدسية المعطوف لقداسة المعطوف عليه، وهذا يجب أن لا يخفى عليك أخى العزيز.

وهنا يجب أن نتذكر مسألة التولي لأولياء الله، والتبرِّي من أعدائهم، والولاية تعني: الالتزام بعد الإيمان بنهج أولياء الله، وأما البراءة فتعني: التبري اللساني والقلبي و الفعلي من أعداء الله ورسوله والأئمة الأطهار (صلوات الله وسلامه عليهم).

ولهذا نقرأ في آية الكرسي: ﴿لا إِكْرَاهَ فِي الدَّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنْ الغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لا انفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١).

فالكفر بالطاغوت يجب أن يسبق الإيمان كما في الآية المباركة، لأن الإنسان إذا لم يكفر بالطاغوت وينزعه من قلبه تماماً، فإنه لن يخلص في إيمانه بالله تعالى، وهذا واضح من التشهد بـ (لا إنه إلا الله) فالنفي يسبق الإثبات للوحدانية.

ولكن أسألك - عزيزي القارئ - ما هي نتيجة هذا البحث؟ هـل وجـدت أن يزيد وأشباهه وأنصاره يستحقون اللعنة أم لا؟

وإذا كان الشخص تنطبق عليه صفة من الصفات الـتي تستحق اللعـن، فهـل سوف تلعنه أم لا؟

اسورة البقرة: الآية ٢٥٦.

ومن يلعنه الله، ورسوله، والملائكة، واللاعنون، والناس. فهل ستوافق على لعنه؟

هذا والأحاديث المروية عن رسول الله في السنّة النبويّة الشريفة تؤكد أن: رسول الله والأحاديث المروية عن رسول الله في السنّة النبويّة لعن الكثير من اللعناء اعتباراً من المستهزئين، والمشركين والمنافقين لاسيما بني أمية (الشجرة الملعونة في القرآن)، والشجرة المروانية التي قال عنها: «الوزغ ابن الوزغ الملعون ابن الملعون عليه اللعنة وعلى من يخرج من صلبه إلى يوم الدين»(۱). وعائشة كانت تسميه (فضضٌ من لعنة نبي الله)(۱).

#### الصحابة يلعنون بعضهم بعضأ

وكثير من الصحابة لعن بعضهم بعضاً، وصحاح المسلمين مليئة بمثل هذه الأحاديث والأحداث، وإليك واحدة نأخذها من البخاري وشيخه:

قال الحميدي (شيخ البخاري وأستاذه) حدثنا سفيان حدثنا عمرو بن دينار قال: (أخبرني طاووس سمع ابن عباس، يقول: بلغ عمر بن الخطاب أن سمرة (بن جندب) باع خمراً.

فقال: قاتل الله سمرة، ألم يعلم أن رسول الله الشَّاة قال: لعن الله اليهود حرمت عليهم الشحوم فجملوها فباعوها) (٢) أي: أذابوها.

ولا يهولنك إذا قرأت في صحيح البخاري كلمة (فلاناً) مكان اسم سمرة بن

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين عليكها: للخوارزمي ج١ ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ: ج٤ ص٧٠٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج١ ص٩ حديث ١٣ من أحاديث عمر.

جندب، لأنه كان يريد أن يغطي على عورة هذا الصحابي المفضوحة على الملأ كعورة عمرو بن العاص في صفين.

وهذا ديدن البخاري وعادته في محاولة التغطية والتمويه، لأنه يعتقد بعدالة الصحابة جميعاً دون استثناء، وأنهم كالنجوم ولا يتطرق إلى أحدهم الشك (ومن طعن بأحد منهم فهو أضل من حمار أهله) كما يقول شيخ السلفية ابن تيمية!

ولكن اسأله وأمثاله، ما رأيه بهذا الصحابي (سمرة بن جندب)، وهذا الطعن واللعن له من الصحابي الثاني عمر بن الخطاب؟!

صحابي يبيع الخمر في عهد عمر، وعمر يلعنه، فهل كان أهـ لا للعنـ ه؟ أم أن عمر كان كما وصف ابن تيمية؟!

وهذا الصحابي الذي يبيع الخمر هو من أهل النار بنص حديث رسول الله وقع في قدر مملوء الله وقع في قدر مملوء الله وقع في قدر مملوء بالماء الحار جداً فمات بالنار في الدنيا، وله نار الآخرة كما أخبر الصادق الأمين الله وذلك لكثرة الدماء التي سفكها في عهد بني أمية، فكان زياد يستخلفه ستة أشهر على البصرة وعلى الكوفة مثلها، قال الذهبي: وقتل سَمُرة بشراً كثيراً، وما في الأرض بقعة نشفت من الدم ما نشفت هذه - يعنون دار الأمارة - قتل بها سبعون ألفاً.

قيل: مَن فعل ذلك؟ قال: زيادٌ وابنه (عبيد الله) وسَمُرة (بن جندب)(١).

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء: ج٣ ص١٨٥ ترجمة ٣٥.

ولا تظن أن هذا الصحابي الذي يدافع عنه الناس كان يبيع الخمرة ولا يشربها، لا بل كانت لا تفارقه أبداً.

فقلنا: ما هذا؟! قالوا: به النقرس.

وإذا القوم قد أتوه، فقالوا: يا سمرة ما تقول لربك غداً؟ تؤتى بالرجل فيقال لك: ليس الذي فيقال لك: ليس الذي قتلته بخارجي ذاك فتى وجدناه ماضياً في حاجته فشبه علينا، وإنما الخارجي هذا فتأمر بقتل الثانى؟

فقال سمرة: وأي بأس في ذلك! إن كان من أهل الجنة مضى إلى الجنة، وإن كان من أهل النار مضى إلى النار (١)!!

هذا الصحابي الذي رفض نخل الجنة بضمانة رسول الله والله والذي قال بحقه محمد بن سليم: سألت أنس بن سيرين، هل كان سمرة قتل أحداً؟

قال: وهل يحصى من قتل سمرة بن جندب؟! استخلفه زياد على البصرة وأتى إلى الكوفة، فجاء وقد قتل ثمانية آلاف من الناس، فقال له: هل تخاف أن تكون قد قتلت أحداً بريئاً؟

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج٣ ص٧٧، شرح نهج البلاغة مجلد ٣ ج٥ ص١٢١.

قال: لو قتلت إليهم مثلهم ما خشيت! ا(١٠).

ويشهد أبو سوار العدوي قائلاً: قتل سمرة من قومي في غداة سبعة وأربعين رجلاً قد جمع القرآن<sup>(۱)</sup> (أي حفظه)!

أهكذا تكون الصحبة؟!

أو هكذا يكون الصحابة؟! وهكذا تكون العدالة؟!

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.



الفصل السادس

# حربٌ على القبور

أن تحارب حياً فهذا ممكن، وربما يحكم به العقلاء، أو لا أقل تجد لنفسك مبرراً لذلك، ولكن أن تحارب الأموات، فهذا الذي لا مبرر له عند العقلاء!

أن تحارب الله سبحانه وتعالى في رسالته، ورسولَ الله ﷺ بذاته وذريته الطاهرة في الحياة وفي الممات، فهذا شيء عجاب والله!!

- لا يجوز الاجتماع والجمع للذكر، والصلاة من اعظم الذكر مهما كان السبب.

- لا يجوز أن ترفع صوتك بالصلاة على محمد وآله، بل إن ابن عبد الوهاب كان يجلد وربما قتل من رفع صوته بالصلاة أمامه!

كل ذلك جاء باسم التوحيد وعدم الشرك، ولكن كل ذلك لم يرق لهم ولم يشف غليل صدورهم، لأنهم يسمعون المؤذن يشهد بالرسالة خمس مرات، ويصلّي ويسلّم على الحبيب المصطفى بعد الأذان، فأمروا بإلغائها تماماً بعد الأذان!

ولم يكتفوا بذلك، لأنهم يرون الناس يضجّون ويعجّون إلى الله بالدعاء

وهم طائفون حول قبر نبيه الشريف وروضته النورانية المباركة، فراحوا يحرِّضون الناس على عدم الزيارة، ويمنعون الزائر من استلام الضريح، أو حتى الوصول إلى الرخام الموضوع حول القبر الشريف، وفوق ذلك فهم يدوسونه بأحذيتهم!

لقد أعلنوها حرباً على القبور جميعاً، وعلى المساجد والقباب التي فوقها، فدمروا الذي دمروه دون وازع من ضمير أو رادع من دين، أو احترام للميت أو الحي مهما كان دينه أو مذهبه، فعملوا أعمالاً يندى لها جبين التاريخ وما زالوا يعملون!!

وقبل الاستطراد بالحديث عن القبور المهدومة، والحرم المنتهكة من قبل الوهابية، لا بأس بأن نقدم كلماتهم وفتاويهم حول هذا الموضوع، الذي يعتبرونه من الشرك الأكبر ويطلقون عليها (عبادة القبور) وعلى فاعليها (بالقبوريين).

اسمعه يقول: والشرك منه ما هو أكبر مخرج عن ملة الإسلام، صاحبه مخلّد في النار إن مات على ذلك.

ومن مظاهر الشرك المنتشرة في كثير من بلاد المسلمين:

- الاعتقاد بأن الأولياء الموتى يقضون الحاجات، ويفرِّجون الكربات، والاستعانة والاستغاثة بهم، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَقَـضَى رَبُّكَ الاَ تَعْبُدُوا إِلاَ إِيَّاهُ ﴾(١).

- وكنذلك دعاء الموتى من الأنبياء والصالحين أو غيرهم للشفاعة، أو

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٢٣.

للتخليص من الشدائد، والله يقول: ﴿أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُنظَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُسْفُ السُّوءَ ﴾(١).

- وبعضهم يتخذ ذكر اسم الشيخ، أو الولي عادته وديدنه إن قام وإن قعد وإن عشر، وكلما وقع في ورطة أو مصيبة وكربة، فهذا يقول: يا محمد، وهذا يقول: يا علي، وهذا يقول: يا حسين، وهذا يقول: يا بدوي، وهذا يقول: يا جيلاني، وهذا يقول: يا شاذلي، وهذا يقول: يا رفاعي، وهذا يدعو: العيدروس، وهذا يدعو السيدة زينب، وذاك يدعو ابن علوان.. والله يقول: ﴿ إِنَّ اللّٰذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونِ الله عَبَادٌ أَمْنَالُكُمْ ﴾ (٢).

- وبعض عُبّاد القبور يطوفون بها، ويستلمون أركانها، ويتمسحون بها، ويقبّلون أعتابها، ويعقرون وجوههم في تربتها، ويسجدون لها إذا رأوها، ويقفون أمامها خاشعين متذلّلين متضرّعين سائلين مطالبهم وحاجاتهم، من شفاء مريض، أو حصول ولد، أو سد حاجة، وربما نادى صاحب القبر: يا سيدي جئتك من بلد بعيد فلا تخيبني، والله عز وجل يقول: ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائهمْ غَافِلُونَ ﴾ ("). وقال النبي وَلَيْكُونَ الله مَنْ مات وهو يدعو من دون الله نداً دخل النار» (نا.

- وبعضهم يحلقون رؤوسهم عند القبور، وعند بعضهم كتب بعناوين

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف: الآية ٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري: ج٨ ص١٧٦.

مثل: (مناسك حج المشاهد) ويقصدون بالمشاهد: القبور وأضرحة الأولياء.

- وبعضهم يعتقد أن الأولياء يتصرفون في الكون وأنهم يضرون وينفعون، والله عزّ وجلّ يقول: ﴿وَإِنْ يُمْسَسُكَ اللهُ بِضُرٌّ فَلا كَاشِفَ لَــهُ إِلاَ هُــوَ وَإِنْ يُــرِدْكَ بِخَيْر فَلا رَادً لَفَضْله﴾(١).

- وكذلك من الشرك النذر لغير الله، كما يفعل الذين ينذرون الشموع والأنوار لأصحاب القبور(١).

نقلت هذه الفقرة بطولها لأختصر الطريق وأقيك -عزيزي القارئ- من التنقل من كتاب إلى آخر فأوفّر عليك وقتك وجهدك، لأن الرجل جاء برأي الجميع، وهذا زبدة القول عندهم في هذه المسألة التي اتخذوها ديناً دون دين محمد والمناهم كفّروا الأمة كلّها ورموها بالشرك الأكبر نتيجة هذه العقيدة الفاسدة.

وإذا قلت لهم: وقبر النبي الأعظم الشيئة الذي كان مهوى القلوب المؤمنة منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام قبل أن يجود علينا الزمان بكم؟

لقالوا العجب العجاب، تأمل أخي القارئ:

يقول الألباني: «إن من بدع زيارة المدينة المنورة قصد قبره والله السفر، وإبقاء القبر النبوي في مسجده، وزيارة قبره وله السفرة في مسجده، والتوسل به والمه الله في الدعاء، وطلب الشفاعة وغيرها منه، وقصد القبر

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآية ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) محرمات استهان بها الناس: محمد صالح المنجد ص١٢-١٤.

النبوي للسلام عليه دبر كلا صلاة»(١).

وقوله: إنّ من البدع إبقاء قبره وهل يتصور عاقل أن من ينطق بهذا يحترم الفواحش التي نطق بها هذا الرجل. وهل يتصور عاقل أن من ينطق بهذا يحترم النبي ويجه ويوقره؟! لا سيما وهو يقول قبل ذلك في كتابه: «ثم ليعلم أن هذه البدع ليست خطورتها في نسبة واحدة، بل هي على درجات؛ فبعضها شرك وكفر صريح -كما سترى- وبعضها دون ذلك، ولكن يجب أن يعلم أن أصغر بدعة يأتي بها الرجل في الدين هي محرمة بعد تبين كونها بدعة، فليس في البدع كما يتوهم بعضهم ما هو في رتبة المكروه فقط، كيف ورسول الله ويقول: «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار» أي صاحبها (١)! فتأملوا يا مسلمين!

أي بدعة أعظم مما جاء به السلفية بهذه الأفكار الجهنمية؟!

# ابن باز وزيارة قبر النبيِّ

وأي ضلال أكبر من ضلال من يدعو إلى قلع قبر رسول الله والله والله والله والله والله والله والله مسجده، أو من يرى أن أعظم مصيبة عليه أن يرى قبته النوراء تناطح عنان السماء كابن باز وأضرابه وأشكاله الذين أعماهم التعصب فعميت بصائرهم قبل أبصارهم!!

وهل تعلم أن ابن باز وهو مفتي الديار السعودية لم يزر قبر رسول

<sup>(</sup>١) مناسك الحج والعمرة: ص٦٠ للألباني، السلفية الوهابية: ص٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

الله الله الله الله وكان يرفض زيارته ما دامت القبة فوقه أو الضريح حوله؟! هل تتصور وجود مثل هذا الرجل في أمة الحبيب المصطفى المنتائد؟!

وهل تعلم أنهم يسمونه (بالصنم) ويرفضون زيارته والوقوف على أعتابه! ورغم كل الإهانات التي كانوا وما زالوا يوجهونها إلى رسول الله وأهل بيته الأطهار (صلوات الله عليهم أجمعين)، حتى كانت عصا أحدهم خيراً منه لأنه يقتل بها الحية! وعند محمد بن عبد الوهاب ما هو إلا طارش! هل تعلم ما هي فتاواهم حول هذا الموضوع؟!

#### نواقض الإسلام عند الوهابية

نواقض الإسلام عند الوهابية كثيرة منها:

1- من اعتقد أن هدي غير النبي الشيخ أكمل من هديه، أو أن حكم غيره أحسن من حكمه فقد أشرك(١).

فهل تعلم أنهم خالفوا هدي رسول الله والبيئة واتبعوا هدي محمد بن عبد الوهاب وشيوخه السلفيين من قبله، رغبة عن دين رسول الله والما إلى ما جاء به محمد بن عبد الوهاب، وما اخترعه من عقائد وأفكار، وراحوا يحكمون الناس بالحديد والنار؟!

٢- من أبغض شيئاً مما جاء به الرسول ﷺ لمشروعيته ولو عمل به فقد كفر (٢).

<sup>(</sup>١) دليل الحاج والمعتمر: هيئة التوعية ص١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٣.

والسلفية والوهابية تركوا سنّة رسول الله والله واوّلوا القرآن الكريم حسب ما أرادوا وليس كما جاء به العلماء من أئمة المسلمين.

٣- من استهزأ بالله، أو كتابه، أو رسوله ﷺ أو بشيء من دين الله فقد كفر (''.. وهل يوجد استهزاء بالله -والعياذ بالله- أكثر من تشبيهه بخلقه وما يقولونه بحقه؟! وهل هناك استهزاء بالقرآن كتأويلاتهم وآرائهم الفاسدة في تفسيره؟! وهل سمعت سخرية واستخفافاً برسول الله ﷺ كأقوالهم وأفعائهم منذ بداية دعوتهم والى الآن؟!

وهل قرأت سخرية بالدين الحنيف أكبر ممن يكفّر الأمة ويرميها بالشرك الأعظم، ويبيح دماءها وأعراضها وأموالها؟!

والأعظم من ذلك كما يعلق الكاتب للبنود الماضية قائلاً: ولا فرق في جميع هذه النواقض بين الهازل والجاد والخائف إلا المكره(٢).

فحكمهم الكفر بفتاواهم وكلماتهم التي يبثونها في كتبهم التي يبيعونها بلا ثمن، ويوزعونها مجاناً على جميع عباد الله بخطوط أنيقة وطباعة راقية وألوان زاهية، لترويج الأفكار الضالة بين بسطاء الأمة الإسلامية.

والحرب الكافرة الأموية على رسول الله الله الله على مستمرة، وهم في كل يوم يتهجمون عليه، أو يحاولون الهجوم على قبره الشريف، إلا أن الله سبحانه أخزاهم فلم يستطيعوا أن يعملوا شيئاً، فاندفعوا إلى ذريته الطاهرة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٥٠.

المباركة يشتمونهم وينتقصون من قدرهم، ويسبون يضربون كل من والاهم وتشيع لهم، لا لذنب اقترفوه إلا أن يكون الحب لمحمد وآله الأطهار (صلوات الله عليهم أجمعين).

فذهبوا بكل قوتهم وصبوا جام غضبهم على قبور الأئمة والصالحين من الصحابة في البقيع، فهدموها ونهبوا كل ما فيها من أموال وأضرحة ومشاهد عامرة بالنور والإيمان والصلوات.

## حتى الأموات محاربون

وقبل أن نستطرد بالحديث عن (بقية الفرق) لا بأس بفكرة موجزة عن رأي الإسلام بالقبور وبناء المشاهد ووضع الأضرحة عليها.. وذلك لنكون إسلاميين واقعيين، ونعرف كم هو التضليل وسوء التأويل في أقوال السلفية.

والمصيبة - أخي الكريم - أن تعلم أنهم يحاربونك كإنسان مسلم في الحياة وبعد الممات، كيف يكون ذلك؟!

1- في الحياة: إذا لم تتبعهم وتعتقد بأفكارهم وتنتهج طريقتهم وتستن بسنتهم كطول اللحية، وقصر الدشداشة (الجلابية) وتكفير الأمة وما أشبه، فإنهم عند ذلك يوجّهون إليك سهامهم، وأقل التهم عندهم الشرك الأصغر، فإذا قلت: (يا رسول الله المسلك عندلك مصيبة عندهم فإنها من الشرك الأكبر فإذا قلت: (يا رسول الله المسلك المسلك المستعبة فإنه لا توبة لك عندهم لأنك فإما أن تتوب أو تُقتل، وإذا عرفوك شيعياً فإنه لا توبة لك عندهم لأنك تستعمل (التقية) وحكمك القتل لا محالة!! فيقيدونك بألف قيد إذا لم تكن وهابياً سلفياً.

٢- عند المسوت: يحاربونك أيضاً لأن المسلمين - حسب زعمهم - لديهم
 منكرات يجب إزالتها مثل:

أ) الإعلان في المآذن عن موت شخص.

ب) تقديم أكاليل الزهور لوضعها على الميت.

ج) رفع الصوت بالبكاء على الميت أو النياحة أو لطم الخدود.

د) ذهاب النساء مع الرجال إلى المقبرة لدفن الميت.

هـ) رثاء الميت عند القبر، ومدحه بالنثر والشعر.

و) قراءة القرآن عند القبر أو الذكر أو المولد.

ز) الاجتماع إلى أهل الميت في مكان معين للتعزية.

٣- وبعد الموت والدفن في القبر: يلاحقونك بحربهم الشرسة الخبيثة ، بحجة أنه :

أ) يحرم البناء على القبر، والأحجار العالية، وتدهينه والكتابة عليه.

ب) يحرم القيام بعمل حفلة الأربعين والحول للميت وتوزيع المأكولات.

ج) تحرم زيارة القبور في يوم مخصوص كيوم الجمعة أو العيد أو النصف من شعبان (١).

أخي الكريم قد تتعجب وتقول: يا أخي إن هذا الكلام من عندك، أو استنبطته من أعمالهم وما رأيته منهم؟

أقول لك: لا والله.. بل أنقله بكل أمالة وبالحرف الواحد تقريباً من كتاب

<sup>(</sup>١) معلومات مهمة عن الدين: ص١٢١ وما بعدها.

لهم جميل وأنيق كانوا يوزعونه على حجاج بيت الله الحرام تحت عنوان: (معلومات مهمة عن الدين لا يعلمها كثير من المسلمين) إعداد: محمد جميل زينو.

وكما ترى فإنهم يحرمونك من إعلان موتك، وإتباع أهلك لجنازتك، والتعزية لأهلك فيك، وحتى من قراءة القرآن، أو مجالس الذكر والفاتحة على روحك، ويحرمون أصدقاءك وأحباءك من رثائك سواء بالشعر أو النثر أو إحياء أسبوعك أو سنويتك!!

وكل ذلك مشروع ومندوب له في الشريعة الإسلامية، بل منها ما هو واجب، ومنها ما هو مستحب مؤكداً، لأن رسول الله والمسلامية والصحابة كانوا يفعلونها احترماً لموتاهم.

فكل عمل ينطوي تحت شعار (تعظيم شعائر الله) فهو واجب أو مندوب، وكثير من الأعمال التي نحييها بخصوص الأموات، والقبور هي من هذا القبيل، فلماذا كل هذا التهويل والاستنكار علينا في كل ذلك؟ فالأمة الإسلامية منذ وفاة الشخص الأول من المسلمين، وحتى الشهداء، كانوا يوقرون ويزارون ويصلى عند قبورهم، بل ويجمع رسول الله والته النساء ليبكين على الشهداء كعمه حمزة علي الله وأسد رسوله -وعند شهادته قال: «وأما حمزة فلا بواكي له».

وابنته سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء (صلوات الله عليها) كانت تزور عمقها حمزة، وتصنع من تربته مسبحة تديرها بين أصابعها الشريفة تذكر الله بها، فهل عرفت هنا لماذا يحاربون المسبحة لأنها من سنن بهجة قلب المصطفى

# فاطمة الزهراء فيهلكا!

# المسلمون وقبر رسول الله والله

والمشهور المؤكد عند أهل البيت الأطهار المنظمة أن الإمام علياً وفاطمة والحسن والحسن (صلوات الله عليهم أجمعين) كانوا لا ينقطعون ولا حتى يوما واحداً عن زيارة قبر رسول الله المنتئة، فهذه كتب التاريخ تذكر مدى حزن وبكاء فاطمة الزهراء على أبيها، وأن أهل المدينة ضجّوا من كثرة بكائها عليه حتى اشتكوها إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه فبنى لها بيتاً خارج المدينة تبكي فيه سمّوه (بيت الأحزان)، وهو من المشاهد التي هدمها أصحاب التكفير في السنوات الأخيرة.

حتى إنها في خطبتها الفدكية وفي مسجد أبيها رسول الله والله التفتت في نهايتها إلى القبر الشريف، ونادت برفيع صوتها ورنة حزنها، وهي تحتج على القوم ببيان صحيح كأنما رسول الله كان يتكلم، فمما قالت:

«أيها الناس اعلموا أني فاطمة، وأبي محمد والمن أله أقول عوداً وبدءاً، ولا أقول ما أقول غلطاً، ولا أفعل ما أفعل شططاً».

إلى أن قالت: «أتقولون: مات محمد والله ؟ فخطب جليل استوسع خرقه،

<sup>(</sup>١) منتخب كنز العمال: هامش مسند أحمد ج٢ ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) العوالم: ج٢ ص٦٧٣.

واستنهر فتقه، وانفتق رتقه، وأظلمت الأرض لغيبته، وكسفت النجوم لمصيبته، وأكدت الآمال، وخشعت الجبال، وأضيع الحريم، وأزيلت الحرمة عند مماته. فتلك -والله- النازلة الكبرى، والمصيبة العظمى، لا مثلها نازلة، ولا بائقة عاجلة(1)، إلى أن قالت شعراً:

قسد كان بعدك أنباء وهنبشة إنسا فقدناك فقد الأرض وابلها وكسل أهسل له قُربى ومنزلسة أبدت رجال لنا نجوى صدورهم تجهمتنا رجال واستخف بنسا وكنت بدرا ونورا يستضاء به وكان جبريل بالآيات يؤنسنا فليت قبلك كان الموت صادفنا إنا رزينا بما لم يُرز ذو شدجن

لو كنت شاهدها لم تكثر الخطب واختل قومك فاشهدهم وقد نكبوا عند الإله على الأدنين مقترب لما مضيت وحالت دونك الترب لما فقيدت وكل الإرث مغتصب عليك تنزل من ذي العزة الكتب فقد فقيدت فكل الخير محتجب لما مضيت وحالت دونك الكثب لما مضيت وحالت دونك الكثب من البرية لا عجم ولا عرب(1)

ألم يكن هذا رثاء من سيدة النساء لأبيها (صلوات الله عليهم)؟ لماذا لم يستنكر عليها المستنكرون يومها، أم أن هؤلاء الوهابية أعلم منها ومن الصحابة الذين سمعوها بالكتاب والسنة - والعياذ بالله -؟!

وهذا شأن الإمام على علي المناه قبل فاطمة الزهراء المنكا، فإن قبر أخيه وحبيبه رسول الله المناه على علاده دائماً وأبداً، لا سيما حينما قادوه كرهاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) فاطمة الزهراء المحلكا من المهد إلى اللحد: ص٢٠٥.

للبيعة، وبعد أن هددوه بضرب العنق إذا لم يبايع، فقال عَلَيْتَكِم: «أتقتلون عبد الله وأخا رسوله»؟

لقد استُرجِعَت الوديعة، وأخذت الرهينة، أما حزني فسرمد، وأما ليلي فمسهّد إلى أن يختار الله لي دارك التي أنت فيها مقيم.. وستنبئك ابنتك بتضافر أمتك على هضمنها حقها فأحفها السؤال، واستخبرها الحال.. هذا ولم يَطُل العهد ولم يخلُ منك الذكر.

والسلام عليكما سلام مودّع، لا قال ولا سئم، فإن أنصرف فلا عن ملالة، وإن أقم فلا عن سوء ظن بما وعد الله الصابرين»(١).

وكان يقول شعراً كذلك:

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٣٤ ص١٨٣.

وصاحبها حتى الممات عليل وإن بقسائي عندكم لقليل دليل على أن لا يدوم خليل (١) أرى علل المدنيا على كمثيرة لكل اجتماع من خليلين فرقة وإن افتقادي فاطماً بعد أحمد

أليس هذا بكاء وتوجعاً وعويلاً ورثاء ؟ قل لي بربك أيها القارئ المنصف، هل تعمل بسنة وسيرة علي بن أبي طالب وفاطمة بنت محمد (صلوات الله عليهم أجمعين)، أم تعمل بأقوال خوارج العصور المتأخرة كابن تيمية ومحمد بن عبد والوهاب وغيرهم ؟!

وقصة الحسين بن علي علي التجاؤه إلى قبر جده الحبيب المصطفى التلك ووداعه مما تقدم في الفصل الأول من الكتاب، فهل تحتاج إلى دلائل على مشروعية زيارة قبر النبي التلك وبقية القبور، لاسيما أئمة المسلمين والعباد الصالحين؟!

هذا وقد نقل عن الصحابة بطرق عديدة أن الصحابة كانوا يلجؤون إلى قبر النبي والمنافئة يندبونه في الاستسقاء ومواقع الشدائد وسائر الأمراض(٢).

ولا يخفى أن وفاة المتوسل به لا تنافي التوسل أصلاً، فإن مكانته عند الله لا تزول بالموت كما هو واضح، هذا مع أنهم في الحقيقة أحياء كما ذكر الله عز وجل في حال الشهداء، فالأنبياء والأولياء (وهم شهداء على كل حال) أحق بذلك.

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ح٤٣ ص١٨٢.

<sup>(</sup>٢) وقاء الوقاء: ج} ص ١٣٧٢.

والأرواح لا تفنى بالموت والعبرة بها لا بالأجساد الفانية، وإن كانت أجساد الأنبياء المنطق لا تبلى كما نص عليه في الأخبار (١٠).

وفي الرواية أن الشهداء وسائر المؤمنين إذا زارهم المسلم وسلم عليهم عرفوه وردوا عليه السلام(٢).

وينقلون عن السيد المسيح أن روح الله عيسى لما دفن مريم العذراء قال: السلام عليك يا أماه فأجابته من جوف القبر: وعليك السلام حبيبي وقرة عيني (٢).

وهناك قصة نبي الله (حيقوق) أو (حبقوق) الإسرائيلي الذي وجدوه كما هو في قبره منذ سنوات، وكانت المخابرات الإسرائيلية تعمل على سرقته.. وكذلك قصص الحر الرياحي والشيخ المفيد، وغيرهم كثير ممن لم تبل أجسادهم، ولدينا قول يجري كالمثل: السعيد من يحفظ لاشته من أن تأكله الأرض، والمداومة على غُسل الجمعة يفيد في ذلك كما تؤكد الروايات، أما ابن عبد الوهاب يقول: الشيعة إذا ماتوا تحولوا إلى قردة وخنازير، فلا حول ولا قوة إلا بالله.

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة: ج١ ص٥٢٤.

<sup>(</sup>٢) وفاء الوفاء ج٤ ص١٣٥١.

<sup>(</sup>٣) الوهابية للبلاغي: ص٤٧.

#### البناء على القبور

الزيارة مكروهة، وبالتخصيص محرمة، ونداؤها من الشرك، والبناء عليها من أكبر الكبائر.. عند السلفية والوهابية، كيف ولماذا؟

اعلم أن البناء على قبور الأنبياء والعباد المصطفين تعظيم لشعائر الله، وهو من تقوى القلوب ومن السنن الحسنة.. حيث إنه احترام لصاحب القبر، وباعث على زيارته، وعلى عبادة الله عز وجل -بالصلاة والقراءة والذكر وغيرها-عنده، وملجأ للزائرين والغرباء والمساكين والتالين والمصلين.

بل هو إعلاء لشأن الدين، فعن النبي المنتو «مَن سنّ سنّة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة» (١٠). وقد بُني على مراقد الأنبياء على قبل ظهور الإسلام وبعده، فلم ينكره النبي المنتو ولاحتى أحد من الصحابة والخلفاء، كالقباب المبنية على قبر دانيال في شوشتر، وهود وصالح ويونس وذي الكفل عليه والأنبياء في بيت المقدس وما يليها، كالجبل الذي دفن فيه موسى عليه (بالأردن)، وبلد الخليل مدفن سيدنا إبراهيم عليه (في فلسطين).

بل الحِجْرُ المبني جوار الكعبة المشرفة على قبر سيدنا إسماعيل عَلَيْكُمْ وأمه (الذي صار للمسلمين مصلّى)، وأول من بنى حجرة قبر النبي واللها الله الله النبي عمر بن الخطاب، ثم تناوب الخلفاء على تعميرها (٢).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ج٤ ص٣٦١.

<sup>(</sup>٢) الوهابية: ص٤٩، وقاء الوفاء: ج٢ ص٦٤٧.

وفي رواية البنائي واعظ أهل الحجاز، عن الإمام الصادق عن جده أمير المؤمنين المنائلة إن رسول الله المؤمنين عليه والله لتقتلن في أرض العراق وتدفن بها، فقلت: يا رسول الله، ما لمن زار قبورنا، وعمرها، وتعاهدها؟ فقال: يا أبا الحسن، إن الله جعل قبرك وقبر ولديك من بقاع الجنة، وعرصة من عرصاتها، وإن الله جعل قلوب نجباء من خلقه، وصفوة من عباده، تحن إليكم وتحتمل المذلة والأذى، فيعمرون قبوركم، ويكثرون زيارتها تقرباً منهم إلى الله تعالى، ومودة منهم لرسوله أولئك -يا علي- المخصصون بشفاعتي الواردون حوضي، وهم زواري غداً في الجنة، يا على من عمر قبوركم، وتعاهدها فكأنما أعان سليمان بن داود على بناء بيت المقدس»(۱).

هذا حديث رسول الله والله وكد به على بناء المشاهد، ورفع المراقد المقدسة لأهل البيت المنظم ، فمن أين جاء السلفية والوهابية بقولهم : أما البناء على القبور فممنوع إجماعاً؟!

من أين الإجماع الكاذب وهذه البدعة جاءوا بها بعد ١٢٠٠ سنة، ومن سنة رسول الله والمنطقة وعمل أعلام الأمة بالبناء على القبور الطاهرة للأولياء وعباد الله الصالحين.

وأزيدك أن الله سبحانه ذكرها بالتقدير والتعظيم لفاعلها، هذا غير أنها من شعائر الدين، وذلك لما ورد في قصة أهل الكهف وذلك بقوله تعالى: ﴿وَكَــذَلكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقِّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَــازَعُونَ بَيْــنَهُمْ

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج١٠٠ ص١٢٠.

أَمْرَهُمْ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمْ بُنْيَاناً رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِــذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً ﴾(١).

كما ترى - عزيـزي الكـريم- أن الآيـة تثبـت كـلا الأمـرين: بنـاء القبـور، واتخاذها مساجد..

١- ابنوا عليهم بنياناً أي مشهداً وبناءً عالياً، ليعرف ويزار من قبل الغير.

٢- لنتخذن عليهم مسجداً، وهذا أمر واضح ببناء مسجد في ذاك المكان، (وعليهم) واضحة البيان على أن المسجد كان عليهم أي على قبورهم، فإذا فعل أولئك المؤمنون الأوائل هذا الفعل واقرهم الله سبحانه على عملهم في كتابه الكريم، فلماذا لا يدعونا نعمر قبور أئمة المسلمين والعباد الصالحين لتكون مساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً؟

والعجيب أن الوهابية تبني عقيدتها هذه على حديث مضطرب لم تروه كتب الصحاح المعتبرة، وهو: عن أبي الهياج، أو أن أمير المؤمنين علياً عليه المعثني بعث أبا الهياج وقال له: «لأبعثنك فيما بعثني فيه رسول الله والله والله والله والله الله المساعدة على المساعدة ع

فهل كان رسول الله عليه المنه الإمام علياً عليه الهدم قبور المسلمين في البقيع وغيره، أم أنه كان يبعث ليدك صروح الشرك، ويهدم أبنية الكفر، ويكسر أصنام العرب؟!

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ج١ ص ٨٩ ح١١١.

تلك القبور التي يعبد أصحابها من دون الله، وتلك الأماكن التي بنيت للأصنام أصلاً هي التي كان يحاربها أمير المؤمنين عليه وليس قبور أنبياء الله وأوليائه والصالحين من عباده!! لكن هؤلاء الوهابية يأخذون ما أرادوا ويتركون ما أراد الله وأمر رسوله الكريم والمحلية .



الفصل السابع

# مأساة البقيع الغرقد

وتبقى مأساتنا مع الخوارج في هذا الزمان مستمرة، إلاّ أن لمأساة البقيع الغرقد حديث آخر وألم وجرح في القلب لا يندمل، وما زال يتجدد في كل لحظة وكل يوم وكل عام.. فما قصة قبور البقيع المقدسة مع أولئك الخوارج على الناموس الإنساني؟

البقيع (لغة): موضع فيه أروم (أصول) شجر من ضروب (أنواع) شتى . . وبه سمى بقيع الغرقد، وهي مقبرة بالمدينة. والغرقد: شجر له شوك كان ينبت هناك - ويسمى أيضاً العوسج- فذهب وبقي الاسم ملازماً للموضع.

والبقيع من الأرض: المكان المتسع ولا يسمى بقيعاً إلا وفيه شجر (١). وفي تاج العروس قريب من هذا التعريف.

#### الموقع الجغرافي:

يقع في الاتجاه الجنوبي الشرقي من الروضة النبوية المباركة غير بعيد عنها، وهو على شكل مستطيل وكان فيما مضي متصلاً بالمدينة المنورة وفصل عنها بالسور، ولكن بعد النهضة العمرانية صار ضمن المدينة وله طرق ومحرات، وألحق إليه الكثير من الأرض لكثرة الدفن فيه على طول الأيام الخالية إلى اليوم.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: مادة (بقع).

# البقيع في التاريخ:

تروى كتب الأخبار عن كعب الأحبار اليهودي أنه قال: نجد مكتوباً في الكتاب (التوراة) أن مقبرة بغربي المدينة على حافة سبيل، يحشر منها سبعون ألفاً ليس عليهم حساب.

وقال: نجدها في (التوراة) كفّته محفوفة بالنخيل.

قال سعيد المقبري: قدم مصعب بن الزبير حاجاً ومعتمراً ومعه ابن رأس الجالوت (عالم وحبر اليهود الأعظم) فدخل المدينة من نحو البقيع، فلما مرَّ بالمقبرة، قال ابن رأس الجالوت: إنها لهي. قال مصعب: وما هي؟

قال: إننا نجد في كتاب الله (التوراة) صفة مقبرة في شرقيها نخيل وغربيها بيوت، يبعث منها سبعون ألفاً كلهم على صورة القمر ليلة البدر، وقد طفتُ مقابر الأرض فلم أر تلك الصفة حتى رأيت هذه المقبرة. وفي رواية أخرى: هذه التي نجدها في كتاب الله<sup>(١)</sup>.

# البقيع في الشعر:

كثيرة هي الأشعار التي قيلت في بقيع الغرقد في الجاهلية والإسلام، نقتطف أباتاً للإشارة فقط:

> أين الذين عهدتهم في غبطة ﴿ بِينِ العقيقِ إلى بقيعِ الغرقدِ وحسان بن ثابت يقول راثياً رسول الله ﷺ:

وجهى يقيك التُّرب لهفاً ليتني غُيبت قبلك في بقيسع الغرقد

(١) قبور أثمة البقيع قبل تهديمها: ص٢٤.

ولابن معصوم المدني الذي يذكر القبة الشريفة والبقيع في أبيات:

خير السورى والسيد الأعجد دون علاها السمس والفرقد فيها المنى والسول والمقصد طاب منه المنهل والمسورد يا عين هذا المصطفى أحمد وهدده القبعة قسد أشرقت وهدده الروضة قدد أزهرت هذا المصلى والبقيع الذي

والشيخ عبد اللطيف المدني الذي ينشد معدداً المشاهد والمراقد المقدسة قبل هدمها:

ارحل لطيبة لا تؤمَّ سواها هي طيبة طابت وطاب أصولها وبها البقيع وأهله في جَنَّة وكذاك عباس وسيدنا الحسن وبه الرضية أمّ سيدنا علي ونساء خير المرسلين قبورهن

وعساك أن تحظى برؤية طاها ومدينة ربُّ السماء بناها شهداؤها في جنّة مأواها في قبة والنسور مسن أعلاها وكنذا حليمة إن بسررت ثراها مسهورة وسط البقيع تراها

والسيد محسن الأمين العاملي (رحمه الله) يقول:

شأت الفراقد والسهى في مصعد شأو الضليع غدا وسير المجهد بسنى على طول الزمان مخلد درً النبسوة بالإمامة مرتدي في الأرض من حصبائها لو تفتدى (١)

يا قبة بشرى البقيع منيعة ولقبّة الأفسلاك دون منالها شعت بها أنوار آل محمد من كلّ فذً في البرية مغتذ في بقعة ودت نجوم سمائها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

### مكانة البقيع وفضل زيارته

للأماكن قدسية عند الله سبحانه وتعالى، كمكة المكرّمة التي شرّفها الله ببيته، والمدينة المنورة التي نورها برسوله والله ويبيت المقدس اللذي بارك حوله، وهكذا النجف الأشرف ووادي السلام، وكربلاء الطاهرة المقدسة..

فللمكان قدسية كما للزمان مواسم مباركة كشهر الله (شهر رمضان)، والعشر الأوائل من ذي الحجة وغيرها.. وقد يجتمع المقدسان بالزمان والمكان فيزداد شرف كليهما فيكون نوراً على نور.

وقيل قديمًا: المكان بالمكين والدار بساكنها، والأرض بأهلها..

والبقيع وإن كانت ذات شرف من الأرض، إلا أن شرفها قد ازداد بتلك الأجساد الطاهرة المقدسة التي دفنت فيها، وسنستعرض أسماء النجوم الزاهرة بتلك الأرض فيما بعد بإذن الله.

وفي رواية عن أبي موهبة مولى رسول الله قال ﷺ: «إني أمرت أن أستغفر الأهل البقيع..»(١).

وفي رواية أخرى عن عطاء بن يسار قال المنظية: «السلام عليكم قوم موجّلون أتانا وأتاكم ما توعدون، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد»(٢).

وفي رواية أم قيس قال المنات : «يحشر من هذه المقبرة سبعون ألفاً يدخلون

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٢٢ ص٤٦٦، شرح نهج البلاغة: ج١٠ ص١٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق،

الجنة بغير حساب، كأنّ وجوههم القمر ليلة البدر..»(١).

وعنه (صلوات الله عليه وآله): «مقبرتان تضيئان لأهل السماء كما تضيء الشمس والقمر لأهل الدنيا؛ البقيع بقيع أهل المدينة، ومقبرة بعسقلان»(٢).

وهناك أحاديث وروايات أخرى في البقيع لا سيما عن أئمة أهل البيت النبي ، ولكن يجب أن لا يفوتنا هذا الحديث الشريف عن الحسن قال: أتى النبي ولكن يجب أن لا يفوتنا هذا الحديث الشريف عن الحسن قال: ألنبي والمنتقلة على بقيع الغرقد فقال: «السلام عليكم يا أهل القبور -ثلاثاً- لو تعلمون ما الذي نجّاكم الله منه مما هو كائن بعدكم، قال: ثم التفت، فقال: هؤلاء خير منكم.

قالوا: يا رسول الله إنما هم إخواننا آمنا كما آمنوا، وأنفقنا كما أنفقوا، وجاهدنا كما جاهدوا، وأتوا على أجلهم ونحن ننتظر.

فقال والمنظمة : إن هؤلاء قد مضوا لم يأكلوا من أجورهم شيئاً، وقد أكلتم من أجوركم ولا أدري كيف تصنعون بعدي».

يا رسول الله على الله على واسمع أقوال هؤلاء الوهابية، وانظر إلى أعمالهم التي يندى لها جبين الإنسانية لبشاعتها وفظاظتها.

# مَن دُفن في البقيع؟

البقيع مقبرة عظيمة وكبيرة وجليلة القدر، وفيها ما شاء الله من الأجساد لأولئك الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، يقال: أن أول من دفن فيها هو

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج٢ ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٢٢ ص٤٢٢.

الصحابي الجليل عثمان بن مظعون (رضوان الله عليه)، وهو أول صحابي من المهاجرين يتوفى في المدينة المنورة، وهو من أكابر الصحابة الكرام.

والنبي الأكرم والشيئة قام بنفسه بدفن هذا الرجل الجليل، وعندما أهالوا عليه التراب أمر أحدهم فجاء بحجرة كبيرة، وحسر والميئة عن ذراعيه وحملها مع الرجل ووضعها عند الرأس، وقال: «يكون هذا علامة لقبر أخي».

وهكذا كان عثمان بن مظعون فاتح باب المقبرة لتتعالى الجثامين تباعاً إليها، فكانت أول مقبرة للمسلمين في المدينة المنورة، فكل من كان يموت أو يستشهد ينقلونه إليها لينضم إلى ترابها الطاهر..

ومن الأسماء اللامعة والبدور الساطعة التي شعَّت من أرض البقيع الأسماء التالية:

- ١ الصديقة الكبرى فاطمة الزهراء ﴿ فَكَا سيدة نساء العالمين على رواية.
  - ٢- الإمام الحسن بن على الزكى المجتبى السبط الشهيد علي الم
  - ٣- الإمام على بن الحسين علي كالرين العابدين وسيد الساجدين.
  - ٤ الإمام محمد بن علي عَلَيْتَكُمْ باقر علم النبيين من الأولين والآخرين.
    - ٥- الإمام جعفر بن محمد عَليَتَكِم الصادق الصدوق أبو عبد الله.

هـولاء الكرام البررة من المعصومين من أئمة المسلمين، دفنوا في بقيع الغرقد، وإلى جانبهم الكثير من رجالات الإسلام ونسائه كذلك مثل:

- ١ إبراهيم بن النبي محمد والماية.
- ٢- إسماعيل بن الإمام جعفر الصادق عليكام.
- ٣- العباس بن عبد المطلب عم الرسول الأعظم السينة.

- ٤ عقيل بن أبي طالب على رواية.
- ٥- عبد الله الجواد بن جعفر الطيار بن أبي طالب عَلَيْكُلم.
- ٦- محمد بن الحنفية بن الإمام على بن أبي طالب علي ١٠.
  - ٧- عبد الله بن جعفر الطيار على رواية.
  - ٨- المقداد بن الأسود الصحابي الجليل.
    - ٩- سعد بن معاذ.
    - ١٠ قيس بن سعد بن عبادة.
    - ١١- أسامة بن زيد بن حارثة.
    - ١٢ القاسم بن محمد بن أبي بكر.
  - ١٣ مالك الأشتر النخعي على رواية.

هذا ويروي أصحاب السيرة والتواريخ أن عشرة آلاف من الصحابة دفنوا في ذاك البقيع الطاهر.

وأما أسماء النساء ممن دفنٌ فيه:

- ١- فاطمة بنت أسد الهاشمية أم الإمام على بن أبى طالب عَلَيْ لاج.
  - ٢- صفية بنت عبد المطلب عمة رسول الله والله والله
  - ٣- جمانة بنت عبد المطلب عمة رسول الله ﷺ.
- ٤- أم البنين فاطمة بنت حزام الكلابية زوجة الإمام على عُلِيَّكِم.
- ٥- أم الحسن زينب الكبرى بنت الإمام علي علي السيلام توفيت مع ولدها زيد
  - على رواية-.
  - ٦- رقية الكبرى بنت أمير المؤمنين علي ﷺ.

٧- سكينة بنت الإمام الحسين عُلِينَكِم - على رواية-.

٨- حليمة السعدية، مرضعة النبي مَنْكُلُكُو.

وهناك تسعة من نساء النبي وقبورهن خلف مشهد أئمة البقيع عليه وهن :

۱ – سودة بنت زمعة.

٢ - عائشة بنت أبي بكر.

٣- حفصة بنت عمر بن الخطاب.

٤ - أم سلمة المخزومية.

٥ - زينب بنت جحش.

٦- جويرية بنت الحارث.

٧- رملة السفيانية أم حبيبة.

٨- صفية بنت حيي بن أخطب.

٩ - مارية القبطية أم إبراهيم عَلَيْتُهِم.

هذه أسماء لأشخاص بعضها لامعة وعملاقة في دنيا الإسلام والعقيدة، وكانت قبورها معمورة ولها أضرحة وقباب تناطح قبة الفلك، كثير زوارها عظيم أجرها يجتمعون فيها من كل حدب وصوب للصلاة والدعاء والذكر للمولى الجليل.

وما زالوا كذلك حتى جاء أتباع محمد بن عبد الوهاب، واستولوا على مقدرات الحجاز وراحوا يعيشون في الأرض الفساد، فهدّموا تلك المراقد المقدسة، وسرقوا ونهبوا كل ما فيها من أثاث ومقتنيات فنية رائعة.

واللافت للنظر أن أول من بنى على القبور للأئمة الأربعة المنظم في البقيع، هو مجد الملك أبو الفضل أسعد بن محمد بن موسى الماردستاني القمي، من وزراء السلطان السلجوقي وذلك سنة ٤٨٨ه.

ثم قام بترميمها وتحسينها الخليفة العباسي الناصر لدين الله بن المستضيء بالله في سنة (٥٦٠هـ)، وهناك وصوفات كثيرة للمنائر والقباب الشامخة التي كانت تملأ أرض البقيع، لا سيما الأئمة الأربعة (صلوات الله عليهم)(١).

#### البقيع قبل الزلزال

وأما البقيع فهو خارج سور المدينة ومحاذ للروضة المشرّفة، ما بين الجنوب والمشرق، وفيه القبور المنوّرة الأربعة للأئمة الكرام المنثل أعني: أبا محمد الحسن المجتبى، وعلي بن الحسين زين العابدين، ومحمد بن علي باقر العلوم، وجعفر بن محمد الصادق القول (صلوات الله وسلامه عليهم)، وتزار فاطمة المنظم قبتهم مما يلي وجه ولدها من القبلة.

وفي تلك القبة المنورة مدفن العباس عم النبي وخارج القبة بفاصلة قليلة من طرف (نجم) سهيل، قبة هي القبة التي يُقال أنها مبنية على بيت الأحزان، وكانت فاطمة المنكا تخرج إليه وتبكى على أبيها فيه.

وتشتمل مقبرة البقيع على قباب كثيرة مثل: قباب أزواج النبي والتي التي والتي والت

<sup>(</sup>١) إذا أحببت التفصيل راجع الكتب التي تحدثت عن تلك الآثار الطاهرة ومنها (موسوعة العتبات المقدسة).

أسد أم أمير المؤمنين عَلَيْتَكِم (١).

#### البقيع بعد الزلزال

زار المستر روتر (Eldon Rutter) مقبرة البقيع عام (١٩٢٥م) بعد تهديمها بأشهر قليلة فكتب: وحينما دخلت إلى البقيع وجدت منظره كأنه منظر بلدة قد خُربت عن آخرها، فلم يكن في أنحاء المقبرة كلها ما يمكن أن يرى أو يشاهد، سوى أحجار مبعشرة، وأكوام صغيرة من التراب لا حدود لها، وقطع من الخشب والحديد مع كتل كثيرة من الأحجار والآجر والإسمنت المنكسر هنا وهناك.

قد كان ذلك أشبه بالبقايا المبعثرة لبلدة أصابها الزلزال فخربها كلها، ووجدت بجنب السور الغربي للمقبرة أكواماً كبيرة من ألواح الخشب القديمة، والكتل الحجرية وقضبان الحديد، وكان بعض ما جمع من المواد الإنشائية المبعثرة، وكُوِّم هناك بانتظام، وقد أزيلت الأنقاض من بعض الممرات الضيقة حتى يتمكن الزائرون أن يمروا منها ليصلوا إلى مختلف أنحاء المقبرة.

فيما عدا ذلك لم يكن هناك ما يدل على شيء من الانتظام، فقد كان كلّ شيء عبارة عن وعورة تتخلّلها مواد الأبنية المهدّمة، وشواهد القبور المبعثرة، ولم يحدث هذا بفعل الزمن وعوارض الطبيعة بل صنعته يد الإنسان عن تقصدُّ وعمد.

<sup>(</sup>١) قبور أثمة البقيع: ص٨٦، عن كتاب (الرحلة المكية) للسيد عبد الله خان الموسوي.

<sup>(</sup>٢) راجع: موسوعة العتبات المقدسة (الجزء الثاني) ص٣٢٥-٣٢٨ للأستاذ جعفر الخليل.

فقد هُدَمت واختفت عن الأنظار القباب البيضاء التي كانت تدل على قبور آل البيت النبوي في السابق، وقبر الإمام مالك وغيرهم، وأصاب القبور الأخرى نفس المصير، فسُحقت وهُشمت حتى الأقفاص المصنوعة من أعواد الجريد التي كانت تغطى قبور الفقراء من الناس قد عُزلت جانباً وأحرقت.

وحينما توغلنا داخل المقبرة لمشاهدة الأكوام، التي تدلّ في يومنا هذا على قبور المسلمين الأوائل، الذين صنعوا التاريخ الحافل، سمعت دليلي عامداً يكرر بهمس ويقول: أستغفر الله، أستغفر الله، لا حول ولا قوة إلا بالله.. وكانت القلّة ممن بقي من سدنة القبور التي بقيت معالمها شاخصة للعيان، يقفون أو يجلسون بجنبها بأوجه كثيبة ومن دون أن تبدر منهم أية حركة، فلم يطلبوا الصدقة ولم يتكلّموا بشيء سوى بعض الكلمات الخافتة، برغم عدم وجود أحد من الوهابيين على مقربة منهم، غير اثنين من عبيد ابن سبهان في الباب. لكن بعض النخاولة (۱) كانوا لا يزالون منشغلين في التقاط بعض القطع الصالحة لاستعمالها في بيسوتهم، من الخسب وغيره يلتقطونها من بين الخرائب والأنقاض.

ليس بوسع هؤلاء النخاولة أن يدفنوا موتاهم في العادة بين قبور الأولياء في البقيع، ولكنهم قاموا الآن تحت إشراف السلطة وإرغامهم على تهديم وتدمير قبور المسلمين الموجودة في البقيع.

لقد سرنا في ممرِّ ضيِّق، وكنا نتجوّل بين الأنقاض والأزبال المبعثرة هنا وهناك، ثم توجّهنا إلى جهة من المقبرة، وفيما كنا نخطو بخطوات بطيئة التقينا

<sup>(</sup>١) لفظة تطلق على أتباع أهل البيت الله في المدينة المنورة.

بجماعات من الهنود التي كانت راجعة من زيارة هذه المقبرة، وكان الذي يتقدم هذه الجماعات من الهنود رجلاً مسنّاً ذا لحية طويلة وقد خطُّ الشيب سوادها. كان وهو يمشى منتصب الرأس لا يحرَّك عينيه يمنة ولا يسرة، ينظر إلى الإمام على الدوام، والدموع تنحدر من عينيه بتيار مستمر، أما الذين كانوا يسيرون وراءه فقد نظروا إلينا نظرة خاطفة ثم حولوا أنظارهم إلى الأمام بسرعة، ثم بعد ذلك وصلنا إلى مرتفع بسيط، وعندئذ عرفت سبب الحزن الذي كان يبدو على الهندي المسن والذي كانت الدموع تنهمر من عينيه، فقد كانت هناك بين أيدينا على الأرض قطعة من الخشب يظهر أنها مقلوعة من صندوق خشبي كان موضوعاً على أحد القبور، فعلمت أنه كان يبكي على هذه القطع من الأخشاب التي كانت من بقية الصناديق التي توضع على قبور المسلمين سابقاً، ورأيت هندياً آخر كان جالساً بجنب خشبة وهو يبكي وينتحب على مصير قبور المسلمين المهدّمة<sup>(۱)</sup>.

لا يا مستر، لا يبكون على الأخشاب، ولا ينتحبون على صناديق، بل كانوا يبكون على أثمتهم وسادتهم وقادتهم في هذه الحياة..

كانوا يبكون أصحاب القبور والأضرحة ، لأننا لا نبكى على الحجارة والحديد والأخشاب كما يتصور، ويعتقد الوهابية السلفية! بل نبكي على تلك الأجساد الطاهرة والأرواح الزاكية لأئمة المسلمين من آل ياسين اللِّمَا ﴿ ، وقد نادي القائل:

أمراً على البديار ديار ليله أقبِّل ذا الجيدار وذا الجيدارا ولكن حب من سكن الديارا

ومما حمب المديار شمغفن قلمبي

<sup>(</sup>١) قبور أئمة البقيع قبل تهديمها: ص٨٥ – ٨٦.

نعم... إنها لداهية عظمى ومصيبة كبرى يندى لها جبين الإنسانية والتاريخ، أن تتهدم تلك القباب الشامخة التي ﴿ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُدْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾ (1) ويسبح له فيها ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَمَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾ (1) عباد صالحون يقصدونها للزيارة ومواصلة الودِّ مع رسول الله علية وعبادة رب العالمين.

ألا يفجع من يزورهم وهو قاصد من آلاف الأميال أن يرى القباب مهدمة ، والأضرحة مهشمة ، والقبور منتهكة ، والحرمات لأصحاب الحرمة العالية معتدى عليها؟!

بلى والله إنّ المؤمن حقاً تسيل دموعه إذا ذكر عنده الحبيب المصطفى المسلك شوقاً إليه، أو فاطمة الزهراء على ظلامتها وضلعها المكسور، والإمام الحسن المجتبى المسموم وظلامته، والإمام السجاد المهضوم وعبادته، والإمام الباقر وعلمه، والإمام الصادق وحديثه النوراني (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين).

فسترى المسلمين كاف يقبصدون المدينة المنورة ليستنيروا بأنوار الأئمة العظام المسلمين عون بتراب القبور، فيمنعونهم من الزيارة والبكاء والوصول حتى إلى القبر الشريف في هذه الأيام!

العيون تدمع، والقلوب تخشع، والفؤاد يتفطّر، والنيران تتأجَّج في القلوب

<sup>(</sup>١) سورة النور: الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية ٣٧.

كالبراكين الثائرة، فتراهم يتنفّسون الصعداء لأن أنفاسهم مكبوتة وحلوقهم مكظومة، وكم لنا من قصّة مع أولئك الجفاة الغلاظ الذين يقفون ولا عمل لهم إلاّ تكفير الأمة، ورمي المؤمنين بالشرك -والعياذ بالله- وستأتيك بعض القصص بهذا الخصوص فيما بعد إن شاء الله.

نقلت لك -عزيزي القارئ- ما تقدم وباختصار ليكون شاهداً محايداً لا يميل مع أحد، وكأنه آلة تصوير تنقل ما هو موجود أمام عدستها مباشرة.

# المنظمات العالمية للدفاع عن البقيع

وليس عجيباً ولا غريباً من الأجهزة العالمية والمنظمات والهيئات الدولية أن تهتم لمثل تلك الأماكن المقدسة والمشاهد المشرفة، فتصورها وتحتفظ بمعالمها على أساس أنها تراث إنساني عالمي لا يخص جماعة أو أمّة أو دولة. فتوجهت تلك المنظمات إلى الحكام في بلاد الحجاز لكي لا يهدموا شيئاً من ذاك السراث العظيم، علماً أن ما يهم هؤلاء إنما هو الشكل والظاهر ونحن نهتم بالمضمون والباطن..

وهناك منظمة إسلامية عالمية مقرها لندن - المنظمة العالمية للدفاع عن الأماكن المقدسة - أصدرت كتاباً تحت عنوان (البقيع المنور) جاء فيه:

لقد استنكر العالم الإسلامي بأسره عملية الهدم والتخريب للأماكن المقدّسة والأضرحة المباركة والبقاع المكرمة، ولا يزال يستمر هذا الاستنكار بصور مختلفة منها:

١- عقد المؤتمرات: عقد العديد من المؤتمرات. لتدارس تاريخ تدمير

الأماكن المقدسة وأسبابه، وأهدافه، وإعادة إعمار البقيع والأضرحة المباركة.

٢- وضع الأبحاث: من تأليف الكتب والبحوث حول تلك الأماكن،
 والتحقيق حولها علمياً وتاريخياً.

٣- نشر المجلأت: نشر مجلات وجرائد بهذا الخصوص في اليوم الشامن من شوال لإحياء ذكرى حادثة البقيع المظلوم.

٤- إصدار البيانات: في كل مناسبة لتذكير الناس بتلك الجريمة النكراء.

٥- بعث الرسائل: تخاطب المنظمات العالمية وقادة العالم الإسلامي للتدخل
 في القضية.

7- إرسال البرقيات: إلى العلماء والشخصيات الإسلامية والعالمية والعالمية والسفارات الدولية لإعلان الاستنكار والمطالبة بإعادة بناء ما طالته يد التخريب الوهابية.

٧- تنظيم المسيرات: للاستنكار في الذكري السنوية لتلك الجرعة.

٨- نشر الصور: للأضرحة قبل الهدم وللواقع الراهن المزري بعد الهدم.

٩- تأسيس الجمعيات: للعمل لإعادة البناء، وإحياء ذكريات مباركات لتلك البقعة الطاهرة من أرض الحجاز الغالية (١).

وجاء فيه كذلك: فقد دمرت مراقد هؤلاء السادة والقادة، فتبكي الأحجار

<sup>(</sup>١) البقيع المنور: ص٢٨ وما بعدها.

الموضوعة على مكانها كما تجري الدموع من العيون الناظرة إليها(١).

فماذا يقول العالم وأنت أيها الأخ المنصف عن هذه الجريمة النكراء التي ارتكبها اتباع محمد بن عبد الله والمالية.

## أرقام وتواريخ لهدم البقيع:

نعم.. لقد احتل الوهابية المدينة المنورة عام ١٢٢١هـ ومكة المكرمة عام ١٢٢٠هـ وكانست لهم محاولات قبل ذلك حتى نجحوا أخيراً بالاحتلال العسكري.

ولذا في عام ١٢٢٠هـ منعوا الحجاج العراقيين والإيرانيين.

في عام ١٢٢١هـ منعوا الحجاج الشاميين.

في عام ١٢٢٢هـ منعوا الحجاج المصريين من الحج.

لماذا كان المنع؟!

السبب في ذلك يعود إلى سعود الكبير الذي أراد أن يجبر الحجاج على اعتناق مذهبه والالتزام بدعوته الوهابية، ولما رفضوا منعهم من الحج واعتبرهم هراطقة كفرة!(٢)

وفي الثامن من شوال عام ١٣٤٤هـ الموافق ١٩٢٥/٤/٢١ هدم الوهابيون الأضرحة والقبور المبنية في البقيع الشريف.

في ذلك اليوم المشؤوم انهالت معاول الجهل والعصبية على العتبات والمراقد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٢٢.

المقدسة في المدينة المنورة والتي كان يؤمّها المسلمون ليروا من خلالها معالم تاريخهم وآثار سلفهم الصالح.. وليؤدّوا أمامها مراسيم التحيّة والإجلال لرسول الإسلام العظيم النبي محمد ولآل بيته الطاهرين (صلوات الله عليهم أجمعين) وخيرة صحابته المجاهدين.

وبمبررات واهية ودعاوى زائفة، قام الجهلة المتعصبون بهدم الأضرحة المباركة والبيوت المشرّفة، التي أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه ضمن مقبرة البقيع وسائر أنحاء المدينة والحجاز بشكل عام.

ولقد فوجئ المسلمون في العالم بذلك الاعتداء الأثيم، الذي استهدف تاريخهم ومقدساتهم وتراثهم من قبل فئة محدودة، لا يصح لها أبداً مهما كانت مبرراتها أن تفرض رأيها في قضية وموضوع يرتبط بكل المسلمين.

ولكن أولئك القائمين بجريمة هدم المقدسات استبدّوا برأيهم، وخالفوا إحماع الأمة، وجرحوا مشاعرها، ورفضوا أي دعوة للحوار والنقاش حول الموضوع، كما لم يبالوا بصرخات الاعتراض والغضب التي عمّت أجواء المسلمين (۱).

والإمام الشيرازي المجدد الثاني (أعلى الله درجاته) يتنبأ بإعادة إعمار البقيع بعد زوال من هدمه، وذلك في كتاب له عن (البقيع الغرقد) يقول فيه: الذين هدموا البقيع وسائر البقاع المباركة لم يفعلوها إلا بالسيف من دون أي منطق عقلائي، وهذا خلاف سيرة جميع الأنبياء والمرسلين والأئمة الصالحين

<sup>(</sup>١) يوم البقيع: ص٦٠

(صلوات الله عليهم أجمعين).

إن المنطق هو الذي يصلح للبقاء، وإلا فصاحب السيف يسقط حين يسقط سيفه، والسيف مؤقت جداً. وبقاء القبور المباركة مهدومة دليل على أنه لا زال السيف بيد الهادمين إلى الآن، ولكن عندما يسقط السيف من أيديهم ستجد المسلمين جميعاً في نفس اليوم آخذين في البناء(۱).

إن أدلَّة العقل والمنطق في الأزمان باقية وخالدة يذهب السيف والطغيان..

# حتى المساجد هدّموها

والأعظم والأدهى من ذلك أن أولئك لم يهدموا ويخربوا المراقد والمشاهد فقط بل هدّموا الكثير من المساجد، لا لشيء إلا لطمس آثار النبي المساجد، لا لشيء إلا لطمس آثار النبي المساجد، الطاهرة المنافق والأصحاب الكرام.

وهناك أكثر من (٤٤) مسجداً هدّمه الوهابيون في بلاد الحجاز، وفيما يلي قائمة بعدد المساجد والمراقد التي تعرضت للهدم:

١ - مسجد المنارتين.

٣- مسجد بني عمرو بن مبذول، من بني النجار.

٣- مسجد بني عبيد.

٤٠ مسجد بني سلمة.

٥- مسجد بني أسلم.

٦- مسجد بني حرام الصغير.

<sup>(</sup>١) البقيع الغرقد: ص٣١.

٧- مسجد واقم.

۸- مسجد بنی مازن.

٩- صدقة الزبير.

١٠ - بني الحبلي.

١١ - مسجد بني أمية بن زيد الأوسي أو مسجد بني أمية الأوسي.

١٢ - مسجد بني الواقف.

١٣ - مسجد النور.

١٤ - مسجد الميثب أو صدقة النبي ﷺ -

١٥ - مسجد بين الجثجاثة وبئر شداد -بطرف وادي العقيق-.

١٦ -- مسجد بني غفار.

۱۷ - مسجد بنی راتج.

۱۸ - مسجد بني جهينة،

۱۹ - مسجد بني خداره،

٢٠ - مسجد الساضة.

۲۱ - مسجد بنی دینار .

٢٢ - مسجد بقيع الزبير،

٢٣- مسجد بني وائل الأوسي.

٢٤ - مسجد التوبة،

٢٥- مسجد عتبان بن مالك.

٢٦- مسجد القرصة.

٢٧ - مسجد بني خطمة أو مسجد العجوز.

۲۸- مسجد بنی أنیف.

٢٩ مسجد بلال بن رباح (وهو غير المسجد الموجود في المدينة حالياً، على
 مقربة من الحرم النبوى الشريف).

٣٠- مسجد عثمان بن عفان.

٣١- مسجد ثنية الوداع.

٣٢- مسجد السيدة فاطمة الصغرى.

٣٣- مسجد القشلة.

٣٤- مسجد فيفاء الخبار.

٣٥- مسجد بني زريق، من الخزرج.

٣٦- مسجد بني ساعدة.

٣٧- مسجد أبي بن كعب (مسجد البقيع).

٣٨- مسجد المصرع (مسجد الوادي).

٣٩- مسجد حمزة بن عبد المطلب (سيد الشهداء).

• ٤ - مسجد العمرة (مسجد عرفة).

٤١ - مسجد دار سعد بن خيشمة.

٤٢ - مسجد بن عدي (دار النابغة).

٤٣ - مسجد بني ظفر (مسجد البغلة).

٤٤ - قبر السيدة آمنة بنت وهب (يقع في منطقة الأبواء).

٤٥٠ قبر والد الرسول ﷺ، عبد الله بن عبد المطلب - المدينة المنورة-.

٤٦- مسجد الشمس أو مسجد رد الشمس (١).

بالإضافة إلى:

- ١ قبر السيدة آمنة بنت وهب (بالأبواء) والدة الرسول الأعظم الله الله
- ٢- قبر السيد عبد الله بن عبد المطلب (بالمدينة) والد الرسول الشيئة ، لأنهما مشركان كما يعتقد القوم -والعياذ بالله-.
- ٣- البيت الذي ولد فيه الرسول والتلك في مكة المكرمة، الذي حوّلوه إلى مكتبة (مكة المكرمة).
  - ٤- البيت الذي عاش فيه الرسول ﷺ في المدينة المنورة.

فلماذا كل هذا الحقد على الإسلام وآثاره، وعلى الرسول وذريته وآله (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين)؟!!

## وأخيراً:

ومما يبعث على الألم والأسى أن تتعرض هذه الديار المقدسة في هذا العصر لمؤامرة خطيرة، تستهدف تاريخ الإسلام وآثار ومعالم الرسالة الإلهية، حيث تسلّط على الجزيرة العربية أناس يحملون مخططاً رهيباً يهدف إلى إزالة آثار الإسلام، ومعالم تاريخه الأول، وذلك بناءً على الأفكار التي بشر بها محمد بن عبد الوهاب وخلفاؤه واتباعه لهدم جميع البيوت والمشاهد والقبب والمساجد التي شيّدت لحفظ آثار الرسالة وتعظيم مضاجع الأئمة والشهداء والصحابة.

وقد هدّموا قبّة زمزم والقباب التي حول الكعبة، وتتبّعوا جميع المواضع

<sup>(</sup>١) البقيع المنور: ص٣٣، المنظمة العالمية للدفاع عن الأماكن المقدسة - لندن.

التي تضم آثار الصالحين فهدموها، وكانوا عند الهدم يرتجزون ويضربون الطبل (فرحماً) ويغنون ويبسالغون في شستم القبور ويقولون: إن هي إلا أسماء سميتموها(١)!

فلما استولى الوهابيون على المدينة المنورة هدّموا القباب التي فيها وفي ينبع، ومنها قبة أئمة البقيع بالمدينة، ولكنهم لم يهدموا قبة النبي والمنه وحملوا النباس على ما حملوهم عليه بمكة وأخذوا جميع ذخائر الحجرة النبوية وجواهرها، حتى أنهم ملؤوا أربع سحاحير من الجواهر المحلاة بالماس والياقوت العظيمة القدر(٢)!

نعم... إنهم لم يدمروا قبّة الرسول الأعظم الشّيّة إلا أنهم يطمعون بذلك أخزاهم الله على النبي الشّيّة (٢٠).. وشاع أنهم ضربوا بالرصاص على قبّة النبي الشّيّة (٢٠).. وما زالوا يسمونه بالصنم -والعياذ بالله-!!

وأرادوا هدم قبر رسول الله المسلطي إلا أنهم خافوا على ملكهم من انفجار الأوضاع عليهم من العالم الإسلامي كله. ولكن النوايا السيئة ما زالت عندهم يبيتونها وينتظرون الفرصة المواتية للانقضاض على رسول الله المسلطينية ، كما فعل أصحاب العقبة تماماً إلا أن الله لهم بالمرصاد.

فهذا أحد دعاتهم يدعو -وكثيرة صارت مثل هذه الدعوات- إلى هدم القبر الشريف والقبة المنيفة، لأنهم يعتبرون بقاءه أمراً منكراً وانحرافاً، وإن إدخال

<sup>(</sup>١) راجع: كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب: ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) يوم البقيع: ص٢٥ عن (تاريخ الجبرتي).

<sup>(</sup>٣) انظر: كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب ص٦٠.

قبره في المسجد أشد إثما وأعظم مخالفة، وسكوت المسلمين على بقاء الأبنية لا يصيرها أمراً مشروعاً (١١)

هل تعلم أن هذا الشيخ يعترف أن هذه السنّة تملاً العالم الإسلامي في كل أقطاره، ولا أحد استنكر ذلك حتى سيده ونبيه محمد بن عبد الوهاب، وقال برأيه فيها؟! وهو يقول: إن هذا أمر عمَّ البلاد، وطبق الأرض شرقاً وغرباً بحيث لا ترى بلدة من بلاد الإسلام إلا وفيها قبور ومشاهد بل مساجد المسلمين غالبها لا تخلوا من قبر أو مشهد (٢).

وهل الأمر يحتاج إلى كثير من الشرح والتوضيح أم أنه من أوضح الواضحات عندك؟

أرجو الله أن يقي المسلمين شرورهم وإرهابهم في هذه الأيام العصيبة، وأن تبصر الأمة أصول تلك الدعوات ومنابت هذه الاعتقادات البعيدة كل البعد عن الإسلام وعقائده المباركة المتمثّلة بالقرآن الكريم والسنّة النبوية الشريفة والعترة الطاهرة.

<sup>(</sup>١) يوم البقيع: ص٢٦ عن كتاب تبديد الظلام لإبراهيم الجبهان: ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٢٧،



الفصل الثامن

# الإرهاب النظري والعملي

إن الإرهاب صار في عصرنا الحاضر كقميص عثمان في تاريخنا الماضي، بل هو كنخلة سمرة بن جندب، فكل من أرادوا محاربته صار إرهابياً، وأي دولة تريد القوى الاستعمارية ضربها أو التأثير عليها لإخضاعها صارت تهمة الإرهاب جاهزة.

وبالتدقيق وللحقيقة نقول: إن الإرهاب صناعة غربية (إنكليزية بشقيها البريطاني والأمريكي)، ولكنها ألبست اللباس الشرقي عامة وربما نُفِّذت بيد مَن يدّعي الإسلام، والإسلام منها بريء مهما كان وفي أي بلد وجد..

لأن الإسلام دين سلم، وحب، ووئام، ولا مكان للقوة والسيف عنده إلا للدفاع عن النفس، ودفع الأعداء، ومنع الاعتداء على الأعراض والأموال والأنفس في البلاد الإسلامية، فهي حالة استثنائية وليست أصلية في الفكر والعقيدة. لأن الإسلام ينظلق بدعوة الإحسان لتأليف القلوب وتوحيد المجتمع، كما قال الله تعالى: ﴿ولا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِّنَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَيٌ حَميمٌ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: الآية ٣٤.

فلا مكان للإرهاب النظري أو العملي في الدين الإسلامي، وأما التنظيمات العنيفة أو التي تستخدم السلوك العنيف والعمل الشنيع فأصحابها ليسوا من الإسلام في شيء وإن اهتموا بالجهاد، فللجهاد قوانين وشرائع وضوابط شرعية بالإضافة إلى الزمان والمكان، وكل ذلك يحدّده الفقه والشريعة المقدّسة والفقهاء الأجلاء من المجتهدين..

### الإرهاب الفكري

وهو الفكر العنيف، والكلمة القاسية، والحكم الفظ الغليظ بالتعامل مع الآخرين، وأحد أهم معالم الفكر الوهابي السلفي هو رمي مخالفيهم من المذاهب الأخرى بالابتداع والشرك، والجهمية والتعطيل والإلحاد، وأنهم أعداء السنّة والتوحيد..

فالوهابية يرمون المتوسلين بالأنبياء وآل البيت والأولياء، والذين يزورون القبور والذين يصلون في مسجد فيه قبر، وزائري رسول الله عليه الذين يدعون الله عليه عليه على مستقبلين قبره الشريف بالشرك والابتداع!!

كما يزعمون أن المتمذهبين (أتباع المذاهب كلها) بمذاهب الأئمة والصوفيين والأشاعرة، الذين هم جمهور أهل السنة والجماعة، وكذا الشيعة والإباضية وغيرهم، بأنهم مبتدعة وأنهم أعداء السنّة والتوحيد.

يقول الألباني: أعداء السنّة من المتمذهبين، والأشاعرة والمتصوفة وغيرهم (١١٠)

<sup>(</sup>١) السلفية الوهابية: ص٧٢.

والسلفيون الوهابيون ليس لديهم أي احترام للخلاف بينهم وبين مخالفيهم مِن بقية المذاهب والفرق(١).

ويعتبرون أنفسهم مقدّسين وبعيدين كل البعد عن الشبهات، وأن كلامهم معرزون وصحيح وواجب الاتباع ولا يجوز ترك حرف واحد منه، فأقوالهم كأقوال رب العالمين، وكتاباتهم كالقرآن الكريم -والعياذ بالله- ولا يجوز رد حرف واحد منها، تأمل أخي القارئ في هذه الكلمة الغريبة: «فإنه من استعمل شيئاً خلاف ما في هذا الكتاب (شرح السنة) فإنه ليس يدين لله بدين، وقد ردّه كله، كما لو أن عبداً آمن بجميع ما قال الله تبارك وتعالى إلا أنه شك في حرف فقد ردّ جميع ما قال الله تعالى وهو كافر»(۱).

هل قرأت مثل هذا الكلام وبهذا البيان في كلام أي عالم مسلم من غير الوهابية؟ وهل رأيت أجهل من هذا الداعية الذي يتحدث بهذه العنجهية وهذه الطريقة الغريبة؟! وما علينا إلا نرد جهله بقول الله تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاماً ﴾ (٣).

# الوهابيون يكفرون جميع الفرق الإسلامية

١- السنّة: بمذاهبها كلها، الأشاعرة والمعتزلة وحتى البسطاء الفقراء من الأمة..

٢- الشيعة: بفرقها كلها، الإمامية والإسماعيلية، وغير ذلك..

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الصحيحة: للألباني ج٦ ص٦٧٦.

<sup>(</sup>٢) شرح السنَّة: ص١٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: الآية ٦٣.

٣- الصوفية: بجميع طرقها ومشايخها وأورادها..

ولكن لهم مع الاثنين من هؤلاء موقفاً خاصاً سنذكره بعد تقديم هذه الباقة العطرة من أحاديث الحبيب المصطفى والمسلام في السنة المطهّرة، نقدمها للقارئ الكريم على طبق من نور إن شاء الله، نقتطفها من كتاب الشيخ سليمان بن عبد الوهاب الذي ردّ على أخيه محمد بن عبد الوهاب ردّاً رائعاً..

عن عبد الله بن عمر قال: سمعت رسول الله الله الله المسلم الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان»(١).

وعنه قال والمنظية: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلاّ الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله»(٢).

وعن أبي هريرة قال: قال والمستلة: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي وبما جئت به، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها»(٣).

عن عصام المزني قال: كان رسول الله الله الله المن المن المن المنافع الله الله الله الله المنافع المناف

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج١ ص٤٧، صحيح مسلم حديث ١٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ج٣ ص٢١١، صحيح مسلم: حديث٢١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: حديث ٢١.

رأيتم مسجداً أو سمعتم منادياً فلا تقتلوا أحداً»(١).

عن أبي ذر الغفاري (رضوان الله عليه) قال ، قال رسول الله عليه عليه عليه عليه عليه عليه عن أبي ذر الغفاري (رضوان الله عليه الاحل الجنة»(٢). بشرطها وشروطها على ذلك إلا دخل الجنة»(٢). بشرطها وشروطها كما يحددها الإمام الرضا عليه في حديث السلسلة الذهبية المشهور في كتب السنن.

عن عبد الله بن مسعود (رضوان الله عليه) قال ، قال المسلم المسلم فسوق وقتاله كفر»(٣).

وعن أنس بن مالك عنه والله عنه والله قال: «ثلاث من أصل الإيمان: الكفّ عمّن قال لا إله إلا الله لا تكفّروه بذنب، ولا تخرجوه من الإسلام بعمل»(٥).

وفي حديث آخر يرويه البخاري: «من حمل علينا السلاح فليس منا».

وفي حديث آخر يرويه مسلم: «النهي عن الإشارة بالسلاح إلى مسلم».

وعن أبي ذر (رضوان الله عليه) عن النبي الشيخ قال: «لا يرمى الرجل

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: حديث ٢١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حنبل: ج٢ ص٤٩٥، حديث ١٦١٦٧٠

١ (٣) صحيح البخارى: كتاب الفتن.

<sup>(</sup>٤) الطبراني في الكبير: حديث ١٣٠٨٩.

<sup>(</sup>٥) أبو داود في السنن: حديث ٢٥٣٢.

رجلاً بالفسق ولا يرميه بالكفر إلا ارتدت عليه إن لم يكن صاحبها كذلك»(١٠).

وعن ثابت الصحاك عن النبي المنطقة : «من قذف مؤمناً بالكفر فهو كقتله» (٢٠).

وأخيراً عن أبي هريرة عن النبي ﷺ: «أيما رجل قال لأخيه: يا كافر فقد باء به أحدهما» (٢).

هذا ما قاله رسول الله عليه وفي الحديث المشهور عنه والسلم من سلم المسلم من لسلم المسلمون من لسانه ويده»(١)، فماذا تقول الوهابية والسلفية بحق الأمة الإسلامية، وبحق كل إنسان مسلم لا يوافقهم الرأي؟!

إليك نماذج من أقوالهم وفتاواهم:

- مذهب الشيعة الإمامية: مذهب مبتدع في الإسلام، أصوله وفروعه (٥).

هل تعلم أن هذه الفتوى صادرة عن اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، يوقع عليها أربعة من أكبر رؤوس الوهابية في هذا العصر؟! وإليك واحدة أخرى لهم كذلك.

لا يجوز للمسلم أن يقلد مذهب الشيعة الإمامية، ولا الشيعة الزيدية، ولا أشباههم من أهل البدع كالخوارج والمعتزلة والجهمية وغيرهم.. وأما انتسابه إلى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج١٠ ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي: حديث ١٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج١٠ ص٤٤٨، ومسلم: حديث٦٠.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة: الخطبة ١٦٧، كنز العمال: ج١ ص١٤٩.

<sup>(</sup>٥) فتاوي اللجنة: ج٢ ص٣٣٨.

بعض المذاهب الأربعة المشهورة فلا حرج فيه إذا لم يتعصب للمذهب الذي انتسب إليه ولم يخالف الدليل من أجله(١).

هل تدري لماذا هذا التقييد لمن ينتسب إلى المذاهب الأربعة ، الأنهم سيكفرونه و يكفرون إمامه أولاً كما سنبيِّن فيما بعد؟

وهذا عبد العزيز ابن باز مفتي الديار طرحت عليه مسألة التقريب بين المذاهب الإسلامية، فقال: التقريب بين الرافضة وبين أهل السنة غير ممكن، لأن العقيدة مختلفة، فعقيدة أهل السنة والجماعة توحيد الله وإخلاص العبادة لله سبحانه وتعالى، وأنه لا يدعى معه أحد لا ملك مقرب ولا نبي مرسل، إن الله سبحانه وتعالى هو الذي يعلم الغيب.. ومن عقيدة أهل السنة محبة الصحابة والترضي عنهم، والإيمان بأنهم أفضل خلق الله بعد الأنبياء (!!)، وأن أفضلهم أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي!! والرافضة خلاف ذلك فلا يمكن الجمع بينهما، كما أنه لا يمكن الجمع بين اليه ود والنصارى والوثنيين وأهل السنة، فكذلك لا يمكن التقريب بين الرافضة وبين أهل السنة لاختلاف العقيدة التي أوضحناها (١٠).

في فتوى أخرى لابن باز يقول فيها: أفيدكم بأنَّ الشيعة فرق كثيرة، وكل فرقة لديها أنواع من البدع وأخطرها فرقة الرافضة الخمينية الاثني عشرية، لكثرة الدّعاة إليها، ولما فيها من الشرك الأكبر كالاستغاثة بأهل البيت، واعتقادهم أنهم يعلمون الغيب، ولا سيما الأئمة الاثني عشر حسب زعمهم، ولكونهم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٢ ص١٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

يكفّرون ويسبون غالب الصحابة كأبي بكر وعمر نسأل الله السلامة مما هم عليه من الباطل(١٠).

## فتوى ابن الجبرين في كيفية التعامل مع الشيعة:

وهذا ثالث القوم، إنه ابن الجبرين - وكم له من المخازي في هذا الباب الفاضح له - يستفتونه حول وجود الشيعة في الدوائر الرسمية وكيفية التعامل معهم.. ورسول الله منظمة يقول: «الدين المعاملة» وهذا يقول:

يكشر الابتلاء بهم في كشير من الدوائر من مدارس وجامعات، ودوائر حكومية، في هذه الحالة نرى إذا كانت الأغلبية لأهل السنة أن يظهروا إهانتهم وإذلالهم وتحقيرهم، وكذلك أن يظهروا شعائر أهل السنة فيذكرون دائماً فضائل الصحابة، ويذكرون الترضي عنهم ومدائحهم.. وتشتمل مجالسهم على ذكر فضل القرآن، وعلى ذكر تكفير من حرَّفه أو ما أشبه ذلك، لعلهم أن ينقمعوا بذلك وأن يذلوا ويهانوا وتضيق بذلك صدورهم ويبتعدوا.. أما معاملتهم فيعاملهم الإنسان بالشدة فيظهر في وجوههم الكراهية، ويظهر البغض والتحقير والمقت لهم، ولا يبدؤهم بالسلام، ولا يقوم لهم، ولا يصافحهم، لكن يمكن إذا بدأوا بالسلام أن يرد عليهم بقوله: وعليكم أو ما أشبه ذلك (1).

فلو سئل هذا الوهابي عن معاملة اليهود والنصارى هـل كـان هـذا جوابه؟! أو هل قرأت مثل هذه الآداب والأخلاق في التعامل الاجتماعي؟!

<sup>(</sup>١) مجمع الفتاوى: ج٥ ص ١٥٧، ج٤ ص٤٣٩.

<sup>(</sup>۲) فتوی بناریخ : ۱٤٢٤/٨/٢٣هـ.

وهل يمكن معاملة المسلم بهذا الشكل المزري؟ بل هل يمكن معاملة الإنسان بهذه الطريقة ؟ فأين الأخلاق الإسلامية والفضائل والقيم الإنسانية أيها المسلمون؟!

فهل نزع الله الرحمة من قلوب هؤلاء، أم أنهم إخوان من مسخوا قردة وخنازير حتى ينظروا إلى الناس بهذه الطريقة السوداوية؟!

أين منظمات حقوق الإنسان ولوائحهم العالمية؟ أين عقلاء العالم ليسمعوا قول هذا المتعصب الذي لا يعلم ولا يدري ما يقول؟!

لا أيها الشيخ، إنها العالمية وعصر الفضائيات والنشر الإلكتروني، ففكروا ألف مرة قبل أن تنطقوا مثل هذه الهرطقات، أو تكتبوا مثل هذا الكلام اللاأخلاقي.

اقرأ معي هذه الفتوى لابن الجبرين وما فيها من التفرقة العنصرية:

إن كان لأهل السنة دولة وقو وأظهر السيعة بدعهم وشركهم واعتقاداتهم، فإن على أهل السنة أن يجاهدوهم بالقتال بعد دعوتهم، ليكفوا عن إظهار شركهم وبدعهم، ويلزموا شعائر الإسلام، وإذا لم تكن لأهل السنة قدرة على قتال المشركين والمبتدعين، وجب عليهم القيام بما يقدرون عليه من الدعوة والبيان (1)!!

<sup>(</sup>١) تاريخ الفتوى: ١٤٢١/٨/٢٣ه.

أهل القبلة من المسلمين، ورسول الله والله الله المسلم فسوق وقتاله كفر»(١).

إني ما أزال حائراً تجاه هذه الفتاوى، فكيف صدرت وعلى أي قواعد شرعية وأصول فقهية اعتمد أصحابها، لاسيما وهي تخالف الأصول كلها الكتاب، والسنّة، والإجماع، والعقل، وحتى القياس، فمن أين جاؤوا بها؟. فلا حول ولا قوة إلاّ بالله العلي العظيم.

#### كلية الطب ممنوعة على الشيعة!

هل تعلم -عزيزي القارئ- أن رسالة وجهت إلى وزير المعارف السعودي تستنكر وجود شخص يدرِّس في مدارس المدينة المنورة (لأنه شيعي)، هل تصدق ذلك؟!

وأذكر أن أحد الإخوة السعوديين من المنطقة الشرقية ذات الأغلبية الشيعية ، نجح بالشهادة الثانوية وبمجموع عال جداً يؤهله لدخول أي فرع جامعي ، إلا أن السياسة كانت تحرم عليهم الجيش والكليات الراقية لا سيما الحقوق والطب وغيرها.

إلا أن هذا الطالب أصرَّ على التسجيل في كلية الطب (تلك المهنة الإنسانية الرائعة) في المدينة المنورة. وبعد أن رُفض طلبه لعدَّة مرات، تقدَّم بطلب إلى رئيس الجامعة للمقابلة ليعرف سبب عدم قبوله بفرع الطب البشري.

وبالفعل نجح بلقاء الدكتور رئيس الجامعة في مكتبه الضخم الفخم، إلاّ أنه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: كتاب الفتن.

فوجئ بهذا الدكتور يجادله ويريد أن يثنيه عن عزمه بدراسة الطب، ليس بالحوار العقلاني بل بالحوار الوهابي. بحيث قال الدكتور: هل تستطيع أن تخبرني ما الفرق بين الشيعى والحمار؟!

فأجابه الطالب بكل قوة وشجاعة: نعم يا دكتور لا فارق بين الشيعي والحمار إلا هذه الطاولة، وضرب بيده على المكتب الذي يجلس خلفه ذاك الرجل، وخرج إلى غير رجعة.

هكذا يتعاملون مع البشر، بهذا المنطق العجيب الغريب الذي لم أسمع مثله في التاريخ ولا حتى من أولاد الشوارع في شيكاغو ولا أروقة هوليود!

# ابن عثيمين: نعم الشيعة في حكم الكفار

وسُئل الشيخ ابن عثيمين هل يعتبر الشيعة في حكم الكافرين؟

فقال: الشيعة والصواب أن يقال الرافضة، لأن تشيعهم لعلي بن أبي طالب (رضي الله عنه) تشيع متطرف غال لا يقبله علي (رضي الله عنه)، فالرافضة كما وصفهم شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه (اقتضاء الصراط المستقيم) حيث قال: إنهم أكذب طوائف أهل الأهواء، وأعظمهم شركاً!!

فلا يوجد في أهل الأهواء أكذب منهم، ولا أبعد عن التوحيد، حتى أنهم يخربون مساجد الله التي يذكر فيها اسمه، فيعطلونها عن الجمعة والجماعات، ويعمرون المشاهد التي أقيمت على القبور التي نهى الله ورسوله عن اتخاذها (مساجد)..

وقال: الرافضة أمة مخذولة ليس لها عقل صريح، ولا نقل صحيح، لا دين

مقبول، ولا دنيا منصورة.

وإذا شئت أن تعرف ما كان الرافضة عليه من خبث فاقرأ كتاب (الخطوط العريضة) لمحب الدين الخطيب، فقد ذكر عنهم ما لم يذكر عن اليهود والنصارى في أعظم خلفاء هذه الأمة أبي بكر وعمر.

وأما خطر الرافضة على الإسلام فكبير جداً، وقد كانوا السبب في سقوط الخلافة الإسلامية في بغداد وإدخال التتر عليها وقتل العدد الكبير من العلماء كما هو معلوم في التاريخ.

وخطرهم بأتي من حيث أنهم يدينون (بالتقية) التي حقيقتها النفاق، وهو إظهار قبول الحق مع الكفر به باطناً. والمنافقون أخطر على الإسلام من ذوي الكفر الصريح(١).

اقرأ واعجب وما عشت أراك الدهر عجباً، مثل هذا الكلام ينطلق من عضو الإفتاء الأعلى للديار الحجازية، كيف تجراً وكيف أفتى بهذه الكلمات وفيها من الخلط والخبط ما لا يخفى حتى على الأطفال؟!

ولكن فتواه ترد عليه، وعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة. وهذه التهمة للشيعة ليست بالجديدة، ولكن ليس الشيعة هم الذين هدموا الخلافة الإسلامية، ولا هم الذين قتلوا علماء الدين، ولا هدموا مساجد المسلمين، وإنما غيرهم من فعل ذلك كله! وليس هنا مجال بيان ذلك.

وقد تبين لك بالأرقام فيما تقدم عن أعمالهم التخريبية لبيوت الله وآثار

<sup>(</sup>١) فتاوي مهمة لعموم الأمة: ص٥١٥.

الرسالة المباركة كيف طمسوها بحقد عجيب على الإسلام والمسلمين.

#### ذبح الشيعة في حلب:

نعم يشهد التاريخ على صدور فتوى من حاقد من أمثالهم قال في حلب: الشيعة كفار واجب قتلهم ونهب أموالهم وسبي ذراريهم .. ومن لم يحكم بكفرهم كافر يقتل، ولقتل شيعي واحد أفضل من قتل ستين كافراً عند الله.

وعلى أثر هذه الفتوى وقعت واقعة (مرج دابق)، ودخلوا على الجامع الكبير (الأطرش) في حلب، وذبحوا كل من فيه حتى أن الدماء سالت من أبواب المسجد، وشرد شيعة حلب في تلك الأيام.

وسئل أحدهم ذات مرة: كيف يدفن الشيعي؟

فقال: يدفع بالخشبة من بعيد إلى قبره ويهال التراب عليه!

هكذا تصنع الأحقاد، وهذا من نتائج التعصب والعناد على الباطل، فهل قرأت كهذا المنطق العنيف؟ وهل توقعت وجود مثل هذا الإرهاب الفكري في العالم الإسلامي كله؟! بل في العالم أجمع إلا عند اليهود..

فأسهل شيء عندهم أن يرموك بالكفر، أو الشرك، ويستبيحون دمك، ومالك، وعرضك. وليس من الضروري أن تذنب في حقهم أو يكون لك عمل باطل في عرفهم، وربما حكموا عليك من مظهرك وشكلك، أو بلدك ودولتك.. وأكبر الطامات أنك تذهب إلى الحج وتتحرق شوقاً لتلك المشاهد المشرفة وهم يرمونك بالشرك، ويتهمونك بالكفر مباشرة.

#### موقف علماء الإسلام من الوهابية

إن مواقف علماء الإسلام ورجالات الدين الحنيف من الوهابية واضحة وضوح الشمس، لأن الإنسان المسلم يتخلق بأخلاق الدين، ويعامل الناس على تلك الأسس والقواعد الأخلاقية الإسلامية الرائعة، وسأكتفي بنموذجين وربما بثلاثة فقط.

ولكن للتذكير أقول: بأن الوهابية السلفية تكفّر أمة الحبيب المصطفى وللتنقط المسلم. ويستعملون (الإرهاب قاطبة، وتخرج الجميع السنة والشيعة من الإسلام. ويستعملون (الإرهاب الفحري) بالسب والشتم والتكفير، ويستعملون (الإرهاب العملي) بالحرب والقتل والهدم والتدمير فلا يسلم أحد من المسلمين على وجه الأرض!

فالشيعة كفار ومشركون، والسنّة كفار متمذهبون إلا من لحقهم وتبع إمامهم محمد بن عبد الوهاب، وهم يشدّدون النكير على الأحناف وإمامهم أبي حنيفة النعمان، فهم شديدو البغض لهم، وذلك لأن الحنابلة يرون أن الإمام أبا حنيفة من أئمة الضلال.

ويقول إسحاق بن منصور كوسج: «قلت لأحمد بن حنبل: يؤجر الرجل على بغض أبي حنيفة وأصحابه؟ قال: إي والله».

ونقل عبد الله بن أحمد (بن حنبل): أن الإمام أبا حنيفة كان جهمياً، وأنه كافر وزنديق، وأنه كان ينقض عرى الإسلام عروة عروة، وأنه ما ولد في الإسلام مولود أشأم من أبي حنيفة، وأنه استتيب من الكفر مرتين (١٠).

<sup>(</sup>١) السلفية والوهابية: ص٧٣ عن كتاب السنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل.

وأما حديث الصوفية والتصوف مع الوهابية فهو طويل وشائك.. فقد حرم محمد بن عبد الوهاب الذكر كله، ومنع من الاجتماع لأجل الذكر وقراءة القرآن، وجلد وربما قتل من يجهر بالصلاة على النبي محمد وربما قتل من يجهر بالصلاة على النبي محمد والشياطين، فعلوا كلّ ذلك لقهر ومحاربة الصوفية والتصوف كله.

ولذا فإن العلماء من كل المذاهب كتبوا وردوا على الوهابيين بكل قوة واقتدار وما زالوا يفعلون..

# وقفة أخرى لسليمان بن عبد الوهاب مع أخيه:

أوّل من بادر إلى الرّد على محمد بن عبد الوهاب أخوه سليمان بن عبد الوهاب في كتاب أسماه (الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية) يقول فيه بعد شرح لأصول الدين: (إذا فهمتم ما تقدم فإنكم الآن تكفرون من شهد أن لا إله إلاّ الله وحده وأنّ محمداً عبده ورسوله، وأقام الصلاة، وآتى الزكاة، وصام رمضان، وحج البيت، مؤمناً بالله وملائكته، وكتبه ورسله، ملتزماً لجميع شعائر الإسلام، وتجعلونهم كفاراً وبلادهم بلاد حرب.

فنحن نسألكم: من إمامكم في ذلك؟

وممن أخذتم هذا المذهب؟

إلى أن يقول: ولكن من أين لكم أن المسلم الذي يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله إذا دعا غائباً أو ميتاً، أو نذر له، أو ذبح لغير الله، أو تمسّح بقبر، أو أخذ ترابه أن هذا هو الشرك الأكبر الذي من فعله حبط عمله، وحلً ماله، ودمه؟!

وأنه الذي أراده الله سبحانه من هذه الآية: ﴿وَلَوْ أَشْـرَكُوا لَحَسِطَ عَـنْهُمْ مَـا كَسَانُوا يَعْمَلُـونَ ﴾(١)، وغيرها من القرآن.. وإن قلتم: فهمنا ذلك من الكتاب والسنّة.

قلنا: لا عبرة بمفهومكم ولا يجوز لكم ولا لمسلم الأخذ بمفهومكم، فإن الأمة مجمعة - كما تقدم - أنَّ الاستنباط مرتبة أهل الاجتهاد المطلق، ومع هذا لو اجتمعت شروط الاجتهاد في رجل لم يجب على أحد الأخذ بقوله دون نظر.

إلى أن يقول: ولكن المطلوب منكم هو الرجوع إلى كلام أهل العلم، والوقوف عند الحدود التي حددوها، فإن أهل العلم ذكروا في كل مذهب من المذاهب الأقوال والأفعال التي يكون بها المسلم مرتداً، ولم يقولوا: من نذر لغير الله فهو مرتد، ولم يقولوا: من طلب من غير الله فهو مرتد. ولم يقولوا: من ذبح لغير الله فهو مرتد. ولم يقولوا: من تمسّح بالقبور وأخذ من ترابها فهو مرتد، كما فعلتم أنتم.

فإن كان عندكم شيء فبينوه فإنه لا يجوز كتم العلم، ولكنكم أخذتم هذا بمفاهيمكم، وفارقتم الإجماع، وكفّرتم أمة محمد الشيئة كلهم حيث قلتم: من فعل هذه الأفاعيل فهو كافر، ومن لم يكفّره فهو كافراً.

هذا كان النموذج الأول. وأما النموذج الثاني فهو يتضمن الردمن شخصين مهمين في العالم الإسلامي، وهي عبارة عن نصائح كتبها السيد

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية: ص٤٦ وما قبلها.

يوسف هاشم الرفاعي من علماء الكويت، وقدَّم لها الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي من كبار علماء سورية.

#### الدكتور البوطي وموقفه من الوهابية:

في مقدمة كتاب (نصيحة لإخواننا علماء نجد) يتحدث الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي - وهو من كبار علماء سوريا - عن أفكار هذه الجماعة التي تطلق على نفسها تارة الوهابية وتارة أخرى السلفية، وعن عقائدهم التي منها تكفير كافة المسلمين واتهامهم بأنهم أهل البدع والضلالة وما أشبه ذلك..

وإليك بعض ما جاء في هذه المقدمة:

وما أعلم أن العالم الإسلامي أجمع في استيائه من أمر من الأمور في عصر من العصور كاستيائه من هذا الذي يقدم عليه الإخوة مسؤولوا المملكة وعلماؤها اليوم، من إخلاء مكة والمدينة وما حولها من سائر الآثار المتصلة بحياة رسول الله بيني الشخصية والنبوية، وما يتبع ذلك من الإقدام على أمور تناقض الشرع وتناقض المنهج الذي كان عليه السلف الصالح، كمنع المسلمين من زيارة البقيع ومنع الدفن فيه، وتكفير سواد هذه الأمة بحجة كونهم أشاعرة أو ماتريدين!! وهل كان الإمام الأشعري إلا نصير السلف الصالح بإجماع الأمة؟!

والذي زاد من هذا الاستياء الذي بلغ اليوم ذروته، أن هؤلاء الإخوة الذين يقدمون على هذه الفظائع المنكرة، ماضون ومستمرون في ذلك في صمت وقدر كبير من اللامبالاة! وقد كان أدنى ما يقتضيه الالتزام بأوليات الدين الإسلامي والبديهيات المتفق عليها من أحكامه، أن يبدأ هؤلاء الإخوة فينشرون بياناً يأتون

به على سمع العالم الإسلامي وبصره، يوضحون فيه الدليل على ما قد تحقق لديهم من وجوب هدم آثار النبوة والقضاء عليها، وملاحقتها بالمحو أياً كانت وأينما وجدت، ومن ثم يعلنون عن عزمهم - بناء على ذلك - على تنفيذ ما يقتضيه الحكم الشرعي المقرون بدليله.

ولقد كنت ولا أزال واحداً من ملايين المسلمين الذين تأخذهم الدهشة لهذا الذي يجري في مكة والمدينة، تحت أبصار المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، مع الاستخفاف بمشاعرهم وعلومهم ومعتقداتهم، ودون تقديم أي معذرة بين يدي مغامراتهم العجيبة هذه، من حجة علمية يتمسكون بها، أو اجتهاد ديني حق لهم أن يجنحوا إليه!.

بل لقد آثرت، تحت تأثير هذه الدهشة، أن أبدأ فأتهم نفسي بالجهل، وأن أفترض في معلوماتي الشرعية خطأ توهمته صواباً، أو حكماً غاب عني علمه، وذلك ابتغاء المحافظة على ما هو واجب من حسن الظن بالإخوة المسلمين، لا سيما العلماء منهم، ما اتسع السبيل إلى ذلك.. فرحت أنبش سيرة السلف الصالح وموقفهم، بدءاً من عصر الصحابة فما بعد، وأستجلي - من جديد موقفهم من آثار النبوة، سواء منها العائدة إلى شخص رسول الله ونبوته، أو ذات الدلالة على رسالته ونبوته، فلم أجد إلا الإجماع بدءاً من عصر الرسول الله على مشروعية التبرك بآثاره، بل رأيت الصحابة كلهم يسعون ويتنافسون على خلى مشروعية التبرك بأثاره، بل رأيت الصحابة كلهم يسعون ويتنافسون على ذلك.. ولا ريب أن مشايخ نجد يعلمون ما نعلمه جميعاً من ورود الأحاديث الصحيحة الثابتة في الصحيحين وغيرهما، المتضمنة تبرك الصحابة بعرق رسول الله وشعره ووضوئه وبصاقه والقدح الذي كان يشرب فيه، والأماكن التي

صلى فيها، وجلس أو قال فيها.

ثم إن العالم الإسلامي كله يفاجأ اليوم بهذه البدعة التي يمزق بها إخوتنا مشايخ نجد إجماع سلف المسلمين وخلفهم إلى يومنا هذا، فدار ولادة رسول الله تُهدم وتُحول إلى سوق للبهائم، ودار ضيافة رسول الله ويسول الله وتمر أيدي المحو والتدمير على كل الآثار التي تناوبت أجيال المسلمين كلهم شرف رعايتها والمحافظة عليها.

والأعجب من هذا كله أن مشايخ نجد يرون مدى استنكار العالم الإسلامي وغلبانه الوجداني، لهذه البدعة التي تزدري إجماع المسلمين من قبل وتستخف بمشاعرهم الإيمانية، دون أن يتوجهوا إليهم بكلمة يبررون فيها عملهم ويشرحون فيها وجهة نظرهم. إذ المفروض - إذا كانوا هم المصيبون في عملهم هذا وعلماء العالم الإسلامي قاطبة جاهلون ومخطئون - أن يتوجهوا إليهم ببيان هذا الذي يعرفونه، حتى يتنبهوا إلى خطئهم ويتحولوا إلى الصواب الذي امتازوا وانفردوا عن العالم كله بمعرفته، وبذلك يكسبون أجر هدايتهم وإرشادهم إلى الحق الذي تاه عنه المسلمون خلال أجيالهم المتصرمة كلها...».

وجاء في مكان آخر من حديثه عن أفكار هذه الجماعة:

فهلا تلمستم - يا علماء نجد - مكان محبة الله ورسوله من أفئدتكم، وهلا استنبتم هذه المحبة إن رأيتموها ضامرة بمزيد من ذكر الله عز وجل، إذن لدفعكم هذا الحب - والله - إلى حراسة آثار النبوة وصاحبها بدلاً من محوها والقضاء عليها، ولسلكتم في ذلك مسلك السلف الصالح رضوان الله عليهم، وإذن لأقلعتم عن ترديد تلك الكلمة التي تظنونها نصيحة وهي باطل من القول، وتحسبونها أمراً هيناً، وهي عند الله عظيم، ألا وهي قولكم للحجيج في كثير من المناسبات: إياكم والغلو في محبة رسول الله!

ولو قلتم، كما قال رسول الله: لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، لكان كلاماً مقبولاً، ولكان ذلك نصيحة غالية. أما الحب الذي هو تعلق القلب بالمحبوب على وجه الاستئناس بقربه والاستيحاش من بعده، فلا يكون الغلو فيه - عندما يكون المحبوب رسول الله والاستيحاث عنواناً على مزيد قرب من الله، وقد علمنا أن الحب في الله من مستلزمات توحيد الله تعالى. ومهما غلا محب رسول الله وقي عبه له أو بالغ، فلن يصل إلى أبعد من القدر الذي أمر به رسول الله وقله قال فيما اتفق عليه الشيخان: لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ماله وولده والناس أجمعين، وفي رواية للبخاري: ومن نفسه.

وإذا ازدهرت قلوبكم بهذه المحبة، فلسوف تعلمون أنها مهما تلظت بهذه المحبة، فلسوف تعلمون أنها مهما تلظت بهذه المحبة، فلسوف تظل متقاصرة عن الحد الذي يستحقه رسول الله والمنافقة ، ولسرف تنتعش نفوسكم لمرأى آثار النبوّة - إن كان قد بقي منها بقية لديكم اليوم - بدلاً

من أن تكرهوها وتسعوا سعيكم الحثيث للتخلص منها وللقضاء عليها!(١٠).

#### نصيحة لإخواننا علماء نجد:

صاحب هذا الكتاب هو (يوسف بن السيد هاشم الرفاعي) وهو من علماء الكويت، يبين في كتابه معاناته وآراءه تجاه هذه الجماعة أتباع محمد بن عبد الوهاب..

أخي القارئ: تأمّل في هذه الكلمات أو سمّيها النصائح، ترى كيف هذه الجماعة تكفّر كافة المسلمين، وأنهم جماعة شاذة ومنبوذة من كافة المذاهب الإسلامية، فتعالوا معنا يا كرام لكي نقف ببصيرة مع بعض هذه الكلمات التي اقتطفناها من هذا الكتاب التي سمّاها المؤلف (نصيحة).

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله وعلى آله وصحبه الكرام ومن والاه.

وبعد: فانطلاقاً من قول النبي صلى الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلم: «الدين النصيحة، قلنا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»(٢).

<sup>(</sup>١) نصيحة لإخواننا علماء نجد: من ص٨ مع الإجمال.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة (٧٤/١) رقم (٥٥) عن تميم الداري.

فبعد صدور كتابي (الرد المحكم المنيع) وصدور عدَّة كتب لأهل العلم انتظرت لعلّه ينصلح أو يتغير شيء من تصرفاتكم وأساليبكم.. ولكن لم يحصل من ذلك شيء.

وحيث أن الله تعالى يقول في سورة العصر:

﴿وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلاَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا السَّالِحَاتِ وَتَوَاصُوا بِالصَّبْرِ ﴾ (١) فقد عزمت بعد الاستخارة أن أتوجّه إليكم بهذه النصيحة التي أرجو أن تكون مقبولة ، سائلاً المولى تعالى أن يُرينا وإياكم الحق حقاً ويرزقنا اتباعه وأن يرينا الباطل باطلاً ويرزقنا اجتنابه ، وأن لا يجعله علينا متشابهاً فنتبع الهوى ، والله الهادي للصواب.

فأقول وبالله التوفيق:

١- لا يجوز اتهام المسلمين الموحدين الذين يصلون معكم ويصومون ويزكون ويحجون البيت ملبين مرددين: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إنَّ الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك».

لا يجوز شرعاً اتهامهم بالشرك كما تطفح كتبكم ومنشوراتكم، وكما يجأر خطيبكم يوم الحج الأكبر من مسجد الخيف بمنى صباح عيد الحجاج وكافة المسلمين، وكذلك يروع نظيره في المسجد الحرام يوم عيد الفطر بهذه التهجمات والافتراءات أهل مكة والمعتمرين، فانتهوا هداكم الله تعالى، وترويع المسلم حرام، لا سيما أهالي الحرمين الشريفين، وفي هذا المعنى نصوص شريفة

<sup>(</sup>١) سورة العصر.

صحيحة.

٢- نقد كقرتم الصوفية ثم الأشاعرة وأنكرتم واستنكرتم تقليد وإتباع الأئمة الأربعة (أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وأحمد بن حنبل) في حين أن مقلدي هؤلاء كانوا يمثلون السواد الأعظم من المسلمين، كما أن المنهج الرسمي لدولتكم والذي وضعه الملك عبد العزيز ينص على اعتماد واعتبار المذاهب الأربعة، فانتهوا هداكم الله تعالى (١).

ومن كان كافراً بعد إسلامه فهو في حكم المرتد الذي يباح دمه، فتذكروا حديث نبيكم المصطفى والمنتقطة : «لا ترجعوا بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض»(٢).

٣- بعد أن فرغتم ممن سبق، سلطتم من المرتزقة الذين تحتضنونهم من رمى بالضلال والغواية الجماعات والهيئات الإسلامية العاملة في حقل الدعوة والناشطة لإعلاء كلمة الله تعالى والآمرة بالمعروف والناهية عن المنكر كالتبليغ، والإخوان المسلمين، والجماعة (الديوبندية) التي تمثل أبرز علماء الهند

<sup>(1)</sup> المؤلف: في هذه الأيام بدأ النظام السعودي يتقرب من باقي الفرق الإسلامية كالإمامية الاثني عشرية والإسماعيلية والزيدية وغيرها. تحت عنوان المصالحة الوطنية، وقد عكست الدولة السعودية ذلك في الإعلام، وهذه خطوة جيدة لإعطاء باقي المسلمين في الجزيرة العربية - بلاد الحجاز - حريتهم وحقوقهم المظلومة ولا سيما القاطنين في المنطقة الشرقية من بلاد الحجاز.

وباكستان وبنغلاديش، والجماعة (البريلوية) التي تمثل السواد الأعظم من عامة المسلمين في تلك البلاد، مستخدمين في ذلك الكتب والأشرطة ونحوها، وقمتم بترجمة هذه الكتب إلى مختلف اللغات وتوزيعها بوسائلكم الكثيرة مجاناً..

أما هجومكم على الأزهر الشريف وعلمائه فقد تواتر عنكم كثيراً.

٤- ترددون جملة الحديث الشريف: «كل بدعة ضلالة»(١) بدون فهم،
 للإنكار على غيركم، بينما تقرون بعض الأعمال المخالفة للسنة النبوية، ولا
 تنكرونها ولا تعدونها بدعة، سنذكر بعضاً منها فيما يأتى.

٥- إنكم تغلقون مسجد رسول الله ﷺ بعد صلاة العشاء مباشرة - وهو الذي لم يكن يغلق قبلكم في حياة المسلمين - وتمنعون الناس من الاعتكاف والتهجد فيه، وتنسون قول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ الله أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلا خَانِفِينَ لَهُمْ فِي الْآخِرَة عَذَابٌ عَظيم ﴾ (١).

٦- تفرضون على المؤذنين الحجازيين أسلوباً معيناً في الأذان هو أسلوبكم في نجد، وزمناً معيناً محدوداً، وتطلبون عدم ترخيم الصوت وتحليته بنداء المسلمين لهذه الشعيرة العظيمة (الصلاة).

٧- تمنعون التدريس والوعظ في الحرمين الشريفين، ولو كان المدرِّس من

<sup>(</sup>١) جزء من حديث رواه مسلم في صحيحه في كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة: (٩٢/١) رقم (٨٦٧) عن جابر بن عبد الله هيكيك.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١١٤.

كبار علماء المسلمين حتى لو كان من علماء الحجاز والأحساء ما لم يكن على مذهبكم، وبإذن صريح منكم مكتوب ومختوم منكم فقط، ويمنع غيركم حتى لو كان شيخ الأزهر الشريف، فاتقوا الله ولا تغلوا في مذهبكم وأحسنوا الظن بإخوانكم من علماء المسلمين.

٨- تمنعون دفن المسلم الذي يموت خارج المدينة المنورة ومكّة المكرّمة من الدفن فيهما وهما من البقاع الطيّبة المباركة التي يحبها الله ورسوله، فتحرمون المسلمين ثواب الدفن في تلك البقاع الشريفة المباركة، فعن عبد الله بن عدي الزهري عنه قال: رأيت رسول الله والله الله الله على راحلته واقفاً بالحزورة يقول: «والله إنّك لخير أرض الله وأحب أرض الله إلى الله، ولولا أني أخرجت منك ما خرجتُ» (١).

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله الله المالية: «من استطاع أن يموت بالمدينة، فليمت بها، فإني أشفع لمن يموت بها» (١).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده: (۳۰٥/٤)، والترمذي في سننه: (۷۲۲/٥) في المناقب، باب فضل مكة رقم (۳۹۲٥) وقال: حديث حسن غريب صحيح. ورواه النسائي في سننه الكبرى: (۲۹/۲)، وابن حبان في وابن ماجه في سننه: (۱۰۳۷/۲) في المناسك، باب فضل مكة رقم (۳۱۰۸)، وابن حبان في صحيحه: (الإحسان ۲۲/۹) رقم (۳۷۰۸)، والحاكم في المستدرك: (۷/۳)، والحزورة: التل أو الربوة الصغيرة.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده: (٧٤/٢)، والترمذي في سننه: (٧١٩/٥) في المناقب، باب فضل المدينة رقم (٣٩١٧). ورواه النسائي في الكبرى: (٤٨٨/٢)، وابن ماجه في سننه: (١٠٣٩/٢)، في المناسك، باب فضل المدينة رقم (٣١١٣)، وابن حبان في صحيحه: (الإحسان ٥٧/٩) رقم (٣٧٤١).

9- تمنعون النساء من الوصول إلى المواجهة الشريفة أمام قبر النبي المنتقة والسلام عليه أسوة بالرجال، ولو استطعتم لمنعتم النساء من الطواف مع عارمهن بالبيت الحرام، خلافاً لما كان عليه السلف الصالح والمسلمون، وتحقّرون النساء المؤمنات المحصنات القانتات، تنهرونهن، وتحجبونهن عن رؤية المسجد والإمام بحواجز كثيفة، وتنظرون إليهن نظرة الشك والارتياب. وهذه بدعة شنيعة لأنه إحداث ما لم يحدث في زمنه عليه الصلاة والسلام والسلف الصالح، فقد كان يلي الإمام صفوف الرجال ثم الصبيان ثم النساء، يصلون جميعاً وبلا حواجز خلفه صلى الله تعالى عليه وآله وسلم.

• ١- أتيتم بالمرتزقة والجهّال من العابسين عند المواجهة الشريفة، يستدبرون المصطفى وَ المُثِينَةُ بِأَقفيتهم وظه ورهم ويستقبلون زواره المسلمين بوجوه عابسة مكفهرة تنظر إليهم شزراً، متهمة إياهم بالشرك والابتداع يكادون أن يبطشوا بهم، يوبخون هذا وينتهرون ذاك ويضربون يبد الثالث ويرفعون أصواتهم زاجرين متجاهلين وناسين قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللّه بِنَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُوا تَكُمْ فَوْقَ صَوْت النّبِي وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْل كَجَهْر بَعْضكُم لمبغض أنْ تَحْبَط أَصُوا تَكُمْ فَوْق صَوْت النّبِي وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْل كَجَهْر بَعْضكُم لمبغض أنْ تَحْبَط أَعْمَالكُم وَأَنْتُم لا تَشْعُرُونَ \* إِنَّ الّذينَ يَغُضُونَ أَصُواتَهُم عَنْدَ رَسُول الله أُولَئك أَعْمَالكُم وَأَنْتُم لا تَشْعُرُونَ \* إِنَّ الّذينَ يَغُضُونَ أَصُواتَهُم عَنْدَ رَسُول الله أُولَئك مَن اللّه فَلُوبَهُم للتّقُوى لَهُمْ مَعْفَرَة وَأَجْرٌ عَظِيمٌ \* إِنَّ الّذِينَ يُغَلُونَكُ أَنَّ مَن اللّه فَلُوبَهُم لا يَعْقلُونَ ﴾ (١).

كل هذا مع الكبر والاستمرار في إهانة أحباب المصطفى وزوّاره المؤمنين في حضرته الشريفة، وقبالة مضجعه الشريف الذي اعتبره شيخ الحنابلة ابن عقيل

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآيات ٢-٤.

أفضل بقعة على اليابسة كما نقل ذلك عنه الشيخ ابن القيم في كتابه (بدائع الفوائد)('').

١١ - تمنعون النساء من زيارة البقيع الشريف بلا دليل قطعي مجمع عليه من الشرع، وتضيّقون على المسلمين في الزيارة إلا في أوقات محدودة وقصيرة، حتى أن بعضهم ينتهز فرصة تشييع الجنائز ليزور البقيع الشريف.

وقد منعتم المزورين في المدينة المنورة من مرافقة الزائرين وقطعتم أرزاقهم، وبدونهم صار الناس يتخبطون ولا يعرفون أماكن قبور آل البيت الكرام وأمهات المؤمنين والصحابة، وهذا ظلم وتعسف وقهر وبطر لا يرضاه الله تعالى ورسوله الكريم، فانتهوا هداكم الله تعالى.

١٢ - هدمتم معالم قبور الصحابة وأمهات المؤمنين وآل البيت الكرام رضي الله عنهم، وتركتموها قاعاً صفصفاً وشواهدها حجارة مبعثرة، لا يُعلم ولا يُعرف قبر هذا من هذا، بل سُكب على بعضها(١) (البنزين) فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

<sup>(</sup>١) انظر بدائع القوائد لابن القيم: (١٣٥/٣-١٣٦) وفيه ما نصه: «قال ابن عقيل: سألني سائل أيهما أفضل حجرة النبي والمعبة؟ فقلت: إن أردت مجرّد الحجرة فالكعبة أفضل، وإن أردت مجرّد الحجرة فالكعبة أفضل، وإن أردت وهو فيها فلا والله ولا العرش وحملته ولا جنّة عدن ولا الأفلاك الدائرة لأن بالحُجرة جسداً لو وزن بالكونين لرجح» اهـ.

وقال الإمام مالك: «إن البقعة التي فيها جسد النبي المنه أفضل من كل شيء حتى الكرسي والعرش، ثم المسجد النبوي ثم المسجد الحرام، ثم مكة».

<sup>(</sup>٢) قبر السيدة آمنة بنت وهب أم الحبيب المصطفى نبي هذه الأمة ﷺ.

فهلا أبقيتم وسمحتم بالتحجير وهو مباح، وارتفاع القبر شبراً وهو مباح مع الشاهدين، فقد ثبت أن النبي والله وضع حجراً على قبر عثمان بن مظعون والله ثم قال: «أعلمُ بها قبر أخي وأدْفِنُ مَنْ ماتَ من أهلى»(1).

وقال خارجة بن زيد: «رأيتني ونحن شبّان في زمن عثمان وأن أشدَّنا وثبةً الذي يثب قبر عثمان بن مظعون حتى يُجاوزه»(٢).

18 - أنسأتم مكتب استجواب ومحاكمة وتحقيق في زاوية الحرم النبوي (القديمة سابقاً)، وكذلك بجوار البقيع حالياً، وصرتم تحاكمون فيها من ترقبونه يتوسّل أو يكثر الزيارة أو يخشع أو يبكي أو يدعو الله تعالى أمام القبر الشريف متوسلاً به إلى الله تعالى، حيث توجهون لهم قائمة من الأسئلة - الجاهزة سلفاً عن مشروعية الزيارة والتوسنُّل والمولد الشريف، فمن وجد تموه مخالفاً لذلك سجنتموه وألغيتم إقامته وأبعد تموه من البلاد، مع أن هذه أمور تدور بين الاستحباب والإباحة عند العلماء حتى عند الحنابلة، فلا يجوز تكفير المسلم بها ومعاقبته.

وقد حدَّثني مَنْ أثق به من السجناء أنه كانت الأغلال في يديه طيلة فترة

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه: (٥٤٣/٣) في الجنائز، باب في جمع الموتى في قبر، والقبر يعلم رقم (٣٢٠٦) قال الحافظ ابن حجر في (التلخيص الحبير): (١٤١/٢)، إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه: (فتح الباري ٢٦٤/٣) في الجنائز، باب الجريدة على القبر تعليقاً، قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٢٦٥/٣): «خارجة بن زيد: أي ابن ثابت الأنصاري أحد ثقات التابعين، وهو أحد السبعة الفقهاء من أهل المدينة.. الخ، وصله المصنف - أي البخاري - في التاريخ الصغير من طريق ابن إسحاق: حدثني يحيى بن عبد الرحمن بن أبي عمرة الأنصاري سمعت خارجة ابن زيد فذكره، وفيه جواز تعليقة القبر ورفعه عن وجه الأرض» اهـ.

السجن الذي امتد شهراً، وكان يتوضأ ويصلي وهي في يده، كما كان ممنوعاً حتى من قراءة القرآن الكريم، فاتقوا الله تعالى فإنَّ الظلم ظلمات يوم القيامة.

ولا يجوز أن يكون فعل ذلك في مسجد النبي والمنطقة المبعوث رحمة للعالمين الذي قال: «إنما أنا رحمة مهداة» (1). وبعثه الله تعالى رحمة للعالمين، فكيف بالمسلمين الذين تعاملونهم هذه المعاملة القاسية المنكرة بجواره الكريم وفي مسجده الشريف، وهو القائل عليه الصلاة والسلام: «الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون» (1). و«إن الله عز وجل حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء» (1).

14 - سمحتم لأحد المحسنين من أهل المدينة بهدم وإعادة بناء مسجد أبي بكر في جبل الخندق على حسابه الخاص، وبعد الهدم أوقفتم رخصة البناء

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شعب الإيمان: (١٦٤/٢)، وفي دلائل النبوة: (١٥٧/١-١٥٨)، والحاكم في المستدرك: (٣٥/١)، ووافقه الذهبي، ورواه القضاعي في مسنده (١٨٩/٢) مرفوعاً عن أبي هريرة، ورواه الدارمي في سننه (٢١/١) وغيره عن أبي صالح مرسلاً، رواه البزاز (كشف الأستار ١١٤/٣) بلفظ: «إنما بعثت رحمة مهداة» قال الهيثمي في المجمع (٢٥٧/٨): رواه البزاز ورجال المصحيح.

 <sup>(</sup>۲) رواه البيهقي في حياة الأنبياء: (ص١٥)، وأبو يعلى في مسنده: (١٤٦/٦) رقم (٣٤٢٥)،
 والبزاز في مسنده: (٢٥٦) وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٢١١/٢): (رواه أبو يعلى والبزاز،
 ورجال أبي يعلى ثقات).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده: (٨/٤)، وابن أبي شيبة: (٢/٢٥)، وأبو داود في سننه: (١٠٤٧)، والنسائي: (٩٢-٩١/٣)، وابن ماجه: (١-١٠٨٥)، وابن حبان في صحيحه: (الإحسان ٣٠٩-١٩٩١)، وابن خزيمة في صحيحه: (١٧٣٣)، والحاكم في المستدرك: وصححه (١٧٣٣) ووافقه الذهبي، وصححه الشووي في الأذكار (انظر الفتوحات الربائية ٣٠٩/٣).

لأنكم تعتبرون زيارة المساجد السبعة في موقع معركة الخندق النازلة فيها سورة الأحزاب بدعة، بل وتتمنون هدمها(١).

10 - تمنعون النياس من إدخال وقراءة كتاب (دلائيل الخيرات) للشيخ العارف بالله محمد سليمان الجزولي الحسني في الصلوات على النبي عليه الصلاة والسلام (٢)، وكذا غيره من الكتب في حين أنكم تعلمون ما يدخل ويعرض من الكتب والمطبوعات المنكرة شرعاً! فاتقوا الله تعالى.

17- تتجسسون وتلاحقون وتستجوبون وتعاقبون من يقيم محالس الاحتفال والاحتفاء بذكرى المولد النبوي الشريف التي تخلو من أي منكر في الشرع، في حين لا تعترضون على مجالس اللهو والطرب والغناء ومظاهرها بشتى ألوانها وأنواعها، فهل يجوز الكيل بمكيالين؟ وهل تجوز إهانة المحب ومراضاة الفاسق المستهر؟ (٣).

<sup>(</sup>۱) المؤلف: وفي آخر زيارتنا للمدينة المنبورة وكان ذلك في عام ١٤٢٤هـ زرنا هذه المساجد، فقد شاهدنا أن مسجد السيدة فاطمة الزهراء المحكم أغلق منذ أربع سنوات ومسجد على بن أبي طالب المحكم أغلق أيضاً منذ عامين، والمخطط هو هدم كل هذه المعالم التاريخية، وبناء مسجد كبير واحد فقط!! فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

<sup>(</sup>٢) المؤلف: بل كل كتاب غير المختصة بعقائدهم وأفكارهم فهي ممنوعة علناً، وقد بعثنا كتباً إسلامية عامة بالبريد فرجع البريد مكتوباً عليه (من الممنوعات)، وقد صادروا منا ومن المسلمين وحجاًج بيت الله الحرام ملايين من الكتب بعنوان (غير مسموحة)؟!!

مع العلم أنّ كل العالم أصبح قرية صغيرة كما يقولون وكل ما تريده موجود على الانترنيت وفي سي دي صغير، ولكن انظر إلى التخلّف العقلي والتعصب الأعمى عند هذه الجماعة. !!

 <sup>(</sup>٣) المؤلف: تأمل يا أخي القارئ؛ ماذا يصنع عشرات الآلاف من الأجانب غير المسلمين في المملكة من المنكرات والمحرّمات، أو حتى ترى في المطارات كيف يُهان الحاج والمعتمر ويقومون بتفتيشه

1۷ - تمنعون الأئمة من (القنوت) في المساجد في صلاة الصبح وتعتبرونه بدعة، علماً بأنه ثابت شرعاً لدى إمامين من الأئمة الأربعة: هما الشافعي ومالك، فلماذا فرض الرأي الواحد، والتضييق على المسلمين؟! فاتقوا الله تعالى(1).

1۸ - لا تعهدون بالإمامة في الحرمين الشريفين إلا لأحدكم (من نجد)، وتحظرونها على من سواكم من علماء الحجاز والأحساء وغيرهم، فهل هذا من العدل أو من الدين بالضرورة؟! فاتقوا الله تعالى، وأقسطوا إنه تعالى يحب المقسطين.

19- أعملتم معولكم في هدم آثار النبي عليه الصلاة والسلام والصحابة الكرام في المدينة المنورة خاصة والحرمين الشريفين عامة، حتى كاد أن لا يبقى منها إلا المسجد النبوي الشريف وحده في حين أن الأمم تعتز وتحتفظ بآثارها، ذكرى وعبرة ودليلاً على ماضيها التليد، وترى أن كل أثر يقصد للإطلاع والزيارة شرك بالله تعالى... والله تعالى أمرنا بأن نسير في الأرض لننظر آثار المشركين فنعتبر بها، كعاد وغمود الموجودة في (ديار صالح - العلا قرب المدينة المنورة)، والتي لا تزال مزاراً للسائحين، حيث قال الله تعالى: ﴿قَدْ خَلَسَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي الأرضِ فَانْظُروا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذّبِينَ ﴾(١).

والتدقيق في جوازه.. بينما غير المسلم يكرم ويحترم ويعامل معاملة حسنة، فإنا لله وإنا إليه راجعون..

<sup>(</sup>١) المؤلف: علماً أن المذهب الإمامي الاثني عشري أيضاً يعتبر (القنوت) في كافة الصلوات مستحباً. (٢) سورة آل عمران: الآية ١٣٧.

وقال تعالى: ﴿أُولَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الَّذِينَ كَـانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَاراً فِي الأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللهِ بِذَنُوبِهِمْ وَمَا كَــانَ لَهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ وَاقِ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللهَ إِنَّهُ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (١٠).

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَا تَكُمْ نَبَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُسُودَ وَالَّـذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إِلاَ اللهَ جَاءَتُهُمْ رَسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَدُّوا أَيْـدِيَّهُمْ فِـي أَفْـوَاهِهِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا ٱرْسِلْتُمْ بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكَّ مِمَّا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ (٧).

فلماذا تحرمون المسلمين من مشاهدة معالم وآثار معركة بدر وأحد والحديبية وحنين والأحزاب، وغيرها من (أيام الله) التي نصر بها رسوله وعباده الصالحين وهزم الشرك والمشركين؟ فاتقوا الله وكونوا من أولي الألباب لعلكم ترحمون.

• ٢- آويتم (ناصر الألباني) ونصرتموه وسمحتم له بنشر كتابه: (أحكام الجنائز وبدعها). الذي طالب فيه جهاراً بإخراج قبر المصطفى المستخلقة من المسجد الشريف"، وعينتموه عضواً في المجلس الأعلى للجامعة الإسلامية في المدينة المنورة وأستاذاً بها، ولما أخرجه الملك فيصل مع بعض أتباعه وطردهم، أعدتموه إلى نفس المنصب بعد ذلك. ولا تزال كتبه الكاسدة مفسوحاً لها ومشجعة

<sup>(</sup>١) سورة غافر: الآية ٢١-٢٢.

<sup>(</sup>٢)سورة إبراهيم: الآية ٩.

<sup>(</sup>٣) وهذا الهراء ردده أيضاً في رسالته (تحذير الساجد) انظر ص٦٨-٦٩، بل زاد على ذلك حين عدً في رسالته (حجة النبي المسلق)، ص١٣٧، من ضمن بدع المدينة المنورة كما يزعم (إبقاء القبر النبوي في مسجده) اهـ.

عندكم، في الوقت الذي منعت فيه بعض كتب حجة الإسلام الغزالي وأبي الحسن الندوي وعبد الفتاح أبو غدة والمالكي وسعيد حوى والبوطي وغيرهم من علماء المسلمين، فأين العدل والقسط؟(١).

11- احتضنتم تلميذ الألباني ووكيله في الكويت (عبد الرحمن عبد الخالق) ووجهتم أتباعكم إليه وأمدد تموه بالمدد الكامل، وهو الذي هاجم في كتابه (فضائح الصوفية) عامة الأولياء والصالحين، واعتبر كل الصوفية زنادقة باطنيين وضائين، ولو كان منهم من أثنى عليه وزكّاه ابن تيمية وابن رجب والذهبي وبقية مشايخكم المعتمدين عندكم، وفي الحديث القدسي الصحيح: «من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب» (۱). فاتقوا الله تعالى وانتهوا.

7۲- تنته زون كل عام فرصة صيانة وصباغة وترميم المسجد النبوي الشريف، لتزيلوا كثيراً من المعالم الإسلامية الموجودة في خلوة المسجد الشريف من الآثار والمدائح النبوية، فقد طمستم كثيراً من أبيات البردة النبوية للبوصيري، وقد أردتم طمس البيتين الشهيرين - المكتوبين على الشباك الشريف - الواردين في قصة العتبى كما ذكرها ابن كثير في التفسير ("):

يا خير من دُفنت بالقاع أعظمه فطاب من طيبهن القاعُ والأكمُ

 <sup>(</sup>١) المؤلف: كما بينا سابقاً فإن كتب الإمامية الاثني عشرية أيضاً بمنوعة، ويحاسب عليها الإنسان محاسبة عسيرة.

 <sup>(</sup>۲) هو جزء من حدیث رواه البخاري في صحیحه: (الفتح ۲۱/۳٤۸) رقم (۲۵۰۳) کتاب الرقاق،
 باب التواضع.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن كثير: (٣٠٦/٢).

نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكرم

لولا أن نهاكم الملك فهد عندما بلغه الأمر وأمر بإعادتها، فما هذا الجفاء والصد عن نبيّكم الكريم وهو الواسطة بينكم وبين ربكم تعالى؟ ما الأمر الذي بينكم وبينه؟ وكأنكم نسيتم قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي اللَّئيّا وَالآخرة وَأَعَدًا لَهُمْ عَذَابًا مُهيناً ﴾ (١) .

- ٢٣ - سمحتم للمدعو مقبل بن هادي الوادعي المعروف بكثرة سبابه وطعنه على مخالفيه من العلماء والدعاة إلى الله وصلحاء هذه الأمة، كما تشهد بذلك كتبه وأشرطته، أن يتقدّم ببحث في نهاية دراسته الجامعية في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، بعنوان: (حول القبة المبنية على قبر الرسول المسلمية ألم الشيخ حماد الأنصاري، طالب فيها جهاراً نهاراً بإخراج القبر الشريف من المسجد النبوي، واعتبر وجود القبر والقبة الشريفة بدعة كبيرة وطالب بإزالتها وهدمها! ومنحتموه على ذلك درجة الفوز والنجاح!

فهل تكرمون من يحاد رسول الإسلام، حبيب الله، رحمة للعالمين وخليله عليه الصلاة والسلام؟!

وقد وجّه هذا الرجل المئات من أتباعه ومقلديه ونحوهم بمن تأثر بمذهبكم، ووجّههم - وهم حاملوا السلاح - إلى هدم ونبش قبور المسلمين الصالحين في

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٧٥.

عدن باليمن منذ سنوات قليلة، فعاثوا في الأرض فساداً وخراباً، فنبشوا قبور الموتى بالمساحي ونحوها، حتى أخرجوا عظام بعض الموتى وانتهكوا حرماتهم، وأثاروا فتنة عمياء، وبلغنا أنهم استخدموا في ذلك المتفجرات (الديناميت) في بعض المواضع في اليمن (وهذا كله في صحيفة أعمالكم)!!

٢٤- سميتم المصحف الشريف الذي أمر بطبعه الملك فهد بـ (مصحف المدينة النبوية) بدلامن أن يسمى (مصحف المدينة المنورة)، وكأنكم لا تقرون أن هذه المدينة المباركة قد استنارت بل استنارت الدنيا كلها ببعثة ورسالة سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام، وقديماً هتفت جواري الأنصار عند هجرته الشريفة مرحبات:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا الله داع

فهو البدر والقمر والنور، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّبِيِّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذيراً \* وَدَاعِياً إِلَى الله بإِذْنه وَسِرَاجاً مُنيراً \* ('')، وقال سبحانه: ﴿ قَدْ جَاءكُمْ مِنْ اللهِ نُورِ وَكَتَابٌ مُبِينٌ \* يَهْدي به اللهُ مَسِنْ اتَّبِعَ رِضْوانهُ سُبُلَ السّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّور بإِذْنه وَيَهْديهمْ إلَى صراط مُسْتَقيم \*('').

وارجعوا إلى كتب التفاسير وهي كثيرة لتروا أنهم فسروا النور في الآية المشريفة بأنه المصطفى عليه الصلاة والسلام، وهنا لا نجادلكم في نور ذاته

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: الآيتان ٤٥-٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآيتان ١٥-١٦.

الشريفة بل نقول: إنه عليه الصلاة والسلام كان نوراً ورحمة بما جاء به من كتاب وسنة وهداية، قال تعالى: ﴿وَيُخْرِجُهُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَعْرِجُهُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى صَرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾(١).

70- في الوقت الذي تفصلون النساء عن ذويهن ومحارمهن في المسجد النبوي بحجة الغيرة على العرض والدين، توقفون الرجال من أتباعكم أمام مداخل النساء يستشرفونهن وكأنهم معصومون عن كل ما يصدر عن غيرهم، كما أنكم توقفون مراقبيكم من الرجال بين صفوف الطائفين والطائفات من الحجاج والمعتمرين يستشرفون وجوه النساء ويطالبونهن بالحجاب، خلافاً لما عليه الجمهور من وجوب كشف الوجوه عند أداء هذه الشعيرة.

٢٦- لا تعترضون على من يُرعب المسلمين الموجودين في الحرم المكي ويحقق معهم، ثم يقبض عليهم إذا لم يجد معهم (سند الإقامة) خلافاً لقول الله تعالى عن الحرم الشريف: ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً﴾ (١)، وهو أيضاً مما يشوش ويعكّر الصفو والهدوء والسكينة والهيبة على المعتكفين والركّع السجود.

۲۷- تمنعون وتمتنعون في المحاكم الشرعية عن إبرام عقود الزواج والنكاح
 بين المسلمين والمسلمات لكل مسلم غريب ومسلمة إذا كان زائراً ولا يملك سند
 الإقامة الدائم، وهذه بدعة وظلم وفي ذمتكم لو ارتكب ما هو محرم شرعاً.

٢٨ - ترفضون أن تسجّلوا أي طالب للدراسات العليا في جامعاتكم إلا بعد

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٩٧.

أن تمتحنونه في ما تسمونه بـ (العقيدة الصحيحة)، ولا تكتفون بأنه مسلم من عامة المسلمين الموحدين، وهذه عصبية محقوتة.

79- إذا اختلف معكم أحد في موضوع أو أمر فقهي أو عقدي، أصدرتم كتاباً في ذمّه وتبديعه أو تشريكه، ومع هذا لا تمنحونه حقه في الدفاع عن نفسه وتبرئتها من ذلك كما حصل مع السيد المالكي وأبو غدة والصابوني وغيرهم كثير (1).

• ٣- سعيتم لبدعة كبيرة لم تسبقوا إليها حتى من أسلافكم في العقيدة والمنهج، وهي أنكم سعيتم لغلق وقفل (البقيع الشريف) ومنع الدفن فيه ونقل دفن الأموات الجدد إلى موقع آخر بعيد عن موقع الشرك والبدع في رأيكم، ولمنع الناس من الدخول إلى البقيع وزيارة من فيه من الآل والصحابة والتابعين وبقية الصالحين، ولكن الله تعالى أحبط مسعاكم وهياً من قام بإبلاغ الملك فهد بذلك، فرفض ما نويتم وأمر بتوسعة البقيع الشريف حتى لا تكون الحجة عندكم ضيقة عن استيعاب من يموت من المسلمين.

٣١- رضيتم ولم تعارضوا هدم بيت السيدة خديجة الكبرى أم المؤمنين والحبيبة الأولى لرسول ربّ العالمين والمسلم المذي هو مهبط الوحي الأول عليه من ربّ العزّة والجلال، وسكتم على هذا الهدم راضين أن يكون المكان بعد هدمه دورات مياه وبيوت خلاء، وميضآت!!

<sup>(</sup>١) المؤلف: وإذا أردتم الحقيقة أيها الأحبة فـزوروا المنطقـة الـشرقية في المملكـة، فـسوف تـرون الأعاجيب من مظلومية أتباع أهل البيت المبلغ هناك!

فأين الخوف من الله تعالى؟ وأين الحياء من رسوله الكريم عليه الصلاة والسلام؟!

٣٦- حاولتم ولا زلتم تحاولون وجعلتم دأبكم هدم البقبة الباقية من آثار رسول الله وهي (البقعة الشريفة التي ولد فيها) التي هُدّمت، ثم جعلت سوقاً للبهائم ثم حوّلها بالحيلة الصالحون إلى مكتبة هي: (مكتبة مكة المكرّمة)، فصرتم ترمون المكان بعيون الشر والتهديد والانتقام وتتربصون به الدوائر، وطالبتم صراحة بهدمه واستعديتم السلطة وحرضتموها على ذلك، بعد اتخاذ قرار بذلك من هيئة كبار علمائكم قبل سنوات قليلة (وعندي شريط صريح بذلك).. فيا سوء الأدب وقلة الوفاء لهذا النبي الكريم الذي أخرجنا الله به وإياكم والأجداد من الظلمات إلى النور! ويا قلة الحياء منه يوم الورود على حوضه الشريف! ويا بؤس وشقاء فرقة تكره نبيها سواء بالقول أو بالعمل، وتحقره وتسعى لمحو آثاره! والله تعالى يقول لنا: ﴿وَاتَّخِ لَدُوا مِنْ مَقَامٍ إِبْراهِمِمُ

والله تعالى يقول ممتناً على بني إسرائيل بطالوت وموسى وهارون: ﴿وَقَـالَ لَهُمْ نَبِيُهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمْ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَــرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْملُهُ الْمَلائكَةُ إِنَّ في ذَلكَ لاَيَةٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمنينَ﴾(١).

وقال المفسرون: إن البقية المذكورة هي عصا موسى ونعلاه و..الخ.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٤٨.

واقرؤوا إن شئتم الأحاديث الصحيحة الواردة فيما يتعلق بآثار النبي وللمنتخذ المعتمام الصحابة بها المذكورة في ثنايا أبواب صحيح البخاري، ففيه الكفاية لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد، وفيه الغنية لقوم يعقلون ويتدبرون.

٣٣- ضيّقتم ثم أوصدتم وأقفلتم (باب النصيحة) من المسلمين لأثمتهم وحكّامهم، وأفتيتم بمعصية من يخالف ذلك وعاديتموه في الوقت الذي فيه المسلمون وحكامهم بأمس الحاجة إلى الوعظ والنصيحة بالحسنى، وصلى الله تعالى على القائل: «الدين النصيحة، قلنا لمن قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»(١).

٣٤- منعتم الدروس إلا دروسكم، والمذاهب إلا مذهبكم، والوعظ إلا وعظكم، والدعاة إلا دعاتكم، فتعطّلت مجالس العلم، ودرست محافيل الوعظ، وخوت حلقات القرآن، واستخفت مجالس الذكر، فماذا غداً أنتم لربّكم قائلون..؟ يوم يقول: ﴿وَقَفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْنُولُونَ ﴾(١).

٣٥- أنشأتم جامعة في المدينة المنورة سميتموها (الجامعة الإسلامية) بجوار سيد المرسلين والمائية ، فهرع الناس والعلماء إليها بفلذّات أكبادهم وأبنائهم مسرعين فرحين لينهلوا من هذا المنبع ، ظانين أنها ستزيدهم محبة واتباعاً لحبيبهم واله الطيبين وأصحابه والتابعين. فإذا بكم تدرّسونهم كيف يجافونه ويجافونهم أجمعين. وتجعلون الطلاب على بعضهم يتجسسون لينقلوا إليكم أسماء وأخبار من سميتموهم (القبوريين) ، الذين يكثرون الزيارة والسلام على

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه: (١/ ٧٤) رقم (٥٥) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: الآية ٢٤.

سيد المرسلين ورحمة الله للعالمين، حتى يكونوا من المحاربين المنبوذين المفصولين إلا من والاكم وأطاعكم فهو وحده الصادق الأمين.

ومن تخرّج بكم وتشرّب بآرائكم من الناجحين، صرتم ترسلونهم إلى بلادهم وكلاء عنكم منذرين ومبشّرين، لتجديد إسلام آبائهم وأقوامهم الضالين بزعمكم، وتغدقون عليهم الرواتب وتفتحون لهم المكاتب وتفسحون الميادين، فتقوم القيامة وينشب الخلاف والعداء بينهم وبين العلماء والصلحاء من آبائهم وشيوخهم السابقين، وكأنهم (قنابل موقوتة) عبّا تموها وملاتموها بكل سوء ظن وحقد دفين، تما جعل البلاد الإسلامية وخاصة إفريقيا وآسيا ساحة للمعارك والخلافات بين المسلمين، بيل وصل الأمر هذا إلى البلدان الإسلامية التي استقلت حديثاً من روسيا، وإلى الأقليات والجاليات المسلمة في أوروبا وأمريكا واستراليا وغيرها، فإلى الله المشتكى.

٣٦- إنَّ ما يحصل من مذابح ومجازر وماس تشوَّه سمعة الإسلام وتفتك بالمسلمين، خاصة كالتي في الجزائر ومصر، أو التي حدثت في الحرم المكي، ما هي إلاّ ثمرة خرِّ يجيكم وآرائكم، وقراءة كتبكم ومطبوعاتكم التي بُنيت على التكفير والتشريك والتبديع وسوء الظن بالمسلمين..

٣٧- تتهمون المخالفين لكم من المسلمين بأنهم جهمية أو معتزلة مارقون. وأنتم الجهمية لأنكم وافقتم وهم في بعض آرائهم، وحقاً أنتم المعتزلة لأنكم شاركتموهم في إنكار الولاية والأولياء والكرامة والكرامات، وحياة الموتى وتحكيم العقل في المغيبات من أمور الدين.

وقديماً قيل: (رمتني بدائها وانسلَّت)، وقيل:

لا تنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم فهل أنتم للحق سامعون؟!

٣٨٠ تعملون عمل الخوارج، فإذا جاءكم أحد من المسلمين وخاصة طلبة العلم - تبدأون في عقيدته أصحيحة عندكم أم لا؟ ما تقول في كذا، وكذا.. وأين الله؟ و..؟

وهكذا كان يعمل الخوارج فيما سبق، فكانوا إذا جاءهم أو مرَّ بهم المسلم الموحّد امتحنوه، فإذا خالفهم قتلوه، أما المشرك أو الكافر فيتلطفون به ويتلون الآية: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِنْ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَا أَمْدُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْلَمُونَ ﴾(١). ﴿أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ \* مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾(١). ﴿أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾(١).

٣٩- كان للمذاهب الأربعة في الحرم المكي منابر فهد متموها، ثم كراسي للتدريس فمنعتموها. (٣)

٤٠ كان هناك أثر (مبرك للناقة) ناقة النبي ﷺ في مسجد (قباء) يوم قدومه مهاجراً إلى المدينة، في مكان نزل فيه قوله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدٌ ٱسْسَ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم: الآيات ٣٥-٣٦.

<sup>(</sup>٣) المؤلف: أما المذهب الإمامي الاثني عشري الذين عددهم في العالم اليوم أكثر من (٥٠٠) مليون إنسان - يعني أكثر من ثلث المسلمين - فلا منبر ولا كرسي ولا صوت للتدريس ولا الخطابة، فمن يشرح للحجّاج والمعتمرين مسائلهم الشرعية!!

التَّقُونَى مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَسَالٌ يُحِبُّـونَ أَنْ يَتَطَهَّـرُوا وَاللهُ يُحِسبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾(١)، فأزلتم هذا الأثر، وكنا نشاهده حتى وقت قريب.

١٤- وكان في مسجد القبلتين علامة على القبلة القديمة إلى المسجد الأقصى
 المنسوخة، فأزلتموها باعتبارها بدعة.

عرسها النبي والمنتان الصحابي سلمان الفارسي هيشه حيث كانت هناك نخلة غرسها النبي والمنتئة ، وردمتُم بئر (العين الزرقاء) قرب قباء وبئر أريس (بئر الخاتم) ، ومنعتم مشاهدة بئر رومة التي اشتراها عثمان من اليهودي.. وهناك آثار كثيرة هامة إما أزيلت كلية أو غيرت معالمها.

<sup>(</sup>١) سورة النوبة: الآية ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المؤلف: فإذا كانت المذاهب الأربعة قد أغلقت مدارسهم، فإن أتباع مذهب أهل البيت الله للم لا المؤلف عمد يكن لهم مدارس حتى تغلق، بل كان نصيبهم المنع المطلق، ولا تدرّس أفكارهم ولا عقائدهم ولا أحكامهم الشرعية، مع العلم أن نفوسهم في المملكة ربع السكان تقريباً.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٨١.

والقائل: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُولَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ \* لِيَوْمٍ عَظِيمٍ \* يَـوْمَ يَقُــومُ النَّــاسُ لرَبِّ الْعَالَمينَ ﴾ (١).

33- وضعتم معاولكم في بيت الصحابي الجليل (أبي أيوب الأنصاري) الذي استضاف فيه النبي المناة عند قدومه المدينة المنورة قبل بناء حجراته الشريفة، وقد حافظت عليه كل العهود السابقة بما فيها عهد أسلافكم فهدمتم هذا الأثر الشريف، الذي كان في قبلة محراب المسجد النبوي الشريف وذلك بزعم أن المسلمين (المشركين) يتبركون به!!

20- كما ردمتم (بيرحاء) التي دخلت في التوسعة، ولم تتركوا عليها أثراً أو علامة كأثر دخله النبي والم الله ورد ذكره في صحيح البخاري<sup>(۱)</sup> وغيره. ولم تبقوا في المدينة المنورة من آثار المصطفى وأصحابه غير المسجد النبوي وحده، فهلا التفتم لخيبر وغيرها وهل يجوز أن نقلد اليهود في إزالتهم لكل أثر إسلامي في القدس الشريف فنزيل آثارنا في المدينة المنورة!؟

وماذا أبقيتم للأجيال القادمة، من تراثنا الجيد؟!

27- وتوسّعتم في إصدار الأحكام باسم الشرع الحنيف في قتل المخالفين لكم من أصحاب الرقية والعلاج الروحي، وسميتموهم (سحرة)، ولم تفرّقوا بين المحقين منهم وبين المبطلين منهم، وتركتم لأنفسكم مطلق الفتوى والحكم

<sup>(</sup>١) سورة المطففين: الآيات ٤-٦.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب الزكاة على الأقارب (١٢٦/٢)، وصحيح مسلم (٢٩٣/١) كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين رقم (٩٩٨).

بذلك، فأسلتم دماء الكثيرين من الأبرياء بحجّة أنهم سحرة تستباح دماؤهم، متناسين قوله تعالى: ﴿وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَ بِالْحَقِّ ﴾، وقول البشير النذير ﴿ وَلا مَا يقضى به بين الناس يوم القيامة في الدماء »(١).

فقفوا عند الحدود وادرؤوها بالشبهات، واتقوا يوم يُقتص للجماء من القرناء، ﴿يَوْمَ يَنْظُرُ الْمَرْءَ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنْسَتُ تُرَاسِاً ﴾(١)، ﴿وَاتَّقُوا يَوْما تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ثُمَّمَ تُموفًى كُملُ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾(١). (١)

<sup>(</sup>١) متفق عليه، رواه البخاري (١٣٨/٨)، ومسلم (١٠٧/٥) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ: الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٨١.

<sup>(</sup>٤) نصيحة لإخواننا علماء نجد: من ص٢٦ مع الإجمال.



الفصل التاسع

# مفهوم الأخلاق عند الوهابية

أما الأخلاق الفاضلة، والقيم الإنسانية، فإنهم لم يسمعوا بها أبداً، أو أنهم سمعوا بها ولكنها كانت غير منسجمة مع سلوكهم فرفضوها تماماً. والله سبحانه يريد الدعوة: ﴿بِالْحَكْمَة وَالْمَوْعَظَة الْحَسَنَة وَجَادلْهُمْ بِاللِّي هِيَ أَحْسَنَ ﴾(١).

وهم يريدون الدعوة إلى دينهم بالحديد والنار، وبمنطق القوة لا قوة المنطق، وإنما قوة العنف والإرهاب، وإذا أردت الحوار معهم فلا أسهل من السباب والشتائم، والتكفير والإشراك والإلحاد، التي ستكون بانتظارك دائماً وأبداً. فتراهم يشوشون ويصرخون ويقذفون الناس بالسباب لأتفه الأسباب ولمجرد الاختلاف بالرأى معهم.

والاختلاف بالرأي حالة طبيعية وتكوينية في حياة الإنسان، الله سبحانه وتعالى رعاها حين قال على لسان رسوله الكريم و الله و و إنّا أو إِبّاكُم لَعَلَى هُدئ أَوْ في ضَلال مُبين الله (١٠).

أما الوهابي فيقول لك: أنت على ضلال دائماً وهو على الهدى المبين، لا

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ: الآية ٢٤.

لقول الله عزّ وجلّ ولا لقول رسوله ﷺ بل لقول ابن تيمية، أو ابن الجوزية، أو ابن عبد الوهاب، أو الألباني أو ابن باز وأمثالهم..

ورحم الله الشاعر الذي قال:

وحسبكم هذا التفاوت بيننا وكل إناء بالذي فيه ينضح

فلا غرابة من سوء أخلاقهم، وفظاظة ألفاظهم، وجفاف أذواقهم وقلة أدبهم تجاه من يحاورونه، أو يراسلونه، أو حتى بحديثهم العادي الغير موجه..

أين الأخلاق الإسلامية؟

الكل يعلم، أن الأخلاق أساس من أسس التكوين الاجتماعي، ودعامة من المدعامات التي يقوم عليها التجمع الإنساني، ولذا فهي مدار بحث منذ القديم وحتى العصر الراهن كما تقدم -وبينًا في الفصل الأول- والشاعر العربي يقول:

إنما الأمم الأخلاق ما بقيت فإن هم ذهبت أخلاقهم ذهبوا وسقراط يقول: رأس الحكمة حسن الخلق.

وقال رسول الله والله والمنطقة : «الخَلق الحسن نصف الدّين»(") وقال والمنطقة : «أثقل ما يوضع في الميزان الخلق الحسن»(") وقال والمنطقة : «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم أخلاقاً»(").

<sup>(</sup>١) موسوعة البحار: ج٧١ ص٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) موسوعة البحار: ج٧١ ص٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) موسوعة البحار: ج٧١ ص ٣٨٩.

وقال رجل للإمام الرضا عَلَيْتَكُم : ما حد حسن الخلق، فقال عَلَيْتَكُم : «أن تعطى الناس من نفسك ما تحب أن يعطوك مثله»

فقال: ما حدّ التوكل؟ قال عَلَيْكِلم: «أن لا تخاف مع الله أحداً».

فقال: أحب أن أعرف كيف أنا عندك؟ فقال عَلَيْكُم: «انظر كيف أنا عندك».

وأمير المؤمنين علي بن أبي طالب السي يقول: «حَسِّنُ مع جميع الناس خلقك حتى إذا غبت عنهم حنوا إليك، وإذا مت بكوا عليك، وقالوا: إنا لله وإنا إليه راجعون. ولا تكن من الذين يقال عند موته: الحمد لله رب العالمين (١٠).

هذه أخلاق الأمم الحضارية، هذه هي أخلاق الله الذي ربى عليها رسول الله والله وا

<sup>(</sup>١) تهج البلاغة: قصار الحكم رقم (١٠).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج١٦ ص٢١٠، شرح نهج البلاغة: ج١١ ص٢٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) الصراط المستقيم: ج٢ ص٢٣٥، بحار الأنوار: ج٥٣ ص١٧٨.

## قتل الزائرين للعتبات المقدسة

سنل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه عن الفرق بين الحق والباطل، فأحال السؤال إلى ولده البار الإمام الحسن المجتبى عليه فقال: «أربع أصابع»، ووضع يده الشريفة على خده المبارك، وأردف قائلاً: «فالحق أن نقول رأيت والباطل أن تقول سمعت».

وسأل رجل من العرب المولى أبا عبد الله الحسين علي قائلاً: كم بيت الإيمان واليقين؟ قال علي العرب المولى أبا عبد الله الحسين علي قال علي المستمع والبَصر أربع أصابع "().

والواقع أصدق من كل تقارير الأخبار والصحفيين في العالم، وما عليك يا عزيزي الكريم إلا الوقوف لحظات أمام شاشة التلفاز وتنتقل بين الفضائيات ولا سيما الإخبارية وما أكثرها، حتى تعلم إلى أي مدى وصل العنف الوهابي؟ وبالتالي باتت عمليات القتل والتدمير والاغتيالات بالجملة في المشهد العالمي. فالتكفير صار أمراً طبيعياً عند هذه الجماعة!

إنهم بريدون تجميد الحياة أو إعادتها إلى آلاف السنين إلى الوراء، فهم يرفضون حتى النظريات العلمية، والنهضات العالمية والإبداعات والمبتكرات العقلية التي توصل إليها الإنسان في هذا العصر، الذي قفزت فيه البشرية قفزات نوعية لا تقاس بأية قفزة كانت قبلها، ولا ينكر هذا إلا الجاهل أو الغافل.

فهل تعلم أنهم ينكرون حتى كروية الأرض ودورانها حول نفسها أو حول

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان: ج٤ ص١٦٧، كفاية الأثر: ص٢٣٢.

الشمس، كما نُقل عن عبد العزيز بن باز مفتي الديار السعودية، الذي يستدل على بطلان الكروية والدوران بعدم انكباب أو انصباب الماء من الكأس الذي يضعه على الطاولة أمامه، تصوّر يا رعاك الله موقفهم من هذه الأمور العلمية التي صارت من البديهيات عند أطفالنا.

ويتمثل الخطر السلفي الوهابي في ناحيتين:

1- الخطر الخارجي على غير المسلمين: الذين يريد الوهابيون منهم أن يسلموا قهراً ويعتنقوا الوهابية حصراً، أو أن دماءهم، وأموالهم، وأعراضهم مباحة لأنهم كفار ومشركون.

٢- الخطر المداخلي على المسلمين: وذلك بسبب سياسة التكفير للامة الإسلامية، وهي من أخطر الدعوات الخارجية (من الخوارج) التي ظهرت في المدين الإسلامي منذ ظهوره المبارك وحتى الآن، فما من دعوة أو نزعة، أو بدعة ظهرت، إلا وكانت تلاحظ الأمة الإسلامية، وترعى بيضة الإسلام، إلا هؤلاء الذين يكفرون الأمة كلها.. سبحانك اللهم هذا بهتان عظيم.

فالعنف الوهابي العملي ظاهر للعيان، وحقدهم مشتعل النيران تغلي بها القلوب الحجرية التي يحملونها في صدورهم، وما الأحداث التي جرت في أفغانستان والباكستان والهند والسعودية واليمن ولبنان ومصر والجزائر حتى العراق الجريح وسائر البلدان، إلا شاهد على أعمالهم التخريبية التي شوهت صورة الإسلام في العالم، وصار يُعرف بأنه دين دموي! وإليك ما تناقلته وكالات الأنباء العالمية:

«سلسلة جرائم نكراء أخرى يندى لها الجبين، أقدمت عليها الأموية

الجديدة من زمر الوهابية، وفلول البعث الكافر المرتبطين بتنظيمات القاعدة الإرهابية. أعداء الدين والإنسانية تسضاف إلى سبجل جرائمهم البشعة، وأعمالهم الوحشية الجبانة بحق الشعب العراقي المسلم عامة، وشيعة أهل بيت رسول الله والمنطقة على وجه الخصوص. إذ قام أعداء الإنسانية صباح هذا اليوم العاشر من المحرم ١٤٢٥هما يلى:

- ١- تفجير خمس عبوات ناسفة بالقرب من ضريح أبي الفضل العباس بن أمير المؤمنين علي في مدينة كربلاء المقدسة أسفر عن سقوط عدد كبير من المؤمنين علي في مدينة كربلاء المقدسة أسفر عن سقوط عدد كبير من المؤمنين شهيد وجريح، رجالاً ونساءً وأطفالاً كلهم من النوار الأبرياء.
- ٢- وبنفس التوقيت في مدينة الكاظمية حيث مرقد الإمامين الجوادين (موسى الكاظم ومحمد الجواد الملكال) في ضواحي بغداد العاصمة العراقية.
- ٣- وفي مدينة الصدر ببغداد التي قدّمت آلاف الشهداء في طريق العدل والحرية والسلام.

ارتكبت بنفس الأسلوب الجبان من خلال تفجير عدة عبوات ناسفة ، ثلاث منها خارج وداخل حرم الإمامين الجوادين المناها في الكاظمية ، أسفرت عن مقتل وجرح العديد من المواطنين الأبرياء يقدر بالعشرات (١). وبين يدي العشرات من الأوراق التي تصف الحالة التي تم بها التفجير وكلها تؤكد أنها عمليات انتحارية كانت تستهدف الشيعة الإمامية في يوم عزائها الأكبر عاشوراء.

<sup>(</sup>١) وكالات الأنباء العالمية كلها، وكافة الصحف والمجلات العالمية و...

#### قصص واقعية وحوارات مع الوهابية

## ١- الوهابي وحجّاج بيت الله:

وأذكر أنني في عام ١٤٢٠ هجرية وفي أيام الحج حيث وفقني الله لذلك فله الحمد، وكنا نبدأ بزيارة الرسول الاعظم والمنت المنورة، وأهل البيت المناه وكرام الصحابة في البقيع الشريف وبقية الشهداء هناك.

وذات يوم رأيت اجتماعاً كبيراً من الناس غير العرب يقفون مع أحد العناصر الوهابية ولا أحد منهم يفهم على الآخرين شيئاً، لأنهم كلٌّ يتحدَّث بلغته ولهجته ولكنته.

ورأيت الوهابي يتهجّم عليهم بصوت عال، وسمعته يفسّق تارة، ويرمي بالكفر أو الشرك أخرى! وهذا من أبسط التهم لديه، ولذا قال: يا عبّاد الأصنام والقبور!

فاقتربت منه وقلت له: أخي العزيز هؤلاء حجّاج بيت الله الحرام، وجاءوا هنا لزيارة قبر رسول الله وأهل بيته الأطهار والصحابة الكرام.. ورسول الله وقد قد أوصى بهم، وأوصى بزيارته هذه لأنه قال: «من حبح ولم يزرني فقد جفاني»(۱)، وهؤلاء الضيوف جاءوا لزيارته وتلبية ندائه، فلماذا هذا الجفاء والعنف معهم؟ فهذا لا يجوز، علماً أن الكثير منهم قطعوا آلاف الأميال ويأتون لأول مرة، وربما لا يرجعون ثانية.

فقال لي وعينه محمرَّة: قل ماذا تريد؟

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج١٠ ص١٨.

قلت: عليك بالهدوء والاحترام لهؤلاء الضيوف إنهم ضيوف الرحمن والرسول الكريم المناتقة.

فقال: هؤلاء لا ينفع معهم الهدوء والرحمة.

قلت: أليس الله تعسالى يقول في كتابه الكريم واصفاً ومخاطباً رسول الله يَشْتُنُهُ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١) أين عطفك وحنانك ورحمتك وأخلاقك الإسلامية؟!

فبهت الرجل. ثم سكت وأعرض عني وأدار لي ظهره!

بهذه الأخلاقيات يتعاملون مع المسلمين وضيوف الرحمن وزوّار وعشّاق رسول الله المسلطة في دار ضيافته المسريفة.. فيمشوّهون صورة الإسلام بعيون أبنائه، ويكرّهونهم بأقدس وأطهر الأماكن، ويبعّدونهم عن مقدساتهم وآثار الرسول والرسالة المقدّسة، وللأسف الشديد كل ذلك يقع تحت اسم الإسلام والتوحيد والجهاد.

## ٢- إهانة عند قبر النبي المنتلا:

إن الحج الواجب مرة واحدة في الحياة، وقليل من يوفَّق للإعادة ثانية، والقليل جداً الذي يحج ثلاث مرات ويكتب أنه مدمن الحج، والنادر الذي يذهب أكثر من ذلك إذا كان مسكنه خارج منطقة الجزيرة العربية.

ولهذا نرى أن النسبة العظمي ربما أكثر من ٩٠٪ من الحجاج يأتون لأول

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم: الآية ٤.

مرة لأداء فريضة الحج ومندوب الزيارة.. فهي إذن رحلة العمر التي لن تتكرر بالنسبة لهم، فهم إذن غرباء والغريب جاهل بالأرض والسكان والعادات والتقاليد، فهذا ما يزيد من غربته، ولكن الواجب يهدم بعض تلك الوحشة، وهيبة المكان وروحانية الزمان تضيفان الكثير من مظاهر الود والألفة بين الإخوة الحجاج.

وهكذا فهم أول مرة يدخلون المدينة المنورة، ويرون الروضة المباركة والقبر الشريف والقبة المنيرة، فيرجعون إلى التاريخ ويتذكّرون ما تعلموه، وحفظوه عن ظهر قلب. بل ربما هو محفور في حنايا القلب، لا سيما وصف رسول الله وأهل بيته (صلوات الله وسلامه عليهم)، فترى أعينهم تفيض من الدمع شوقاً إلى الحبيب المصطفى المنتية.

وكذا الحال بالنسبة إلى مكة المكرمة حيث البيت العتيق ومسقط رأس الرسول الأكرم والتي وآثار الرسالة والرسول تراها ماثلة للعيان لا سيما التي لم تستطع يد الهدم الوهابية تخريبها ونتذكر تلك العهود الغابرة، والأحداث الماضية وتسترجع في ذهنك حياة رسول الإسلام والمسلمين الأوائل.

فكل خطوة وكل لمحة وكل شيء يذكرك بمقدساتك ودينك وقرآنك العظيم والحروب والغزوات، وتسأل نفسك كم لاقى وعانى رسول الله المناثة لتبليغ الرسالة و إنقاذ البشر من الضلال وظلماته؟

ولذا ترى الحاج إذا ما وصل به المقام إلى أمام قبر النبي الأكرم و وربحا قبل ذلك بكثير، فإنه يقف بخشوع ومهابة وكأنه في حضرته المباركة، وتجري الدموع على خديه باكياً منتحباً على رسول الله المستة ، وهكذا عند قبور الأئمة

الأطهار عَلِمُنْ والشهداء والصحابة الأجلاء.

الشوق والحب يسوقان المسلمين إليك يا رسول الله ليس إلا ، فهم لم يروك عياناً بل يطمعون برؤية محياك ولو بالمنام ، إلا أنهم قرؤوا وصفك ، وسمعوا سير تك العطرة واعتنقوا ديانتك الحنيفية ، وها هم الآن يقفون أمام قبرك خاشعين وإلى الله داعين ضارعين ، تكسوهم الهيبة ويجللهم الخشوع أمام عظمة أعظم مخلوق خُلق ، وينتشي القلب بعد أن يشم العبير الطيّب الذي يفوح من ذاك القبر المقدّس الذي هو أطيب من المسك وغيره ، ويسمو الفكر وترفرف الروح في فضاء من الروحانية والنورانية المقدّسة التي لا يمكن وصفها ، لأنها من الشعور الذي لا يوصف أبداً ، وإنما يُحسّ ويُعاش عن هم من أهل الإيمان ، ولذا وربما باللاشعور تهجم إلى القفص الحديدي أو إلى الشباك المطل على القبر أو الجدار أو أي شيء بمكن لك أن تلمسه ، وكلما كان أقرب كان الأمر أطيب والمكان أهيب وإذا لم تستطع شيئاً من ذلك فلاشك أنك ستشير إشارة بيدك من بعيد إلى ذلك المكان المقدّس الشريف .

وبينما أنت بكل هذه الروحانية التي لا تحب أن يقطعها عليك أحد، تُفاجأ بعناصر وأفراد الوهابية يصيحون ويصرخون دون خوف من الله ولا احترام لرسوله الكريم والله الذي أمرنا الله سبحانه باحترامه: ﴿ يَا أَيُها الذينَ آمَنوا لا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْت النَّبِي ﴾(١).

بل يهجمون عليك، وربما ضربوك إذا مددت يدك باتجاه الحبيب

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ٢.

المصطفى ولله ألك ، ويقف فونك بالكفر والمشرك . قائلين : لا تَعدُّ . لا تتوسل بالرسول . . لا تلمس القفص إنه حديد لا ينفع . لا تقف هنا . لا . لا وألف لا . .

فقلت لأحدهم مرّة: فلماذا جئنا إلى المدينة إذن، وتحملنا مشاق السفر لقطع آلاف الأميال؟ فلماذا نأتي وتأتي الملايين إلى المدينة أصلاً؟

فقال: للصلاة في المسجد النبوي.

قلت: وقبر النبي ﷺ وزيارته.

قال: محمد مات وانتهى أمره.

قلت: النبي الله وصينا بزيارة قبره الشريف بقوله: «من حج ولم يزرني فقد جفاني» وروايات كثيرة بهذا المعنى ملأت كتب المسلمين، وأنت تمنعنا من زيارته؟!

فقال: اذهب أنت رافضي .. رافضي لا ينفع معك الكلام.

فتركني وذهب ولم يجبني..

إنه الجفاء والغلظة وضيق الصدر الذي تتصف به هذه الجماعة..

وكم أستحضر سيرة رسول الإنسانية وسيد الكائنات المسينة فأقول في نفسي: الله أكبر ما أعظمك يا رسول الله المسينة وما أعظم صبرك وأوسع صدرك الشريف. كم تحملت الأذى من مثل هؤلاء في حياتك، وأنت القائل: «ما أوذى

إنني كلما ذهبت إلى الحج ونظرت بأم عيني إلى هذه التصرفات اللاأخلاقية من هذه العناصر، أتذكر معاناة حبيب الله والمنافئ في تبليغ الرسالة. أتذكر مظلومية أمير المؤمنين علينكم بعد وفاة الرسول الأكرم والمنافئ ، وكذلك مظلومية سيدة النساء فاطمة الزهراء، وبقية أئمة أهل البيت (عليهم صلوات الله وسلامه) ولكن لا أملك إلا أن أقول: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

#### ٣- لا تسلم عليه إنه نجس:

ما رأيك بهذا العنوان.. يستفزك أليس كذلك؟؟

أخلاق هذه الجماعات لا تستفز فقط بل كلها استفزاز أصلاً، فهذا شأنهم عند كل من سمع وقرأ عن سيرتهم ومنهجهم.

وعليه فإن رسول الله والله والله يقول: «من قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله والله والله وعليه ما عليهم».

فيعامل كإنسان مسلم وإن عُلِمَ منه النفاق يقيناً.. والإسلام أحد المطهّرات كما نعلم من خلال الفقه.. فالإنسان يطهر بمجرد دخوله الإسلام، ويحكم بطهارته وجميع شؤونه وما يحيط به من أدوات، هذا هو فقه وشريعة الإسلام؛ وأما فقه ابن تيمية وابن عبد الوهاب فشيء آخر.

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ج٢ ص٥٣٧، المناقب: ج٣ ص٢٤٧.

ففي زيارتنا هذا العام ١٤٢٥ هجرية للمدينة المنورة وحيث كنا مجموعة من المشايخ والعلماء الكرام.. وإذا بصراخ وضجة تعلو في جنبات البقيع الطاهر، فاستطلعنا الخبر وبحثنا عن الأمر وإذا بأحد الإخوة من أصدقائنا المشايخ في نزاع وجدال عقيم مع أحد هذه العناصر هناك.

فسألناه عن الخبر وماذا جرى؟

قال: سألني ذاك الشاب -وأشار إلى شاب يقف هناك - بعض الأسئلة الدينية، فرحت أجيبه بكل احترام وتقدير عن كل أسئلته، وإذا بهذا الذي يقف أمامكم يقول للشاب السائل: لماذا تتكلم معه؟ لماذا تتكلم مع هذا الرافضي الكافر النجس.. فاذهب وغسل يدك (طهرها)، لأنه كافر نجس؟!

فعندما سمعت ذلك وقف شعر بدني كله، وأصابتني قشعريرة شديدة من هول ما أسمع من هذا الجاهل، ففقدت أعصابي وبدأت أصرخ:

أيها الناس. يا عالم. تعالوا وانظروا إلى هذا الذي يقول عني: كافر نجس. فاجتمع الناس حولي، فهرب ذلك الرجل خوفاً من الناس، وبعد قليل جاء ومعه الشرطة، فأشار علي وذهب فأرادوا أن يعتقلوني، وانتهى الأمر وكأن شيئاً لم يكن.

والله عجيب من هؤلاء الناس، ماذا يحسبون أنفسهم؟ هكذا كنت أقول في نفسي، ولماذا كل هذا الهجوم؟! وبهذه الطريقة الجافة واللسان الفظ الغليظ والأخلاق السيئة؟! التي تذكرنا بأبي جهل، وأبي لهب، وأبي سفيان وغيرهم من رؤوس قريش في الزمن الغابر.

## ٤- أنا من أتباع محمد بن عبد الوهاب:

يعيبون علينا أننا من شيعة علي بن أبي طالب عَلَيَّهُ وهذا فخرنا إلى أبد الآبدين، ويفتخرون أنهم شيعة محمد بن عبد الوهاب.

الشيعة: تعني الأتباع والأصحاب والأنصار..

وقبل شهر رمضان المبارك من عام ١٤٢٤ه، وفي مكتبنا الكائن في مبنى الحوزة العلمية الزينبية المقدسة في ضواحي دمشق الفيحاء، ذلك المعهد الكبير، والصرح الحضاري الشهير، الذي بناه وشيده الشهيد السعيد السيد حسن الشيرازي (أعلى الله درجاته) بجوار عمّته عقيلة الطالبيين زينب الكبرى (سلام الله عليها) منذ عقود، لتكون منارة للنور يقصدها الناس طلباً للعلم والعمل.

هناك.. زارنا أحد الأصدقاء ومعه شاب وسيم فسلّما علينا، فرددنا السلام عليهما بأحسن منه كما أمرنا ربّنا تعالى في كتابه العزيز: ﴿وَإِذَا خُيّستُمْ بِتَحِيّـة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ (١).

فقال صديقي: هذا صديقي وعنده بعض الأسئلة يطرحها عليكم إذا سمحتم.

فقلت: الأخ العزيز من أين؟

قال: أنا من أتباع محمد بن عبد الوهاب.

قلت له: نحن من أتباع محمد بن عبد الله ﷺ، فهو قائدنا ونبيّنا ورسول الله وخاتم النبييّن، فنحن من أتباعه دون غيره، ونحن محمّديون لا غير قبل كل

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٨٦.

صبغة أخرى، إلا أننا نتبع بعده الإمام علي بن أبي طالب وأهل البيت الأطهار (صلوات الله وسلامه عليهم)، لأن الله ورسوله أمرنا بذلك لأنه على نهج الله وشريعة نبيه محمد المعلقة.

ورحت أتحدث للأخ الشاب عن الأخلاق الإسلامية، وأخلاق الحبيب المصطفى وأهل البيت المناس جميعاً المصطفى وأهل البيت المناس جميعاً على اختلاف مذاهبهم وأديانهم، احتراماً وتقديراً بالقول والفعل.

وأثناء الحديث سألته: الأخ متزوج؟ فقال: لا بل أعزب. فاغتنمتها فرصة فرحت أتحدث له عن النزواج وسننه في الإسلام، وأحاديث رسول الله وأهل البيت (صلوات الله عليهم) في الزواج، وكيف تم زواج الإمام علي عَلَيْتُكُم بسيّدة النساء فاطمة الزهراء في النساء فاطمة الزهراء في النساء فاطمة الزهراء المخلكا ومهرها البسيط..

وهكذا طال بنا الحديث، ولكن كنت دائماً وأبداً أدق على الوتر الحساس وأعزف على اتجاه واحد، هو أننا أتباع محمد بن عبد الله الله المنه لا غير، ونحفظ سيرته وسننه أكثر من الآخرين، ونحيط علماً بأحواله ونلتزم بمنهجه قولاً وعملاً..

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٢٣.

وأنه ليس في الإسلام شيء اسمه محمد بن عبد الوهاب، إلا هذا الذي جاء بعد ألف ومائتي عام ليقول لنا: إن الإسلام غير صحيح، والأمة الإسلامية كافرة، ومشركة، وضالة لا تقول بالتوحيد فحلال دمها، ومالها، وعرضها!!

وهكذا كنان النشاب طيلة الجلسة حنائراً في نفسه، مرتبكاً ممنا يسمعه، ومتفاجئاً من أحاديثنا وكأنه يسمع به لأول مرة، فخرج من عندنا مع صاحبه وهو على حيرة ودهشة بعد أن شكرنا على الحديث وودعنا مصحوباً بالسلامة.

## ٥- لحيتك ليست طويلة وثوبك ليس بقصير ١

إن من أكبر نعم المولى علينا هي نعمة الإسلام الكامل بالولاية العظمى، وعصرنا هذا عصر العلم والتكنولوجيا والطباعة والنشر، فالحقائق تظهر على الملأ، وكتب الحق تطبع وتنشر في كل زمان ومكان، إما بالورق أو على الإنترنت أو البريد الإلكتروني وغير ذلك، وهذه نعمة كذلك.

ولذا راح العديد من الناس لا سيما العلماء وأساتذة الجامعات والمتنورون يقرؤون عن أهل البيت المنظم، فيعلنون الخق معهم ومنهم وإليهم، فيعلنون انضمامهم إلى الركب المبارك ويركبون سفينة النجاة.

فالحق أبلج، والحق أحق أن يتبع، ولكن من يتمسك بالحق فذاك هو السعيد حقاً. وفي هذا العقد الأخير (١٤١٥ - ١٤٢٥ هجرية) ازداد الدخول في مذهب أهل البيت المنهم ويادة ملحوظة حيث دخل النور إلى قلوبهم فاستضاؤوا بنور العترة الطاهرة، وهذا كله كان إما ببركة أمير المؤمنين المهنيم ونهجه، أو الزهراء ومظلوميتها، أو الإمام الحسين وشهادته المفجعة (صلوات الله عليهم)، فأهل التهريج والكذب والافتراء كانوا يصفون أتباع أهل البيت المهنيم أوصافاً

هي أشبه بوصف اليهود أو المجوس أو أبشع من ذلك، وقد مرت عليك بعض الفتاوى الظالمة لهم!!

فمحمد بن عبد الوهاب يقول: إنهم إذا ماتوا يمسخون قردة وخنازير..

وآخر مثله يقول: يدفع بالخشبة من بعيد إلى قبره إذا مات الشيعي..

وثالث القوم يقول: إن لهم أذناباً كأذناب الحيوانات، تظهر بالليل وتختفي بالنهار كأنتيل الراديو في السيارة..

ورابع وخامس. والناس البسطاء المساكين يصدقون هذه التخاريف، ويعتقدونها ويأخذونها كمسلمات وبديهيات، لأن الشيخ يتكلم بها ويتشدق ويتمنطق، ولا يدرون أنه يقول غلطاً ويفعل شططاً.

والخوف دفع الشيعة إلى أقطار الأرض فتفرقوا تحت كل حجر ومدر، فسكنوا قُلل الجبال وكهوفها في البلدان، منقطعين إلى الله في عباداتهم، لأنهم محاربون بلا ذنب، ويعتدى عليهم بلا رحمة، كما حصل في مصر وصلاح الدين الأيوبي، وسورية في مرج دابق بحلب الشهباء، وأفغانستان وباكستان والعراق في هذه الأعوام المتأخرة. لا لذنب اقترفوه إلا حبهم وولاؤهم لآل البيت الأطهار عليم فلا فالشيعي مهدور الدم، والمال، والعرض، ولذا راح يخفي عقيدته وربما اسمه، وكثير منهم غيروا دينهم لشدة الظلم الذي وقع عليهم.

ولكن عصرنا الحاضر.. هو عصر كشف الحقائق.. ورفع الستور عن المحظور.

ومنذ فترة كنت أستمع لمحاضرة يلقيها سماحة الشيخ أحمد بدر حسون مفتي حلب، وهو من العلماء الأعلام في سورية، وله مكانته وحضوره في الساحة الثقافية والاجتماعية لا سيما في مدينة حلب، وخلال المحاضرة روى هذه القصة التي حدثت معه، قال:

كنت ذاهباً إلى المدينة المنورة للزيارة المباركة لرسول الله الله المسلم ، فرأيت شاباً فسلمت عليه؟ فلم يرد السلام.

فقلت: أخي أسلّم عليك ولا ترد السلام.. والسلام مستحب ورده فرض واجب؟ لماذا لا ترد السلام يا أخي؟!

فقال: لأن لحيتك ليست بطويلة، وثوبك ليس بقصير، (علماً أنه كان يرتدي اللباس العلمائي وزيّ رجال الدين).

فيعقب الشيخ: فبتُ حائراً من هذا الجواب الغريب الذي لم يأت به أحد وما أنزل الله به من سلطان!

## ٦- حوار عند قبر أم البنين:

في إحدى سنوات الحج حيث أكرمنا الله ووفقنا لحج بيته الحرام، وزيارة خير الأنام والعترة الكرام الله في وخلال نزولنا إلى المدينة المنورة كالعادة، وفي إحدى الزيارات إلى بقيع الغرقد. أذكر أنني كنت واقفاً عند قبر أم البنين (فاطمة بنت حزام الكلابية)، زوجة أمير المؤمنين الإمام علي علي الذي نصحه بها أخوه عقيل بن أبي طالب، وذلك حين قال له: يا أخي اختر لي امرأة ولدتها الفحولة من العرب لأتزوجها.

فقال عقيل: أين أنت من فاطمة بنت حزام الكلابية.

فذهب الإمام علي ﷺ وخطبها وتزوجها، فكانت بارّة تقية شديدة الحب

والولاء، مخلصة لسيدتها فاطمة الزهراء المنكا، فكانت أول ما شرطت على أمير المؤمنين عليه أن لا يناديها باسمها حتى لا ينزعج الحسنان بتذكيرهم بأمهم فاطمة الزهراء المنكلاً.

ولذا سمّيت في التاريخ والسيرة (أمّ البنين) لأنها أنجبت أربعة أشبال ذكور هم: (العباس، وعبد الله، وجعفر، وعثمان)، واستشهد الجميع تحت راية الإمام الحسين على بطاح كربلاء.

كنا نزورها، احتراماً وتقديراً ووفاءً لها، وذات يوم أنا واقف عند قبرها سألنى أخ من مصر العربية قبر من هذا؟

فقلت: قبر فاطمة أم البنين زوجة الإمام على ﷺ.

فقال: قصدك فاطمة الزهراء (رضى الله عنها).

قلت: لا، هذه الزوجة الثانية لأمير المؤمنين عَلَيْكُا تزوجها بعد شهادة فاطمة الزهراء الجنكا.

فقال: أين إذن قبر فاطمة الزهراء؟

قلت: ليس لها قبر معروف، والتاريخ لا يعرف لها قبراً ولكن يقال:

١ -أنها دفنت في بقيع الغرقد -هنا- ولكن لا أحد يعلمه بالتحديد.

٢- أو أنها دفنت في بيتها حين قبضها الله سبحانه، وعندما تم توسيع المسجد
 كانت غرفتها (أي مكان قبرها) في الروضة المباركة التي وصفها رسول
 الله الله المنائلة : روضة من رياض الجنة..

وبينما أحدثه ويحدثني، ويسأل وأجيبه، ونتبادل أطراف الحديث والحوار

كان هناك أربعة أشخاص من عناصر الوهابية يحرسون القبر الشريف، ويمنعون أحداً من البكاء وزيارته والسلام على صاحبته أم البنين (سلام الله عليها)!!

وإذا سألهم سائل: قبر من هذا؟

يقولون: لا نعلم.. هذه أحجار لا تضر ولا تنفع اذهب وصل في المسجد النبوي.

وبينما نحن كذلك.. قفز إلينا أحدهم، وقال: ماذا تقول يا شيخ ليس لفاطمة قبر؟ قلت: نعم.. أين قبرها أرشدني ودلني عليه وأنا لك من الشاكرين.

فقال: هنا. وأشار بيده إلى البقيع كله.

قلت: أين حدّد لي قبراً معيناً.

وعند ذلك سمع الإخوة الزائرون صوتي أحدّثه، فجاءوا إليّ مسرعين وقالوا: شيخنا اتركه وإلاّ فمصيرك إلى السجن أو التعذيب (١)، أو التسفير خارج الحجاز، فيمنعونك من أداء مناسك الحج، كما فعلوا بالكثير من قبل!

فسحبوني وأخرجوني من البقيع كله، قبل أن يأتي عناصر الشرطة ويأخذوني معهم، فما كان مني إلا أن أحوقل، وأسترجع بصمت وحسرة (لا حول ولا قوّة إلا بالله العلى العظيم، إنا لله وإنا إليه راجعون).

<sup>(</sup>١) علماً أن هناك سجن خاص تحت أرض البقيع الفرقد.

## ٧- وحوار آخر بجوار الكعبة:

الحج واجب وفرض على كل من استطاع إليه سبيلاً، مرة واحدة في الحياة كلها، وأحد أركان الحج الأساسي الطواف بالبيت العتيق، ما أهيب ذاك المكان وما أعظم روحانيته ونورانيته إنه أشبه ما يكون بيوم الحشر والنشر حيث اجتماع الناس على صعيد واحد، في مكان واحد، ولباس واحد، وتلبية واحدة.. ولا فرق بين غنى ولا فقير، ولا كبير ولا صغير، الكل سواسية.

فترى الحجاج يطوفون حول البيت العتيق يلبّون ويتضرّعون، ويضجّون ويعجّون إلى الله عزّ وجلّ، يهلّلون ويكبّرون ويتوسّلون إلى جناب قدسه، فمنهم من يطوف وآخر متعلق بالأستار، وأخر يلمس الجدران، ومنهم من يتبرّك بالأركان الأربعة: (ركن الحجر الأسود، والركن العراقي، والركن الشامي، والركن اليماني). ويعضهم في حِجر إسماعيل عيكم، ومنهم عند مقام إبراهيم الخليل عيكم يصلي كما أمر الله.. وترى أن الازدحام كبير جداً في هذين المكانين: الحجر الأسود وحجر إسماعيل عيكم، وآخرون عند باب المستجار الذي دخلت منه فاطمة بنت أسد، عندما استجارت بالله فانشق الجدار ودخلت وعاد الجدار إلى وضعه، فولدت الإمام علياً عيكم في جوف الكعبة وحيث بقيت ثلاثة أيام.

والجميع متعلّق قلبه بالله، حباً وعشقاً وشوقاً وتطلّعاً إلى نفحاته الروحانية وأنواره القدسية، إنَّ هيبة المكان لا توصف أبداً.

وهنا.. وفي مثل هذا المكان ترى العجب العجاب، فالغضب مرتسم على وجوه أولئك الوهابيين، مكشرين كأنهم من زبانية جهنم يدفعون ويهينون

ويكفّرون الحجاج على هواهم.

فهذا كافر، وذاك مشرك، والآخر عابد صنم، وهذه الكعبة أحجار لا تضر ولا تنفع، وهذا كذا وذاك كذا.. ويقسمون الناس ويعطوهم شهادة الموحد، أو الكافر أو المشرك وغير ذلك..

وبينما كنتُ عند حِجر أبينا إسماعيل عَلَيْكُم قلت لأحد الحجاج المتعصّبين المغررين: انظر هل هذا من الإسلام في شيء؟! هؤلاء حجاج قطعوا آلاف الأميال للحج، وتجشّموا العناء بالسفر والمشقة والتعب، وهم مسلمون موحدون ويعتقدون بأصول الدين وفروعه.

قال: هذا حجر لا أكثر ولا أقل.

قلت: والحجر الأسود ماذا يكون؟ فسكت ولم يحر جواباً.

فقلت: وغلاف القرآن أليس من الجلد أو النايلون وجلود الحيوانات فلماذا تقبّله أنت؟

قال: نعم، وهل هذا حرام؟ قلت: لا أبداً.. ولكن لماذا تقبله؟

قال: لأنه يحتوي القرآن.

فقلت: ما الفرق بين هذا وذاك؟ نحن لا نريد الحجر بـل نريـد مـا وراء الحجر يا أخي.

فسكت ولم ينبث ببنت شفة.

فاستطردتُ قائلاً: فلو سلّمنا جدلاً بما تقولون، فهذه عقائد الناس التي يؤمنون بها، كما لكم عقائدكم، فدعوا الناس وعقائدهم، واتركوهم يعبدون

ربّهم كما يعتقدون ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي اللّهُ بِنَ ﴾ (١) ، فكل شيء يمكن أن تجبرني عليه إلاّ مسألة العقيدة فهي معقودة في القلب، والقلب بيد الربّ وليس بأيدي البشر، إن الله سبحانه وتعالى خاطب رسوله السيّية : ﴿ أَفَانَتَ تُكْرِهُ النّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمنينَ ﴾ (١).

فما بالكم أنتم تريدون أن يعتنق الناس الوهابية بالقوة والإكراه، ولماذا كل هذه القساوة والفظاظة؟

أبهذا أمر الدين وسيد المرسلين والمسلم المرسلين الريدون تبليغ الإسلام بهذه الطريقة المشينة؟! أؤكد لك - يا أخي- أنكم وبهذه الطريقة العنيفة تنفرون الناس من الدين وتبعدوهم عن الإيمان!

فينحن في عيصر الحيضارة، والنور، والانتصالات، والفضائيات، والإنترنت، وثورة المعلومات. وهذا عصر الحوار، والرأي والرأي الآخر، والحريات، والديموقراطيات فأين أنتم من كل ذلك؟!

فسكت قليلاً، ثم قال -بعد أن ظهر عليه التأثر بكلامي-: لا أدري ليس عندي جواب لك، وراح يردد: الله يهدينا.. الله يهدينا.

### ٨- وهابي ودعاء كميل:

قصص كثيرة وحوارات عقيمة ولكن لابد منها في بعض الأحيان لأنها تفرض نفسها عليك، أو أن تصرف أحدهم يجرك إلى الحوار رغم أنفك.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية ٩٩.

ففي عام ١٤٢١هجرية أول ما نزلنا المدينة المنورة حيث يطيب لنا الجلوس بها، لأن هواءها عليل وماءها طيب، وفيأها ظليل، كيف لا وقد دعا لها رسول الله والله والحرارة الشديدة، فما كان ينزل بها أحد غريب إلا ويمرض بسبب فساد الماء والهواء فيها. فعندما هاجر إليها الحبيب المصطفى ويمرض بسبب فساد الماء والهواء فيها. فعندما هاجر إليها الحبيب المصطفى ويمرض بسبب فساد الماء والهواء فيها. فعندما هاجر إليها الحبيب المصطفى والموالية والموالية والماء والهواء فيها. فعندما هاجر إليها الحبيب المصطفى والمدولة في العالم.

فصارت (طيبة) لطيب العيش فيها، ووجود الروضة الشريفة، والضريح المبارك للرسول الأعظم المبالة وآثار الرسالة.. مما زادها مهابة وروحانية جمالاً وكمالاً، كيف لا وأنفاس رسول الله وأهل البيت (صلوات الله وسلامه عليهم) تتردد في جنباتها الأربعة.

ولكن الذي يعكّر صفو العيش ويكدر الحياة فيها، وجود العناصر العنيفة بأشكالهم الغريبة، وأخلاقهم الفظة، وكلماتهم الجارحة، ونظراتهم الحاقدة، الذين يرون أنهم على الحق المبين، وأن غير هم كفار أو مشركون.

وذات مرة.. وفي ليلة الجمعة (مساء الخميس) كنا نقرأ دعاء كميل، ذاك الدعاء العظيم الشأن الذي علَّمه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي الصاحبه كميل بن زياد النخعي فعرف باسمه وهو دعاء الخضر علي المناه ويجدي ويفيد في رد الأعداء ودفع غائلتهم، وفتح باب الأرزاق، وغفران الذنوب وهو من الأدعية المشهورة جداً.

كان ذلك في ساحة ما بين المسجد النبوي الشريف ومقبرة البقيع المقدس،

والحضور مهيب والقارئ خطيب، والناس متفاعلة معه، يستمعون إليه والدموع تجري على خدودهم من خشية الله، لما يحتويه هذا الدعاء الشريف من معانى لطيفة وجميلة.

وبعد الانتهاء من قراءة الدعاء يقوم بعض الإخوة من الزوّار من أهل الخير بتوزيع الحلوى على الحضور طلباً للأجر والثواب من ربّ الأرباب.

وكنت واقفاً بمسافة عنهم وإلى جانبي شاب فقدموا له الحلوى فرفضها ولم يأخذها، فقلت له: أخي العزيز لماذا لم تأخذ الحلوى؟

فقال: هؤلاء كفار.

قلت: كيف ذلك وهم يقرؤون هذا الدعاء الربّاني التوحيدي؟!

قال: هم كفار كفار.. وبعصبية وغضب.

قلت: هل سمعت ماذا كانوا يقرؤون؟ إنهم يقرؤون دعاء كميل الذي فيه هذه الكلمات الرائعة: «اللّهم ّ إنّي أسألُك بِرَحمتِك التي وَسعت كلّ شيء، وَيقوتِك الّتي قهرت بِها كُلّ شيء اللّهم ّ اغْفر لِي الذنوب الّتي تَهتك العِصم، اللّهم ّ اغْفر لِي الذنوب الّتي تُعتل العِصم، اللّهم ّ اغْفر لِي الذنوب التي تُغيّر النّهم ّ اغْفر لِي الذنوب التي تُغيّر النّهم ّ اغْفر لِي الذنوب التي تُعبس الدّعاء ، اللّهم ّ اغْفر لِي الذنوب التي الذنوب التي تَقطع الرّجاء ، اللّهم ّ اغفر لِي الذنوب التي تُنزِلُ البلاء ، اللّهم ّ اغفر لي الذنوب التي تقطع الرّجاء ، اللّهم ّ اغفر لِي كُلّ ذنب أذنبت وكلّ خطيئة أخطأتها "().

فقاطعني قائلاً: أنت من أين؟

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ص٩٦، الدعاء والزيارة: ص١١٩.

قلت: من العراق.

فقال: وأنت أيضاً كافر!

فسكتُ عنه ثم توجهت بوجهي إلى قبر النبيُّ محمَّد وَاللَّهُ وأَنَا أَقُول: ساعد لله قلبك يا رسول الله من أولئك القوم، حيث كان يخاطب الباري عزَّ وجلّ: اللَّهمَّ اهدِ قَومي فإنَّهُم لا يَعلمونَ»..

انظر أيها المؤمن إلى هذه الطريقة في الحوار والتعصب وعدم الاستماع!



الفصل العاشر

# خساتمة وحلسول

كان لابد من هذا الاستطراد الطويل وهذا النقاش والحوار لبعض أفكار وعقائد وأخلاق السلفية الوهابية ، لأن الأمر عظيم والخرق اتسع في الأمة الإسلامية بسبب ما يفعلونه فيها وفي العالم من أحداث.

نعم. كان لابد لنا من هذا الاستطراد أيها القارئ الكريم لتتابع العقائد والأحداث، كما تمليه علينا مسؤوليتنا، أمام الله ورسوله الله والأجيال القادمة من الأمة الإسلامية المرحومة.

وأسأل نفسي أين الحل؟ ما هو المخرج من هذه الأزمة التي تئن منها الأمة كلها في هذه الأيام، فقد صار الإسلام تهمة عالمية، وإهانة على الإنسانية - والعياذ بالله - وهو الرحمة الربانية للناس أجمعين، ورسوله الكريم محمد الله الله المهداة إلى بنى البشر قاطبة؟

فكرت بالأمر مليّاً، وقلبت الأفكار، وتدبّرت الأخبار.. فوجدت أنَّ الحل الوحيد لهذه الازمة هو مواجهتها بالحقائق، ودعوة عناصرها إلى الاستيقاظ من غفلتهم، لإعادتهم إلى حظيرة الإسلام بعد أن كاد يخرجهم منها محمد بن عبد الوهاب.

ولكن يبقى السؤال كيف؟

إنها المسألة التي يجب التفكير بها ملياً، وعقد المؤتمرات، والندوات، وتأليف الكتب والمطبوعات، والدوريات، والنشرات، بالسلب والإيجاب.

إيجاباً: ببيان حقائق الدين وشريعة سيّد المرسلين الحقّة.

سلباً: توضيح العقائد الباطلة ، والبدع الضالة التي جاء بها بعض الرجال من أمثال ابن تيمية وابن عبد الوهاب ، والألباني ومن سار على منهجهم ، ونسج على منوالهم.

وأرى أن الحل: يجب أن يكون على كل المستويات التكيتيكية الآنية، والاستراتيجية البشر وبتضافر الجهود المخلصة، لإنقاذ هؤلاء البشر عما هم فيه من تيه وانحراف، وذلك يتم باتجاهين:

١- عقائدي: يقوم به رجال الدين الإسلامي بكل طوائفهم للدفاع عن عقائد الإسلام الحقة، لأنهم جميعاً متهمون بالكفر والشرك والخروج من الملة، دون فرق بين شيخ كبير وطفل صغير.

٢- سياسي: فالمصيبة الكبرى انطلقت من أحضان السياسة، لأنها أوحت بهذه الأفكار إلى محمد بن عبد الوهاب -ومن قبله ومن بعده-، الذي اعتنقها وراح يدعو إليها ويبحث عن مؤيدين لها وداعمين لها.

حتى وجد ضالته في رجل طامح يتطلع إلى بناء دولة وزعامة كبرى في الجزيرة العربية، فتحالف معه لوصول كل منهما إلى هدفه، وهذا الذي حصل في بدايات القرن الماضي.

والمعالجة السياسية تكون ذات تأثير أكبر، واستجابة من الجماهير أسرع وأوسع، فلولا دعم الحكومات ورجال الأعمال وصرف المليارات من الدولارات على نشر الدعوة الوهابية، لكانت قد اندثرت وانمحت بموته وذهابه إلى ربه محملاً بكل هذه الأوزار.

وللحق نقول: إن ما حصل في عاشوراء الدامي ضد المسلمين الشيعة سواء كان في العراق، أو في باكستان، أو في أفغانستان أو سائر البلدان من قبل، إنما حصل بسبب تلك النظرة العدوانية من قبل طرف ضد الطرف الآخر.

فالوهابيون يرون في الإنسان الشيعي سرطاناً في الجسد الإسلامي (والعياذ بالله)، يقدّمونه على أنه عدو للإسلام والشريعة المحمدية، فكم من فتوى ضجّت بها كتب الطوائف الأخرى في استباحة دماء الشيعة (كما تقدم بعضها من قبل)! وكم من مكتبات ضخمة في دول الطوق العراقي قد أسست لغرض طمس الهوية الشيعية، وملاحقة المسلمين الشيعة أينما ذهبوا؟!

وكم شخصاً من أتباع الفكر التكفيري قد أفتى بوجوب الجنة لمن يقتل شبعباً؟!

وبناء عليه: فيجب إجراء تصحيح عام وشامل لكل هذه الدعوات التكفيرية، ومراجعة دقيقة لكل العقائد المنحرفة لهذه الجماعة، بمساندة الحكام والحكومات والدوائر الرسمية في جميع البلدان الإسلامية والمنظمات العالمية، وبعقد المؤتمرات والندوات لمعالجة هذه القضية.

وما يتوجب على علماء الطوائف الأخرى، وأصحاب القرار السياسي: هو اجتثاث تلك الفتاوى السخيفة، التي سببت تصدّعاً وشقاً كبيراً في الأمة

الإسلامية، عن طريق طباعة وتوزيع كتب أو نشرات أو مناهج دراسية في المدارس والجامعات، وإعادة النظر بمنهج أصحاب التكفير والعدوان، فإنه آخذ بالاستشراء لتدمير شباب الأمة الإسلامية ومستقبلها ونهضتها، على حساب السلم والأمن والعدالة الاجتماعية لعموم الأمة الإسلامية.

# إشاعة ثقافة التعايش السلمي

أما بالنسبة للمجتمع الإسلامي والدول الإسلامية، فإنه يجب إشاعة فكر التعايش السلمي بين جميع الفرقاء، ومحاولة تصحيح النظرة ما بين جميع الأطراف، فالمسلم أخ للمسلم في الدين، وغير المسلم أخ للمسلم في الإنسانية كما يقول أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليهم.

والواجب علينا: أن نتعايش على أساس تبادل الحقوق والواجبات بما تمليه علينا شريعتنا الإسلامية، والتركيز والدعوة إلى: (حوار ما بين الطوائف الإسلامية)، بل (حوار ما بين الأديان)، بل (حوار ما بين الحضارات).

فنشر ثقافة التعايش وقبول الآخر هو ثقافة حضارية إسلامية إنسانية ، نطل بها على أنفسنا لينظر إلينا الآخر كأمة واحدة يحسب حسابها في كل زمان ومكان ، لا أن ينظروا إلينا على أننا فرقاء وملل ونحل نكفر بعضنا بعضاً ونقتل أنفسنا بأيدينا..

## التعايش ما بين المذاهب الإسلامية

بعد هذه المقدمة نقول: هناك آيات عديدة في القرآن الحكيم، تتحدث عن التنوع والتعدد في حياة البشر، فرغم أن البشر يتساوون في إنسانيتهم العامة، وفي خصائصهم الأولية المشتركة، إلا أنهم في حقيقة الأمر يتمايزون بدرجة وأخرى داخل المحيط البشري.

وهذا التنوع إنما هو جزء من ظاهرة كونية ، تشمل أصناف المخلوقات والكائنات ، فمجرّات الفضاء وكواكبه متعددة متنوعة ، وعالم النبات يحتوي على ألوان وأشكال مختلفة ، رغم وحدة التربة التي ينبت منها ، والماء الذي يسقى به ، يقول تعالى : ﴿وَفِي الأَرْضِ قَطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنّاتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَان يُسْقَى بِمَاء واحد وتُقَضّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأَكُلِ الثّاتِ لقَوْم يَعْقُلُونٌ ﴾ (أ) .

﴿ وَالنَّخْلُ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفاً أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِها ۚ وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ ﴾ (١٠).

وعالم الحيوان، هو الآخر عامل متنوع، فدواب الأرض وطيور السماء ليست أمة واحدة، وإنما هي أمم متعددة متنوعة، يقول الباري عز وجل: ﴿وَمَا مَنْ دَابَّة في الأَرْض وَلا طَائر يَطيرُ بجَنَاحَيْه إلاّ أُمَمٌ أَمْنَالُكُمْ ﴾(٢).

وحتى الملائكة، ليسوا جميعاً في مستوى واحد، وعلى شاكلة واحدة، بل

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ١٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ٣٨.

هناك تنوع في أشكالهم، ومهامهم، ومقامهم، يقول تعالى:

﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَتُلاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾(١).

أما بالنسبة لعالم الإنسان، فقد تحدث القرآن الحكيم عن العديد من جوانب التنوع، في حياته، وضمن الأبعاد المختلفة.

التمايز الفردي: هناك نوع من التميّز الشخصي، لكل فرد من أفراد البشر، فصورته، وصوته، بميزانه عن الآخرين، ولذلك اعتمد التصوير الفوتوغرافي، والتسجيل الصوتي للدلالة على الشخص..

وكذا نرى خطوط أصابع يد الإنسان تسجّل تمايزاً دقيقاً بين أفراد البشر، فإبهام كل إنسان والخطوط الموجودة فيه لا تتشابه مع أي إنسان آخر، مهما كانت درجة القرابة بينهما، حتى في الحيز الوراثي الواحد، وحتى في التوأم. ومن هنا يعتبر أخذ بصمات الإنسان دليلاً ثبوتياً واضحاً يستدل بها عليه، ولعل في قوله تعالى: ﴿ بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ تُسوّي بَنَانَـه ﴾ (٢) إشارة إلى هذه الحقيقة العلمية، تسبق ما أثبته العلم أخيراً في هذا المجال، حيث أصبح لدينا علم مستقل بذاته يسمى (علم البصمات)، يستفاد منه في القانون الجنائي وتعتمد عليه الدوائر الأمنية، في مكافحة الجريمة ومعرفة المجرمين.

تفاوت على مستوى العلم والمعرفة: مستوى الذكاء والفطنة يتفاوت بين

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الاية١.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة: الآية ٤.

الناس، حتى أصبحت له مقاييس ومعدلات يرصد بها، كما أن الرغبة في العلم والمعرفة تختلف من شخص إلى آخر، يقول تعالى: ﴿ نَرْفُعُ دَرَجَسَاتٍ مَسَنْ نَـشَاءُ وَفُوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ (١).

تفاوت الحالة الاقتصادية: كما أن البشر في حياتهم المعيشية المادية، ووجهها الاقتصادي، متغايرون أيضاً، فيوجد غني وفقير، وفيما بينهما درجات عدة متفاوتة، يقول تعالى في سورة الزخرف: ﴿نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِياً ﴾ (٢).

حيث أن تفاوت المواهب والقدرات والرغبات، بين أبناء البشر هو الذي يشعرهم بحاجتهم إلى بعضهم البعض.. فالبشر ليسوا نسخاً مكررة، إنما هم متفاوتون مما يدفعهم للتعامل مع بعضهم، وتسخير بعضهم البعض لصالح المجموع ولتقدم حركة الحياة.. وهذا التفاوت يترتب عليه تمايز مستوى المعيشة واختلاف أنماطها.

التنوع العرقسي والقومي: رغم أن مصدر الإنسانية رجل واحد وامرأة واحدة، هما آدم وحواء، كما يقول تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّـاسُ اتَّقُـوا رَبَّكُمُ الَّـذِي عَلَقَكُمْ مَنْ نَفْس وَاحِدة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مَنْهُمَا رِجَالاً كَثيراً وَنسَاءً﴾(")

إلا أن استمر رحركة التناسل البشري، واتساع رقعة معيشتهم على سطح

١، سورة يوسف: الآية ٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: الآبة ٢

<sup>(</sup>٣. سورة النساء: الآية ١

المعمورة، أدى بمرور الزمن إلى أن تتكيف مظاهر وأشكال تكونهم الجسدي، بما يتناسب وظروف المحيط الطبيعي الذي يعيشون فيه، ونظراً لاختلاف الأجواء والظروف الطبيعية، التي تعيشها مجاميع البشر، فقد أفرزت حالات من الاختلاف في المظاهر والأشكال بين تلك المجاميع.

التنوع اللساني واللغوي: ومن أجلى ألوان التنوع في حياة البشر تنوع اللغات وتعددها، فقد أبان العلماء أن هناك حوالي (٣٠٠٠) لغة منطوقة في العالم اليوم، ولا تدخل اللهجات في إطار هذا العدد (١٠). ويكفي في الهند وحدها غمة (٨٥٠) ألف لغة ولهجة محلية مستعملة، لقد منح الله تعالى الإنسان القدرة على التعبير عما يدور في نفسه، عبر النطق والكلام، يقول تعالى: ﴿خَلَسَقَ على الإنسانَ \* عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ (١٠).

ولذلك يعتبر القرآن تعدد اللغات واختلاف الألسنة، آية من آيات الله، ويذكرها إلى جانب ذكر خلق السماوات والأرض، يقول الباري عز وجل: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِتَكُمْ وَأَلُوانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَا لَعَالَمِينَ ﴾ (").

التنوع الديني: وقد تحدث القرآن الكريم عن تعدد الديانات وأثبت ذكر أهم الديانات السماوية والوثنية، أهم الديانات السماوية والوثنية، معتبراً ذلك التعدد والاختلاف ظاهرة طبيعية في هذه الحياة، لما منح الله تعالى

<sup>(</sup>١) الموسوعة العربية العالمية: ج٢١ ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن: الآيتان ٣-٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم: الآية ١٢٢.

الإنسان من حرية اختيار، وأودع في نفسه من نوازع الخير والشر، أما الحسم والفصل بين أتباع هذه الديانات فهو مؤجل إلى ما بعد الحياة الدنيا.

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّذِينَ هَادُوا وَالسَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ (١).

والمتمعن في جوهر المعنى القرآني في هذا المجال، وضمن سياقه الموضوعي، يلاحظ دون أدنى شك إلى طبيعة الإقرار القرآني بحقيقة الاختلاف الديني بين بني البشر والآية الكريمة تذكر أتباع ست ديانات كانت معروفة وسائدة آنذاك، بل ويبسط مدارات الحديث عن ذلك في أكثر من جهة وموضوع.

فأولاً: لا يمكن إلغاء حالة التعدد الديني بالقوة والفرض حيث قانون ﴿لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ (").

ثانياً: على المؤمن بدين الله، أن يعتمد الأسلوب اللائق المناسب في الدعوة إلى دينه، دون تهريج أو تجريح أو تشنج وانفعال، قال تعالى في كتاب الكريم: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (1). ثالثاً: يفترض أن يستهدف الإنسان من تدينه الوصول إلى الحقيقة، فلابد له

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آية ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الكافرون: آية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل: أية ١٢٥.

حينئذ من الانفتاح على الديانات والآراء الأخرى، بحثاً عن الحق والصواب، يقول الباري عز وجل: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ اللَّذِينَ مَسْتَمَعُونَ الْقَوْلُ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ اللَّذِينَ مَدَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُو الأَلْبَابِ ﴾ (١٠).

ولا يصح له أن ينكفئ على عقيدته الموروثة، دون تفكير أو نقاش، قال تعالى: ﴿ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْلَمُ وَنَ شَــيْئاً وَلا يَهْتَدُونَ ﴾ (٢).

لذا ينبغي أن يسود الحوار السليم بين الديانات المختلفة اعتماداً على الدليل والبرهان، قال تعالى: ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ ٱلهَةَ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾ (٣).

والحوار بين الأديان يجب أن يكون موضوعياً هادئاً، على أساس الاحترام المتبادل، فقد قال سبحانه وتعالى: ﴿وَلا تُجَادِلُوا أَهْـلَ الْكِتَـابِ إِلاّ بِـالَّتِي هِـيَ أَحْسَنُ ﴾(١).

رابعاً: لا ينبغي للاختلاف الديني بين الناس أن يؤدي إلى الصراع والنزاع، فالأصل في العلاقة بين أبناء البيشر، هو التعايش والانسجام، والاحترام المتبادل، أما من تُسوّل له نفسه الاعتداء على المختلفين معه، فلابد له من ردعه ومواجهة عدوانه، قال تعالى: ﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي السدّين

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: آية ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: آية ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء: آية ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت آية ٤٦.

وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِبَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (١٠.

وينهى الإسلام عن جرح مشاعر اتباع الديانات حتى لو كانت وثنية ، بسب مقدساتهم ، لأن رد فعلهم الطبيعي سيكون سب مقدسات المسلمين ، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيسَبُّوا اللهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَلكَ زَيَّنًا لكُلُّ أُمَّة عَمَلَهُمْ ﴾ (٢).

## التعايش منهج وتطبيق

مع التطور العلمي والتكنولوجي الهائل في حياة الإنسان، نرى أن المسافات قد الغيت وتساقط الحدود بين أبناء البشر، وأصبحت الدنيا قرية واحدة، مما يفرض على الناس أن يتعايشوا مع بعضهم مهما تنوعت انتماءاتهم، وتعددت هوياتهم، من أجل مصالحهم المشتركة.

وخيرات الكون، وامكانات الحياة، وضعها الله سبحانه تحت تصرف الجميع، فهي لجميع الناس، لا يحق لأحد أن يستأثر بها على أحد، والانتماء والتوجه لا يبرران الاستئثار ولا يسوغان الحرمان.

لذلك يؤكد القرآن الحكيم أن عطاء الله ونعمه في هذه الحياة مبذولة لجميع البشر، يحد بها المؤمنين والكافرين على حد سواء، فعطاؤه سبحانه ليس مخطوراً على أحد يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ كُلاً نُمدُ هَوُلاء وَهَوُلاء منْ عَطَاء رَبُّكَ وَمَا

<sup>(</sup>١) سورة المتحنة: آية ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: آية ١٠٨.

كَانَ عَطَاءُ رَبُّكَ مَحْظُوراً ﴾ (١).

ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَالأَرْضَ وَضَعَهَا للأَتَام ﴾ (").

فالأرض وخيراتها للأنام جميعاً، على اختلاف أعراقهم وأديانهم وتوجهاتهم.

جاء في الحديث الشريف عن الإمام محمد الباقر بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (صلوات الله عليهم أجمعين): «صلاح شأن الناس التعايش»<sup>(٣)</sup>.

ودعا رجل بحضرة الإمام علي بن الحسين زين العابدين ﷺ قائلاً: «اللُّهم أغنني عنْ خَلقكَ». فردّ عليه الإمام زين العابدين:

«لَيس هكذا إنما الناس بالناس، ولكن قلْ: اللَّهم أغنني عن شرارِ خلقك»(1).

فالناس بالناس ولا تصلح شؤونهم إلا بتعايشهم مع بعضهم البعض، مهما تنوعت انتماءاتهم وتوجهاتهم، ولكن كيف يتحقق التعايش مع كل هذا التنوع؟

هناك شرطان أساسيان لتحقيق هذا التعايش:

أولاً: ضمان الحقوق والمصالح للأطراف المختلفة: فإذا ما شعر طرف من

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: آية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن: آية ١٠.

<sup>(</sup>٣) موسوعة البحار: للعلامة محمد باقر المجلسي ج١ ص١٩٧.

<sup>(</sup>٤) موسوعة البحار: ج٧١ ص١٦٧.

الأطراف بانتهاك حقوقه، أو التعدي على مصالحه، من قبل طرف آخر فلن تتوفر حينئذ أجواء التعايش، وما يحصل غالباً من تنازع وصراع بين الجهات المتنوعة في المجتمع، إنما هو بسبب طغيان وتعدّي فئة على حقوق ومصالح فئة أخرى، والفئة المضطهدة حتى إن كانت أقلية أو ضعيفة، إلا أن شعورها بالغبن، والظلامة، يمنعها من التفاعل الإيجابي مع بقية الفئات، بل يدفعها إلى التفكير في الثأر والانتقام.

ولذلك يشدد القرآن الحكيم، على لزوم رعاية حقوق الآخرين، وعدم الاعتداء على المخالفين. يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاء بِالْقَسْطِ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَسَنَانَ قَوْمٍ عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدَلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِللَّهُ لِللَّقُوى ﴾ (١).

ثانياً: الاحترام المتبادل: فالإنسانية جوهر واحد مشترك عند أبناء البشر، فعليهم أن يحترموا إنسانيتهم باحترام بعضهم البعض، وحتى إذا ما اختلفت اتجاهاتهم لكنهم نظراء ومتساوون في انسانيتهم، وكما يقول الإمام على بن أبي طالب عليهم: «فإنهم - يعني الناس- صنفان: إمّا أخ لك في الدّين، أو نظير لك في الخلق»(٢).

ويشجع القرآن العظيم المسلمين على حُسن التعامل مع المخالفين لهم في الدين، وإن يتواصلوا معهم، على أساس الإحسان والاحترام، وحفظ

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: كتاب رقم ٥٣.

الحقوق، ما داموا مسالمين لم يبدؤوا المسلمين بعدوان، يقول الباري عز وجل: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُـوكُمْ مِـنْ دِيَــارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ (١).

وما الأحلاف والمعاهدات السلمية، التي عقدها رسول الله والله والله الله المنطقة مع قبائل اليهود، وتجمعات النصارى، وفئات المشركين من العرب، إلا نموذج لما يريده الإسلام من قيام علاقات إنسانية إيجابية، بين المختلفين من اجل تعايش مشترك.

ويسجّل التاريخ للمسلمين حرصهم على الالتزام بتلك المعاهدات، وتقيدهم بحسن التعامل والوفاء بالعهود، طبقاً لتعاليم الإسلام الموجبة لذلك، يقول تعالى: ﴿وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا يَقُولُ تَعَالَى: ﴿وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَالَى: ﴿ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا

فالإسلام ليس ديناً، رقياً ولا قوميّاً ولا قبلياً، بل كما خاطب الله نبيه محمد وَاللَّهُ أَنْ ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ بَشِيراً وَنَذِيراً ﴾ (''. ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنْ رَسُولُ اللهُ إِلَاكُمْ جَميعاً ﴾ ('').

وحتى الذين يرفضون استلام رسالة الله إليهم، ولا يتوفقون لدخول الإسلام كدين يدينون به، إلا أنهم لا يحرمون أبداً من التفيؤ بظلال الإسلام

<sup>(</sup>١) سورة المتحنة: الآية ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف: الآية ١٥٨.

والعيش في رحاب دولته ونظامه.

فرسالة الإسلام ونبي الإسلام، خير وعطاء ورحمة للبشرية جمعاء: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَ رَحْمَةُ للْعَالَمِينَ ﴾ (١).

ومبدأ (التكافل الاجتماعي) مضمون لكل أفراد المجتمع مع تنوع أديانهم، وحدث مرة أن رأى أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله الناء خلافته، شيخاً مكفوفاً يستجدي الناس، فقال الإمام مستنكراً: «ما هذا»؟!

قالوا: يا أمير المؤمنين، نصراني..

فقال أمير المؤمنين: «استعملتموه حتى إذا كبر وعجز منعتموه.. أنفقوا عليه من بيت المال»(٢).

وهذا القانون لم يكن موجوداً، لا في عهد الإمبراطورية الرومانية ولا اليونانية.

والقانون الإسلامي يحمي حقوق الجميع مع تنوع أديانهم، ويسجّل التاريخ بإكبار، كيف أن مواطناً يهودياً نازع أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي في ودرع، فحضر الإمام معه مجلس القضاء عند شريح القاضي، وجلس في جنب خصمه اليهودي (").

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: آية ١٠٧.

 <sup>(</sup>٢) المحدث العاملي في كتابه (وسائل الشيعة) ج١٥ ص٦٦، ضمن باب تحت عنوان: أن نفقة النصراني إذا كبر وعجز عن الكسب من بيت المال.

<sup>(</sup>٢) موسوعة البحار: ج٤١ ص٥٦٠.

والآداب والأخلاق الإسلامية الستي يُربَّي الإسلام عليها أبناءه، سارية المفعول في التعامل بين أفراد المجتمع، مع تنوع أديانهم، وليست خاصة بالمسلمين فيما بينهم.

روي أن غلاماً لابن عباس ذبح شاة، فقال له ابن عباس: إذا سَلخْتَ فابدأ بجارنا اليهودي، ثم كررها حتى قال له الغلام: كم تقول هذا؟ فقال ابن عباس: إن رسول الله مَلْمُ لَلْمُ لَمْ يَوْل يوصينا بالجار حتى خشينا أنه سيورّثهُ (''.

ومعنى هذا: أن الإسلام لا يفرق في مكارم الأخلاق، وحقوق الاجتماع بين المسلم وأي مخالف آخر، فالكل في نظره سواء.

وهذا أيضا تما يكرس حالة الانسجام والتعايش بين المواطنين المتنوعين دينياً، فالتمايز الديني لا يؤثر في التكافل الاجتماعي والاحترام المتبادل.

فالفقير والمحتاج يستحقان المساعدة من المجتمع، دون النظر لدينه وعقيدته، حيث تَحُلُّ الصدقة أيضاً على فاسق وكافر من يهودي ونصراني أو مجوسي ذمي أو حربي، لقوله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً \* إِنَّمَا نُطْعَمُكُمْ لوَجْه الله لا نُريدُ منْكُمْ جَزَاءُ وَلا شُكُوراً ﴾ (٢).

ومعلوم أن الأسير في الآية حربي<sup>٣</sup>).

والتمايز الديني لا يمنع المشاركة في تحصيل المكاسب، والاستفادة من فرض

<sup>(</sup>١) راجع رسالة الحقوق: ج٢ ص٣٤٥ لحسن القباني.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان: الآية ٨ - ٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الفقه الإسلامي وأدلته: ج٢ ص٩٨ وهبة الزحيلي.

التنمية والإنتاج، فمثلاً من بادر لأرض مهملة غير مملوكة فأحياها بجهده ونشاطه، ببناء أو زرع أو ما أشبه من طرق الاستفادة من الأرض، فإنه يتملّكها بإحيائها.

فعندنا يجوز لكل أحد إحياء الموات بالأصل، والظاهر انه يملك به من دون فرق بين كون المحيى مسلماً أو كافراً ".

وكذلك لا يشترط عند الجمهور (الحنفية والمالكية والحنابلة) كون المحيي مسلماً، فلا فرق بين المسلم والذمي في الإحياء، لعموم قول النبي والنبي والنبي ألم ألم أحيا أرضاً ميتة فهي له». ولأن الإحياء أحد أسباب التمليك، فاشترك فيه المسلم والذمي كسائر أسباب الملكية (٢).

#### أمة واحدة وقوميات متعددة

ومن بداية الإسلام كانت الصفوة التي سبقت إلى الإيمان به، وجاهدت وناضلت من أجله، تضم عناصر من أعراق وقوميات مختلفة، فكان ذلك نواة وأرضية، لبناء المجتمع الإسلامي على أساس من التنوع العرقي والقومي.

فمن بين الأسماء اللامعة في بناء صرح الإسلام الأول، نرى (سلمان الفارسي) من فارس. الذي تنافس الناس فيه يوم الأحزاب، فقال المهاجرون، سلمان منّا، وكان قوياً عارفاً بحفر الخنادق، وقالت الأنصار: هو منّا ونحن أحق به.

<sup>(</sup>١) كتاب منهاج الصالحين للسيد محمد الروحاني، كتاب إحياء الموات- مسألة ٦٧٣.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب الفقه الإسلامي: ج٥ ص٥٥٩ .

فبلغ رسول الله والله وا

ومن الحبشة كان (بلال بن رباح الحبشي)، الذي يقول عن نفسه: (إنما أنا حبشي.. كنت بالأمس عبداً) أخذ موقعاً خالداً، في ذاكرة التاريخ الإسلامي حتى اصبح المؤذن الرسمي للصلاة بعد تشريع الأذان.

وكم كان صعباً على رجال قريش، أن يروا بلال العبد الأسود الحبشي، وهو يصعد على الكعبة ليؤذن بعد فتح مكة.. وهذه هي عالمية الإسلام وإنسانيته، التي لا تفرق بين الناس على أساس أعراقهم وقومياتهم.

ومن الروم كان (صُهيب الرومي).. الذي قال فيه عُتاة قريش: أتيتنا صعلوكاً فقيراً، فكثر مالك عندنا، وبلغت ببننا ما بلغت، والآن تنطلق بنفسك وبمالك(٢).

ونهاية البحث ننقل لكم ما قاله محمد أبو زهرة عن (التنوع في المذاهب).

يقول: قال - يعني أبو حنيفة - لي أبو جعفر المنصور: يا أبا حنيفة إن الناس قد فتنوا بجعفر بن محمد فهيئ له من المسائل الشداد.. فهيّأت له أربعين مسألة..

ويقول أبو حنيفة في لقائه بالإمام الصادق بالحيرة في حضرة المنصور: أتيته فدخلت عليه وجعفر بن محمد جالس عن يمينه، فلما بصرت به دخلتني من

<sup>(</sup>١) الواقدي في كتاب المغازي: ج٢ ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب الإجابة في تمييز الصحابة: لابن حجر العسقلاني: ج٣ ص ٤٥١.

الهيبة لجعفر الصادق بن محمد، ما لم يدخلني لأبي جعفر المنصور.. التفت إليَّ - يعنى المنصور- فقال:

يا أبا حنيفة ألْقِ على أبي عبد الله من مسائلك.. فجعلت القي عليه ، فيجيبني فيقول: «أنتم تقولون كذا، وأهل المدينة يقولون كذا، ونحن نقول كذا.. فربما تابعنا وربما تابعهم ، وربما خالفنا جميعاً حتى أتيت على الأربعين مسألة ، وما أخل منها بمسألة ، ثم قال أبو حنيفة :

 $(1)^{(1)}$  الناس أعلمهم باختلاف الناس  $(1)^{(1)}$ .

أما مالك بن أنس إمام المذهب المالكي يقول محمد أبو زهرة: لقد كنت آتي جعفر بن محمد، وكان كثير المزاح والتبسّم، فإذا ذُكر عنده النبي والنبي اخضر وأصفر، وقد اختلفت إليه زماناً، فما كنت أراه إلا على إحدى ثلاث خصال: إمّا مصلّياً وإمّا صائماً وإمّا يقرأ القرآن.. وما رأيته قد يحدث عن رسول الله والله على طهارة، ولا يتكلم فيما لا يعنيه، وكان من العلماء العباد الزهاد الذين يخشون الله وجعل يعدد فضائله (٢).

إن التعدد والتنوع في المدارس الفكرية والفقهية، واختلاف آراء العلماء والفقهاء، هو نتيجة طبيعية لمبدأ الاجتهاد، وفي معرفة مفاهيم الدين وأحكامه، وإذا كان الإجهاد مطلوباً، بل ومفروضاً، حيث يرى أغلب علماء الأمة أنه فرض وواجب كفائي على المسلمين في كل زمان ومكان.

<sup>(</sup>١) كتاب تاريخ المذاهب الإسلامية: ص٦٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٣٩٧.

مع كل هذا التاريخ الإسلامي المشرق، نرى مع الأسف أن هناك مَنْ يُثير الألم والحسرة لما يعكس من حالات التعصّب والعداء، حيث أزهقت فيها النفوس، وهتكت فيها الحرمات، وأضيعت الحقوق، بسبب رفض حالة التنوع، وكانت هناك ومع الأسف عمارسات عدوانية مؤلمة، تناقض سماحة الإسلام وعدله، ومحاولة فرض هيمنة معينة على الآخرين.

وكان اختلاف الرأي والمذهب، سبباً لمآسي واعتداءات فظيعة داخل المجتمع الإسلامي، حتى وصل الأمر إلى التكفير والإفتاء بحلية الدم والمال!!

إن ما يشهده العالم الثالث من حروب وأزمات، وما تعانيه الشعوب النامية من تخلف ومشاكل، يرجع في الغالب إلى أجواء التنازع السائدة ما بين المسلمين، وعدم الاعتراف بالآخر، والقبول به، والتعايش معه، مع كل ما نواجهه من التحديات الخطيرة، التي تحيط بالأمة الإسلامية في هذا الزمان، ومع أننا نعيش عصر الانفتاح والتقدم العلمي.

إذن ما هو مبرر التنافر والصراع ما بين المذاهب الإسلامية؟

أولاً: انه الجهل برؤية الإسلام وتعاليمه.

وثانياً: الأخلاق السيئة التي تنشأ من الأنانية، والمصلحية والتعصب.

وثالثاً: جهود الأعداء الخارجيين والداخليين، التي تصب على نـار التفرقـة، وتزرع الفتن وتبث الاختلاف<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب (التنوع والتعايش) مع بعض التعليقات.

#### التعايش هو الخيار

بأن يعترف كل طرف للآخر بحقه في التمسك بقناعاته ومعتقداته، وممارسة شعائره الدينية، والعمل وفق اجتهاداته المذهبية...

وهذا ما يأمر به الإسلام، وتدعو إليه تعاليمه السمحاء، وهو منهج أئمة أهل البيت المنطق ، وأيضا ما يدعو إليه العقل والمنطق السليم.

وفي الختام: نسأل الله سبحانه وتعالى أن ينبهنا عن نومة الغافلين، وان يوفقنا لما يحب ويرضى، ويهدنا إلى الصراط المستقيم، صراط محمد وآل بيته الأطهار، والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين.

## المصادر

#### مصادر الباب الأول

- ١ القرآن الكريم.
  - ٢- نهج البلاغة.
- ٣- مفاتيح الجنان.
- ٤ الدعاء والزيارة.
- ٥- الاحتجاج: للطبرسي نشر المرتضى مشهد.
- ٦- أحاديث في البدين والثقافة والاجتماع: حسن موسى الصفار مؤسسة البلاغ بيروت.
  - ٧- إحقاق الحق: للتستري قم.
  - ٨- الاختصاص: للمفيد جماعة المدرسين قم.
  - ٩- الإرشاد: للمفيد مؤسسة الأعلمي بيروت.
  - ١٠- أسرار الشهادة: للدريندي مؤسسة الأعلمي بيروت.
    - ١١ أعيان الشيعة: محسن الأمين دار التعارف بيروت.
  - ١٢ الإمامة والسياسة: ابن قتيبة منشورات الشريف الرضى -قم.

- ١٣ الآمالي: للطوسي مكتبة الداوري قم.
- ١٤- أشعة من حياة الحسين: عبد الله العلايلي بيروت.
- ١٥ بحار الأنوار: للعلامة المجلسي المكتبة الإسلامية طهران، مع طبعات متنوعة.
  - ١٦- تحف العقول: للحراني جماعة المدرسين- قم.
    - ١٧ تاريخ اليعقوبي: أحمد بن أبي يعقوب قم.
  - ١٨ تفسير الإمام العسكري: مؤسسة الإمام المهدي قم.
  - ١٩ تاريخ دمشق: لابن عساكر مؤسسة المحمودي بيروت.
    - ٢٠- التوحيد: للصدوق جماعة المدرسية- قم.
    - ٢١- حياة الإمام الحسين: القريشي دار البلاغة بيروت.
    - ٢٢- جامع الأخبار: للشعيري مكتبة الحيدرية النجف،
      - ٢٣- الخصال: للصدوق جماعة المدرسين قم.
        - ٢٤- رجال الكشى: للطوسى.
- ٢٥- السبيل إلى إنهاض المسلمين: محمد الشيرازي مؤسسة الفكر الإسلامي بيروت.
  - ٢٦- سليم بن قيس: دار الفنون بيروت.
  - ٢٧ سيرة الأئمة الاثني عشر: هاشم معروف الحسيني.
  - ٢٨ شرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد دار إحياء التراث العربي بيروت.
    - ٢٩ الأخلاق عند الإمام الصادق: محمد أمين زين الدين.
      - ٣٠- جامع السعادات: للنراقي.

٣١- رسائل البلغاء: محمد كردعلي.

٣٢- الصياغة الجديدة: محمد الشيرازي - دار العلوم - بيروت.

٣٣ عدة الداعى: لابن فهد الحلي.

٣٤- عيون أخبار الرضا: للصدوق - مؤسسة الأعلمي - بيروت.

٣٥- علل الشرائع: للصدوق - مكتبة الداوري - قم.

٣٦- العوالم: للبحراني الأصفهاني - قم.

٣٧- فقه الاجتماع: محمد الشيرازي - دار العلوم - بيروت.

٣٨- الفلسفة الأخلاقية: د. عادل العوا - بن حيان - دمشق.

٣٩- فلسفة الأخلاق: مرتضى مطهري - مؤسسة البعثة - بيروت.

• ٤ - فلسفة الأخلاق في الإسلام: محمد جواد مغنية - دار الجواد - بيروت.

١١ - قبس من شعاع الإمام الحسين: محمد الشيرازي - دار العلوم - بيروت.

٤٢ - قيم أخلاقية في فقه الإمام الصادق: محمد جواد مغنية.

٤٣ - الكافى: للكليني - دار الكتب الإسلامية - طهران.

٤٤ - كامل الزيارات: لابن قولويه - المرتضوية - النجف.

20 - كشف الغمة: للأربلي - المكتبة الإسلامية - طهران.

٤٦ - كلمة الإمام الحسين: حسن الشيرازي - دار العلوم - بيروت.

٤٧ ـ لأول مرة في تاريخ العالم: محمد الشيرازي - دار العلوم - بيروت.

٤٨ - ليالي بيشاور: محمد الموسوي - مؤسسة الثقلين - بيروت.

٤٩ - اللهوف: لابن طاووس - مكتبة الحيدرية - النجف.

• ٥ - مجلة النبأ: المستقبل للثقافة والإعلام.

- ٥١ المجالس السنية: محسن الأمين الشريف الرضى قم.
  - ٥٢ مروج الذهب ومعادن الجوهر: للمسعودي.
    - ٥٣ مستدرك الوسائل: للمحدث النوري.
    - ٥٤ مقتل المقرم: عبد الرزاق المقرم قم.
  - ٥٥ مكارم الأخلاق: للطبرسي دار القاري بيروت.
  - ٥٦ -مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب علامة قم.
- ٥٧ موسوعة كلمات الإمام الحسين: معهد تحقيقات باقر العلوم دار المعارف - قم.
  - ٥٨ المفردات الفلسفية: إدمون غوبلو.
  - ٥٩ ينابيع المودة: للقندوزي مكتبة الحيدرية النجف.

#### مصادر الباب الثاني

- ٠٦٠ ابن تيمية حياته وعقائده: صائب عبد الحميد مركز الغدير بيروت.
  - ٦١- أبو الشهداء الحسين بن على: محمود العقاد.
  - ٦٢ الإتحاف بحب الأشراف: الشبراوي الشافعي دار الذخائر مصر.
    - ٦٣ البقيع الغرقد: محمد الشيرازي مؤسسة الإمامة بيروت.
    - ٦٤ البقيع المنور: المنظمة العالمية للدفاع عن الأماكن المقدسة لندن.
    - ٦٥- التنوع والتعايش: حسن موسى الصفار دار التآخي بيروت.
      - ٦٦-تاريخ الخلفاء: للسيوطي دار الكتب العلمية بيروت.
        - ٦٧ تهذيب التهذيب: ابن حجر العسقلاني.
- ٦٨ التوحيد والشرك في القرآن الكبريم: جعفر السبحاني مؤسسة الفكر

الإسلامي - بيروت.

٦٩- دليل الحاج والمعتمر: هيئة التوعية في المملكة العربية السعودية.

٧٠- رأس الحسين: ابن تيمية، دار الكتاب العربي - تحقيق الجميلي.

٧١- دفع شبهة التشبيه لابن الجوزي.

٧٢- الرد على المتعصب العنيد: أبو الفرج ابن الجوزي - تحقيق المحمودي.

٧٣- رحلة ابن بطوطة.

٧٤- شذرات الذهب: ابن العماد الحنبلي - دار الفكر - بيروت.

٧٥- سنن ابن ماجة: ابن ماجة القزويني - دار الفكر - بيروت.

٧٦- سنن الترمذي: محمد بن عيسى الترمذي.

٧٧- كتاب السنة: لعبد الله بن أحمد بن حنبل.

٧٨- السلفية الوهابية : لحسن بن على السقاف - دار الإمام الرواس.

٧٩- سير أعلام النبلاء: شمس الدين الذهبي.

٨٠- صحيح بن حيان.

٨١- صحيح البخاري: مؤسسة الخدمات الطباعية - بيروت.

٨٢- صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج النيسابوري - مؤسسة عز الدين - بيروت.

٨٣- الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية: لسليمان بن عبد الوهاب - تحقيق السراوي - دار ذو الفقار - بيروت.

٨٤-عوالم العلوم: عبد الله البحراني - قم.

٨٥- فتح الباري.

- ٨٦- فاطمة الزهراء من المهند إلى اللحد: محمد كاظم القزويني الوفاء -بيروت.
- ٨٧- قبور أئمة البقيع قبل تهديمها: للسيد عبد الحسين الحيدري دار السلام بيروت.
  - ٨٨- الكامل في التاريخ: ابن الأثير دار صادر بيروت.
- ٨٩- كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب: محسن الأمين الطبعة الخامسة (القديمة).
  - ٩- كنز العمال: للمتقي الهندي مؤسسة الرسالة بيروت.
  - ٩١- محرمات استهان بها الناس: محمد صالح المنجد المملكة العربية السعودية.
    - ۹۲- مذکرات مستر همفر.
    - ٩٣ مسند أحمد بن حنبل: أحمد بن حنبل دار الفكر بيروت.
      - ٩٤ مسائل الجاهلية.
- ٩٥- معلومات مهمة عن الدين: إعداد: محمد جميل زينو مركز الدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية.
  - ٩٦- مناسك الحج والعمرة: للألباني.
    - ٩٧- مقتل الحسين: للخوارزمي.
  - ٩٨- منهاج السنة النبوية: ابن تيمية دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٩٩- موسوعة العتبات المقدسة: جعفر الخليلي مؤسسة الأعلمي بيروت.
- ١٠٠ نصيحة لإخواننا علماء نجد: يوسف بن هاشم الرفاعي دار اقرأ دمشق.

المصادر ٥٧٥

١٠١ - وفاء الوفاء.

١٠٢ - الوهابية وأصول الاعتقاد: محمد جواد البلاغي.

١٠٣ - يوم البقيع: حسن الصفار - مؤسسة البقيع - لإحياء التراث.

## القهرس

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | المقدمة                        |
|---------------------------------------|--------------------------------|
|                                       | الباب الأول                    |
|                                       | الأخلاق الحسينية               |
|                                       | ( <b>** · - * 1</b> )          |
| ۲۳                                    | الفصل الأول: تمهيد في الأخلاق  |
| ۲۸                                    | فهم الأخلاق                    |
| ٣٢                                    | تقويم الأخلاق                  |
| ٣٥                                    | المبادئ الأخلاقية              |
| ٣٨                                    | مميزات الفاعل الأخلاقي         |
| ٤٢                                    | الإرادة الإنسانية الكاملة      |
| ٤٧                                    | الفصل الثاني: الأخلاق الحسينية |
| 09                                    | في التربية الإسلامية           |

| لم والأدبلم والأدب                 | تقديره لأهل الع   |
|------------------------------------|-------------------|
| بقدر المعرفة                       | عطاء المعروف      |
| واقف الإنسانية٧                    | الفصل الثالث: الم |
| کین                                | الحسين والمسا     |
| وقضاء الدين٧٣                      | زيارته للمرضى     |
| مع جيش الحر                        | موقف الحسين       |
| حيوان                              | رأفة الحسين بال   |
| الأطفال والنساء                    | العباس وعطش       |
| ي قتل الرضيع                       | الذنب الفظيع فو   |
| ساتً اجتماعية وروحية               | القصل الرابع: ومغ |
| في حياة الإمام الحسين              | البعد الاجتماعي   |
| إنسان المسلم                       | الحسين وعزّة الا  |
| , على الله                         | الحسين والتوكل    |
| . الحسين بن علي                    |                   |
| , عند الإمام الحسين                | الإيمان والمؤمن   |
| لبعد العاطفي في حياة الإمام الحسين | الفصل الخامس: ا   |
| قبْرة ١٠٥                          | الحسين قتيل ال    |
| ى سيّد الشّهداء                    | فلسفة البكاء علم  |
| رسول الله ١٠٩                      | الرحمة في بكاء    |
| ئاء زين العامدين                   | المظلومية في بك   |

| \\ <b>\</b> \\ | البكاء الواعي                                |
|----------------|----------------------------------------------|
| 117            | واجباتنا تجاه عاشوراء الحسين                 |
|                | الإمام الحسين ﷺ يبكي على أعدائه              |
| حسيني          | الفصل السادس: الأخوّة الإسلامية والنهج ال    |
| ١٣٤            | قضاء حوائج المؤمنين                          |
|                | حقوق الإخوان                                 |
| ١٢٨            | تحية السلام في الخلق الحسيني                 |
| سين            | الفصل السابع: المناقبيات الذاتية للإمام الحد |
| 1TV            | علم الإمام                                   |
| ١٣٩            | الحسين وأجر الرسالة                          |
| 181            | الحسين وحديث الولاء والولاية                 |
| 184            | الحب في الله لأبي عبد الله                   |
| ١٤٥            | طاعة الحسين مفروضة                           |
| ١٤٧            | رأفة الإمام الحسين وموقف مروان بن الحكم.     |
| 101            | موقف أخر مع عمرو بن العاص                    |
| 107            | رسالة الإمام الحسين لمعاوية                  |
| 107            | الفصل الثامن: النبوة والإمامة توأمان         |
|                | الحسين وعلوم القرآن                          |
| 177            | الحسين وفلسفة التوحيد                        |
| ٧٢١            | أخلاقيات القائد العسكري                      |

| ١٧٠               | قيادة الإمام الحسين بن علي                     |
|-------------------|------------------------------------------------|
|                   | صدق القائد السياسي والعسكري                    |
|                   | تعقّل الحسين من شهادة مسلم                     |
|                   | القائد والأصحاب                                |
| ١٨٨               | الحسين ويتيمة مسلم                             |
| ٠٩٨١              | موقف الأصحاب من قائدهم ليلة عاشوراء            |
| 190               | الإمام والصلاة تحت الأسنّة                     |
|                   | الفصل التاسع: صور أخلاقية أخرى من أرض          |
|                   | المرأة في كربلاء                               |
| Y+0               | الحسين وبطلة كربلاء زينب                       |
|                   | الحسين وزوجة النصراني                          |
|                   | رجال في كربلاء العبيد نموذجاً                  |
|                   | أصحاب الحسين وصور من الوفاء                    |
|                   | حبّ الحسين أجنني                               |
| ين بن عل <i>ي</i> | الفصل العاشر: ثقافة السِّلم والسَّلام عند الحس |
|                   | القرآن الكريم وحقيقة السلام                    |
|                   | النبيّ محمد رسول السّلام                       |
|                   | الحسين ورسالة السّلام والإصلاح                 |
|                   | أقسام السَّلام                                 |
|                   | استراتيجية السئلام                             |

| الفصل الحادي عشر: رؤية أخرى في التوحيد الإلهي والتربوي |
|--------------------------------------------------------|
| سمات العبادة الحسينيّة                                 |
| الحسين يحذّر من الموت                                  |
| فلسفة الحج عند الحسين بن علي                           |
| تأملات عرفانية في دعاء يوم عرفة                        |
| المؤتمر الحسيني في الحج                                |
| الحسين وصلة الرحم                                      |
| الحكمة في المفهوم الحسيني                              |
| الشجاعة الأخلاقية في النهج الحسيني                     |
| ١- رفض الظلم والحاكم الظالم                            |
| معاویه یعترف بالقتل                                    |
| ٣- رفض انتهاك حرمة الكعبة٢٨١                           |
| الحسين يرفض بيعة يزيد                                  |
| اقتلوا الحسين ولو في الكعبة                            |
| ٣- رفض الذُلُ والنخنوع                                 |
| رؤية الحسين إلى الدنيا                                 |
| الكرم والجود الحسيني                                   |
| العفو عن المسيء                                        |

## الباب الثاني مواقـف الوهـابيـة (٣٠١–٥٦٨)

| ۳۰۳          | تمهيلا                                   |
|--------------|------------------------------------------|
| ٣٠٣          | حديث البدعة                              |
| ۳۰٥          | حديث الخوارج                             |
| ۳۰۸          | من هو محمد بن عبد الوهاب                 |
| ۳۱۱          | الفصل الأول: وقفة عقائدية                |
| ۳۱٤          | عقيدة الوهابية في التوحيد                |
| ۳۱٤          | ١- التشبيه والتجسيم عند الوهابية         |
| rነ <b>٦</b>  | ٢- الله جالس على كرسي                    |
| r1v          | ٣- يشتركون مع اليهود والنصاري في التجسيم |
| ۳۱۹          | الإمام علي ونظرية التجسيم                |
| ۲۲۱          | ٤- الرحمن على صورة إنسان                 |
| ۳۲۳          | مشاهدات ابن بطوطة لابن تيمية             |
| ryv          | الفصل الثاني: خلاصة عقيدتهم في التوحيد   |
| ٣٢٩          | التوحيد الذي تدعونا إليه الوهابية؟       |
| ۳۳۰          | توحيد الأفعال (الأسماء والصفات)          |
| mr           | ١- شرعية التوسل                          |
| me           | ٢- شرعية الدعاء                          |
| <b>***</b> 7 | ٣- حقيقة الشفاعة                         |

| ۳٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفصل الثالث: حقيقة السجود لغير الله         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| T & 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حقيقة سجود الملائكة لآدم                     |
| *{\cdot \cdot \cdo | هل السجود ليوسف عبادة                        |
| ٣٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عمر والحجر الأسود                            |
| ٣٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | العبادة عند النبي الأكرم                     |
| T00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفصل الرابع: الرسول الأعظم في الفكر الوهابي |
| ٣٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | محمد طارش وليس بسيدا                         |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الصلاة على النبيّ بدعة                       |
| ٣٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مواقف الوهابية من الإمام علي ﷺ               |
| ٣٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن تيمية وعلم علي بن أبي طالب               |
| <b>*YY</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الوهابية والذريّة الطاهرة                    |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الفتنة وقرن الشيطان                          |
| ٣٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سليمان بن عبد الوهاب يردّ على أخيه           |
| ٣٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفصل الخامس: الإمام الحسين في الفكر السلفي  |
| <b>797</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | النهضة الحسينية عند ابن تيمية                |
| <b>*97</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يزيد عند ابن تيمية                           |
| £+7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن تيمية ولعن يزيد                          |
| ٤٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | موضوعية اللعن في القرآن الكريم               |
| £19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الصحابة يلعنون بعضهم بعضاً                   |
| ٤٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الفصل السادس: حربٌ على القبور                |
| £ 7 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                              |

| نواقض الإسلام عند الوهابية                |
|-------------------------------------------|
| حتى الأموات محاربون                       |
| المسلمون وقبـر رسول الله ﷺ                |
| البناء على القبور٠٠٠                      |
| الفصل السابع: مأساة البقيع الغرقد         |
| الموقع الجغرافي ٤٤٧                       |
| البقيع في الشعر                           |
| مكانة البقيع وفضل زيارته                  |
| مَن دُفن في البقيع؟                       |
| البقيع قبل الزلزال ٤٥٥                    |
| البقيع بعد الزلزال                        |
| المنظمات العالمية للدفاع عن البقيع        |
| أرقام وتواريخ لهدم البقيع                 |
| حتى المساجد هدّموها                       |
| الفصل الثامن: الإرهاب النظري والعملي      |
| الإرهاب الفكري                            |
| الوهابيون يكفّرون جميع الفرق الإسلامية    |
| فتوى ابن جبرين في كيفية التعامل مع الشيعة |
| كلية الطب ممنوعة على الشيعة               |
| ابن عثيمين: نعم الشيعة في حكم الكفار      |
| دبح الشيعة في حلب                         |
| مه قف علماء الاسلام من الوهابية           |

| EAY    | وقفة أخرى لسليمان بن عبد الوهاب مع أخيه      |
|--------|----------------------------------------------|
| ٤٨٩    | الدكتور البوطي وموقفه من الوهابية            |
|        | نصيحة لإخواننا علماء نجد                     |
| ٥١٧    | الفصل التاسع: مفهوم الأخلاق عند الوهابية     |
| 077770 | قتل الزائرين للعتبات المقدسة                 |
|        | قصص واقعية وحوارات مع الوهابية               |
|        | ١- الوهابي وحجاج بيت الله                    |
|        | ٢- إهانة عند قبر النبي الناتي الناتي الماتية |
| ٥٣٠    | ٣- لا تسلم عليه إنه نجس                      |
| ٥٣١    | ٤- أنا من أتباع محمد بن عبد الوهاب           |
| ٥٣٤    | ٥- لحيتك ليست طويلة وثوبك ليس بقصيرا         |
| ٠٣٦,   | ٦– حوار عند قبر أم البنين                    |
| ٥٣٩    | ٧ وحوار آخر بجوار الكعبة                     |
| ٥٤١    | ٨- وهابي ودعاء كميل                          |
| 020    | الفصل العاشر: خساتمة وحلول                   |
| 00•    | إشاعة ثقافة التعايش السلمي                   |
| 001    | التعايش ما بين المذاهب الإسلامية             |
| 00Y    | التعايش منهج وتطبيق                          |
| 770    | أمة واحدة وقوميات متعددة                     |
| ۵٦٧    | التعايش هو الخيار                            |
|        | المصادر                                      |
|        | الفهر سيا                                    |

