







# الشيخ المفيد في اضواء من حياته

الشيخ منصورالجشي الناهو: انوارالهدي

الكمية: ١٠٠٠

تاريخ الطبع: ١٤٢٥هـ

الطبعة: الأولى

المطبعة: مهر

الزين عغراف مدين

شابكم: ٩٦٤-٦٢٢٣-٨٠-x غابكم:

ايران- قم- باسار قدس- رقم ٥٧- تلفون: ٧٧٤٢٣٤٦

# تقديم بقلم الحجة آية الله الشيخ محمّد رضا الجعفري أيدّه الله تعالىٰ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيد رسله وخساتم أنبيائه محمد وآله الطيبين الطاهرين، ولعنة الله عملي أعدائهم أجمعين ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

أقيم مؤتمر دولي سنة ١٤١٣ هبمناسبة مرور ألف عام على وفاة الشيخ أبي عبد الله المفيد (رضي الله عنه وأرضاه)، وطبع ما عثر عليه من مؤلفاته ورسائله ولكنه لم يترجم له ترجمة تليق بشأنه وموقعه من المذهب الإسامي سوى ما صدر به بمعض المحققين لكتبه ورسائله والذي اضطروا فيه إلى الاكتفاء بالترجمة التي تتناسب لوضعها كمدخل لذلك الكتاب، مماكانت النتيجة أنه

يعيد كلَّ ما ذكره غيره. نعم قد صدر بالفرنسية «آراء الشيخ المفيد في الإمامة» و «نظريات علم الكلام عند الشيخ المفيد» رسالة دكتوراه بالانجليزية لمارتن مكدرموت ولم ينظهر بحث مستقل سوى بحثين: أحدهما: «البحث عن مؤلفات الشيخ المفيد» قام به صديقي العلامة الجليل السيد عبد العزيز الطباطبائي تغمده الله برحمته ودعوت فيه الله سبحانه بقولي لاعدمته ولا حرمته. مع أننا فقدناه علماً في مجال البيلوغرافيا والإحاطة بالكتب لاسبها ما يرجع إلى ملفات الإمامية وحرماننا منه خسارة لا تعوض إلى الآن.

وثانيهما: بحثي «الكلام عندالإمامية: نشأته، تطوره وموقع الشيخ المفيد منه» اللذين طبعا لأول مرة في العدد الخاص سن مجلة (تراثنا) الذي صدر بهذه المناسبة وأعيدا كجزء مستقل في الطبعة البيروتية للمجموعة الكاملة لمؤلفات الشيخ المفيد.

قلت هذا عندما طُلب إليّ أن أقدم كتاب صديقي العملامة الشيخ منصور الجشّي الذي يؤرخ فيه: المفيد ونشاطه الكلامي ومناظراته ومؤلفاته.

كي أوأكد أن المكتبة العربية أهملت المفيد وبخسته حقه أكثر من غيرها إلى حدكبير يزري بها لابه ويبخس القراء العرب حقهم تقديم بقلم آية الله الشيخ محمّد رضا الجعفري ....٧

في التعرف على إعلامهم الفكري والعلمي، وهم أولى من غـيرهم بالتعرف عليه.

ولابد من التنبيه إلى أن تلقيبه. بـ: «أبن المعلم» إنساكان لأجل أن أباه محمد بن النعمان كان يسكن عكبرا ـ بلدة قرب الدجيل الحالية القريبة من بَلَد المدينة التي بنيت على جوار مرقد السيد محمد بن الإمام الهادي على إلا ومعلما للأطفال أي المدرسة التي كان يعلم فيها الأطفال المراحل الأولية من التعليم. ولعله لشهرة أبيه أوّل من لقب بابن المعلم، ثم انحدر شيخنا المفيد بعد ذلك إلى بغداد، ويشبهه أبو الشيخ الكليني أبو محمد بن يعقوب، فإن الشيخ يعقوب كان معلما ولازال قبره مزاراً للشيعة قبي قرية فإن الشيخ يعقوب كان معلماً ولازال قبره مزاراً للشيعة قبي قرية ثم انحدر شيخنا الكليني إلى الري وفي أواخر عمره إلى ببغداد ولكن شيخنا الكليني لم يلقب بـ«أبن المعلم».

ومن الله أسأل وإليه أبتهل أن يجعل من هذا البحث ف اتحة خير منه ومن غيره إنه نعم المولى ونعم النصير.

محمّد رضا الجعفري ١٤٢٤/١١/٢٣ ه

## تقديم بقلم سماحة العلامة الدكتور محمّد حسين علي الصغير الاستاذ الأول المتمرس في جامعة الكوفة النجف الأشرف

يعتبر الشيخ الأكبر محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي المعروف بـ ( الشيخ المفيد ـ ت: ١٣ ٤ هـ ) من أعاظم مراجع الإمامية في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري حتى وفاته.

ويمكننا اعتباره المرجع الديني الأعلى الأول الذي اجتمعت به خصائص ومميزات المرجعية في الدقة والتنظيم والعطاء الزائد.

وقد نشأ في بغداد عاصمة العلم آنذاك، وملتقى رجال الفكر والعقيدة، وحاضرة جهابذة الفقه والفلسفة والكلام، وكان الصفيد من أبرزهم في مجالات المعرفة الإنسانية عامّة. وكان عصره حافلاً بأساطين العلم وعباقرة التراث الحضاري للإسلام، متسماً بتعدد التيارات الكلامية، وعُرِفَ الشيخ المفيد فيه بموسوعيته الشاملة، وموضوعيته الفدة.

فهو رجل رسالة ، وحامل أمانة ، ورائد أمة ؛ فجارى علماء كل فن ، وبارى زعماء كلّ مقالة ، وخاض غمار الجدل العقائدي ، وانجلى عنه مرفوع الجبين ، إذ أتقن مباحث العصر في مناخه الفكري ، وقاوم الزيغ والانحراف ، حتى عاد علماً يشار إليه بالبنان .

وكانت الحياة العقلية قد ألقت بجرانها في الساحة الإسلامية نتيجة التأثر والتأثير بالفلسفة والمنطق ومذاهبهما في الكون والحياة والاجتماع والعقل. وانبرى الشيخ المفيد لإعمار هذا الميدان بالنظر العقلي، فكانت له محاورات ومناظرات ومتابعات مع الأعلام للمذاهب الإسلامية سجّل فيها سبقه لمبادئ الإمامية في المقالات وكفايته في الحجاج والجدل المنطقي.

وكان الجدل الكلامي يستقطب طائفة كبيرة من مفاهيم الفكر الإمامي في جملة من الأصول والنظريات والعقائد، ولعل أهمها تفصيل القول في كل من: الإمامة، الوصية، النص، العصمة، التقية، البداء، وسوى ذلك مما أضاض به رؤية واضحة متميزة في الاستيعاب.

يضاف إلى هذا كلمة أن المناظرة كانت هادرة بين المعتزلة والأشاعرة والإمامية في كمل من: الجمر، التفويض، الإرادة، الاختيار، الوعد، الوعيد، الكبيرة، المؤمن، الفاسق، المنزلة بمين المنزلتين.

وكان للشيخ المفيد في هذه المقالات آراء جريئة بأداء رفيع، وهي مفردات طائفة استوعبت أبعاد المناخ الكلامي، وقد اشرأب فيها الأخذ والرد، والنقض والإبرام بين المتكلمين وفلاسفة العقيدة، حتى ذهبت بالقوم إلى الإغراق والاستنزاف القولي إلى حد بعيد.

ولم يكن الشيخ المفيد متفرغاً لذلك وحده، بل كانت المهمة الأولى لديه نشر علوم أهل البيت على في الفروع، فكان المجلّي في حياة الفقه الإمامي القائم على أساس الاستنباط وعملية الاجتهاد.

وقد اتخذ الشيخ المفيد من (جامع براتا) في العطيفية ببغداد مقراً للتدريس والبحث العالي تجتمع فيه مئات الرواد من العملماء والتلاميذ، فيُفيض عليهم من بحر علمه الزاخر حتى طبّقت شهرته الآفاق، وعاد شيخ الإسلام دون منازع.

وقد نشأ على يديه وتخرّج في مدرسته فحول الفقهاء والأساطين في الأحكام الشرعية وأصول المقالات. وقد رُشّع الكثيرون فيما بعد لتسنم أرقى الدرجات في الحياة العلمية .

كما برز منهم مَن تـولَى قـيادة المـرجـعية العـليا، كـالسيد المرتضىٰ عـلم الهـدىٰ (ت ٤٣٦ه) وشـيخ الطـائفة أبـي جـعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت ٤٦٠هـ).

وقد خطط الشيخ المفيد بجهوده المغنية معالم الأسس الأولى لكيان الحوزة العلمية . فعاد طلابها يعدّون بالمئات .

ومن طريق ما يروى بهذا الشأن أن الشيخ المفيد رأى في ما يرى النائم أن سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عليه قد دخلت عليه المسجد، ومعها ولداها الحسن والحسين عليه ، وهي تقول له : يا شيخنا علمهما .

فانتبه الشيخ المفيد مبهوراً بهذه الرؤيا الحافلة. وفي صباح تلك الليلة دخلت عليه المسجد فاطمة بنت الناصر، ومعها ولداها السيد المرتضى والشريف الرضي، وهي تـقول له: يـا شـيخنا علّمهما.

فكانت الرؤيا معبّرة حيّة.

وكان تلامذة الشيخ المفيد يتحلّقون حوله في جامع براثـا، وهو يطرح كُبريات المسـائل للـبحث والتـمحيص، ويسـتخلص

الرأي الأمثل في كل مسألة ، وقد يشاركه الطلاب في الطرح والاستنتاج .

ومؤلفات الشيخ المفيد في فنون الشريعة الغراء ناطق عدلً يتحدّث عن تلك الجهود المشرّفة في آفاق غائمة يعلوها رهج التعصّب الأعمى، ويتعالى فيها صوت التطاول والتحدّي، ولكن المفيد تجاوز كلّ المشكلات بثقافته العامّة. وتحدّى كلّ العقبات في تخصّصه الدقيق فقهاً وأصولاً ومبادئً.

ولئن استمرّت مدرسة الشيخ المفيد في عطائها حتى اليوم، فإنّها تستمدّ أصالتها من الجذور الأولى لِما غرس الأسمّة المعصومون عَيْلاً وما تولّاه أصحابهم وتلامذتهم فيما بعد.

وهي مدرسة بنّاءة بدأت بتأسيس الإمام محمّد الباقر على لقواعدها الرصينة في ضوء تعليمات وتراث آبائه على ورسخت معالمها في ظل زعامة الإمام جعفر الصادق على لمدرسة أهل البيت على .

وكان علماؤنا الأعلام مجدّدين لتلك الآثار النادرة لأولئك القادة الميامين، وكان الشيخ المفيد من أولئك الرجال الأفذاذ الذين كرّسوا جهودَهم الهادفة لإحياء هذا التراث الضخم، واستمراريّة هذا العطاء الجزل.

ولعل دراسة ميدانية لحياة يوم من العمل الجاد لديه، تشبت مدى المعاناة المثابرة في أثباج ميادين العلم والمعرفة والحياة العقلية التي كان الشيخ بي يحياه بصبره وأناة نتج عنهما هذا الزخم الهائل من الإفادة والتحقيق والإبداع.

وقد نهد سماحة الأخ الشيخ منصور الجشّي (دام علاه) إلى استقراء طائفة من ألوان التأصيل العلمي للشيخ المفيد، فقدّم هذا البحث بداية مشرقة لدراسات أعمق وبحوث أوسع. والله سبحانه وتعالى وليّ التوفيق.

محمد حسين علي الصغير النجف الأشرف ٢٥ / رجب ١٤٢٤ ه ٢٢ / أيلول / ٢٠٠٣ م

#### المقدّمة

### بسم الله الرحمن الرحيم

منذ مدة طويلة تخامرني الفكرة في الكتابة عن عَلم من أعلام الشيعة الكبار الذين ذاع صيتهم في الأمصار، وبدأت الكتابة في هذا الحقل، وتوقفت بسبب المشاغل التي مررت بها والظروف التي حالت دون المواصلة، فألفيتُ أن مؤسسة بكاملها تسمى بمؤسسة الشيخ المفيد تُنشأ في مدينة قم لتقيم ألفية له بمناسبة مرور ألف عام على وفاته.

وتتبعت ما كُتب عنه من قبل الباحثين والمحققين من العلماء الأجلاء والفضلاء والأدباء والشعراء، كلاً بحسب فنه. غير أن ما كتب عنه لا يعني التوقف عن مواصلة البحث، ومشاركة الآخرين

في أطروحاتهم وتحقيقاتهم، ومن اللافت للإنتباد أن ترى في هذه البذرة الطاهرة الابداع المنقطع النظير عن أقرانه فسي عنصره مسما جلب الانتباه إليه رغم صغر سنه.

ولمربّيه (وهو والده) الدورُ الكبير في إعداده للمواقف الصعبة، حيث إن من المُسلّمات بين الناس حينما تكون لهم عقيدة يعتقدون بها يُنَشُئون أبناءهم عليها، ويخشون من المحاذير التي تصادفهم من قبل المخالفين. إلا أن الشيخ المفيد المتسلح بسلاح الولاء الراسخ والعلم، لديه الاستعداد في مواجهة الآراء الأخرى المقابلة لآرائه ومعتقداته.

فقد عاش الشيخ في أجواء متعصبة لآرائها غير مستعدة حتى للإصغاء، ففي أجواء كتلك يجب أن يكبون رأيه موافقاً لأهل البيت على ، وحيث إن القاعدة التي رسمها أهل البيت على : هي مقارعة الحُجّة بالحُجّة ، اعتبرت هي المسمهد لوالد الشيخ السفيد للزجّ بابنه في أجواء المخالفين ومدارس المعتزلة المتعصبة .

من هنا فالمفروض على كل باحث أن ينظر إلى الشيعة بمنظار عدم التعصب، وقراءة ما يذكر في طيات كتبهم وتحقيقاتهم، فهي التي ما توانت يوماً في الحفاظ على الدين وقدسيته بما يتطلبه الواجب، رغم ما مر عليها من ظروف قاسية ، إلا أنها سلكت مسلك

إمامها أمير المؤمنين عَنْج : (لأُسلِمَنَّ ما سلمت أمور المسلمين : ولم يَكُن جَورٌ إلاَّ عَلَى خاصة)(١).

ولهذا فإن الدعوات التي تدعو للتقريب بين أبناء المذاهب الإسلامية متواصلة لم تتوقف في لحظة من اللحظات، إلا أن مثيري الفتن لا يتوقفون عن إثارتها وتسعيرها، من باب فرق تسد فالصبر الذي تحمّله الشيعة الموالون لأهل البيت عين ، همو الذي جعل هذا الخط باقياً إلى اليوم.

ونِعمَ ما قال شاعرنا الكبير السيد مصطفى جمال الديسن رحمة الله تعالى عليه من أجل التعايش بين سائر المسلمين وتبذ الفرقة والخلاف:

> نحن يا قَـومَنا وأنـتُم عـلىٰ دَر بِ جَــواءٍ يَــلذُ فــيه المَسـيرُ

> غيرَ أَنَّا نَسري إلى الوحدةِ الكبه مرى وندرى أنَّ الطريقَ عسميرُ

> فسي مُستِيه تسناهَبَتهُ الأعساصيـ سسرُ وجُسنّت بسجانبيهِ الصسخورُ

١ ـ نهج البلاغة (الصالح): ١٠٢ / ٧٤.

وبنو عمّنا تُراوِحُ في السيد بر وتندري أنّ الوقسوف خَنطيرُ

ويسقولونَ إنَّ نسهراً مسن الفُسر قَسيةِ يَسنشَقُ بسيننا ويَسغورُ

وعـــلىٰ ضِـــفّتيهِ يَـــمتليُّ التــا ريخُ حِــقداً فَــيـــتحيلُ العُــبورُ ؛

صَدَقوا غيرَ أنّنا لا نُحِيلُ الـ أمرر ما طالَ حَولَهُ التفكيرُ

بعضُ ما يُستحالُ من وَحدَةِ الرأ ى قُـــصورُ وبــعضُهُ تــقصيرُ

وإذا طابَتِ النسوايا تَـلاقتُ في هوى الضِفّتينِ منّا الجُّسـورُّ .

قَـارِبُونَا نَـقرَبُ إليكُـمُ وخـلُوا الحــقدَ تَــغلي قـلوبُهُ وتـفورُ المقادمة .....

## فسيصحوا الطُّهاةُ يــوماً وقــد ذا بتْ بنارِ الأحقادِ حتى القُدورُ<sup>(١١</sup>)

ليس هذا نفس شعري فحسب، بل هي طبيعة التعايش مع سائر المذاهب الإسلامية، والتعارف فيما بينها للوصول إلى الهدف المنشود. والوحدة ليست كما يتصور البعض بأن على الشيعة أن تحذف من كتبها ما لا يقبله الآخرون، إن هذه ليست هي الوحدة وإنما هي على أقل تقدير إنهزامية. إلا أن الوحدة الحقيقية والتي نلمس النتائج منها اليوم؛ هي الدعوة إلى التقريب بين المذاهب الإسلامية وتعريفها بسما خفي عليها، وخصوصاً مذهب أهل البيت على الذي مرّت عليه السنون وهو مغمور لا يعرف عنه إلا الهمز واللمز من قبل البعض، وكأنه الشغل الشاغل لديهم.

ولذا أبدعت دار التقريب في مصر بقيادة ـ شيخ الأزهر في العصر المنصرم ـ الشيخ عبد الصميد شلتوت والتي تموصلت للإعتراف بمذهب أهل البيت عند وجواز التعبد به وإلى اليوم العمل قائم به خصوصاً في مسألة الطلاق، والميراث ـ الآحوال الشخصية، فما من مشكلة إلا ولها حل. وقد استحسن الكثير من المسلمين العمل بهذه المسائل المبتلى بها في غالب العالم

١\_الديوان: ٢٢٦\_٢٢٧.

٢٠....الشيخ المفيد رة الإسلامي.

ومن الملاحظ أن والد الشيخ المفيد حينما سلّم ابند إلى علماء المعتزلة لا ليتعلم عندهم علم النحو، أو البلاغة، أو العروض، وإنما علم الكلام: وهو من أصعب العلوم وأدقها، حتى استطاع أن يحاور أهل كل ملّة كما يذكر ذلك عنه مؤرخو السنّة فضلاً عن الشيعة.

إن حديثنا عن الشيخ! لمفيد متشعب الأبواب من الولادة حتى الوفاة ويتضمّن: سر تسميته بالمفيد، وأساتذته، وتعلمذته، وكتبه، وبعض آراءه التي لفتت الأنظار، وأخلاقه. وتعامله مع الآخرين.

هذا وبالله التوفيق ومن الله المستعان وصلّى الله على محمّد وآله الطاهرين.

منصور الجشي

۲۰ / جمادي الثانية / ۱٤۲٤ ه. ق

# المنشأ والولادة والأسرة

وُلِد في قرية صغيرة تقع في أطراف بغداد على بمعد عشرة فراسخ من ناحية الدجيل تسمى تل عُكبرا، وفي موضع يمقال له شويقة ابن البصري(١) انحدر إليمها والد الشميخ من مقر أسمرته، ومدفن جده الشهيد السعيد التابعي سعيد بن جُبير عَمْ مدينة واسط.

ولم يذكر المؤرخون السبب في نزوحه من واسط ، إلا أنَّه يمكن تصور ذلك في موردين:

المورد الأول: إنّ الدولة البويهيّة كانت الرائدة لنشر التشيّع في ذلك العصر، وعاصمتها بغداد مما دعي والد الشيخ المفيد والمعروف في الأوساط بالمُعلّم - أن ينقل حضارته من واسط إلى مهد الحضارة في ذلك العصر بغداد، فنزل في تل عُكبرا.

المورد الثاني: لعل الحياة المعيشية أخذت تضيق به ذرعاً في واسط مما دعاه أن يسعى لكسب لقمة العيش، وهو دأب كشير ممن تضيق بهم لقمة العيش ﴿ فَامشُوا في مناكبها وكُلُوا منْ رِزقه

١\_معجم البلدان ١٦٠٠، مجموعة ورّام ٢: ٣٠٢.

٣٤....الشيخ المغيد ﷺ

## وإليه النُّشُور ﴾(١).

والمعلم في ذلك اليوم كالمدرسة في عسرنا الحاضر، لا يحصل له الضياع إذا وصل إلى مهد الحضارة في عصره بغداد. وهي دار للعلم آنذاك.

ولم تكن هذه القرية الصغيرة التي يُنسب إليها الشيخ السفيد من أعلامنا أنجبته لوحده ، بل هناك بعض الأعلام الآخرين كمحمد بن هارون التلعكبري وغيره .

وقد انحدر الشيخ المفيد من أُسرة عريقة ، من أصل عربي اثبته علماء النَسب إلى يعرُب بن قحطان . ومن الغريب ما ذكره ابن شهر آشوب في معالم العلماء من وصفه بالقمي (١٠) ، حيث لم يشبت ذلك عن الشيخ أنه من أهل قم ، أو ممن زارها .

وكما هو المعروف عند علماء الدراية أن النسبة في ذلك الوقت إلى الأهل أو البلاد التي ينتمي إليها . أو التي ينقطنها كشيراً للدراسة فيها ، أو حتى المرور عليها ، وخصوصاً في العصر الذي كان فيه الشيخ المفيد كانت النسبة جارية على هذا المنوال في

١ سالملك ٧٧: ٥١.

٢ ــذكره السيد الخولي في معجمه ولم يرتضيه، المعجم ١٨: ٢٢٠.

القرن الرابع والخامس الهجري \_فلا يمكن ثبوت النسبة لها.

نعم في العصور التي بعده بدأت تتغير النسب كما اشتهر عن الأعلام، فعائلة الجواهري نسبة إلى صاحب جواهس الكلام في شرح شرائع الإسلام، وعائلة كاشف الغطاء نسبة إلى الشيخ جعفر صاحب كشف الغطاء، وغيرها من الأسر العلمية المعروفة والمشهورة.

نعم يُحتمل أن تكون هذه النسبة التي وضعها ابن شهر آشوب اليه لكون أحد أساتذة الشيخ المفيد ومن أخذ منهم الرواية هو الشيخ الصدوق القمي: محمد بن علي بن بابويه القمي الذي مرَّ ببغداد، وحضر عنده واستفاد من الشيخ المفيد، وحيث أنه من كبار علماء الطائفة في عصره فهو من موارد انفخر عند ابن شهر آشوب أن ينتسب إلى أستاذه القسمي. ولا مُشاحّة فسي الإصطلاح، وإلا فالشيخ المفيد عربي صميم كما أتفق المؤرخون عليه.

فهو محمّد بن محمّد بن عبد السلام بن جابر بن النعمان بن سعید بن وهیب بن هلال بن أوس بن سعید بن سنان بسن عبد الدار بن الریان بن قطر بن زیاد بسن الحارث بسن مالك بسن ربیعة بن كعب بن الحارث بن عمرو بن عُلة بن خلد بن مالك بسن أُدد بن زید بن یشجُب بن عَریب بن زید بن كهلان بسن سَبأ بسن

٢٦.....الشبخ المغيد 🖔

يَشجُب بن يَعرُب بن قحطان(١).

وعلى رغم ما عُرف عن الشيخ المفيد في أوساط العامة من تسميته بابن المُعلّم إلاّ أنّ التاريخ لم يتعرض لحياة والده، فلا نكاد نعش على شيء، وإن عشرنا فلا نحصل على مبتغانا.

نعم ذكر ابن حجر العسقلاني (وكان أبوه معلماً بواسط وولد بها وقتل بعكبرا)(٢).

ولم يُحدّث التأريخ أوابن حجر أو غيره عن كيفية قـتله، أو السبب في ذلك وأرسلوا خبر قتله إرسال المُسلّمات.

ولعل ما ينقل من الأحداث التي سببت اختلال النظام في بغداد سنة ٣٩٣هـ، كان لها دور في قتل والد الشيخ المفيد (حيث بعث بهاء الدولة عميد الجيوش أبا علي بن أُستاذ هرمز إلى العراق ليدبر أمره فوصل إلى بغداد فرثيت له وقمع المفسدين ومنع السنة والشيعة من إظهار مذاهبهم ونفي بعد ذلك ابن المعلم فقيه الإمامية فاستقام البلد)(٣).

١ ـ النجاشي: ١٠٦٧/٣٩٩.

٢ ـ لسان الميزان ٦: ٨٠٥٢/٥٠٦.

٣\_الكامل في التأريخ ٩: ١٧٨.



إنّ الذين عاصروا الشيخ المفيد اختلفوا في سنة ولادته مع كونهم من تلامذته الأجلّة ، فأقرب تلامذته ممن فنّه وديدَنهُ البحث في علم الرجال الشيخ الطوسي في الفهرست ذكر أنه ولد في سنة ( ٣٣٨) ثلاثمائة وثمانية وثلاثين للهجرة (١٠).

والنجاشي ذكر أنه ولد في الحادي عشر من شهر ذي القعدة سنة ( ٣٣٦) ثلاثمائة وستة وثلاثين للهجرة (٢٠٠٠).

وأما ابن الأثير في تاريخه فقد ذكر أنه تموفي سمنة (٤١٣) أربعمائة و ثلاثة عشر للهجرة (٣).

وعاش ستة وسبعين عاماً، فعلى هذا تكون الولادة في سنة ( ٣٣٧) ثلاثمائة وسبعة وثلاثين للهجرة.

وذكر صاحب (رياض العلماء): رأيت بخط بعضهم أن ولادة الشيخ المفيد قبل وفاة الشيخ الصدوق بنخمس وأربعين سنة،

۱ ـ الفهرست: ۷۱۱/۲۳۸ .

٢ ــ النجاشي: ٢ - ١٠٦٧/٤ . . .

٣\_الكامل في التاريخ ٩: ٣٢٩.

وحيث أن وفاة الشيخ الصدوق سنة ( ٣٨١ هـ) فيكون ميلاده سنة ( ٣٨١ ) ثلاثمائة وسنة وثلاثين للهجرة (١٠٠).

وهذا أمر طبيعي حين يبحث مثل هذا الاختلاف.

في مثل تلك العصور التي لا يعتد في ذكر تواريخ الولادة بقدر ما يكون الاعتداد بتاريخ الوفاة خصوصاً لمن ذاع صيتهم في الآفاق كالشيخ المفيد يرا.

١ ــ رياض العلماء ٥: ١٧٧.



#### كنيته ولقبه:

اشتهر بـ (ابي عبد الله)، وبابن المعلم، وعلى الخصوص عند أبناء العامة حتى صارت عِدلاً للقبه في الشهرة.

وأما لقبه، فالمفيد، وأختلف في واضع هـذا اللـقب، والذي اشتهر به بين العامة والخاصة على ثلاثة أقوال:

١ \_أستاذه على بن عيسىٰ الرّماني.

٢ \_ القاضي عبد الجبار المعتزلي.

٣ ـ صاحب العصر والزمان (عج).

#### القول الأول :

فأما القول الأول، فمنشأه ما ذكره ابن ادريس الحلي في مستطرفات السرائر.

قال له أبو ياسر: لِمَ لا تقرأ على على بن عيسى الرساني الكلام وتستفيد منه ؟ ، فقال: ما أعرفه ولا لي به أنس ، فأرسِل معي

من يدلني عليه، قال: ففعل ذلك وأرسل معي من أوصلني إليه، فدخلت عليه، والمجلس غاص بأهله، وقعدت حستي انتهي بي المجلس.

فلما خفّ الناس قربت منه فدخل عنيه داخل، فقال بالباب إنسان: يؤثر لحضور مجلسك، وهو من أهل البصرة فقال: هو من أهل العلم? فقال غلامه: لا أعلم، إلا أنه يؤثر لحضور مجلسك، فأخرن له فدخل عليه، فأكرمه وطال الحديث بينهما فسقال الرجسل لعلي بن عيسى: ما تقول في يوم الغدير والغار؟ فقال: أما خبر الغار فدراية، وأما خبر الغدير فرواية، والرواية: ما تبوجب ما تبوجبه الدراية، قال: وانصرف البصري ولم يحر خطابا يورد إليه.

قال المفيد ـ رضي الله عنه ـ: فيقلت: أيها الشيخ مسألة، فقال: هات مسألتك، فقلت: ماتقول فيمن قياتل الإميام العيادل؟ قال: يكون كافراً، ثم استدرك فقال: فاسقاً.

فقلت: ما تقول في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب؟ قال: إمام، قلت: فما تقول في يوم الجمل وطلحة والزبير؟ فقال: تابا.

فقلت: أما خبر الجمل فدراية ، وأما خبر التوبة فرواية .

فقال لي:كنت حاضراً وقد سألني البصري؟

فقلت: نعم رواية برواية ، ودراية بدراية . فقال: بمن تُعرف وعلى من تقرأ؟ . قلت: أُعرف بابن المعلم ، وأقرأ على الشيخ أبسي عبد الله الجعل .

فقال: موضعك، ودخل منزله وخرج ومعه رقعة قــدكــتبها وألصقها.

فقال لي: أوصل هذه الرقعة إلى أبي عبد الله، فجئت بها إليه، فقرأها ولم يزل يضحك بينه وبين نفسه، ثم قال: إيش جرى لك في مجلسه، فقد وصاني بك ولقبك بالمفيد فمذكر الممجلس بـقصته فتبسم(١).

#### أما القول الثاني :

فقد حضر مجلس القاضي عبد الجبار المعتزلي في بغداد، وهو مملوء من علماء الفريقين، وجلس في صف النعال، ثم قال للالقاضي: إن لي سؤالاً فإن أجزت بحضور هؤلاء الأئمة. فقال له القاضي: سل.

فقال: ما تقول في هذا الخبر الذي ترويه طائفة من الشبيعة

<sup>-------</sup>٨ - مستطرفات السرائر : ١٦١ ـ ١٦٢.

« من كنت مولاه فعلي مولاه »(١) أهو مسلّم صحيح عن النبي ﷺ يوم الغدير ؟

فقال: نعم خبر صحيح.

فقال الشيخ: ما المراد بلفظ المولى؟

فقال: هو بمعنى أولى.

قال: فما هذا الخلاف والخصومة بين الشيعة والسنة؟

فقال له القاضي: أيها الأخ هذه رواية، وخلافة أبسي بكر دراية، والعادل لا يعادل الرواية بالدراية.

فقال الشيخ: ماتقول في قول النبي تَثْنَظِيُّهُ « حـربك حـربي. وسلمك سلمي؟ »(٢).

قال القاضى: الحديث صحيح.

فقال: ما تقول في أصحاب الجمل؟

١ ـ مسند احمد ٥: ١ - ١٨٨٣٨/٥ الصواعق المجرقة : ٦٦، المصنّف لابن ابـي شـيبة ١٢: ١٢١/٥٩ ، ينابيع المودّة ١: ١٧٢.

٢ ـ ينابيع المودّة ١: ٢٥٣، وغيره كثير.

كنيته ولقبه ......كنيته ولقبه .....

فقال القاضي: أيها الأخ إنهم تابوا.

فقال الشيخ: أيها القاضي الحرب دراية والتوبة رواية ، وأنت قررت في حديث الغدير أن الرواية لا تعارض الدراية .

فبهت القاضي ولم يحر جواباً ووضع رأسه ساعة شم رفيع، وقال: من أنت ؟

قال: خادكم محمّد بن محمّد النعمان الحارثي.

فقام القاضي وأجلسه مجلسه. وقال: أنت الصفيد حسقاً. فانقبض فريق المخالفين وهمهموا.

فقال القاضي: هذا الرجل أسكتني فإن كان عندكم جواب فقولوا حتى أُجلسه في مجلسه الأول فسكتوا وتفرقوا(١).

### القول الثالث:

فقد حكي \_عن رسالة نهج العلوم \_ليحيى بن البطريق الحلي، توقيعات صدرت من الناحية المقدسة إلى الشيخ المفيد الله أولها: للأخ السديد، والولي الرشيد، الشيخ المفيد أبي عبد الله محمد بن محمد النعمان \_أدام الله إعزازه \_من مستودع العهد

١ ـخاتمة المستدرك ٣: ٢٣٦، الفوائد الرجالية ٣: ٣١٦، مجالس المؤمنين ١: ٤٦٤.

المأخوذ على العباد: أما بعد سلام عليك أيها الولي المخلص في الدين المخصوص فينا باليقين... إلى آخر... هذا التوقيع.

هذا كتابنا أيها الأخ الولي، والمخلص في ودّنا الصفي، والناصر لنا الوفي، حرسك الله بعينه فاحتفظ به ولا تظهر على خطنا الذي سطرناه بما له ضمناه أحداً، وأدّ ما فيه إلى من تسكن إليه، وأوص جماعتهم بالعمل عليه إن شاء الله وصلى الله على محشد وآله الطاهرين (١).

وقد ذكرها الطبرسي في الاحتجاج - آخر كتاب الاحتجاج الاأن في مقدمتها - أنه ورد من الناحية المقدسة في أيام بقيت من صفر سنة (٤١٠ هـ) كتاب للشيخ المفيد طاب ثراه ذكر موصله: أنه يحمله من ناحية متصلة بالحجاز، وفيه أيضاً أنه يَهُ أمره بالاعتصام بالتقية.

وهناك توقيع آخر ورد عليه أيسضاً. ذكره الطبرسي في الإحتجاج وابن البطريق الحلي(٢).

وذكر ابن شهر أشوب: ولقّبه بالشيخ المفيد صاحب العمصر

١ ـ الاحتجاج ٢: ٥٩٦ ـ ٠ - ٦، معجم رجال الحديث ١٨٨. ٢١٩.

٢\_الاحتجاج ٢: ٦٠٣\_٦٠٣.

كنيته ولقبه .....

والزمان (صلوات الله عليه)(١).

وبعد عرض هذه الأقوال الثلاثة فقد رجّم سيد أساطين عصره وفريد دهره ، زعيم الحوزة العلميّة السيد الخوتي يلا في في وجاله القول الأول والثاني بقوله : إنك قد عرفت أن الشيخ المفيد إنّما لقبه بهذا اللقب علي بن عيسى الرمّاني ، والقاضي عبد الجبار . . وإنّما لُقّب الشيخ بالمفيد في عنفوان شبابه .

واعترض على القول الثالث بأمور:

المقدسة ، فإن الشيخ المفيد على قد ولد بعد الغيبة الكبرى بسبع أو تسع سنين .

٢ ـ موصل التوقيع إلى الشيخ المفيد مجهول.

٣- هب أن الشيخ جزم لقرائن أن التوقيع صدر من الناحية المقدسة، ولكن كيف يمكننا الجزم بصدوره من تلك الناحية.

٤ ــرواية الإحتجاج لهذين التوقيعين مرسلة والواسطة بين الطبرسي والشيخ المفيد مجهول.

١ ـ معالم العلماء: ١١٣.

٥ ما ذكر لابن شهر آشوب لا نعرف له أساساً ولم نجد له
 ذكراً في المناقب.

٦\_علىٰ تقدير ثبوته، فقد صدر التوقيع في حياة الشيخ<sup>١١</sup>.
 ولنا مع هذه الآراء المطروحة من قبله ﷺ وقفة تأمل.

فأما القول الأول: وهو الاعتراض بعدم الجزم بصدورها من الناحية المقدسة، فقد ذكر السيد بحر العلوم ردّاً بوجود قرائن دالة على وجود الاحتمال بحصول العلم بمقتضى القرائن، واشتمال التوقيع على الملاحم والإخبار عن الغيب الذي لا يطّلع عليه إلاالله وأولياؤه بإظهاره لهم، وأن المشاهدة المنفية أن يشاهد الإمام (عج) ويعلم أنّه الحجة حال مشاهدته له ولم يعلم من المبلغ إدعاؤه لذلك(٢).

وقد يمنع امتناعها في شأن الخواص، وإن اقـ تضاه الفــرض بشهادة الاعتبار ، ودلالة بعض الآثار(٣).

وأما القول الثاني بأن موصل التوقيع إلى الشيخ مجهول فهناك

١\_معجم رجال الحديث ١٨: ٢٢٠.

٢\_الفوائد الرجالية ٣: ٣٢٠.

٣\_المصدر نفسه ٣: ٣٢٠.

كنيته ولقبه .....كنيته ولقبه ....

# أمران:

الأمر الأول: أن في الرسالة ما يشتمل على الأمر بالتقيّة ( فاحتفظ به ، ولا تظهر على خطنا الذي سطرناه بماله ضمناه أحداً ، وأدً ما فيه إلى من تسكن إليه ، وأوص جماعتهم بالعمل عليه ) .

فقوله : (وأدِّ ما فيه) يدل على أن المراد هو إخبار الشيعة ممن تسكن إليه النفوس بما في الخطاب لا بمن أورد الكتاب.

وفي الخطاب الثاني: (فأخفه عن كل أحد واطوه، واجعل له نسخة يطلّع عليها من تسكن إلى أمانته من أولياءنا).

فالأمر بالإخفاء للحفاظ بالدرجة الأولى على من جاء بالكتاب من المخالفين الأشرار، الذين لو علموا باتصال أحمد بالإمام (عج)، لفعلوا به ما فعلت دولة بني العباس بآل البيت شيئة.

وأما الأمر الثاني: فإن مما ذكره الرجاليون عند ترجمة أبي الفرج: المُظفّر بن علي بن الحسين الحمداني، ومع انقضاء السفارة بموت السفير الرابع إلا أن الإصطلاح جرى عليه دون غيره بالتعبير عنه بالسفير، ولم تكن هذه دعوى منه ادعاها حتى يكذّب في دعواه، فلعل أبا الفرج والذي هو أحد تلامذة الشيخ الصفيد من

خاصة مواليه (١)، ولعل جد الشيخ المظفّر هو أحد السفراء فبقي الاصطلاح سارياً.

وسوف يأتي الحديث عنه عند ذكر تلامذة الشيخ المفيد.

وأما ما ذكره السيد الخوئي عن الشيخ المفيد بقوله: (هب أن الشيخ جزم لقرائن أن التوقيع صدر من الناحية المقدسة، فكيف يمكننا الجزم بصدوره من تلك الناحية ؟).

فجوابه واضح: وهوأن بعض الروايات الواردة عن أهل البيت بي مما تطمئن لها النفوس، لا تحتاج في بعض الأحيان إلى الخوض والبحث في سندها، حيث تورث الإطمئنان لدى الشخص العارف بالرواية.

والشيخ المفيد القريب من عصر المعصوم والغيبة الصغرى من المتمرسين في فن الرواية ، فالألفاظ التي وردت فيها وخصوصاً في ذلك العصر المليء بالأحداث جعله يسكن إلى هذه الرواية ، ويرى أن الأنفاس التي في الرواية هي أنفاس المعصوم ،

١-إشارة لرواية في الكافي عن اسحاق بن عمار. فال أبو عبد الله غيّلا: للقائم غيبتان.
 احداهما: قصيرة والأخرى: طويلة. الغيبة الأولى لا يعلم بـها إلا خــاصة شبيعته.
 والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلا خاصة مواليه. الأصول من الكافي ١١٠-١٩/٣٤.

کنیته ولقبه .....کنیته ولقبه .....

# فهي حجّة بينه وبين الله سبحانه وتعالى.

وهذا لا يبطل صدور الرواية عن الإمام فالاحتمال بصدورها في حقه ، وتأييده في ذلك العصر الذي هو تأييد للمذهب ، وقوة له من الغائب عن الانظار لا مانع منه ، وخصوصاً أن الشيخ المفيد عمل بمقتضى الأوامر الصادرة عن الإمام (عج) ، ولم يشهر الرواية بين الملأ لينال رفعة في نفسه أو قرباً من الناس ، فقد أقرّ له الجهابذة في عصره بمقامه ، وهذا عين عناية الإمام (عج) بالشيخ المفيد .

وأما قوله: (أن رواية الاحتجاج لهــذين التــوقيعين مــرسلة والواسطة بين الطبرسي والشيخ المفيد مجهول).

فالكلام هو الكلام في ترجيحه للقول الأول والثاني من تسميته بالمفيد عن طريق علي بن عيسى الرماني، والقاضي ورّام المتوفى سنة ٦٠٥ للهجرة، والذي لم يدرك عصر الشيخ المفيد وبينه وبين الشيخ أكثر من مائة سنة منذ وفاة الشيخ المفيد في سنة ٤١٣ هإلى ولادته، فكيف ساغ للسيد الخوئي بإرسال المسلمات وقبول هذه التسمية والإرسال فيها واضح وعدم قبول ما صدر عن الناحية المقدسة له ؟!

فإما أن يقبل التسميتين جميعاً فيكون التأييد لهذا اللقب من صاحب الأمر (عج). وإما أن يسقط الجميع فيكون لقبه بالمفيد الذي اشتهر به من وضع الوضّاع، وهذا يتنافئ مع هذه الشهرة التي اشتهر بها. هذا طبقاً للقواعد الرجالية التي سلكها من يعمل بحجيّة خبر الشقة، وعدم قبول الروايات المرسلة، علماً بأن بعض الروايات المرسلة في الفقه وإن كان المبنى عدم القبول بها إلا أنهم اضطروا للعمل بها، كمرسلة يونس بن عبد الرحمن الطويلة في باب الحيض التي ذكرت التفصيل التام عن أقسام المرأة الحائض اللها.

فلماذا عملوا بهذه المرسلة التي اشتهرت بين الأصحاب؛ ومنهم السيد الخوئي، ولما يعمل بما تلقته الشيعة بالقبول وتسالمت عليه، علماً بأن صاحب الإحتجاج هو ممن يروي عن السيد العالم العابد أبي جعفر مهدي بن أبي حرب الحسيني المرعشي عن الشيخ الصدوق أبي عبدالله جعفر بن محمد بن أحمد الدوريستي، وهو من تلامذة الشيخ المفيد. فربما يكون رافعاً للإرسال ومقرباً للإحتمال(٢).

وأما ما ذكره السيد الخوئي عن ابن شهر آشوب بقوله: (وما ذكره ﷺ لا نعرف له أساساً ولم نجد له ذكراً في المناقب).

١-الوسائل ٢: ٨٠٢٨١، وورد في الكافي اقسام منها.
 ٢-النجاشي: ١٢٠٨/٤٤٧.

فإن من المعلوم أن كتاب المناقب لم يتم حيث ذكر صاحب المناقب في مقدمته له: (وافيتتحت ذلك بدكر سيد الأنبياء والمرسلين، ثم بذكر الأئمة الصادقين، وختمته بذكر الصحابة والتابعين)(١).

فقد انتهى كتاب المناقب على ذكر الإمام الحادي عشر وهو الإمام العسكري ﷺ .

ولم يستعرض لذكر الإمام المهدي (عبج) ولا للصحابة والتابعين.

فلعل ما في كتابه معالم العلماء يشير إلى ما لم يظهر للعيان من بقية كتاب المناقب بقوله: (وقد ذكرت سبب ذلك في مناقب آل أبي طالب) أي: المخطوط عنده الذي لم يقع في يد أحد ليتسنى له طبعه لتمام الكتاب، فكم ضاع من كتبنا فهذه ليست مؤاخذه على صاحب المناقب بعدما عرفت ذلك من مقدمته للكتاب.

وأما القول الاخير للسيد الخوئي الذي ذكره فسي المعجم: (إنما لقّب الشيخ المفيد في عنفوان شبابه)(٢).

۱\_مناقب ابن شهر آشوب ۱: ۳۵.

٢ \_معجم رجال الحديث ١٨: ٢٢٠.

فهذا القول مردود، حيث لم يثبت أن الشيخ المفيد قد لُقب بهذا اللقب في عنفوان شبابه، وما نقله صاحب السرائر عن ذيل ما استطرفه من العيون والمحاسن، لم نرد في ذيل العيون والمحاسن الذي ذكره تلميذ الشيخ المفيد الشريف المرتضى على ولم نعرف لهذا الكلام مصدراً، ثم أن الشريف المرتضى في العيون والمحاسن حين يتحدث عن أستاذه لم يتعرض لذكر لقبه (بالمفيد) بل كان يقول في يتحدث عن أستاذه لم يتعرض لذكر لقبه (بالمفيد) بل كان يقول في مقدمة الكتاب: وبعد تتبعنا النسخ المخطوطة ما نصه (سألت أيدك الله أن أجمع لك فصولاً من كتاب شيخنا محمد بن محمد النعمان (رحمة الله عليه) في المجلس، ونكتاً من كتابه المعروف بالعيون والمحاسن)(۱).

كماكان يعبر الشيخ الطوسي أيضاً عنه بهذا التعبير: (جاء في الحديث الثامن من أمالي الطوسي. حدثنا أبو عبد الله محمّد بن محمّد النعمان في شهر رمضان)(١).

ولم يعبر عنه بالشيخ المفيد، فلوكان معروفاً به في ريعان شبابه لوجدت أن تلامذته الكبار تحدثوا به في كتبهم عندما ينقلون عن أستاذتهم، ثم لوكانت التسمية مشتهرة في عنفوان شبابه

١ ــانظر : مستطرفات السرائر : ١٦١.

٢ ـ الأمالي للطوسي: ٨/٧.

لوجدت أن المناظرات التي نقلت في ذلك العصر عرفت، واشتهرت بين الطائفة وذكرها تلامدته ضمن مناظراته إلا أنه لم تعرف إلا في ما بعد عصري الشيخ الطوسي والشريف المرتضى.

لذا يقول المحقق الغروي في كتابه (الشيخ المفيد والتوقيعات الصادرة عن الناحية المقدسة بين الأخذ والرد): الشيخ المفيد لم تشتهر في عصر الشيخ الطوسي ولا المرتضى بـل اشـتهرت بمعد ذلك).

وأما الرجالي المشهور الشيخ النجاشي، وهو تلميذ الشيخ المفيد، فلم يتعرّض في رجاله إلى ذكر لقبه بالمفيد، بل ذكر اسمه واسم أبيه وسلسلة آبائه بقوله: (محمد بن محمد النعمان... شم قال: شيخنا وأستاذنا يرفي، فضله أشهر من أن يموصف في الفقه والكلام والرواية والثقة وانعلم) (١).

فهل يخفى على هؤلاء الأفذاذ مثل هذه التسمية ؟! ومـما لا يخفى أن ابن البطريق الحلي المتوفى سنة ستمائة للهجرة في كتابه نهج العلوم ذكر هذه التوقيعات ولم ينسبها إلى صاحب الإحتجاج، وهو المعاصر للشيخ الطبرسي مما يجعل أو يقوي احتمال صدورها

١ ـ رجال النجاشي: ١٠٦٧/٣٩٩.

عن الناحية المقدسة لإمام العصر (عبج)، فلعله حصل عليها بالوجادة، فأخذها يداً بيد إلى أن وصلت إليه، خصوصاً أن بينه وبين الشيخ المفيد واسطتين، بل اعتبرها في ذلك الوقت من المشهور، ولو كان نقله عن أستاذه ابن شهر آشوب لما ذكره على نحو الشهرة، بل قال: ذكر لي أستاذي ثم إن الشيخ المفيد لم يذع هذا السر في أيام حياته، حيث لم يكن همّه هو الحصول على هذه الألقاب، بل كان همّه خدمة أهل البيت عيد .

لذاكان مشغولاً بالمناظرات والمساجلات والكتابة في كمل فن من فنون العلم، حتى أن عضد الدولة كان يزوره في بيته(١).

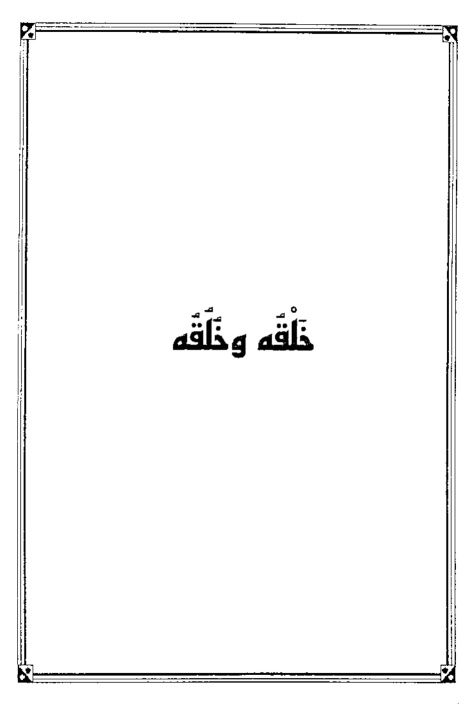
وكثيراً مانرى عند موت فقيه ، أو شخصية بارزة في عـصره ظهور كثير من الكنوز المخفية التي لم يطّلع عليها أحــد فــي أيــام حياته ، فما المانع أن يشتهر بهذا اللقب بعد وفاته وبعد ظهور الآثار علىٰ ذلك ؟ .

وحتى كتابة المطبوع حالياً المسمى بأمالي الشيخ المفيدكان اسمه في الواقع المجالس، كما ذكره صاحب البحار(٢).

١ ـ لسان الميزان ٦: ٦ - ٥٢/٥ ٨٠.

٢ ـ بحار الأنوار مجلد (صفر): ١١٢.

ومن هنا مما تطمئن إليه النفس بعد التحري والدقة هو عدم السمانعة من صدور ذلك عن إمام العصر (عبج)، رعايةً لأقطاب المذهب والحفاظ عليهم، فهو لطف من الله سبحانه وتعالى في وجوده، كما هي العقيدة القائمة عندنا، بأن وجود الإمام لطف، وأن الأرض لا تخلو من حجة، ولولا وجبوده لساخت الأرض بمن فيها، وهذه من بركاته وفيوضاته.



كان ربعاً نحيفاً، أسمراً، خشن اللباس، كثير الصدقات عظيم الخشوع، ما كان ينام من الليل إلا هجعة، ثم يقوم فيصلي الليل، ويطالع، أو يدرس أو يتلو القرآن، كثير الصلاة والصيام، دقيق الفطنة، ماضي الخاطر، حسن اللباس والجدل، صبوراً على الخصم، جميل العلانية، كثير المحاسن، جمم المناقب، دقيق الفطن، حاضر الجواب، واسع الرواية بارعاً في العلوم، كثير التقشف والإنكباب على العلم، كان في الشيعة عبرقها النابض، وبطلها الناهض، ودماغها المفكر ورئيسها المُدبر، معروفاً بالصلاح بل غُرة رجال الاصلاح، والخطيب المصقع، والمتكلم المفود، والمنافح اللّسن، والفصل المشترك بين الإمام والرعية (١).

ومن مزايا أخلاقه التي هي أخلاق الأنبياء والأولياء، أنه كان لا يخلو من ظرفٍ مع أصدقائه بما لا يخرج عن صدود الحشمة ومقاييس الأدب، فمن ذلك أفرد المرتضى كتاباً في ظرائفه.

١ ـ انظر الفوائد الرجالية ٣: ٣١٢، الفهرست: ٣١٨/٢٢٨، الفهرست لابس النديم:
 ٣٧٧، لسان الميزان ٦: ٨٠٥٢/٥٠٦، مرآة الجنان ٣: ٢٢.

٥٤ ..... الشيخ المفيد لله

#### منها:

أن أبا بكر الباقلاني قال له بعد مناظرة جرت بينهما، وأفحمه فيها الشيخ المفيد: (لك أيها الشيخ في كل قدر مِغرَفة).

فقال له المفيد: نِعم ما تمثلت به أيها القاضي من أداة أبيك. فضحك الحاضرون، وخجل القاضي)(١).

١ ـ روضات الجنات ٦: ١٥٩، مجالس العؤمنين ١: ٤٦٧، منتهى المقال ٦: ١٩١٠.



ترعرع الشيخ المفيد في بيت عرف بالعلم، واشتهر والده بالمعلم بين المؤرخين، فليس غريباً أن يظهر من هذا البيت العلمي والأسرة العظيمة شخص تدين له العلماء بالفضل والفضيلة، ويلهج بذكره في جميع الأصقاع، وقد قذفه والده وهو في سن قبل البلوغ في مجالس العلماء، الذين يقدرون هذه الثمرة اليانعة، حيث انحدر به إلى بغداد دار العلم في ذلك الوقت في أحضان العالم الجليل (أبو ياسر)، والذي وجهه للحضور في مجالس المعتزلة من أبناء العامة، وشجعه ووقف إلى جانبه لكي ينال مقصوده غير خائف عليه من الإنحراف، فكان كما يتوقع فيه من الالمعية، والذكاء مبيضاً للوجوه ورافعاً للرؤوس.

وعلى الخصوص في مجلس الرمّاني، الستقن للكلام والأدب والفقه، فصدر في حقه ما عجز الآخرون عن صدوره في حقهم، وبدأت الأضواء تتسلط عليه، فتارة في مجلس الرمّاني، وأخرى في مجلس القاضي عبد الجبار، بل أنه أخذ الحديث من آخرين، وسنّه لم يتجاوز العاشرة من العمر فقد أُخذت له إجازة برواية الحديث من ابن أبي الياس سنة ٣٤١ه، وهمو لما يستعدى

الخامسة من العمر، وكان يروى عن ابن السماك، ولم يتجاوز عمره سبع سنوات وأربعة اشهر، وأخذ الحديث عن عدة من المحدثين قبل بلوغه الثانية عشر من العمر، وسمع الحديث عن أبي عملي الصولي، وعلي بن هلال المهلبي، وأبن الجعابي في حدود سن السادسة عشر من العمر، ومن الشيخ الصدوق بل نقل أكثر كتبه أيضاً.

وما ذكره السيد الخوئي في رجاله من احتمال أن يكون حدث السن في ذلك (إنما هو بالنظر إلى مقامه، فإن سماع شيوخ الطائفة من أحد يقتضي أن يكون من الشيوخ أيضاً، بل من أكبرهم سنّاً، فالشيخ الصدوق بالإضافة إلى من سمع منه حدث السن لا محالة).

فهو ليس من الإنصاف في حقه، بل ليس متعارفاً عند أهل العلم، فإنّ المتعارف هو أن من يحضر مجلس البحث والعلم من يكون ذا بصيرة فني الفهم والرأي والمعرفة، وقد ثبت لدينا بالاستقراء والتنبع أن عندنا علماء نالوا حظاً وافراً من العلم وما زالوا في سن مبكرة من العمر، ولم يصدر في حقهم أنهم حَدِثوا السن، كالشيخ المفيد وابن إدريس، والمرتضى، والعلامة الحلي، فالحدث السن من حضر عنده وروج حديثه لا الشيخ الصدوق

بذاته ، حيث كان الشيخ المفيد يبلغ من العمر ما يقارب العشرين .

وأما أثناء وصول الشيخ الصدوق إلى بغداد فكان وجبود الشيخ المفيد في مجلس الدرس مما يجلب الانتباه إليه عند المؤرخين لحياة الشيخ الصدوق، ولعل سهو القلم من الشيخ النجاشي دعاه إلى هذا التعبير، فالأجدر بالعبارة أن تكون (وسمع منه شيوخ الطائفة، وفيهم حدث السن لاكما جاء في النسخ الموجودة في الأسواق حالياً).

وقد دخل في كثير من العلوم التي كانت معلومة في عصره، حتى نال بجدارة زعامة الطائفة في عصره، وتخرج على يده الفقهاء بل ربما ترى للشيخ في مصنفات الكتب الأربعة ما يقرب للأذهان علاقة بثبوتها عن المعصومين على فهو ممن أخذ عن محمد بن أحمد بن قضاعة بن صفوان بن مهران الجمال من أجلة تبلامذة الكليني صاحب الكافي، وتلميذ الشيخ الصدوق صاحب من لا يحضره الفقيه، وأستاذ الشيخ الطوسي صاحب التهذيب والذي يحضره الفقيه، وأستاذ الشيخ الطوسي صاحب التهذيب والذي هو شرح لمقنعة الشيخ المفيد والإستبصار.

كانت داره بالكرخ في بغداد دائرة للمعارف العالية ، ومدرسة للفنون العربية الراقية يحضرها كافة العلماء ومن سائر الطوائف.



١ - أبو بكر : المظفّر من محمّد بن أبي الجيش البلخي الخراساني :

علم من أعلام الإمامية كان من أئمة المتكلمين، وهو الذي أشار على الشيخ المفيد الحضور على الرمّاني في علم الكلام، ويعتبر من تلامذة أبي سهل النوبختي، ويعتبر ثاني أساتذة الشيخ المفيد في علم الكلام. كان منزله بباب خراسان في بغداد يعتبر من شيوخ الإجازة(١).

وقد ذكر الشيخ الطوسي (في الفهرست) وكــان شــيخنا أبــو عبدالله ﴿ قرأ عليه وأخذ عنه (٢).

و توفی فی سنة ٣٦٧ ه.

وفي فهرست ابن النديم وكبان شباعراً مجوداً في أهمل البيت ﷺ ، ومتكلماً بارعاً "".

۱\_النجاشي: ۱۱۳۰/٤۲۲.

٢ ـ الفهرست للطوسي: ٧٦٠/٢٥١.

٣ ـ الفهرست لابن النديم: ٣٧٧.

وقال عنه النجاشي: سمع الحديث فأكثر، له كتب كثيرة منها (ثلم كتاب نقض العثمانية على الجاحظ، كتاب مجلسه مع المخالفين في معان مختلفة، فدك، كتاب الرد على من جوّز على القديم البطلان، كتاب النكت والأغراض في الإمامة، كتاب الأرزاق والآجال، كتاب الإنسان(١).

وأخبرنا بكتبه شيخنا أبو عبد الله محمد بن محمد النعمان.

٢- الشيخ محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي
 (الصدوق).

أخذ منه الحديث واستجازه في الرواية عند مقدمه إلى بغداد سنة ٣٥٧ هللمرة الأولى ، وكان عمره ذلك الوقت لم يبلغ العشرين . وقيل : في المرة الثانية عند قدومه من الحج سنة ٣٥٥ هـ ، وعلى كل فهو يروي عنه مباشرة وبلا واسطة .

والصدوق، شيخ من مشايخ الشيعة، وركن من أركان الشريعة، رئيس المحدثين.

والصدوق، ولد بدعاء من صاحب الأمر (عج) ونال بـذلك عظيم الفخر . وصفهُ الإمام (عج) في التوقيع الخارج مـن النـاحية

۱\_النجاشي: ۱۱۳۰/۶۲۲.

أساتذته.......

المقدسة (بأنه فقيه خير مبارك، ينفع الله به).

وذكر النجاشي: وكان وروده بغداد سنة ٣٥٥ ه(١)، وسسمع منه شيوخ الطائفة وهو حدث السن، وفيه أنها لم تكن المرة الأولى التي ورد فيها إلى بغداد، بل لعله أقام في العراق ثلاث سنوات حيث ذكر الصدوق نفسه في بعض كتب الباب السادس من العيون، حدثنا أبوالحسن على بن ثابت الدواليني بسمدينة السلام \_ يعني بغداد سنة \_ ٣٥٢ ه(١).

وقد قال في الباب الحادي عشر من العيون: أنه سمع محمد بن أبي بكر النقاش بالكوفة سنة ٣٥٤ ه<sup>(٣)</sup>.

والذي يفيد من مجموع هذه التواريخ أنه انتقل من نيسابور سنة ٣٥٧ ه إلى بغداد، ثم إلى الكوفة، ثم إلى الحج شم عاد إلى بغداد سنة ٣٥٥ ه، وعليه فيكون الشيخ المفيد استفاد منه مرتين في فترة وروده إلى بغداد، ولعله كان يتردد على بغداد أكثر، لما عرف عن الشيخ الصدوق أنه كان يسافر للبلاد البعيدة حرصاً على طلب العلم وتحمل الرواية من المشايخ.

١ ـ النجاشي: ١٠٤٩/٣٨٩، الفهرست للطوسي: ٢٣٧، لؤلؤة البحرين: ٣٧٢.

٢\_عيون أخبار الرضاع الله ٢٩/٥٩.

٣\_عيون أخبار الرضا للطُّخ ١: ٢٦/١٢٩.

ولذا نرى الشيخ الطوسي - ينا - أخبر عن كتبه عن طريق شيخه محمد بن محمد بن النعمان. ولم يكن الشيخ الصدوق عند قدومه إلى بغداد حدث السن فالمولود بدعاء من صاحب الأمر في أيام أبي القاسم الحسين بن روح، وهو السفير الشالث من سفراء الحجة لا أقل يكون عمره الشريف يوم وفاة والده خمسة عشر عاماً، فوالده توفي سنة ٣٢٩ه، فعمره الشريف مقارباً للخمسين، فلا يُعدُّ حدث السن، نعم فيمن حضر مجلسه من مشايخ الطائفة كالشيخ المفيد كان حدث السن لا مانع منه، وأما بالنسبة إلى الشيخ الصدوق (١١). فقد سبق أن ذكرنا أنه من سهو القلم لدى النساخ.

٣- الشيخ أبو القاسم، جعفر بن محمد بن قولويه:

قرأ عليه الفقه، ومنه خمل وهو صاحب كتاب كامل الزيارات المدفون في جوار الامامين الجوادين على ، وقد دفن الشيخ السرجم إلى جنبه، وقد كان كتابه من الكتب الصحيحة عند الفقهاء؛ لأنه لا يروي إلا عن ثقة (٢).

ولكن بعد تتبع فقيه عصره السيد الخوئي ﷺ لهـذا المطلب

١ .. انظر معجم رجال الحديث ١٧: ٣٤٠ وما بعدها.
 ٢ ــ النجاشي: ٣١٨/١٢٢ الفهرست للطوسي: ١٤١/٩١.

وجد أن في بعض رواياته الضعفاء. فعدل عماكان يقول به<sup>(١)</sup>.

٤- أبو على: محمد بن أحمد بن الجنيد الكاتب الاسكافي.

تتلمد على يده، ويروي عنه، ويعتبر فقيهاً ومصنفاً جليلاً، وهو أول من فتح باب الإجتهاد، وقد خطأوه والهموه بالقياس، وأسقط بعضهم عدالته (٢).

ذكر العلامة في الخلاصة رقم (٨٣٤): شيخ الإمامية جـيد التصنيف حسنه، وجه في أصحابنا، ثقة جليل القدر(٣٠.

وقال الشيخ الطوسي كان يرى القول بالقياس، فتركت لذلك كتبه، ولم يعول عليها، وله كتب كثيرة منها: كتاب تهذيب الشيعة لأحكام الشريعة وهو كبير نحو عشرين مجلداً يشتمل على عدد كتب الفقه على طريقة الفقهاء، وكتاب سبل الصلاح لأهل النجاح، وكتاب الأسفار: وهو الرد على المؤيدة (١٤).

وذكر النجاشي: وجه في أصحابنا، ثقة جليل القدر صنف

١\_انظر معجم رجال الحديث ٥: ٧٦ وما بعدها.

٢\_النجاشي: ١٠٤٧/٣٨٥ ، الفهرست للطوسي: ٦٠١/٢٠٩.

٣\_الخلاصة: ٨٣٤/٢٤٥.

٤ \_ الفهرست: ٢٠١/٢٠٩.

فأكثر، وسمعت بعض شيوخنا يذكر أنه كان عنده مال للصاحب (عج)، وسيف أيضاً، وأنه أوصى به إلى جاريته فهلك.

ثم ذكر كتبه إلى أن قال: وسمعت شيوخنا الثقات يقولون: إنه كان يعمل بالقياس، وأخبرونا جميعاً بالإجازة لهم جميع كتبه ومصنفاته (١).

وعدّه الشيخ في رجاله فيمن لم يرو عنهم ﷺ (٢).

ومما يدل على عمله بالقياس رد الشيخ عليه في جوابات المسائل السروية في المسألة الثامنة بقوله: (فأماكتب أبي علي فقد حشاها بأحكام عمل فيها بالظن، وأجبتُ عن المسائل التي كان ابن الجنيد جمعها وكتبها إلى أهل مصر ولقبها بالمسائل المصرية، وجعل الأخبار فيها أبواباً وظن أنها مختلفة في معانيها، ونسب ذلك إلى قول الأئمة على فيها بالرأي وأبطلت ما ظنه في ذلك وتخيله، وجمعت بين جميع معانيها حتى لم يحصل فيها اختلاف)(").

وأورد السيد الخوئي في رجاله عملي السميد بمحر العملوم

۱ ـ النجاشي: ۱۰٤۷/۳۸۵.

۲\_رجال الطوسي: ۱۰۸/۵۱۱.

٣\_مصنفات الشيخ المفيد ٧: ٧٥\_٧٦ (المسائل السروية).

إشكالاً، وهو أن نسبة هذا الكتاب إلى الشيخ المفيد لم يشبت ولم يذكر النجاشي والشيخ له كتاباً يسمى المسائل السروية، نعم ذكر النجاشي كتباً وهو النقض على ابن الجنيد في اجتهاد الرأي ولكن لم يعلم المرادبه).

كما ذكر: (أن عدم جواز العمل بالقياس وإن كان من ضروريات مذهب الشيعة إلا أنه لم يعلم أن الشيخ كان عاملاً بذلك، فعمله بالقياس كان حسب اجتهاده فهو معذور)(١١).

## ويرد عليه:

أولاً: إن المسائل السروية هي قد وجدت وطبعت من قبل المؤتمر العالمي بمناسبة ذكرى الألفية للشيخ المفيد، ففي المجلد السابع من مصنفات الشيخ المفيد كتاب خاص اسمه المسائل السروية جاء في ص٧٤، ٧٥ بعنوان (فصل الموقف من الروايات المختلفة الظواهر) إلى أن قال: وأجبت عن المسائل التي كان ابن الجنيد جمعها الخ ...

فعدم ذكر النجاشي لهذا العنوان لا يدل على عدم وجوده أو صدوره عن الشيخ المفيد ؛ لأن النجاشي لم يذكر كل ماكتب وصنف

١\_معجم رجال الحديث ١٥: ١٠١٠٧/٣٣٢.

٧٠..... الشيخ المغيد الله المعلمة المع

الشيخ المفيد.

وقد ذكر ابن شهر آشوب في معالم العلماء وهو المتأخر عن الشيخ، المسائل السروية ولم يذكر من كتبه النقض على ابن الجنيد، فهل يعني أن ابن شهر آشوب المتأخر لم يعثر على ذلك الكتاب الذي ذكره النجاشي وعثر على المسائل السروية ؟، أو أنها مسألة واحدة وعد الفصل فيها بكتاب كما هو ديدن علماننا السابقين في عدّهم للكتب؟ (١٠).

وأما الاعتذار عن الشيخ ابن الجنيد بأنه لم يعلم بعدم جواز العمل بالقياس، فهو اعتذار في غير محله بعد تسليمه بالمنع عنه في عصر الائمة على كما ورد في الروايات الواردة عنهم اللهم على وكثرة المناظرات في عصرهم على مع أصحاب الرأي لا يعطى عذراً للعامى فضلاً عن العالم، فكيف بالثقة الثبت ابن الجنيد!

نعم يمكن التبرير لبعض الآراء التي حصل فيها العمل بالقياس، بأنه لم يتفطن إلى بعض النكات الاستدلالية التي تفطن لها العلماء من بعده، و ثبت لهم فيها القياس والأخذ بالرأي، بل هذا هو ما أدى إليه اجتهاده إضافة إلى أن المتتبع لما كتبه ابن الجنيد كما

١ ـ الفوائد الرجالية ٣: ٢٠٥ وبعدها.

يذكر النجاشي يجد أن له رسالة عنونها بهذا العنوان (كشف التمويه والإلباس على اغمار الشيعة في أمر القياس)(١).

وهذا الكتاب لم نعثر عليه حتى في المكتبات التي تحتوي على المخطوطات الثمينة في إيران كالمكتبة الرضوية والمرعشية، فلا يعلم مراده من هذا الكتاب هل لإثبات صحة العمل بالقياس؟ وهو بعيد، أم للنهي والدفاع عن أبناء المذهب في عدم العمل بالقياس؟ لعل الله شبحانه وتعالى أن يقيض لمثل هذا الكتاب من يعثر عليه ويبرزه للوجود بحلة قشيبة تكون فيه الشمرة اليانعة لمحبي الوصول للحقيقة. ثبتنا الله وإياكم بالقول الثابت لديه، ولهذا الأدلة غير كافية للتقليل من شأنية ابن الجنيد أو إسقاط عدالته كما ذهب لها البعض بل هو أجلّ شأنا من ذلك.

## ٥-أحمد بن محمد بن الحسن بن الوليد القمي:

من مشايخ المفيد، وأستاذه بل هو من مشايخ الإجازة وقد روئ الشيخ في التهذيب والإستبصار عن المفيد عنه كشيراً. وقد حكم جماعة من أجلاء الطائفة بوثاقته وصحة حديثه، فوثقه الشهيد في الدراية صريحاً<sup>(٢)</sup>.

١ ــ انظر الفوائد الرجالية ٣: ٢٠٥ وما بعدها.

٢ ـ الفهرست لابن النديم: ٤٧١.

وحكم العلّامة بصحة حديثه ١١١ وكذا صاحب المعالم (٢).

وقال صاحب الوجيزة: يعد حديثه صعيحاً لكونه من مشايخ الإجازة (٢).

وقال الميرزا في الوسيط : (لم أرّ إلى الآن، ولم أسمع من أحد يتأمل في توثيقه)(٤).

نعم ذكر السيد الخوتي في رجاله: (فتحصل أنه لم تشبت وثاقة الرجل بوجه، وكيف كان فلا ينقضي تعجبي من عدم تعرض الشيخ لحاله في رجاله مع أنه من المعاريف وكثير الرواية)(٥).

يرد على هذا الاستدلال بأنه إن كان عدم ذكر الشيخ له في الرجال هو دليل عدم الوثاقة، فلا بد من الإطلاع على ما جاء في مقدمة الاستبصار للشيخ الطوسي الدالة بوضوح على اعتماد الشيخ الطوسي عليه في الأخبار بتصديرها في أول الأخبار حينما ترد في الفتوى التي يعتمدها، حيث يقول في مقدمة الاستبصار: (يسألوني

١ ـ المختلف ٢ : ١٩٨.

٢\_التحرير الطاووسي: ٤٩٢.

٣ ـ رجال المجلسي: ١٢٠/١٥٣.

٤\_الفوائد الرجالية ٢: ١٦، والوسيط مخطوط.

٥ ـ معجم رجال الحديث ٣: ٤٤ ـ ٥٤.

تجريد ذلك، وصرف العناية إلى جمعه وتلخيصه وأن ابتدئ في كل باب بإيراد ما اعتمده من الفتوى والأحاديث فيه شم أعقب بسما يخالفها من الأخبار وأبين وجه الجمع بينها على وجه لا أسقط شيئاً منها ما أمكن ذلك فيه، وأجري في ذلك على عادتي في كتابي الكبير المذكور، وأنا أشير في أول الكتاب إلى جملة مما يرجح به الأحاديث بعضها على بعض، ولأجله جاز العمل بشيء منها دون جميعها)(١).

وبعد هذه المقدمة فإن أول حديث ابتدأ به في كتاب الطهارة: أبواب المياه في أول باب (باب مقدار الماء الذي لا ينجسه شيء).

ما أخبره به الشيخ أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان الله عن أجبر في أحمد بن محمد بن الحسن بن الوليد عن أبيه (٢) . . الخ .

وتسمىٰ هذه الرواية عند السيد الخوئي بصحيحة محمد بـن مسلم كما ذكرها في التنقيح وكذا الرواية الثانية بنفس السند(٣).

وبعد ذكر الرواية الثالثة بدأ يناقش في الروايات الأُخرى كما

١ ـ الإستبصار ١: ٣.

٢ ـ الاستبصار ١: ٦.

٣ـ التنقيح ٢: ٢٨، الوسائل ٣: ٢٩٧ / الباب ٢٠ / ح ١.

ذكر في المقدمة، فتارة يناقش الروايات في متنها بعدم منافاتها، وتارة يناقش في سندها من جهة الإرسال، كرواية عبد الله بسن المغيرة عن بعض أصحابه، وهي الرواية السادسة فهل بمعد هذا التقديم نجد دلالة من الشيخ على عدم توثيقه لأحمد بن محمد بن الحسين بن الوليد؟.

وهل نحتاج بعد هذه المقدمة حاجة لذكره فسي الرجال؟، ولكون الاستبصار من الكتب المتأخرة حتى بعد مباحث الشيخ الرجالية؛ لذا لعل تقدم ذكره في أول رواية في الاستبصار دليل على استدراك الشيخ لمقام هذا الرجل، فما ذكر من عدم الوثاقة بهذه الحجّة لا ينبغى الاعتماد عليه.

وأما تصحيح العلامة الذي نسبه إلى الاجتهاد فملعله قامت لديه قرائن واضحة دلت على وثماقته ومنها هذه المقدمة في الاستبصار.

وما ذكره الفاضل المجلسي بعد حديثه صحيحاً لكونه من مشايخ الإجازة، وإن كان من مشايخ المفيد حيث أن الشيخوخة للإجازة لا يلزمها الوثاقة ولا الحسن، فلا يكفي بنظر السيد الخوئي إلا أن القرائن قامت على اعتماد الشيخ المفيد عليه في الأخبار.

وتقديم الشيخ الطوسي له في بـدايـة الاستدلال، في

الإستبصار فهي بوحدها دلالة صريحة على وثاقته والاعتماد عليه بل غالباً ما نراه يتصدر الأخبار في الاستبصار.

ثم إن السيد الخوئي نفسه ذكر في باب الغسل الترتيبي روايته عبر عنها في التنقيح في كتاب الطهارة ص ٤٦١ بصحيحة أحمد بن محمد بن أبي نصر عن الرضائخ، وهذه الروايسة لم يأت بها إلا الشيخ الطوسي في الإستبصار والتهذيب (١١).

ونقلها عنه صاحب الوسائل، وطريقه فيها الشيخ المفيد عن أحمد بن محمد بن الوليد، فإذا كان لم تثبت وثاقته، كيف عبر عن الرواية بأنها صحيحة واعتمدها في الاستدلال على عدم وجوب الترتيب بين الاعضاء بتقديم الأيمن على الأيسر بين الاعضاء، بعد غسل الرأس في الغسل بل بجواز غسلهما معاً ؟ ٢٠٠٠.

فهذا إما عدول عما ذكره في رجاله المتقدم على التنقيح في الطبع أو هو خلاف صريح بين الرجال والتنقيح .

ومما يؤيد توثيق الشيخ الطوسي اعتماده في الفهرست على أحمد بن محمد بن الحسن بن الوليد في نقل الأصل الكبيرله بقوله :

١-التنقيح في العروة الوثقى ٦: ٣٦٦، التهذيب ١: ١٣٢، الاستبصار ١:٣٢٠.
 ٢-الوسائل ٢: ٢٢٩ / ابواب غسل الجنابة. ب ٢٦ / ح١.

أصل كبير، وهو ثقة ، جليل القدر ، أخبرنا به جماعة عن أحمد بن الحسن الصفار ، محمد بن الحسن بن الوليد عن أبيه عن محمد بن الحسن الصفار ، ومما لفت النظر أثناء البحث هو استدلال الشيخ الداوري في أصول علم الرجال (۱) ص ٢٠٥ بأن الرواية التي أوردها الشيخ الطوسي في كتابه العقيدة لا تدل على وثاقته ، حيث أنه لم يرسل بوحده وإنما مع جماعة ، والظاهر أنه قد خفي عليه أن المقصود من كلام الشيخ الطوسي في الغيبة قال: (لما قدم ابن محمد بن الحسن بن الوليد القمي من قبل أبيه والجماعة) أن المسرسل هو ابين محمد بن الوليد الحسن بن الوليد من قبل أبيه والجماعة (۱).

وذكر صاحب جامع الرواة ما يبدل عبلي وثباقته، وأنبه لم يعارض في وثاقته أحد: (ولم أر إلى الآن ولم أسمع من أحد يتأمل في توثيقه)(٣).

٧ ـ وهو مما قرره تلميذه الذي اخترمه المنون في هذه الآيام وهو عائد من أفريقيا أثناء تبليغه لمذهب أهل البيت وهو العلامة الحجة الشيخ محمد علي المعلم رحمه الله. ودفن في قم جوار كريمة أهل البيت السيدة فاطمة المعصومة عَبَيْنَا أُخت الإمام الرضا عَبَيْنَا وجوار المرجعين الكبيرين السيد كاظم شريعتمداري عَبَيْنَ والشيخ الميرزا كاظم التبريزي في مقبرة آقا حسين.

٢ ـ الغيبة للطوسي: ٣٨٦/٤١٢.

٣\_جامع الرواة ١: ٦٢.

أساتذته ......٧٧

## ٦-محمد بن أحمد بن داود القمي:

ويعتبر من أصحاب الكتب في الرجال حيث له كتاب يسمى الذخائر جمع فيه الممدوحين والمذمومين ، وله كتب أُخرى : كتاب الرد على ابن قولويه في الصيام ، كتاب الرسالة في عمل السلطان ، كتاب العلل ، كتاب عمل شهر رمضان ، صلاة الفرج ، وقد حكى عنه الشيخ المفيد أنه لم يُرَ أحفظ منه ، صاحب الكتب الكثيرة التي منها المزار وتوفي سنة ٣٦٨ هودفن في مقابر قريش (١١).

قال النجاشي: شيخ الطائفة وعالمها، وشيخ القميين في وقته وفقيههم، حكى أبو عبدالله الحسين بن عبيدالله أنه لم يَرَ أحفظ منه، ولا أفقه ولا أعرف بالحديث.

ورد بغداد فأقام بها وحدّث وصنّف(٢).

وذكر الشيخ الطوسي: الذي أخبر الكنبر بكتبه وروايته جماعة منهم: محمد بن محمد بن النعمان، والحسين بن عبيد الله وأحمد بن عبدون وكلهم عنه (٣).

١ ـ الفهرست للطوسي: ٦٠٣/٢١١.

۲\_النجاشي: ۲-۲ه/۲۵۰۱.

٣-الفهرست للطوسي: ٦٠٣/٢١١.

٧- محمد بن أحمد بن عبيد الله بن أحمد بن عميسى بن المنصور:

يعرف بأبي الحسن المنصوري، أكثر الشيخ المفيد الرواية عنه، كون الشيخ المفيد يطلب الاجازة منه ومن مشايخه، فإنه يغني عن التماس التوثيق والمدح، ويدرج في الحسان بحسب المباني الرجالية إن لم يدرج في الثقات، وقد أشكل البعض في مذهبه إلا أن عدم غمز الشيخ الطوسي فيه دل على كونه إمامياً، وممن يروي عنه ابن الفحام الذي هو من مشايخ الطوسي".

٨- عمر بن محمد بن علي بن يحيى بن موسى بن أنانوش،
 أبو حفص الناقد، المعروف بابن الزيّات الصيرفي:

أُستاذ الشيخ المفيد في الرواية حيث أنــه يــروي عــنه فــي الإرشاد وفي الأمالي<sup>(٢)</sup>.

٩ - محمد بن عمران بن سعد بن عبيد أبو عبد الله المرزباني:

ا معجم رجال الحديث ١٦: ١٠١٤٣/١٤ ، رجال الطنوسي: ٦٣٠٩/٤٤٢ ، متعالم العلماء: ٦٦٣/٩٦.

٢ ـ تأريخ بغداد ١١: ٠٢٠/٢٦٠، طبقات الحفاظ: ٣٩١، سبير أعلام النبلاء ١٦:
 ٣٣٣.

يُعبّر عنه بالكاتب البغدادي من مشايخ رواية المفيد، وأُستاذ المرتضى علم الهدى، وشيخه الذي يروي عنه، وكان حيّاً إلى سنة ٣٧٧ هكما صرح ابن النديم في فهرسته، وتوفي سنة ٣٧٨ ه، وأصله من خراسان وهو آخر من رؤي من الاخباريين المصنفين روايته.

وهو صادق اللهجة، واسع المعرفة بالروايات، كثير السماع، ومن تصانيفه معجم الشعراء(١).

١٠ محمد بن أحمد بن قيضاعة بن صفوان بين مهران الجمّال:

قال النجاشي: شيخ الطائفة، ثقة، فقيه، فياضل، وكانت له منزلة (٢).

قال الشيخ الطوسي: كان حافظة، كثير العلم جيد اللسان. وقيل: إنه كان أُمياً، وله كتب أملاها عن ظهر قلب(٣).

الدياء ١٨: ٢٦٨، المنتظم لابن الجوزي ١٤: ٣٧٢، ٣٩٠٦، وفيات الاعيان
 ١٤: ١٥٥/٣٥٤، سير أعلام النبلاء ٢١: ٤٤٧، تاريخ الاسلام (وفيات ٢٨١ ـ ٤٠٠):
 ١٨، الفهرست لابن النديم: ٢٥٦.

٢ ـ النجاشي: ٣٩٣/ ٥٠٠، الفهرست لابن النديم: ٣٤٧.

٢\_الخلاصة: ٨٣٢/٢٤٤، الفهرست للطوسي: ٩٩/٢٠٨.

وقال ابن طاووس: أن الأصحاب إذا ذكروه أثنوا عليه ووثقوه، ويعرف بصاحب المناظرات، بل اشتهر بها حيث كانت مناظرة قاضي الموصل في دار الأمير ابن حمدان وبحضوره، إذ باهله فجعل كفه في كفه، فلما وصل القاضي إلى بيته حمَّ وانتفخ الكف الذي مده للمباهلة واسودت، وهنك من الغد، وانتشر بهذا ذكره عند الملوك، وهو من أجل تلامذة الشيخ الكليني، وله الرواية عن بعض مشايخ الكليني، منهم علي بن ابراهيم القمي كما يظهر من آخر كتاب الاستبصار (۱۱).

١١-أحمد بن إيراهيم بن أبي رافع الصيمري:

قال النجاشي: لا بأس به كان يخفي أمره كثيراً، ثـم ظـاهر بالدين في آخر عمره له كتاب إيمان أبي طالب.

الشيخ أبو عبد الله من ولد عبيد بن عازب أخ البراء بن عازب الأنصاري الصيمري، أصله كوفي، سكن بغداد ترجم له النجاشي في رجاله، والطوسي في الفهرست والرجال، وهو من مشايخ المفيد، وهو تلميذ الكليني له كتاب الكشف فيما يتعلق بالسقيفة، ويعتبر من مشايخ الاجازة.

١ ـ الاسبتصار ٤: ٣٤٢.

أساتذته ......

قال النجاشي: كان ثقة في الحديث صحيح الاعتقاد (١٠). ١٢ - الحسن بن محمد بن يحيى النسّابة الشريف:

ويعرف بأبي محمد العلوي الحاني، أدرك الشيخ المفيد وأكثر الرواية عنه في الإرشاد.

وقال الذهبي في ترجمته: (من دلائل رفضه روايته) (علي خير البشر) (علي وذريته يختمون الاوصياء إلى يوم الدين)، وذكر نسبه الحسن بن محمد بن يحيى بن الحسن بن جعفر بن عبيد الله بن الحسين بن زيد الشهيد أبن زين العابدين ومات العلوي سنة ٣٥٨ هر٢).

۱۳ - سهل بن أحمد بن عبد الله بن أحمد بن سهل الديباجي: يكنى بأبي محمد كان ينزل درب الزعفراني ببغداد سمع منه التلعكبري في سنة ، ٣٧ ه وله من العمر ٣٢ أو ٣٤ سنة ، وله منه إجازة ولابنه ، وسهل هذا يروي الاشعثيات والجعفريات عن راويها

۱ ـ المنجاشي: ۲۰۳/۸۶، الفهرست لابن النديم: ۳٦٥، الفهرست للـ طوسي: ۹٦/٧٨. رجال الطوسي: ۹٦٠/٤۱۱.

٢ ـ رجال الطوسي: ٦١٣٨/٤٢٧، ميزان الاعتدال ٢: ١٩٤٦/٢٧٢. نسيم الرباض ٢: ١٦٢.

٨٢.....٨٢ الشيخ المفيد ﴿

محمد بن محمد بن الاشعث بن محمد الكوفي الله

# ١٤ – علي بن بلال بن أبي معاوية بن أحمد المهلبي:

يكنى بأبي الحسن الأزدي، شيخ الاصحاب بالبصرة، ثقة، وصاحب كتاب في الغدير، وله البيان عن خيرة الرحمن في أيمان ابي طالب. من مشايخ المفيد، وقرأ عليه أبو العباس أحمد بن علي بن نوح السيرافي في البصرة: وهو من فقهاء الشيعة كما عبر عنه ابن النديم (٢). وله كتاب في المتعة والمسح على الرجلين والمسح على الخفين.

وعدّه الشيخ في رجاله ممن لم يرو عن الائمة عين الله عن الائمة

١٥- الحسين بن أحمد بن المغيرة:

يكنى بأبي عبد الله البُوْشَنجِيّ العراقي من مشايخ المفيد، وقع في أسانيد بشارة المصطفى، ويروي عنه كتاب عمل السلطان الشيخ أبو عبد الله الخمري حصل على الإجازة النجاشي منه فسي مشهد الإمام أمير المؤمنين عن سنة ٤٠٠ هـ.

١\_النجاشي: ٤٩٣/١٨٦، الخلاصة: ٤٦٤/١٥٩.

٢ ـ النجاشي: ٦٩٠/٢٦٥، الفهرست لابن النديم: ٤٧٠.

٣\_رجال الطوسي: ٦٣١٥/٤٣٤.

أساتذته.....

وقد عدّه النجاشي مضطرب المذهب ().

١٦ - أحمد بن محمد بن جعفر الصولي البصري:

يكنى بأبي علي ،كان مصاحباً للجلودي عبد العزيز بن أحمد البصري ، قدم إلى بغداد سنة ٣٥٣ ه فروى عنه المفيد حيث أدركه في جامع براثا ، وله كتاب أخبار فاطمة ، وقد أخبر الشيخ السفيد بجميع رواياته (٢).

١٧ - محمد بن الحسين البزوفري:

يكنى بأبي جعفر من مشايخ المفيد، ومن إجلاله وإعظامه للشيخ أنه أكثر الرواية عنه وترحم عليه، ووالده أيضاً كمان من مشايخ المفيد، وله كتاب دعاء الندبة (٣).

١٨- أبو ياسر، طاهر المتكلم الإمامي غلام تبلميذ أبي الجيش الخراساني:

قالوا: وعليه كان ابتداء قراءة شيخنا أبي عبد الله ، قرأ عليه في

١ ـ النجاشي: ١٦٥/٦٨ . الخلاصة: ٣٣٩ / ١٣٤٢ . القوائد الرجائية: ٧٤.

٢ ـ النجاشي: ٢٠٢/٨٤ . رجال العلامة: ١٧.

٣ ـ مسعجم رجال الحديث ١٧: ٩٣/١٢ ، ١٠٥ قناموس الرجنال ١٢: ١٠. خياتمة المستدرك ٣: ٢٤٤.

٨٤..... الشيخ المفيد رفخة

منزله بباب خراسان(۱۱).

وما نقل من أن المفيد بعد ما انتحدر من عكبرا إلى بغداد اشتغل بالقراءة على الشيخ ابني عبد الله المعروف بالجُعَل غير صحيح.

إذ من البعيد جداً أن يبدأ الصفيد الإمامي الذي يرعاه أب إمامي بقراءة علم الكلام على متكلم غير إمامي، لكن جاء في الرواية: (اشتغل بالقراءة على الشيخ أبي عبد الله المعروف بالجُعْل، ثم على أبي ياسر، وكان أبو ياسر ربما عجز عن البحث معه والخروج عن عهدته، فأشار عليه بالمضي إلى علي بن عيسى الرمّاني الذي هو من أعاظم علماء الكلام).

وهذا خطأ من الراوي، والصحيح نص علماء الرجال على أن الشيخ المفيد قرأ أول ما قرأ على أبي ياسر، وقد أثبت هذا الأستاذ آية الله الشيخ محمد رضا الجعفري في دراسته عن الشيخ المفيد في علم الكلام. وذكر في مجلة تراثنا في العدد الثلاثين، وهمو عمدد خاص عن الشيخ المفيد (1).

١ ـ معجم رجال الحديث ١٠: ١٧٣، الفهرست لابن النديم: ٢٧٧.

٢ ـ مجلة فصلية تصدرها مؤسسة آل البيت عِبَيْكِ الإحياء التراث.

١٩-علي بن عيسى بن علي بن عبد الله ، أبو الحسن الرمّاني البغدادي المعتزلي ، المتكلم ، والمفسّر ، والأديب والعارف بعلوم اللغة والنحو . أرشده إلى قراءة علم الكلام على الرمّاني أستاذه أبو ياسر ، وهو كان بعد يقرأ على أبي عبد الله البصري فقرأ عليه (١١).

١ ـ الفهرست لابن النديم: ٣٦٢، سير أعلام النبلاء ١٦: ٥٣٣، ومصادره.

# الحديث عن تلامذته

#### ١ و ٢ ـ الشريفان الرضى والمرتضى:

قبل الخوض في الحديث عن كل منهما ، ذكر ابن أبي الحديد قصة الرؤيا التي رآها الشيخ المفيد في منامه : رأى الشيخ المفيد في المنام فاطمة هذه ومعها الحسن والحسين سيد ، وهمي تقول : يما شيخي عَلِّم ولديَّ هذين .

ثم جاءت في الصبح فاطمة أم المرتضى والرضي بهما إليه وقالت له ذلك.

وفي رواية فخّار بن مَعد العلوي الحسني بعد ذكر ما سبق: ( ثم بكي الشيخ المفيد وقصّ عليها المنام).

فتولى تعليمهما، وأنعم الله عليهما وفتح لهما أبسواب العلوم والفضائل(١).

وملأ الآفاق ذكرهما، وأكثر الشعراء في مدحهما حتى أن أبي العلاء المعري حين سئل عن المرتضى وهو خارج من العراق قال:

١ ـشرح نهج البلاغة ١؛ ٤١، الدرجات الرفيعة: ٤٥٩، تنقيح المقال ٢: ٢٨٤.

يسا ساتلي عنه لما جئت أسائله ألا هــو الرجـل العـاري من العـار

لو جسئته لرايت النساس فسي رجسل والدهر في ساعة والأرض في دار<sup>(١١</sup>

#### وأما ترجمة الشريفين:

فالشريف الرضي: هو محمد بن الحسين بن موسى بن إبراهيم بن موسى بن جعفر الصادق ، هو العالم العفيف، والعلم الظريف، والعنصر اللطيف، والسيد الشريف ذي الحسبين، الملقب من بهاء الدولة وكان يخاطبه الشريف الأجل المتولد في سنة ٣٥٩ه.

بدأ الذكاء يظهر منه وهو ابن عشر سنين وقد نُقلت عنه عدّة قضايا نقلها الثعالبي في اليتيمة منها:

(أنه بدأ يقول الشعر بعد أن جاوز العشر سنين، وهو اليوم أبرع أبناء الزمان، وأنجب سادات العراق يتحلى مع ممتده الشريف، ومعجزه المنيف بأدب ظاهر، وفيضل بناهر، وحيظ من جميع المحاسن وافر، وهو أشعر الطالبيّين من مضى منهم ومن غبر على

١ ـ الاحتجاج ٢: ٦١٧. الإنتصار: ٣٠ (المقدمة).

كثرة شعرائهم المفلقين، ولوقلت انه أشعر قبريش لم أسعد عين الصدق)(١).

قال أبو الحسن العمري: رأيت تفسيره القرآن فرايته أحسن التفاسير يكون في كبر تفسير أبي جعفر الطوسي، وكانت له هيبة وجلاله وورع وتقشف، وفيه مراعاة للأهل والعشيرة، وهو أول طالبي جعل عليه السواد، وكان عالي الهمة، شريف النفس لم يقبل من أحد صلة ولا جائزة، حتى أنه رد صلة أبيه وناهيك بذلك نفس وشدة ظليف، وأما الملوك من بني بويه فإنهم اجتهدوا على قبول صلاتهم فلم يقبل، وكان يرضى بالإكرام وصيانة الجانب، وإعزار الاتباع والأصحاب.

إن علو مقام السيد في الدرجات العلمية مع قلة عمره فإنه توفي في سن السابعة والاربعين سنة ٢٠٦ه الأحد لستة خلون من المحرم، وحضر الوزير فخر الملوك، وجميع الأعيان والاشراف، والقضاة جنازته والصلاة عليه، ودفن في داره بمسجد الأنبارين في الكرخ(٢) ورثاه أخوه الشريف المرتضى، ومهيار الديلمى، وقد

١ ـ يتيمة الدهر ٣: ١٥٥.

٢ سالفجدي للعمري: ١٣٦، سير أعسلام الشبلاء ١٧؛ ١٨٥، تأريخ بـغداد ٢؛ ٣٤٦ / ١٥٠٠، وفيات الأعيان ٤: ٤١٤ ـ ٤٢٠.

٩٢ ..... الشيخ المفيد الله الشيخ المفيد المعالمة المفيد ال

رثاه أخوه الشريف المرتضى بقصيدة منها هذا البيت:

## لله عمرك من قصير طــاهـر ولرب عمر طال بالأدناسِ

وقد خفي على العلماء لعدم انتشار كتبه وقلة نسخها، وإنما الشايع منها نهجه وخلصائصه وهما مقصوران على النقليات، والمجازات النبويّة حاكية عن علو مقامه في فنون الأدب، وله كتاب التفسير إلى عدم وجود الحروف الزائدة في القرآن كما عليه أئمة اللغة العربية.

وقد اهتم كثير من العلماء بشرح كتابه المنسوب لأمير المؤمنين ﷺ ، وهو نهج البلاغة وأشهرها شرح ابن أبي الحديد المعتزلي.

#### وأما الشريف المرتضى:

ولد سنة ٣٥٥ ه و توفي في الشمانين من عمره وعمدة مشايخه المفيد، كان عماد الشيعة ونقيب الطالبيّين ببغداد، وكان يدر على تلاميذه، وكان الشريف المرتضى أوحد أهل زمانه فضلاً، وعلماً، وكلاماً، وحديثاً، وشعراً، وخطابة، وجاهاً، وكرماً. فهو على بن الحسين بن موسى علم الهدى ويعتبر السيد السند المتقدم المعظم ومنبع العلوم والآداب والأسرار، والحكم محي آثار أجداده الأئمة الراشدين، وحجتهم البالغة الدامغة على أعداء الدين، المؤيد المدد بروح القدس عند مناظرة العدى الملقب من جده المرتضى في الرؤيا الصادقة المسمى بعلم الهدى(١٠).

#### ( في سبب تسمية المرتضى بعلم الهدى )

ذكر الشهيد في أربعينه قال: نقلت من خط السيد العالم صفي الدين محمد بن محمد الموسوي بالمشهد المقدس الكاظمي فسي سبب تسمية السيد المرتضى بعلم الهدى أنه مرض الوزير أبو سعيد محمد بن الحسين بن عبد الصمد في سنة عشرين وأربعمائة فرأى في منامه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله وهو يسقول له: قل لعلم الهدى يقرأ عليك حتى تبرأ. فقال: يا أمير المؤمنين ومن علم الهدى.

فقال: علي بن الحسين الموسوي، فكتب إليه الوزير بـذلك فقال المرتضى على: الله الله في أمري فإن قبولي لهذا اللقب شناعة على.

١ ــسير أعلام النبلاء ١٧ : ٥٨٨ ، النجوم الزاهــرة : ٣٩ . بـغية الوعــاة ٢ : ١٦٢ . اعــيان الشيعة ٨: ٢١٣ .

فقال الوزير: ماكتبت اليك إلا بما لقبك به جدّك أمير المؤمنين عيد ، فعلم الخليفة القادر بذلك فكتب إلى المرتضى تقبل يا على بن الحسين ما لقبك به جدك فقبل وسمع الناس(١١).

وقد توحد في علوم كثيرة مقدم في علوم الكلام والفقه، وأُصول الفقه، والأدب، والنحو، والشعر، ومعاني الشعر واللغة. ذكر أبو القاسم التنوخي صاحب الشريف قال: حصرنا كتبه فوجدناها ثمانين ألف مجلد من مصنفاته ومحفوظاته ومقروءاته.

وقال صاحب اليتمية: قومت بثلاثين ألف دينار بعد أن أهدى إلى الرؤساء والوزراء منها شطراً عظيماً.

وقد توفي يَؤُ لخمس بقين من شهر ربيع الأول سنة ٤٣٦ هـ وصلّى عليه ابنه أبو جعفر محمد، وقد مدحه وأشار إليه حتى أبناء العامّة كابن الأثير، وابن خلّكان (١٠).

٣ ـ شيخ الطائفة الطوسي.

هو أبو جعفر بن الحسن بن علي الطوسي. فقيه الأمّة وشيخ الطائفة في الرجال والفقه والأُصول والكلام والأدب. صنّف في كل

١ ـ لؤلؤة البحرين: ٣١٧.

٢ ـ جامع الاصول ١١: ٣٢٣. وفيات الأعيان ٣: ٣١٣ ١٤٤٣

الفنون الإسلامية وهو المهذب للمعقائد في الأصول، والفروع الجامع لكمالات النفس في العلم والعمل عرفه العامة والخاصة، وله في التفسير كتاب التبيان الجامع لعنوم القرآن. وأما الفقه فهو خريت هذه الصناعة والملقى إليه زمام الإنقياد والطاعة، وكل من تأخر عنه من الفقهاء الأعيان فقد تفقه على كتبه واستفاد منها نهاية إربه ومنتهى مطلبه.

تحيّر الناس بعده مدة من الزمان حتى جاء ابن ادريس، وقد لتي ابن ادريس من المضايقات في عصره وحتى من المستأخرين عنه في الحديث عنه بنسبة ما ليس بصحيح عنه، وليس هذا بغريب إذ نراه حتى في عصرنا الحاضر من الاستهجان بمقام العلماء الذين أفاض الله عليهم فيوض الامتنان بحمل العلم وترويجه، ولكن هذا لم يقصّر خطاهم أو يبعدهم عن المكانة التي طلبوها فبالعلم نبور يقذفه الله في قلب من يشاء ولقد أجاد السيد الخرئي يخ في هذا المورد عندما حقق ودقق فيما افتري على ابن ادريس وإليك ما ذكره في معجمه ج ٢١: ٢٥٧: إن المعروف في الألسنة أن ابن ادريس تجاسر على شيخ الطائفة أبي جعفر الطوسي في جسارة لا المناس لها.

ثم استطرد السيد الخوئي في التفصيل وبين الشُبّه المطروحة ودافع عنها فليرجع الباحث إلى محله.

فرفع ذلك الامتحان بفيض الامتنان وواسع القدرة والبيان.

كانت ولادته بعد وفاة الشيخ الصدوق بأربع سنين في خراسان، وهبط إلى بغداد وهو ابن ثلاث وعشرين سنة ٤٠٨ ه. وتخرّج على معلم الأمة وعلم الشيعة الشيخ محمد بن محمد النعمان حيث تتلمذ على يده خمس سنين (١٠).

٤ ـ الشيخ الجليل أبو العباس أحمد بن علي بن أحمد بن العباس بن محمد بن عبد الله بن إبراهيم النجاشي: همو الرجالي المعروف المولود في صفر لعام ٣٧٢ هـ، والمتوفى سنة ٤٥٠ هـ، وقد كان أحد أجداده زيدياً ثم رجع، وهو الذي ولي الأهواز، وكتب إلى أبي عبدالله على يساله فكتب إليه رسالة معروفة بالرسالة الأهوازية.

وكان الشيخ النجاشي بهيّاً، صدوق اللسان عند المخالف والمؤالف، ويقدم النجاشي على الشيخ الطوسي في ما اختلف فيه

١ - معجم رجال الحديث ١٦: ١٠٥٧ / ٥٣٦ / ١٠٦٨ ). انسجاشي: ٣٠٤ / ١٠٦٨ . طبقات السبكي ٤: ١٦٧ - ١٢٧ . سير اعلام النبلاء ١٠١٨ /٣٤٤ .

الرجاليون من جهة المدح أو الذم ومسمن ذهب لذلك، وصرح بسه الشهيد الثاني ين في بحث الميراث من كتاب المسالك حيث أورد رواية تدل على عدم التوارث بالعقد المنقطع، ثم ذكر أن في طريقها البرقي، قال: ويحتمل أن يكون محمد بن خالد والنجاشي قد ضعفه وإن كان الشيخ قد وثقه، وظاهر حال النجاشي أنه أضبط الجماعة وأعرفهم بحال الرجال، والله أعلم بحقيقة الحال.

وقد تصدّى العلامة الطباطبائي في (رجاله رجال السيد بحر العلوم) إلى أوجه تقديم النجاشي على الشيخ باختصار:

١ ـ تقدم تصنيف الشيخ على النجاشي مما دعى إلى إلمام النجاشي بكتب الشيخ وذكرها في رجاله عند ذكر الشيخ الطوسي ومخالفته له في كثير من المواضع، والظاهر في مواضع الخلاف وقف على ما غفل عنه الشيخ من الأسباب المقتضية للجرح في موضع التعديل، والتعديل في موضع الجرح.

وقد صح المعنى السائر (كم ترك الأول للآخر).

٢ ـ تشعب علوم الشيخ الطوسي وكثرة فنون مشاغله وتصانفيه، في الفقه، والكلام، والتفسير وغيرها؛ ولذا كثر عليه الإيراد والنقد والانتقاد في الرجال بخلاف النجاشي الذي عني بهذا الفن فجاء كتابه أضبط وأتقن.

٣ ماستمداد هذا العلم من علم الأنساب، والآثار، وأخبار القبائل والأمصار، وهذا مما عرف عن النجاشي عند بعض الرجال يتعرض لآبانه وإخوانه وأجداده وببان أحوالهم.

٤-أكثر الرواة عن الائمة على كانوا من أهل الكوفة ونواحيها القريبة ، والنجاشي كوفي من وجوه أهل الكوفة ، من بيت معروف وظاهر الحال أنه أخبر بأحوال أهله وبلده (أهل مكة أدرى بشعابها).

 ٥ ـ ما اتفق من صحبة النجاشي للشيخ الجليل العارف بهذا الصنف، وهو ابن الغضائري، فإنه شاركه وأخذ عليه، ولم يعلم من الشيخ الطوسي مشاركته أو الأخذ عنه.

٦ ــ تقدُّم النجاشي واتساع طرقه في من أخذ عنهم مـمن لم يرو عنهم الشيخ الطوسي ؛ كالشيخ أبي العباس أحمد بن علي بمن نوح السيرافي ، وأبي الفرج ، ومحمد بن علي الكاتب.

نقل صاحب الذريعة عن الشيخ منتجب الديس صاحب الفهرست: أنه أدرك النجاشي وعمره ١١٥ سنة مما يوحي إلى أنه أخذ من النجاشي. وعلى كل فتميَّز النجاشي على الشيخ بعدما ذكره بحر العلوم في ج٢ ص٤٦ إنما هو من جهة الممارسة في خصوص هذا العلم وتثبته حيث اختص به، بيد أن الشيخ الطوسي

انشغل بأعباء كثيرة من العلوم إضافة إلى تحمل أعباء زعامة الطائفة في ذلك الوقت.

وقد كان السبب في تمانيفه كتاب الرجال الذي يبعد أحد الأصول الرجالية أنه قال: إني وقفت على ما ذكره السيد الشريف لطال الله بقاءه وأدام توفيقه من تعيير قوم من مخالفينا أنه لاسلف لكم ولا مُعسَنَف، وهذا قول من لا علم له بالناس ولا وقف على أخبارهم ولا عرف منازلهم، وتاريخ أخبار أهل العلم ولا لقي أحداً فيعرف منه ولا حجة علينا لمن لا يعلم ولا يعرف، وقد جمعت من ذلك ما عرفته وبلغت غايته.

تتلمذ على الشيخ المفيد وكان يعبر عنه شيخنا أبو عبدالله أو محمد بن محمد أو محمد بن النعمان، أو محمد على الإطلاق. وحين تعرّض لذكره في رجاله قال: شيخنا وأُستاذنا.

وللشيخ النجاشي من الكتب: كتاب الجمعة وما ورد فيها من الأعمال. الكوفة وما ورد فيها من الآثار والفضائل، وأنساب بني نصر بن قعين وأيامهم وأشعارهم، مختصر الأنوار، مواضع النجوم التي سمعتها العرب(١).

ا معجم رجال الحديث ٢: ١٧٦ / ٦٨٦، رجال ابن داود: ٤٠. طبقات أعلام الشبعة (القرن الخامس): ١٩.

#### ٥ \_الشيخ حمزة بن عبد العزيز الديلمي:

يعد من كبار تلامذة الشيخ المفيد والمرتضى انتقل من بلاد الديلم إلى بغداد، واشتغل هناك على شيخيه المذكورين إلى أن فاق على أقرائه في درجات العلوم، وصار من أخص خواص المرتضى، ولاعتماد أستاذه على فهمه وفقهه وجلالته عينه في جملة من عينه للنيابة عنه في بلاد حلب باعتبار مناصب الحكام، وربماكان يدرّس الفقه في بغداد نيابة عن أُستاذه السيد المرتضى،

ونقل الشهيد الأول أن أبا الحسن البصري لماكسب نقضه الشافي للسيد المرتضى أمر سلار تلميذه بنقض نقضه فنقضه وفيه من الدلالة على اعتماد السيد على فهمه مات في شهر صفر سنة كد هو وهو مدفون في خسروشاه من قرى تبريز على رأس مرحلة منه بقدر ستة فراسخ. وقيل أنه توفي في شهر رمضان في اليوم السادس سنة ٢٦٣ هه ولعل هذا الوقت هو وفاة الشيخ أبو يعلى الجعفري وقد وقع الاختلاف بين النُسّاخ.

والفقيه المكنى بأبي يعلى والملقب بسلار (سالار) وإنما لقب به ، لاشتهاره به ، وهو لفظ فارسي ومعناه الرئيس المقدم ، كان متكلماً أُصولياً فقيهاً أديباً نحوياً ، ذا شهرة واسعة بين العلماء يقفون عند أقواله وينقلونها في كتبهم وحسبك أن يكون من الأجلة الذين

تتلمذوا على الشيخ المفيد ورئيس القائلين بعدم مشروعية صلاة الجمعة في زمان الغيبة، وله من الكتب: السراسم العلوية في الأحكام النبوية، المقنع في المذهب، التقريب في أصول الفيقه، كتاب الرد على أبي الحسن البصري في نقض الشافي، التذكرة في حقيقة الجوهر والعرض، أبواب الفصول في الفيقه، المسائل السالارية التي شئل عنها الشريف المرتضى (1).

## ٦ ـ أبو يعلى ، محمد بن الحسن بن حمزة الجعفري :

الاختلاف في اسمه عند الرجاليين، منهم من يسميه محمد بن الحسن بن حمزة، ومنهم من يسميه حمزة بن محمد الجعفري، ومنهم من يكنيه أبا طالب والجميع يتفق بأنه تلميذ الشيخ المفيد، تحدّث عنه السنة والشيعة في بحوثهم الرجالية كابن عساكر في تاريخ دمشق ٢٠٠٠.

والجعفري نسبة إلى جعفر بن أبي طالب كما ذكر صاحب رياض العلماء ج٥: ٥٣٣.

١ ـ رياض العلماء ٥: ٢١١ و ٢٣٨، الخـلاصة: ١٦٧ / ٤٨٧، تـقد الرجــال ٢: ٣٤١ / ٢٣٣١.

٢ ـ النجاشي: ٤٠٤ / ١٠٧٠، نقد الرجال ٤: ١٧٣ / ٤٥٨٥. الخلاصة: ٢٧٠ / ٩٧٧. سير اعلام النبلاء ١٨: ١٤١، تاريخ مدينة دمشق ١٥: ٢٣٦.

وهو صهر الشيخ وخليفته والجالس مجلسه، متكلم، فقيه، قيم بالأمرين جميعاً، له كتب منها: جيواب المسالة الواردة من صيدا، ومسألة أهس الموصل، ومسألة فسي سولد صاحب الزمان (عج) ومسألة في الرد عملي الغملاة، ومسألة فمي أوقمات الصلاة، والتكلُّم، والتوحيد، ومسألة في إيمان أباء النبي المُثلاً. والمسح على الرجلين، ومسألة فسي العقيقة، وجواب المسائل الواردة من طرابيلس، والمسائل الواردة من الحائرية صاحبة السلام، وأجوبة مسائل شتى في فنون من العلم. وهو من شيوخ الإجازة. توفي في السادس عشر من شهر رمضان سنة ٦٣ ٤ هوهو ممن غسل السيد المرتضى كما يذكر النجاشي: وتوليت غسله ومعي الشريف أبو يعلى ، محمد بن الحسن الجعفري ، وسلّار ابــن عبد العزيز. وقد عبر عن استاذه الشيخ المفيد أنه ماكان يمنام ممن الليل إلا هجعة ، ثم يقوم يصلي أو يدرس أو يتلو القرآن ودفن فسي داره.

## ٧\_الشيخ جعفر بن محمد بن احمد الدوريستي:

من بيت علم خرج منه جماعة كشيرة يتقال لهم مشايخ دوريست، ففي المستدركات قال عنه: هو العالم الجليل المعروف بيته آباء وأبناء بالفقاهة والفضل ويقال له: العبسي نسبة إلى بمني

الحديث عن تلامذته ...... الحديث عن تلامذته

عبس قبيلة حذيفة بن اليمان لأنه من ذريته (١٠).

قال صاحب الفهرست منتجب الدين: ثقة، عين، عدل، قرأ على شيخنا المفيد أبي عبد الله محمد بن محمد بن النعمان الحارثي البغدادي المعروف بابن المعلم (٢٠)، وله تصانيف منها كتاب (عسمل يوم وليلة)، والكفاية في العبادات، والاعتقاد.

وذكر صاحب معالم العلماء له كتاب في الرد على الزيدية. توفي في أيام الشريف المرتضى، وهو وإن كان كأنه صن أساتذته حيث تتلمذ على يده أيضاً إلا أنه رثاه بقصيدة في تسعة وخمسين بيتاً ومنها:

ألا قل لناعي جعفر بن محمد واسمعني يا ليت لم أك اسمعُ

فما لك مني اليـوم إلا تـلهف وإلا زفــير أو حـنين مـرجــعُ

وقد عبّر عنه الحر العاملي في تكملة أمل الآمل: ثقة. عـين

١ ــرجال الطبوسي: ١٩٩ / ١٦. ريباض العبنماء ٥: ٧٧٧. نبقد الرجبال ١: ٣٥٨ / ١٠٠٨. أعيان الشيعة ٤: ١٥١.

٢ ـ فهرست منتخب الدين: ٤٥ / ٦٧، قاموس الرجال ٢: ٧٧١ / ١٥١٥.

١٠٤ .....الشيخ المفيد للله

عظيم الشأن، معاصر للشيخ الطوسي(١).

وقد ذكره الطوسي في رجاله ووثقه، له كتب منها كتاب الكفاية في العبادات، وكتاب عمل يوم وليلة، وكتاب الاعتقادات، وكتاب الرد على الزيدية وغير ذلك، ويروي عن الشيخ المفيد(١٢).

وذكره ابن شهر آشوب قائلاً: وقرأ على شيخنا المفيد وعلى المرتضى ثم ذكر كتبه السالفة. ويلقّب بالشيخ الصدوق (٣).

٨\_الشيخ أبو الفتح الكراجكي امحمد بن علي الكراجكي):

هوالقاضي العالم الفاضل، المتكلم، الفقيه، المحدث، الثقة، الجليل القدر، له كتب منها: كنز الفوائد، وكتاب معدن الجواهر، ورياضة الخواطر، والاستنصار في النص على الأئمة الأطهار، ورسالة في تفضيل أمير المؤمنين في، والكر والفر في الإمامة، والإبانة عن المماثلة في الاستدلال بين طريق النبوة والإمامة، ورسالة في حق الوالدين، ومعونة الفارض في استخراج سهام الفرائض، والتعجب في الإمامة، ورسالة في المسح، ومسألة في

١\_أمل الآمل ٢: ٥٣ / ١٣٧.

٢ ــرجال الطوسى: ١٦/٤١٩.

٣ \_ معالم العلماء: ٣٢.

كتابة النبي الليني المنهاج في معرفة مناسك الحجاج، ومختصر زيارة إبراهيم الخليل، وشرح جمل المرتضى، والإستطراف في ذكر ما ورد من الفقه في الإنصاف، وكتاب التلقين لأولاد المؤمنين، وجواب رسالة الأخوين، كما جاء في رياض العلماء (١٠٠).

وذكر صاحب معالم العلماء؛ ورأيت له مصنفاً سماه الكافي في الاستدلال، ونقض فيه على من قال أن شهر رمضان لا ينقص عن ثلاثين، واعتذر عمن كان يذهب إلى أنه يجوّز أن يكون تسعاً وعشرين، وهذا على نحو ما فعله أُستاذه الشيخ المفيد في تغيير الفتوى في هذه المسألة وتأليف كتابين مختلفين (٢٠).

٩ ــ أبو الفرج، المظفر بن علي بن الحسين الحمداني:

أدرك الشيخ المفيد، وجلس مجلس درس السيد المرتضى، والشيخ الموفق أبي جعفر الطوسي، وقرأ على المفيد ولم يمقرأ عليهما، ومن مؤلفاته: كتاب الغيبة، كتاب السنة، كتاب الزاهر في الأخبار، كتاب الفرائض.

١ تارياض العلماء ٥: ١٣٩.

٢ ـ معالم العلماء: ١١٨ / ٧٨٨، سير أعلام النبلاء ١٨: ١٢١ / ٦١، شذرات الذهب ٣: ٢٨٣، معجم رجال الحديث ١٧: ١١٣٤٢ / ٢٥٧.

ويعرف بأنه من سفراء الإمام صاحب الزمان (عج) ولا أعرف سر التسمية وخصوصاً بعد انتهاء الغيبة الصغرى، ولكن هذا الأمسر منذ ذلك الوقت إلى عسصرنا لم يناقش فيه أحد سوى السيد الخوئي لله ين في رجاله حيث يبقول السيد الخبوني: (بين وفاة الشيخ بن وبين وقوع الغيبة الكبرى مانة وواحد وثلاثون سنة وكيف الشيخ بن مكن أن يكون سفير الإمام عن منتلمذاً على الشيخ، على أن سفراءه سلام الله عليهم معروفون، ولم يذكر المظفر منهم بل ولا ممن رأى الحجة (عج)، وإن لم يكن سفيراً فنعل ما ذكره الشيخ منتجب الدين من سهو القلم. حينما تعرض لذكره الذكرة الذكر المظفر صاحب قاموس الرجال التسترى يجالاً.

ثم إن من الملاحظ أن الشيخ منتجب الدين المنفرد بهذه المقالة والذي عول عليه الرجاليون في النقل لم يستكثر عليه إلا في العصور المتأخرة، فالمتتبع للرجاليين وكتبهم لا يجد هذا الاستنكار فهل هناك معنى آخر للسفارة، كما أنه لم ينقل عنه إدّعاؤها حتى يشمله التكذيب أو يحمل على إرادة الوجاهة له (٣).

١ ـ الفهرست لمنتجب الدين : ١٠١ / ٣٥٩.

٢ ـ مقباس الرجال ١٠: ٩٦ / ٧٥٨٣.

٣ معجم رجال الحديث ١٩٨: ١٩٨ ١٢٤٣٥.

الحديث عن تلامذته ......الحديث عن تلامذته

#### بماذا نوجه هذه السفارة؟

وردت روايسات تسدل عسلى إمكانية العلم والاتصال بالإمام (عج) في عصر الغيبة فقد ذكر الكليني: اعن إسحاق بن عمار، قال أبوعبد الله: عنه للقائم غيبتان، احداهما: قصيرة، والأخرى: طويلة، الغيبة الأولى لا يعلم بمكانه إلا خاصة شيعته، والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلا خاصة مواليد) ".

فلعل أبا الفرج، المظفر بن علي بن الحسين الحمداني من خاصة مواليه، ونقل لي بعض العلماء المحققين والمدققين في عصرنا الحاضر وهو آية الله الشيخ محمد رضا الجعفري (حفظه الله): أن السفراء في عصر الغيبة الصغرى جعلوا لهم وكلاء، وهؤلاء الوكلاء بمثابة السفراء، ولعل جد الشيخ المظفر هو أحد السفراء فبقى الاصطلاح على الأبناء سارياً.

ثم إن الرواية الواردة في ختام السفارة وردت من طريقين: الإحتجاج وهي مرسلة، والغيبة للطوسي وهي كذلك، فلا يسمكن الاعتماد والتعويل عليها إلا بمعرفة انتهاء دور الغيبة الصغرى، ومن المشهور بين العلماء أن اصطلاح لفظ السفير على من تشرف بلقائه

١ ـ الأصول من الكافي ١ : ١٩ / ٣٤٠.

اصطلاح مجازي كماكان يطلق في أيام الغيبة الصغرى، وخصوصاً أن مما يزيل الشبهة عنه عدم ادعائه للسفارة، ويعتبر الشيخ منتجب الدين ابن بابويه ممن يروي عن أبي البركات المشهدي، محمد بن إسماعيل الحسيني الذي هو ممن يروي عن الحسين بن المظفر بن علي المسمى بالإمام محي الدين أبو عبد الله الحمداني ابن الشيخ المظفر ابن علي الحمداني الله وكما تقدم أن الشيخ منتجب ممن أدرك النجاشي فلعله أطلعه على مكانته، وهو العالم بالأنساب كما تقدم.

١ معجم رجال الحديث ١٩٠ / ١٢٤٣٥ .

### المكانة الاجتماعية

لا تتهيأ المكانة الاجتماعية في وسط قلوب الأمة بإستخدام وسائل الإغراء أو القوة ، بل أن هذه الاغراءات لا بد وأن تندثر فسي ا يوم من الأيام، حيث تواجَّهُ بالحقائق الدامغة والآراء المحقة، ولا شك أن الغلبة لصاحب السيرة الرشيدة والدعامة الحميدة. والشخصية الشبعثة بطابعها الأصبا الاتفرض وحودها بأي طبابع من التضليل. وعلى الخصوص الحركة القيادية لها، والمتمثلة في زعامة الطائفة. وإنما الشخصية الجديرة هي التي تثبت قوتها في الساحة العلمية وتكون كفؤأ لهذا المنصب العظيم لما تبحمله هنذه الشخصية من منزلة النيابة عن الامام المعصوم (عج) فهي السعيدة عن كل مغريات الحياة. المتوجهة إلى الله سنحانه وتعالى فنمهما عصفت بها العواصف لها من يحميها ويدحرسها مس تبلك الرياح العواصف. والسفينة ترسو على بَرِّ الأمان في أفعالها وأقوالها، ولم يصل الشيخ المفيد إلى زعامة الطائفة إلا بعد أن انتشر علمه ، واشتهر ـ ذكره في كل مصر من الأمصار ، وصارت الفتن تحوط بغداد ، وأخذ الناس يتفرقون وتتمزق وحدتهم ويفك عُرىٰ شملهم وتفرقوا شيعاً وحزباً إلى: (ميمية) المعتزلة، (وعينية) الأشاعرة، (وغلاة) الذيسن

يقولون بتأليه أمير المؤمنين عنى الحسين، (وإسماعيلية) يرجعون إلى يرجعون إلى زيد بن علي بن الحسين، (وإسماعيلية) يرجعون إلى إمامة إسماعيل بن الإمام جعفر بن محمد الصادق. فنجمع السفيد بحسن سياسته آراءهم إلى الوسط الذي يرجع إليه الغالي، ويلحق به التالي فاستعمل الرأي السديد، وقبض على أمر الجماعة بيد من حديد، فلم شملهم بعد البداد وقرب قوماً من قوم بعد طول ابتعاد، وألغى الفوارق التافهة توطيداً للألفة كما أخمد نوائر الفتن ومحى أثر المبدعين، وقضى على أقطاب الضلالة، وأخرس شقاشقهم فاتخذ لتخفيف وطئة انتشار الضلال طريق اختصار بعض الكتب، وتلخيص بعضها، ورد جملة منها بالحجج الدامغة واختصار بعض الأسانيد المؤثرة.

كانت داره بالكرخ من بغداد دائرة للمعارف العالية، ومدرسة للفنون العربية الراقية. يحضرها كافة العلماء ومن سائر الطوائف، فكان للدور العلمي البارز الذي قام به المفيد في عصره أثر كبير في اشتهار اسمه، وشيوع ذكره فيحفلت كتب الرجال والتاريخ بالترجمة له والتحدث عن سيرته، وساق لفيف من المؤرخين كلمات الإطراء، وجمل الثناء بلا مزيد عليه، فكانت له المرجعية في الفتيا والأحكام في كثير من البلدان يرجعون إليه في الفيصل وأخذ الأحكام، كجرجان وخوارزم والرقة وحران والدينور

وسارية وشيراز وصاغان ومازندران ونيشابور ونهاوند إلى غيرها من البلدان التي كانوا يفزعون إليه في حل الخصومات، ويرجعون إلى رأيه في الأحكام وما ذلك إلا من رسوخ قدمه في العلم والفضيلة.

عاصر الشيخ المفيد فترة انكماش الدولة العباسية وضعفها ووهنها أيام سيطرة أمراء الأقاليم على حكم أقاليمهم، وتولى بنو بويه شؤون السلطة في بغداد، وقد حظي بسبب تشيع بني بويه بما لم يحظ به غيره من أمثاله من ضروب الإعزاز والتقدير والجلالة العظيمة في الدولة البويهية، فكانت له صولة عظيمة بسبب عضد الدولة كما كانت له وجاهة عند ملوك الأطراف لميل كثير من أهل ذلك الزمان إلى التشيع، وبلغ من احترام عضد الدولة أنه كان يزوره في داره ويعوده إذا مرض، وعلى الرغم من كل هذه الوجاهة فقد اضطرت السلطات الحاكمة قمعاً للفتن الطائفية والاضطرابات المذهبية إلى نفيه مرتين إلى خارج بغداد.

أولاها: سنة ٣٩٣ ه عندما اختلت الأوضاع ببغداد حيث بعث بهاء الدولة عميد الجيوش أبا علي ابن أستاذ هرمز إلى العراق ليدبر أمره فوصل إلى بغداد فزينت له، وقمع المفسدين ومنع السنة والشيعة من إظهار مـذاهـبهم، ونـفي بـعد ذلك ابـن المُـعلّم فـقيه

الإماميين فاستقام البلد<sup>(١)</sup>.

ثانيها: في سنة ٣٩٨ ه عندما جرت في عاشر شهر رجب فتنة بين أهل الكرخ والفقهاء بقطيعة الربيع، وكان السبب أن بعض أهل باب البصرة قصد أبا عبد الله محمد (بن محمد) النعمان المعروف (بابن المعلم)، وكان فقيه الشيعة في مسجده بدرب رباح، وتعرض به تعرضاً امتعض منه أصحابه فساروا واستنفروا أهل الكرخ، ونشأت من ذلك فتنة عظيمة وبلغ ذلك الخليفة فأحفظه وأنفذ الخول الذين على بابه لمعاونة أهل السنة، فبلغ الخبر إلى عميد الجيوش فسار ودخل بغداد، فراسل أبا عبد الله بن المُعلم؛ فقيه الشيعة بأن يخرج عن البلد ولا يساكنه، ووكل به فخرج في ليلة الأحد لسبع بقين من رمضان فسأل علي بن مزيد في ابن المُعلم فرد (٢).

وكان الشيخ المفيد لا يفتأ عن المناظرة حيتى في أسفاره بالدعوة إلى مبدأه والدفاع عن مذهبه وللتدليل على ذلك حديثه مع رجل زيدي أراد التشنيع عليه والوقيعة به حيث ثقل عليه وأمثاله وجوده؛ لأنّه أينما حلّ يجتمع عليه الناس للاستفادة منه والأخذ

١-أعيان الشيعة ٩: ٢٢٢، الكامل لابن الاثير ٩: ١٧٨. حوادث سنة ٣٩٣هـ.
 ٢-أعيان الشيعة ٩: ٢٢٢، الكامل لابن الأثير ٩: ٢٠٨ حوادث سنة ٣٩٨هـ.

عنه، ذلك أنه زار مرة المشهد العلوي، ومرّ بمسجد الكوفة فاجتمع إليه من أهلها وغيرهم أكثر من خمسمائة إنسان، وتقدم نحوه رجل زيدي أراد الفتنة والشناعة، فقال له: بأي شيء استجزت إنكسار إمامة زيد؟

فقال له الشيخ: إنك قد ظننت عليَّ باطلاً، وقولي في زيد لا يخالفني عليه أحد من الزيدية. إن زيداً على كان إماماً في العلم والزهد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وأنفي عنه الإمامة الموجبة لصاحبها العصمة والنص والمعجز. وهذا ما لا يخالفني عليه أحد من الزيدية. فلم يتمالك جميع من حضر من الزيدية دون أن شكروه ودعوا له وبطلت حيلة الرجل فيما أراد التشنيع (١).

ولم يكن يكتفي بالمناظرات في الساحات العامة بل حتى في مجالس ملوك المملكة الإسلامية حيث بغداد عاصمتها في ذلك الوقت، فيحضر الخلفاء والملوك وسائر أرساب النفوذ والنظار والمتكلمين، فكان كلما حضر في أمثال هذه المجالس يناظرهم، ويجادلهم، ويرد عليهم شبهاتهم، ويجيب عما يوردونه على الشيعة وعلى آرائهم المذهبية ويفحمهم بما أوتي من فهم ثاقب، ونظر دقيق، وقوة جنان، وطلاقة لسان وحسن بيان.

١ ـ مقدمة طبعة التهذيب ١: ١٩ (للسيد حسن الخرسان)، الفصول المختارة: ٣٤٠.

وليست مناظرة الشيخ المفيد هي من المناظرات القائمة على عملية المغالطة اللفظيّة التي تتخذ من اللّف والدوران لتكون طريقاً للتغلب على وجهة النظر الأخرى، وإنها تبعتمد مناظرته على الموضوعية والمنهج والدليل المتفق عليه سبيلاً للإقناع ووضوح النتائج.

وفي مجتمع كهذا المجتمع تُحاك المؤامرات تلو المؤامرات لإطفاء نور الله في الأرض وبهذه الخصوصيّة والآفاق السوداء أقام المفيد علم الانتصار لسيّد المظلومين أمير المؤمنين وأولاده المعصومين عيد وتحمل في هذا السبيل جميع المصائب والمكاره والمطاعن واللعن والطرد والتبعية ، وكان حاصل هذه الجهود المبذولة في سبيل الحق والحقيقة تحرير الكتب، والرسائل المختلفة في الموضوعات العامة البلوى في سائر العسناعات العلمية مؤسساً ومشيداً للحركة العلمية ، في القرن الرابع الهجري وبداية القرن الخامس الهجري.



إهتم الشيخ المفيدة في تآليفه القيمة اهتماماً بالغا بإحياء شخصية أهل البيت على ونشر فضائلهم ومناقبهم وكذلك بتلقين الخصوم الحجج الدامغة بالمناظرات والاحتجاجات عن طريق المكاتبات والمراسلات، وسوف نتعرض في هذا الباب إلى كتبه ونقسمها إلى عدة أقسام:

١ - الكتب الكلامية.

٢ - الكتب الفقهية.

٣- الكتب الأُصو لية .

#### ١- الكتب الكلامية:

١ - الإفصاح في إمامة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على طبع في النجف.

٢-الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد.

في تواريخ الأئمة الطاهرين الأثني عشــرﷺ، والنــصوص عليهم، ومعجزاتهم وطرف من أخبارهم وغير ذلك. وقد ترجم إلى الفارسية على يبد المبولي محمد مسيح الكاشاني بعنوان التحفة السليمانية. وطبع سنة ١٣٠٢ هباسم الشاه سليمان الصفوى.

٣- أقسام المولى في اللسان: رسالة في تحقيق أقسام المولى في اللسان العربي وبيان معانيه العشرة، والمراد منه في قوله ولا في حديث الغدير (من كنت مولاه فعلي مولاه) طُبعت في النجف.

٤-الإيضاح في الإمامة: بدأ فيه برد شبهات العامة وأدلتهم
 على إثبات الخلافة ثم ذكر أدلة إمامة المعصومين ﴿

٥ - إيمان أبني طالب: وولاؤه وننصرته ومنحبته لرسول الله تشتش بدافع العقيدة والإسلام لا بدافع العصبية القبلية (١١). طبع في العراق ضمن مجموعة نفائس مخطوطات، وضمن عدة رسائل للشيخ المفيد من منشورات مكتبة المفيد إيران / قم.

٦- تفضيل الأئمة عَيَّةٌ على الملائكة : حول المفاضلة بين

١- ومن أروع وأفضل ما كتب في عصرنا الحاضر في إيسمان أبني طبالب شخ كنتاب استاذنا العلامة الحجة الشيخ عبد الله الخنيزي زاد الله توفيقه وجمعله في صحيفة أعماله فما زال يتحمل أعباء كتابته إلى يومنا هذا والأشد أن ترى ذلك من المعتفدين بإيمان أبى طالب. (وظلم ذوي القربي أشد مضاضة).

الائمة الهادين المهديين عَيْثُةِ من آل محمد تَثَيِّثُةُ والملائكة والقول بأن الأئمة المعصومين عَيْثُةِ أفضل منهم.

٧- )الجَمل، أو النصرة في حرب البصرة، أو النصرة لسيد العترة في أحكام البغاة عليه بالبصرة: استوفى الكلام فيها عن فتنة الجَمل بالبصرة، ومقالات الناس فيها، وحكم المتولين للقتال بها.

وقد ذكر الشيخ الطوسي كل واحد من العناوين مستقلاً. طبع في المطبعة الحيدرية في النجف أولاً.

٨-) تفضيل أمير المؤمنين على سائر الصحابة . أو على سائر البشر أو على جميع الانبياء غير محمد المرشينية .

9- مسألة في النص الجَلي، أو رسالة في النص على أمير المؤمين بالخلافة: وهي صورة مناظرة دارت بين شيخنا المفيد مع القاضي أبي بكر الباقلاني. نشرها الشيخ محمد حسن آل ياسين في نفائس المخطوطات.

١٠-كتاب في إمامة أمير المؤمنين من القرآن.

١١ - المسألة المقنعة في إمامة أمير المؤمنين ١٠٠ .

١٢-كتاب في قوله تَنْتُنْكُ «أنت منى بسمنزلة هـارون مـن

١٢٢ ..... الشيخ المفيد رفحة

موسىٰي ».

- ١٣ - مسألة في قوله: «إني مخلف فيكم الشقلين » يبحث فيها عن قول الرسول تُلَيِّنَيُّ : إني مخلف فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا، وهما كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وإنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض. ودلالته على إمامة على أمير المؤمنين الله وأولاده المعصومين من ولد فاطمة الزهراء على وفي ولد الحسين بعد أخيه الحسن الله .

١٤ - الرد على ابن رشيد في الإمامة: أحد المتكلمين الذين حضروا مجلس الوزير ابن الفرات، له كتاب المسائل في الخلاف بين البصريين والبغداديين في الكلام.

10-الرد على ابن اخشيد في الإمامة: ابن اخشيد أحمد بن على بن بيغجور، أبو بكر بن الأخشيد البغدادي، من متكلمي المعتزلة وأحد رؤسائهم، تتلمذ على يد جماعة منهم: أبو هاشم الجبائي.

١٦ - الرد على الخالدي في الإمامة: وهو إبراهيم بن محمد بن شهاب، أبو الطيب الخالدي العطار البصري تسم البغدادي الحنفي.

۱۷- الرد على الكرابيسي في الإسامة: يمكن أن يكون الكرابيسي، هذا هو أبو على الحسين بن على بمن يريد المهلبي الكرابيسي ذكره ابن النديم في الفهرست وقال: وله من الكتب، كتاب المدلسين في الحديث، وكتاب الإمامة وفيه غمز على على الإمامة الإمامة (١).

١٨ - النقض على ابن عبّاد في الإمامة: وفيه بحث جللي يجدر بنا ذكره، وهو ما ذكره العلّامة آية الله الشيخ محمد رضا الجعفري حفظه الله في تحقيقه لهذه الرسالة، وإليك نبص هذا التحقيق كما هو في العدد ٣٠ من (تراثنا):

النقض على ابن عبّاد في الإمامة:

هكذا جاء عند شيخ الطائفة الطوسي(٢).

وذكر المحقق عباس إقبال في هامش المعالم: أن في اصل النسخة: النقض على على بن عبّاد.

وقال آغا بزرگ في الذريعة ٢٨٨/٢٤: أن هذا إنما جاء في بعض نسخ المعالم. فإن صح أن الصورة الصحيحة لاسم كتاب

١ ـ الفهرست لابن النديم: ٤٧٠.

٢\_في الفهرست للطوسي: ٧١١/٢٣٩، والنجاشي ١٠٦٧/٣٩٩.

المفيد: (النقض على ابن عباد). فالظاهر أن المقصود منه: إسماعيل بن عبّاد ابن العبّاس، أبو القياسم الصياحب بن عبّاد الطيالقاني (٩٩٥/٣٢٦ ـ ٩٣٨/٣٢٦) الوزير والأديب والمتكلم الشهير (١).

وابن عبّاد قد تنازعته المعتزلة والزيدية والإمامية . فعامّة المترجمين له من الإمامية قد عدّوه من انفسهم ، وردوا على من نسبه إلى غيرهم (٢) ، فراجع حول الأقوال في مذهبه : الشيخ محمد حسن آل ياسين ، الصاحب ابن عبّاد ( ٦٩ ـ ٨٦) .

#### إلا أن الشريف أبا القاسم علي بن طاووس الحسني الحلي

١ ـ ويحتمل احتمالاً غير مدفوع بيقين أنه مَغْمُر بن عبّاد. البصري، بم البغدادي (٢١٥)
 ي ٨٣٠) من أعلام المعتزلة انفرد بمسائل، وله مع النّظاء مناظرات. وإلب تنسب (المعمرية) من المعتزلة.

ووصف بالمغالاة في الاعتزال. (الأعلام ٢٧٢:٧).

معمر بن عبّاد، أبو المعتمر (أبو عمرو)، وعنّه ابن النديه من المعتزلة الذيبن الّـفوا الكتب، وذكر خمسة من كتبه ، ابن النديم: ٣٤٣، سير أعلام النبلاء ٢٥٦، ٥٤٦، المنية والأمل: ١٥٥ ـ ١٥٥، فقبل الاعتزال، وذكر المعتزلة ٢٧١ و ٢٦٦ و ٢٧٠، تاريخ الإسلام (٢١١- ٢٢٠) ٤١٣ ـ ٤١٤، المنبل والنبخل للشهرستاني ٢٥١١ ـ ٦٨، الأنسباب ٢٤٧٥، اللبياب فسي تسهذيب الأنسباب ٢٢٧٠، لسبان الميزان الميزان المراكة بهذيب الأنساب ٢٢٧٠، لسبان المراكة بهذيب الأنساب ٢٨٥٨٠/١٤٠٠.

٢ ــراجع معالم العلماء: ٨٩، أمل الآمل. ٣٤:٣٦ ـ ٣٩. روضات الجنات. ١٩:٢ ـ ٤٣. مجالس المؤمنين ٤٠:٤ ـ ٤٥٢ ـ الكني والالقاب، ٣:٣٠ ـ ٤٠٠ ـ ١ الغدير. ٤٠:٤ ـ ٤٠٠ أعــان الشبعة. ٢٢: ٢٣١ ـ ٤٧٣.

(١١٩٣/٥٨٩ ـ ١٢٦٦/٦٦٤) عدّه من غير الإمامية، وقبال: وإن كان في تصانيفه ما يقتضي موافقة الشيعة في الإعتقاد؛ لأننا وجدنا شيخ الامامية في زمانه المفيد محمد بن النعمان ـقدس الله روحه ـ قد نسب اسماعيل بن عبّاد إلى جانب المعتزلة في خطبة كتاب (نهج الحق) وكذلك رأينا المرتضى \_نوّر الله ضريحه \_قد نسب إسماعيل بن عباد إلى جانب المعتزلة في كتاب الإنصاف الذي ردّ فيه عملي ابن عبّاد الذي يتعصّب للجاحظ<sup>(١)</sup>.

ويقول فيه الرافعي: . . . لولا أن بدعة الاعتزال وشنعة التشيع شانا وجه فضله ... (۲).

وهناك من يذهب إلى أن الصاحب كان زيدياً والتوحيدي ينسب إليه هذا المذهب<sup>(٣)</sup>.

وقد نشر له الدكتور ناجي حسن نصرة مذاهب الزيـدية(٤). وهو أمال للصاحب أملاها علىٰ كاتب فدؤنها، وهمي تبحث عن الموارد التي اختلف فيها الإمامية والزيدية . وفسى الكتاب ينصر

١ ـ اليقين : ١٧٤ ، الذريعة : ٢٨١ . ٢٨٢ ـ ٢٨٠ .

٢\_التدوين في أخبار قزوين ٢٩٣:٢٪

٣-اخلاق الوزيريين: ١٦٧.

٤ \_ بغداد . مطبعة الجامعة ١٣٩٥ \_ ١٣٧٥ .

الصاحب رأي الزيدية ، والكتاب وصلنا متن طريق الزيدية أنفسهم .

وأنا أرئ أن الصاحب كان في أول أمره زيدياً ثم تحول فصار إمامياً، إلا أن جميع ما وصلنا من كتب الصاحب وآثاره في أصول الدين والعقائد إنما كتبه بالروح الإعتزالية، ولهذا لم أعده من متكلمي الإمامية.

وهو ملحق بالمعتزلة لأن آثاره الكلامية اعتزالية صرفة إن صحّت نسبتها إليه.

وقد أعاد الدكتور ناجي حسن طبع هذا الكتاب ببيروت، بعنوان (الزيدية) للصاحب بن عباد ٣٢٦ ـ ٣٨٥ الدار العربية للموسوعات، بيروت، ط١ ـ ١٩٨٦، ووصف نفسه في لوحة الغلاف: أُستاذ مساعد في التاريخ الاسلامي، ولم يبعرض في المدخل، لا في الطبعة البغدادية ولا في الطبعة البيروتية لتوثيق نسبة الكتاب إلى الصاحب، ولم يصف المخطوطة أو المخطوطات التي اعتمد عليها، وإنما أرسله إرسالاً مُسَلَماً به.

وأنا أشك في صحة النسبة، إن لم ارجح عدم صحتها، بـل الذي ارجحه إنه عمل أحد التاليين:

١- أحمد بن الحسين بن هارون بن الحسين، أبو الحسين

الهاروني الحسمني، المؤيّد بالله الزيمدي (٩٤٥/٣٣٣ - ٩٤٥/٣٣٣ مامة في الجبل والديلم، وتَسمّىٰ بالمؤيّد بالله (١٠٢١/٤١).

وكان أبو الحسين هذا إمامياً من أسرة إمامية شم انتقل إلى الزيدية لعله يشير إليها شيخ الطائفة في مقدمة التهذيب، ويقول المترجمون له من الزيدية إنه كان هو وأخوه أبو طالب الهاروني الآتي ذكره إماميين من أب إمامي، ثم انتقلا إلى الزيدية. ولا اقتنع بأن الباعث للانتقال هو ما يشير إليه شيخ الطائفة. ولعله البحث عن (ايديولوجية) والتبني بالفلسفة بإمكانها استناد الشورة ودعوى الإمامة، وقد عثرا عليها في الزيدية! كما قلت في مثله عندما ترجمت للمناصر الزيدي (١).

٢- أخوه يحيى بن الحسين، ابدوه طالب الهاروني الحسني، النياطق بالحق الزيدي (٩٥١/٣٤٠ ـ ٩٥١/٣٤٠)،
 وكان قد قرأ على الشيخ ابي عبد الله المفيد في جملة من قرأ عليهم

الحدائق الوردية: ٢٥:٢ ـ ٢٧، ومصادر أخرى. فقد ذكر سزكين من كتبه: (كتاب
في نصرة مذاهب الزيدية) (سركين ط القناهرة ٣١٣ ـ ٣١٣ ط السنعودية. ١ ـ
 ٣٤٩/٣ ـ ٣٥١).

٢\_راجع مجلة تراثنا لتعثر على ترجمته عدد ٣٠١ـ٣١).

مسعجم البسلدان ٤: ٦١٢، الأنساب ٢١٤:١، ٢١٤:١). وقام بالإمامة بعد موت أخيه (١).

ولعل البحث المقارن بين ما جاء في الكتاب الذي نشره ناجي حسن وبين آراء أبي طالب هذا يرجح نسبة الكتاب إليه. ولا مجال هنا لتفصيل أكثر من هذا. والظاهر أن شيخنا المفيد ردّ بكتابه هذا على ابن عباد في (كتاب الإمامة) الذي ذكره له ابن النديم وغيره، ووصفوه بقولهم يذكر فيه تفضيل أمير المؤمنين الله و تثبيت إمامة من تقدمه.

١٩- النقض على على بن عيسى الزماني في الإمامة.

٢٠ النقض على غلام البحراني في الإمامة ، وقيل علام البحراني وفي بعض النسخ النجراني ، وهو صاحب أبي عبد الله البصري أحد أساتذة المفيد.

٢١- النقض على النصيبي في الإمامة إبراهيم بن علي بن سعيد بن زوبعة ، أبو إسحاق النصيبي المتكلم المعتزلي يلقب بمقعده ، تلميذ جُعَل أبى عبد الله البصري أحد استاذة المفيد

١ - الحداثق الوردية ١٩٠١ - ٩٠، تاريخ طبرستان لابن السفنديار ص ١٠١، الأعلام
 ١٤١٠٨.

المعتزلي. وقال فيه أبو حيان التوحيدي: دقيق الكلام يشك فسي النبوءات كلها. ولقد سمعت منه شبهات وطعن في خلقه ودينه أشد الطعن، وقال: كان من أفسق الفاسقين.

٢٢ - النقض على كتاب الأصم في الإمامة: عبد الرحمن بن
 كيسان، أبو بكر الأصم البصري المعتزلي، وكان معروفاً بعداء أمير
 المؤمنين.

٢٣ النقض على جعفر بن حرب المعتزلي البغدادي في الإمامة.

٢٤ - رسالة إلى الأمير أبي عبد الله وأبـي طـاهر بـن نــاصر الدولة (نصير الدولة) في مجلس جرئ في الإمامة.

٢٥-كتاب تأويل قوله تعالى: (فاسألوا أهبل الذكر) لأن الشيعة تعتقد بأن المقصود بأهل الذكر هم الأئمة المعصومين ﷺ من أهل بيت الوحي والسفارة.

٢٦ - مسار الشيعة في مختصر تواريخ الشريعة أو التواريخ الشرعية: وهي رسالة مختصرة حول الأيام المباركة والأعياد المذهبية ومواليد أهل البيت ﷺ ووفياتهم والأعمال الواردة في تلك الأيام عن طرق الائمة ﷺ الهداة المهديين.

٣٧-رسالة في تحقيق الخبر المنسوب إلى النبي الشه «نحن معاشر الأنبياء لا نورَث» كتبه دفاعاً عن الصديقة الطاهرة الزهراء التي منعت حقها بعد وفاة والدها رسول الله المشكرة واستدلوا بهذا الخبر.

١٦٠ المسألة الجارودية، أو مسائل الزيدية في تعيين الخلافة والإمامة في ولد الحسين بن علي على وهي مناقشات أثارها الجارودية من اشهر فرق الزيدية بصورة خاصة، والزيدية عامة حول عقيدة الإمامية في أن لا إمامة بعد الحسين على تنحصر في ولده خاصة....

79-العيون والمحاسن: الموجود الآن ما اختاره الشريف المرتضى علم الهدى بعنوان: الفصول المختارة من العيون والمحاسن والمحاسن، إلا أن الطهراني في الذريعة جزم بأن العيون والمحاسن هو كتاب الاختصاص فراجع الذريعة ج١٦ ص ٢٤٤. وقد أثبت المتتبع الباحث السيد محمد مهدي الخرسان بعد مناقشة لصاحب الذريعة أنهما كتابان مختلفان ... (١١).

٣٠- (رسالة معنى المولى): هي مناظرة للشيخ المفيد مع

١ ـ مقدمة التهذيب.

رجل من البهشمية في معنى المولى وهي غير رسالة أقسام المولى.

٣١- الفصول العشرة في الغيبة، أو المسائل العشرة في الغيبة: وهي في رد الشبهات حول غيبة الإمام المنتظر أرواحنا لمقدمه الفداء.

٣٢-كتاب الجوابات في خروج المهدي:

جوابات عن أسئلة قدمت للشيخ المفيد، وأولها سأل سائل من الشيخ ما الدليل على وجود الإمام صاحب الغيبة.

٣٣-كتاب الغيبة: وهو غير الفصول العشرة.

# الكتب الفقمية

1- المقنعة في الفقه وقد شرحه الشيخ الطوسي في عشر مجلدات حيث جمع الروايات الواردة عن أهل البيت عشر كل مسألة من المسائل التي طرحها الشيخ المفيد لتكون مناراً للاستدلال بها، وقد ابتدأ فيها بما يجب من الإعتقاد في إشبات المعبود جلّت عظمته وصفاته، أي: مقدمات في أصول الدين ثم بدأ بكتاب الطهارة حتى كتاب مختصر الوكالة.

٢ - مناسك الحج.

٣- جواب أهل الرقة في الأهلة والعدد: وهو رد على أستاذه الشيخ الصدوق (قدس سره) الذي كنانت له رسنالة فني أن شهر رمضان لا ينقص عن ثلاثين يوماً.

٤ - أحكام النساء.

٥ – كتاب في المتعة .

٦- مسألة في غسل الرجلين.

٧-نكاح الكتابيات.

٨- جمل الفرائض.

- ٩ عدد الصلاة والصوم.
- ١٠ الفرائض الشرعية .
- ١١- جواب النضر بن بشير في الصوم.
- ١٢- جوابات البرقعي في فروع الفقه.
  - ١٣ رسالة في ذبائح أهل الكتاب.
- ١٤ جواب المسترقين في فروع الدين.
  - ١٥ المسائل الكافية في الفقه.
    - ١٦ مسألة في المواريث.
      - ١٧ مسألة في الوكالة .
- ١٨ جواب أبي الفرج بن إسحاق لما يفسد الصلاة.
  - ١٩ جواب أهل جرجان في تحريم الفقاع.
    - ٢٠ رسالة في الفقه.
      - ٢١ أحكام المتعة.
    - ٢٢- مسألة في البلوغ.

الكتب الفقهية ...... ١٣٧.

٢٣ – المسألة الكافية في الفقه.

٢٤- الأعلام بما اتفقت عليه الإمامية من الأحكام.

٢٥ – الإشراف في الفقه.

٢٦- رسالة في المهر .

٢٧ - جوابات أهل الموصل.

#### التفسير والقرآن

١ - وجوه إعجاز القرآن.

٢ - في فضل القرآن.

٣- جوابات أبي الحسن سبط المعافي بن زكريا في إعجاز القرآن.

٤ - البيان في تأليف القرآن.

٥ - تأويل قوله: « فاسألوا أهل الذكر ».

٦ مسألة في قوله: «المطلقات».

٧- مسألة في انشقاق القمر.

۱۳۸ .... الشيخ المفيد ﷺ

- ٨ دلائل القرآن.
- ٩-إمامة أمير المؤمنين من القرآن.
  - ١٠ حدوث القرآن .

#### التأريخ

- ١-الإرشاد.
- ٢-الجمل أو النصرة في حرب البصرة.
- ٣- المسألة الموضحة في تزويج عثمان.
- ٤- مسألة فيمن ينسب ولادته إلى النبي تَلْمُثَنَّةُ.
- ٥-كتاب مسار الشيعة في مختصر تواريخ الشيعة.
  - ٦- رسالة في خبر مارية.

#### كتبه الأصولية

يعد الشيخ المفيد أول من ألف من الإمامية في أصول الفقه بشكل موسع، وله رسالة نقلها تلميذه الكراجكي في كتابه (كنز الفوائد) فقد كان الطابع العام للكتب التي ألفت قبل عصره لا يتعدى أن يكون دراسة لبعض المسائل الأصولية.

## حواريات في مسائل ومناظرات

#### مسألة غامضة :

مسألة فقهية ذكرها شيخنا أبو عبد الله الصفيد ـرضوان الله عليه: امرأة ورثت لأربعة أزواج واحداً بعد واحد، فصار لها نصف أموالهم جميعاً، وللعصبة النصف الباقى ؟.

الجواب: هذه المرأة تزوجها أربعة أخوة واحداً بعد واحد، ورث بعضهم بعضاً معها، وكان جميع ما لهم ثمانية عشر دياراً، للواحد منهم ثمانية دنانير، وللآخر منهم ستة دنانير، وللآخر ثلاثة دنانير، وللآخر دينار واحد، فتزوجها الذي له الثمانية، ثم مات عنها، فصار لها الربع مما ترك وهو ديناران، وصار ما بعقي بين الأخوة الثلاثة لكل واحد منهم ديناران، فصار لصاحب الستة ثمانية دنانير، ولصاحب الثلاثة خمسة دنانير، ولصاحب الدينار ثلاثة، ثم تزوجها الذي له ثمانية ومات عنها، فورثت الربع مما ترك وهو ديناران، وصار ما بقي وهو ستة دنانير بين أخويه، لكل واحد منهم ثلاثة دنانير، فصار للذي له خمسة دنانير ثمانية، وللذي له ثلاثة دنانير ستة، ثم تزوجها صاحب الشمانية ومات عنها، فورثت منه بحق الربع دينارين، وصار ما بقى لأخيه وهـو

ستة دنانير ، فحصل له بهذه السبتة مع السبتة الأولى إثنى عشر ديناراً ، ثم تزوجها وهو الباقي من الأخوة وله إثنا عشر ديناراً ، ومات عنها ، فورثت الربع ثلاثة دنانير ، فصار جميع ما ورثت عنهم تسعة دنانير ، لأنها ورثت من الأول دينارين ومن الثاني دينارين ، ومن الثالث دينارين ، ومن الرابع ثلاثة دنانير ، فذلك تسبعة وهسي نصف ماكانوا يملكون والباقي للعصبة كما قلنا (۱) .

#### حلّه لمسألة فقهية أخرى

مسألة ذكرها شيخنا المفيد\_رضي الله عنه\_في اكمتاب الاشراف): رجل اجتمع عليه عشرون غسلاً فرض وسنّة ومستحب، أجزأه من جميعها غسل واحد؟

جواب: هذا رجل احتلم وأجنب نفسه بإنزال الساء وجامع في الفرج، وغسل ميتاً، ومس آخر بعد برده بالموت قبل تغسيله، ودخل المدينة لزيارة رسول الله ويُنْ وأراد زيارة الائمة عنظ هناك، وأدرك فجر يوم العيد، وكان يوم جمعة، وأراد قيضاء غسيل يوم عرفة، وعزم على صلاة الحاجة، وأراد أن يقضي صلاة الكسوف، وكان عليه في يوم بعينه صلاة ركعتين بغسل وأراد التوبة من كبيرة،

١٦٣:٦: ١٦٣٢٦

على ما جاء عن النبي تَتَرَشَّةُ وأراد صلاة الإستخارة، وحضرت صلاة الاستسقاء، ونظر إلى مصلوب، وقتل وزغة، وقصد إلى المباهلة، وأهرق عليه ماء غالب النجاسة ١٠٠٠.

#### فوائد جمّة

قال شيخنا المفيد \_ رضي الله عنه \_: أحد عشر شيئاً من الميتة التي عليها الزكاة حلال، وهي : الشعر، والوبر، والصوف، والريش، والسن ، والعظم ، والظلف ، والقرن ، والبيض ، واللبن ، والانفخة . وعشرة أشياء من الحي الذي تنقع عليه الزكاة حرام، وهي : الفرث ، والدم ، والقضيب ، والانشين ، والحيا ، والرحم ، والطحال ، والاشاجع وذات العروق .

قال: ويكره أكل الكليتين لقربهما من مجرى البول، وليس أكلهما حراماً.

ثم قال: إن في الراس والجسد أربع فرائه وعشر سنن، ففريضتان في الرأس وهما غسل الوجه في الوضوء، والمسح بالرأس، وفريضتان في الجسد وهما غسل اليدين، والمسح بالرجلين، فأما السنن وهي سنن إبراهيم الخليل عن وهي الحنيفية،

١ ـ مصنفات الشيخ المفيد ١٧:٩ (الإشراف)، روضات الجنات ٢:٦٦٤.

خمس منها في الرأس وهي: فرق الشعر لمن كان على رأسه شعر، وقص الشارب، والسواك، والمضمضة، والإستنشاق، وخمس منها في الجسد: وهي الختان، وقص الأظافير، ونتف الإبطين، وحلق العانة، والاستخباء(١).

# موحد يبهت ملحدأ

ومنها أيضاً ما نقل عنه الله من حكاية تبهيت بعض الموحدين واحداً من الملاحدة في مجلس حسن بن سهل الوزير ، بهذا التقرير : وجدت في أمالي شيخنا المفيد الله أن أبا الحسن علي بن ميثم الله الحلى الحسن بن سهل ، وإلى جانبه ملحد قد أعظم الناس حوله ، فقال له : لقد رأيت عجباً ، قال : وما هو ؟

قال: رأيت سفينة تعبر الناس من جانب إلى جانب بغير ملاح ولا ناصر، قال: فقال له الملحد: إن هذا أصلحك الله لمجنون.

قال: وكيف؟ ، قال: لأنه يذكر سفينة من خشب جماد لا حيلة ولا قوة ولاحياة فيه ، لا عقل أنه يعبر الناس ويفعل فعل الإنسان ، كيف يصح هذا ؟ فقال له أبو الحسن: فأيما أعجب هذا أو هذا الماء الذي على وجه الأرض يمنة ويسرة بلا روح ولا حيلة ولا قوى ، أو

١ ـ روضات الجنات ٢:١٦٥، الفصول المختارة: ٤٣.

هذا النبات الذي يخرج من الأرض، أو المطر الذي ينزل من السماء كيف يصح ما تزعمه من أن لا مدبر له كله وأنت تنكر أن تكون سفينة تتحرك بلا مدبر، وتعبر الناس بلا ملاح؟! قال: فبهت الملحد(١١).

ومنها أيضاً ما نقل عنه من مناظرة عدلي مع جبري بقوله: حدثني شيخي الله أن متكلمين: أحدهما عدلي، والآخر جبري كانا كثيراً ما يتكلمان في هذه المسالة، فإن الجبري أتى إلى منزل العدلى، فدق عليه الباب، فقال العدلي: من ذا؟ قال: أنا فلان.

قال له العدلي: أُدخل.

قال الجبري: افتح لي حتى أدخل؟

قال العدلي: أدخل حتى افتح لك. فأنكر هذا عليه، وقبال: لايصح دخولي حتى يتقدمه الفتح، فوافقه على قبوله فبي القيدرة والفعل، وأعلمه بذلك وجوب تقدمها عليه، فانتقل المجبر عين مذهبه وصار إلى الحق<sup>(٢)</sup>.

# المفيد يحكى رؤيا جميلة

ومنها أيضاً مناظرته ﷺ مع الخليفة الثاني في عالم الواقـعة،

١ ـ روضات الجنات ١٦٧:١.

٢\_روضات الجنات: ١٦٨:٦.

كما نقلها عنه بهذا التفصيل منام، ذكر أن شيخنا المفيد أبا عبد الله محمد بن محمد بن النعمان على ، رآه وأملاه على أصحابه بلغنا أن شيخنا المفيد على أصحابه بلغنا أن شيخنا المفيد على قال: رأيت في النوم كأني قد اجتزت في بعض الطرق فرأيت حلقة دائرة فيها ناس كثير، فقلت: ما هذا؟ فقيل لي: هذه حلقة فيها رجل يقص، فقلت: صن هو؟ قالوا: عمر بين الخطاب، فتقدمت، ففرقت الناس ودخلت الحلقة، فإذا رجل يتكلم على الناس بشيء لم أحصله، فقطعت عليه فقلت: أيها الشيخ أتأذن لي في مسألة؟ فقال: سل.

فقلت: أخبرني ما وجه الدلالة على ما يدعى من فضل صاحبك عتيق بن أبي قحافة من قول الله تعالى: ﴿ثاني اشنين إذ هما في الغار﴾(١) الآية، فإني أرئ من ينتحل مودتكما يذكر أن له فضلاً كثيراً، فقال: وجه الدلالة على فضل أبي بكر من هذه الآية في ستة مواضع أولها أن الله تعالى ذكر نبيه وَيُرْتَكُ وذكر أبا بكر معه، فجعله ثانيه فقال: ثانى اثنين.

الثاني: أنه وضعهما بالاجتماع في مكان واحد تأليفاً بينهما ، فقال: إذ هما في الغار .

١ ــالتوبة ٢:٠٤.

الثالث: إنه أضافه إليه بذكر الصحبة، فيجمع بينهما فيما يقتضي الرتبة فقال: إذ يقول لصاحبه.

الرابع: أنه أخبر عن شفقة النبي تَنْشَخُ عليه ورفقه به لموضعه عنده فقال: لا تحزن.

الخامس: إعلامه أنه أخبره أن الله معهما على سبواء نماصراً لهما ودافعاً عنهما، فقال: إن الله معنا.

السادس: أنه أخبر عن نزول السكينة على أبي بكر لأن الرسول المنظمة المسكينة قبط، قبال: (فبأنزل الله سكينته عليه) فهذه ستة مواضع تدل على فضل أبي بكر من آية الغبار، لا يمكنك ولا غيرك الطعن فيها على وجه من الوجوه وسبب من الأسباب.

قال المفيد رشية: فقلت له: قد حررت كلامك، واستقصيت البيان فيه، وأتيت بما لا يقدر أحد من الخلق أن يزيد في الاحتجاج لصاحبك عليه، غير أني بعون الله وتوفيقه سأجعل ما أتيت به كر ماد اشتدت به الريح في يوم عاصف، أما قولك أن الله تعالى ذكر النبي وجعل أبا بكر ثانيه، فليس في ذلك فضيلة؛ لأنّه عند تحقيق النظر إخبار عن عدد فقط، ولعمري إنهما كانا اثنين ونحن نعلم ضرورة أن مؤمناً وكافراً إثنان، كما نعلم أن مؤمناً ومؤمناً إثنان،

فليس لك في ذكر العدد طائل يعتمد عليه.

وأما قولك: أنه وصفهما بالاجتماع في المكان، فإنَّه كالأول لأن المكان الواحد يجتمع فيه المؤمنون والكفَّار ، كما يجمع العدد للمؤمن والكافر. وأيضاً فإن مسجد النبي تَنْبَئَةُ أَشْرِفُ مِنْ الغيار. وقد جمع المؤمنين والمنافقين والكفار، وفيي ذلك قبوله تبعالي: ﴿ فَمَا لَلَّذِينَ كَفُرُوا قَبِلُكُ مُمْهُطِّعِينَ عَنْ السِّمِينَ وَعَنْ الشَّمَالُ عزين ﴾ (١) وأيضاً فإن سفينة نـوح قـد جـمعت النـبي والشـيطان والبهيمة، فبان لك أن الاجتماع في المكان لا يدل على ما ادّعيت من الفضل، فبطل فضلان.

وأما قولك: أنه أضاف إليه بذكر الصحبة، فإنه أضعف من الفضلين الأولين لأن الصحبة أيضاً تجمع المؤمن والكافر ، والدليل على ذلك قول الله عزّوجلّ : ﴿قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يَحَاوُرُهُ أَكْفُرُتُ بالذي خلقك من تراب، ثم من نطفة ثم سواك رجلاً ﴾ . وأيـضاً فإن اسم الصحبة يكون من العاقل والبهيمة، والدليل عليه من كلام العرب إنهم جعلوا الحمار صاحباً فقالوا:

إنّ الحمارَ مع الحمار مطيّة فإذا خلوت به فبئس الصاحب

١ ـ المعارج: ٣٧.

حواريات في مسائل ومناظرات .......... ١٤٩

وقد سموا الجماد مع الحي أيضاً صاحباً، فقالوا من ذلك في السيف، قال الشاعر:

زرتُ هنداً وذاك بعد اجمئناب ومعي صاحب كــلوم اللسمان

يعني السيف فإذا كان اسم الصحبة يقع بين المؤمن والكافر، وبين العاقل والبهيمة، وبين الحيوان والجماد، فلا حجة لصاحبك فيها.

وأما قولك: أنه قال له: لا تحزن فإن ذلك وبال عليه، ومنقصة له، ودليل على خطئه؛ لأن قوله: لا تحزن نهي، وصورة النهي عند العرب قول القائل: لا تفعل، كما أن صورة الأمر عندهم قول القائل: إفعل، لا يخلو الحزن الواقع من أبي بكر من أن يكون طاعة أو معصية فلو كان طاعة لم ينه النبي ويَنْ عنها، فثبت أنه معصية، ويجب عليك أن تستدل على أنه انتهى؛ لأن في الآية دليلاً على عصيانه بشهادة النبي ولين وليس فيها دليل على أنه انتهى، فلو كان طاعة لم ينه النبي ولين عنها؛ لأنه لا ينهى عن الطاعات، بل يأمر طاعة لم ينه النبي وأن كان معصية فقد صح وقوعها منه، وتوجه النهي بها ويدعو لها، وإن كان معصية فقد صح وقوعها منه، وتوجه النهي إليه عنه، وشهدت الآيات به، ولم يرد دليل على ام تثاله النهي وانزجاره.

وأما قوله: أنه ﷺ قال له: إن الله معنا، فإن النسبي ﷺ

أعلمه أن الله معه خاصة ، وعبر عن نفسه بلفظ الجمع ونون العظمة ، وذلك مشهور في كلام العرب ، قال الله تعالى : ﴿إِنَا نَحِن نزلنا الذكر وإنسا له لحافظون﴾ (١) ﴿وإنسالنحن نحيي ونميت ونحن الوارثون﴾ (٢) ، وقد قالت الشيعة قولاً غير بعيد ، وهو أنهم قالوا: قيل : إِن أبا بكر قال : يا رسول الله حزني على أخيك على بن أبي طالب على ما كان منه ، فقال له النبي على التحزن إن الله معنا ، ومع أخى على بن أبى طالب على .

وأما قولك: أن السكينة نزلت على أبي بكر فإنه كفر؛ لأن الذي أنزلت السكينة عليه، هو الذي أيّده الله بالجنود، كذا شهد ظاهر القرآن في قوله: ﴿فأنزل الله سكينته عليه، وأيده بجنود لم تروها ﴾، فلو كان أبو بكر هو صاحب السكينة لكان هو صاحب البنوة، على أن هذا الجنود، وفي هذا إخراج النبي عَلَيْتُ من النبوة، على أن هذا الموضع لو كتمته على صاحبك لكان خيراً له؛ لأن الله تعالى أنزل السكينة على النبي عَلَيْتُ في موضعين، وكان معه قوم مؤمنون، فشاركوه فيها، فقال في أحدهما: ﴿ ثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنوداً لم تروها ﴾ (٣)، وقال في الموضع الآخر: ﴿ فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين،

١ ـ سورة الحجر ١٥: ٩.

٢ ـ سورة الحجر ١٥: ٢٣.

٣ ــالتوبة ٢٦:٩.

وألزمهم كلمة التقوى ﴾ (١)، ولما كان في يوم الغار خصه وحده بالسكينة فقال: وأنزل الله سكينته عليه فلو كان معه مؤمن لشركه معه في السكينة، كما شرك من كان معه من المؤمنين، فدل إخراجه من السكينة على خروجه من الإيمان، والحمد لله.

قال الشيخ المفيد: فلم يحر عمر بن الخطاب جواباً وتفرقت الناس واستيقظت (٢).

فائدة: ومنها أيضاً ما نقله عنه ين بيان مؤدى كلام مولانا الصادق الله وجدت علم الناس في أربع: أحدها أن تعرف ربك، والثاني: أن تعرف ما أراد منك، والثانث: أن تعرف ما يخرجك من دينك.

فقال على: هذه أقسام تحيط بالمفروض من المعارف؛ لأنه أول ما يجب على العبد معرفة ربه جلّ جلاله، فإذا علم أن له إلها وجب أن يعرف صنعه إليه، فإذا عرف صنعه عرف به نعمته، فإذا عرف نعمته وجب عليه شكره، فإذا أراد تأدية شكره وجب عليه معرفة مراده، ليطيعه بفعله، وإذا وجبت عليه طاعته وجب عليه معرفة ما يخرجه من دينه ليجتنبه، فتخلص له به طاعة ربه، وشكر

١ ــ الفتح ٢٦:٤٨ .

٢ ـ مصنفات الشيخ العقيد ٨: ٢٤ (شريح المنام).

..... الشيخ المفيد على

إنعامه، أنشدني بعض أهل هذا العصر لنفسه:

زور وإن كثرت فيه الأسانيدُ مخالف لكتاب الله مردودٌ(١)

واَلزم مِن الدِّين ما قام الدَّليلُ به فيإنَّ أكيثر ديسن الله تَـقليدُ فَكُلُّما وافق التقليدَ مختلف وُكلِّما نقل الآحماد من خمبر

١ ـ روضات الجنات ٢٠٦٠٦.

# أقوال العلماء

في حقه

# أقوال علماء الشيعة في حقّه

١ - النجاشي في الرجال: شيخنا وأُستاذنا فضله أشهر من أن يوصف في الفقه والكلام والرواية والثقة والعلم، له كتب.. مات ليلة الجمعة لثلاث ليال خلون من شهر رمضان سنة ثلاث عشسرة وأربعمائة وصلَّىٰ عليه الشريف المرتضى. أبو القاسم على بن الحسين بميدان الأشنان وضاق على الناس مع كبرد، ودفن في داره 

٢- الشيخ الطوسي: محمد بن محمد بن النعمان يكنني أسا عبدالله المعروف (بابن المُعلّم) من جملة متكلمي الإمامية. انتهت إليه رئاسة الإمامية في وقته، وكان مقدماً في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب، وله قريب من مائتي مصنف كبار وصغار وفهرست كـتبه معروف توفي لليلتين خلتا من شبهر رمضان سنة ثبلاثة عشسر وأربعمائة ، وكان يوم وفاته يوماً لم يُرَ أعظم منه من كشرة الناس

۱\_النجاشي: ۱۰۹۷/۳۹۹.

للصلاة عليه وكثرة البكاء من المخالف والموافق، وعدّه في رجاله فيمن لم يروعنهم عَيَّدُ قائلاً: محمد بن محمد بن النعمان؛ جليل ثقة(١).

٣- العلامة الحلي: من أجل مشايخ الشيعة ورئيسهم وأستاذهم، وكل من تأخر عنه استفاد منه، وفضله أشهر من أن يوصف في الفقه، والكلام والرواية، أوثق أهل زمانه وأعلمهم، انتهت رئاسة الإمامية إليه في وقته، وكان حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب(٢).

٤- السيد هبة الدين الشهرستاني: هو نابغة العراق ونادرة الآفاق، وثمرة المصلحين. أُستاذ المحققين، ركن النهضة العلمية في المائة الرابعة الهجرية آية الله في العوالم معلم الأعاظم وابين المُعلم (٣).

٥- السيد مهدي بحر العلوم: هو شيخ المشايخ الأجلة.
 ورئيس رؤساء الملة، اتفق الجميع عملي عملمه وفيضله وفيقهه

١ ـ رجال الطوسي: ٤٤٩، الفهرست للطوسي: ٢٣٨/ ٧١١.

٢\_رجال العلامة: ١٤٧.

٣\_التمهيد مخطوط ، نقله في الذريعة ٤٣٣:٤.

٦- المُحدّث النوري الطبرسي: هو شيخ المشايخ العظام،
 وحجة الحجج الهداة الكرام، محيى الشريعة ماحييت البدعة.

# أقوال علماء السنة في حقه

١- قال فيه ابن النديم في الفهرست: عندما عدّ متكلمي الإمامية في عصرنا؛ انتهت رئاسة متكلمي الشيعة إليه، مُقدّم في صناعة الكلام، على مذهب أصحابه، ودقيق الفطنة، ماضي الخاطر، شاهدته فرأيته بارعاً.

وقال عندما عدّ فقهاءهم: إليه انتهت رئاسة أصحابه من الشيعة الإمامية في الفقه والكلام والآثار(٢).

٢- قال اليافعي في مرأة الجنان: توفي في سنة ثلاث عشر وأربعمائة، عالم الشيعة صاحب التصانيف الكثيرة، شيخهم المعروف (بالمفيد) و (بابن المُعلم) البارع في الكلام، والفقه، والجدل، وكان يناظر كل عقيدة بالجلالة والعظمة، ومقدماً في الدولة البويهية. وقال ابن طبى: كان كثير الصدقات، عظيم

١ ـ الفوائد الرجالية ٢:١١.٣

٢ ـ الفهر ست لابن النديم: ٣٧٧.

الخشوع، كثير الصلاة والصوم، حسن اللباس، وكان عضد الدولة ربما زار الشيخ المفيد (١).

٣- ابن كثير الشامي أثنى عليه ثناءً بليغاً في تأريخه وقال:
 شيّعه يوم وفاته ثمانون ألفاً ٢٠٠٠.

٤- ابن حيان التوحيدي: وأما ابن المُعلّم فحسن اللسان والجدل، صبور على الخصم، كثير الحيلة، ضنين السر، جميل العلانية(٩).

٥ – الخطيب البغدادي: شيخ الرافضة والمتكلم على مذاهبهم، وصنف كتباً كثيرة في ضلالاتهم والذب عن اعتقاداتهم ومقالاتهم، وكان أحد أئمة الضلال هلك به خلق من الناس إلى أن أراح الله المسلمين منه (١).

٦- ابن حجر: كان كثير التقشف والتخشع والإكباب على العلم، وبرع في مقالة الإمامية حتى كان يقال له على كل إسامى

١ ـ مرأة الجنان ٣٢:٣.

٢ ــ البداية والنهاية ١٥:١٢.

٣-الامتاع والمؤانسة ١٤١١.

٤ ـ تاريخ بغداد ٣: ١٢٩٩/٢٣١.

أقوال العلماء في حقه ..... ١٥٩ ..... منة (١) .

٧- ابن تغري: فقيه الشيعة وشيخ الرافضة وعالمها ومصنف الكتب في مذهبها(٢).

٨- ابن النقيب، عبيد الله بن عبد الله بن الحسين، أبو القاسم الحفاف (وهو من معاصري الشيخ المفيد) وكان شديداً في السنة في يوم وفاته كما ينقل ذلك البغدادي (وبلغني أنه جلس للتهنئة لما مات ابن المُعلّم شيخ الرافضة وقال: ما أُبالي أي وقت مُتّ، بعد أن شاهدت موت ابن المُعلّم).

وعلق الخطيب البغدادي: (ومما يمدل عملي ديمنه وحسمن اعتقاده بغضه للشيعة عليهم الخزي، ولو لم يكن من حسمناته إلا ذلك لكفاه عند الله)(٣).

١ ـ لسان الميزان ٦:٦ - ٨٠٥٢/٥.

٢-النجوم الزاهرة ٢٥٨:٤.

۳\_تاریخ بغداد ۲۰،۵۵۵/۳۲۸:۱۰

الراثون من الشعراء ..... المراثون من الشعراء ....

فكــأنّه يــوم «الوصــي» مــدافــعاً

عين حيتفه بيعد «النبي المرسل»

ما إن رأت عيناي أكثر باكياً

مــنه وأوجـع رنــةً مــن مُــعولِ(١)

حشدوا عمليٰ جمنبات نعشك وقَمعاً

حشدَ العطاش على شفير (٢) المّنهل (٣)

وتنازفوا الدمغ الغريب كأنما الإ

سلام قبلك أمنه (٤) لم تُستكل

يمشون (٥) خيلفك والشرى بك روضة

كحل العميون بمها تسراب الأرجمل

إن كان حظّى من وصالك قبلها

حصط المُصغب (٦) ونُصهزة المستقلّل

١ ــ المعول: رافع صوته بالبكاء.

٢ ـ الشفير : ناحية كل شيء.

٣\_المتهل: الغدير.

٤ ـ في الأصل المُمَّةُ ".

٥ ـ في الأصل "يعشين".

٦\_المغبُّ: الذي يزور يوماً ويقطع يوماً.

١٧٨ ..... الشيخ المفيد 🕏

أو(١) أنسفدت عسيني عسليك دموعها

فممليبكينك بمالقوافسي ممقولي

ومستني تسلفّت للسنصيحةِ مسوجع

يسبغي السلوَّ ومال ميل العُلُلِّ

فسيبلوك المياء الذي لا أستقى

عــطشانَ والنسار التـــي لا أصــطلي

رقًاصة القطراتِ تختم ٢١١ في الحصا

وَسْماً وتنفحُص في الثيري المتهيّل<sup>(٢)</sup>

نسجت لهاكفُّ الجَنوب مُلاءةً

رئقاءً (٤) لا تُعضى (٥) بكفّ الشمأل

١ ـ في الأصل "لو"، والمقول: اللسان.

٢ ـ في الأصل هكذا "تحت".

٣ ـ في الأصل " العنقيّل".

٤ الرتقاء: العرأة التي لا يستطاع جماعها أو لا خرق لها وهي هنا مجاز بمعنى محكمة
 في إلتئامها.

ه ـ تفصى: تُشقُّ وتُفصلُ.

# صــــبّابة الجــنباتِ تُســمع حــولها

للبرعد شقشقَة (١١) القروم (٢١) البُرزَّلِ

تُـرضىٰ ثـراك بـواكـفٍ مـتدفّقٍ

يُسروي صداك وقساطرٍ مُستسلسِلِ

حسبتي يسسري زوارُ قسبرك أنُّهم

حــــطُوا رحـــالَهمُ بــــوادٍ مسبقِل

ومستى ونتْ أو قسصّرتْ أهسدابُها

أمددتها مسنتي بدمع مسبل (٣)

١ ـ الشقشقة : هدير الفحل.

٢\_القروم: جمع قرم، وهو الفحل من الإبل.

٣ ديوان مهيار الدّيلمي ١٥٨:٣.

١٨٠ .....الشيخ المفيد عثم

# الدقائق العشرانا

جواد جميل

﴿وَالشُّعَرَاء يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ ۞ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ۞ وَالْمَاتِ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ۞ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ۞ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيراً وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيراً وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهُ لَيْنُونَ ﴾ اللَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾

جذورك في (سوق الشيوخ) رؤئ غَضبا وحــرفك فـي المـنفي يُـظللنا السُـحبا

١- أُلقيت في الحفل التكريمي للسيد مصطفى جسمال الدين في مسؤسسة آل البسيت
 لإحياء التراث بمدينة (قم)... وقد أُقيم الحفل على إثر قصيدة السيد جسال الدين
 الشهيرة في الفية الشيخ العفيد وعنوانها (معلم الأُمة) والتي مطلعها:

جذورك في بغداد ضامئة سنغبى وظلك في ظهران يحتضن العربا وكانت قصيدة الأستاذ جواد جميل تدور حول ما حدث للشاعر جمال الدين في الجلسة الأولى لمؤتمر الشيخ المفيد، حيث أنه قد خصص له من الوقت عشر دقائق فقط وقد تصور البعض أن ذلك مجاملة للوفد العراقي الموجود في القياعة ؛ لذلك أقيمت له تلك الامسية الخالدة وانشد الشعراء قصائدهم التكريمية على نفس الوزن والقافية وكانت قصيدة جواد جميل من أروع تلك القصائد.

حسنانيك لا تَسعَضب، إذا ضباقَ بَسِننا زمانٌ ولم نَسلمحْ بِهِ أَفِقك الرَحبا

وحـــتىٰ إذا ضَــاق الزمــانُ تَــحركتْ حَــنايا مُــحبٍ تَــفتحُ الرُوحَ والقَــلبا

وإن أغـمضت تـلك الدقـائِقُ جِـفنَها عـليٰ غـفلةٍ مـنها فَـرشنا لك الهُـدبا

وضــــمّتك مــــنا أكـــبد أريــحية وحـــفّتك أضـــلائح تـــصيُح لك العُــتبنى

ورحتَ تُحاكي النفسَ هـل تَسـتقيلُها عــلي أمــلِ فــي الله أم تَــبدأ الحَـربا

فَ أَعْضَيت مِـا دَامت بِــثغرك غُــنوةٌ وما دام في جَـنبيكَ عِـرقٌ مـن القُـربني

نَــنامُ عـــليٰ جــرحِ ونَــصحو لمـثلهِ وجــاراتــنا غَــرثیٰ وأصـحابنا تـعبیٰ

أنسنسى مسلايين القُلوبِ التي ذوت بلا أُمنيات تمضغ الخوف والرُعبا؟! ونسنسيٰ قِسباباً يسركعُ السمجدُ دونَها ومسنها تسمنّي النجمُ لو يسلثم التُسربا؟!

تَــصبُ عــليها النّــار أظــفارُ قــاتلٍ عــليها بــقايا كــفٌ مــن بـايَع الضَـبّأ

وألفُ عـــجيبٍ أنَّ أُخـــوة يــوسف يـريدون مـن يـعقوب أن يـمدح الذئـبا

حَملنا شموعَ (الصدر) ليـلاً فـما انـثنت لنـاخُـطوة حـيَري ولاخـانت الرَكـبا

نَــنامُ عــليٰ مـثل السكــاكـين والردى تــصبُ لنــا أكــوابــهُ خــمرةً صــبّا

فَـــنشربُها مــثلَ المــجانين رغــبةً وننهبُ تـاجَ المـجدِ مـن عَـرشه نَـهبا

لنا أن تَظل الشمسُ تتبع خَطونا والشرق والغربا

ألســـنا حكـــاياتُ الفــراتِ ودجـــلة ومـــوسقة الأهــوارِ والنــخلَة الحَــدبا؟!

إذا مـــا ســمِعنا بــالعراقِ تَــواثَــبت خُــطانا بــل أن القــلبَ سـابقَنا وَثـبـا

فسإن كسان ذَنسباً عِشسقُنا لتُسرابِسنا فسسيا رَبِّ لا تسغفر لنسا ذلك الذَّنسبا

لنا نحنُ اهدىٰ (المصطفى) بُــردةَ العُــلىٰ وأصـحابُه قــد صــادروا (فــدكاً) غَــصبا

ويـــــتبَعنا الغـــاوون لكــن ليــهتدوا لأن دمـــاءَ الشــعرِ عَــبّدت الدَّربــا

ألم تَــرنا فـــي كــل وإدٍ نَـطوفه يعودُ موات الرّمـل مـن حـرفِنا خِـصبا وإنسا إذا قُلنا فَعلنا بلِ الدنسي للذي نهوي وتأبي الذي نابي

بسقينا مدار المسجدِ حستى إذا دَنت لنا دارة التأريخ صِرنا لها قُطبا

رؤانـــا ورؤيـــا الأنــبياء تـــوائـــمٌ لذاك تَــــقاسَمنا وإيــــاهَم الصَـــلبا

هــو الشـعرُ إمــا بـاقةً مـن جـراحِـنا وإمـا حـروف تـمضغُ الزيـف والكِـذبا

جُددورك مسانم الرّبسيع وقد غَفت عسلي صفحاتِ الغيم أطيارُه سُربا

ورؤيـــــاك مــــــقالِ الحـــصاد وأنّـــةٌ مـــن القَـصبِ الــمحزُون تَـعتصر العُــتبا

ونسارٌ قِسريَّ للسضيفِ يسنزعُ جَسوعه لديسها وتَسندي عِسنده شسفة سَسغبيٰ

الراثون من الشعراء ..... المراثون من الشعراء ....

يسمرون حيث المسخ صَبَّ جحيمه

وهممةً قمدر أضمحي ممن اللهِ مُمنصبا

تمشّىٰ بهم (شعبان) جيلاً تقطّعت

رؤاه ظماً فاستكشف البارد العَدبا

لقــد قـرأوا رفيض (الحسـين) قـصائداً

وقسد مسزّق الجُسرحَ الدَفاتر والكُـتبا

وقسد فاجأوا صمتأ نلوذ بظله

يُسفلسفُ فسيه من تَنغابني أو استغبني

نسعم فساجأونا فساختفينا وحسسبنا

بــــأن لنـــا الأولىٰ وأن لنــا العُــقبيٰ

وقــــد فـــــاتنا أنّ الدِمـــاءَ مـــجامرً

يَسلفُ لظاها يسابسُ العبودِ والرَطبا

ويَنفخُ (إسرافيل) في الجُرح صُورهُ

ليسوقض تسأريخ الرجُسولة والشَسعبَا

حسنانيك ساقينا القصيد فخلفه

فصول من الأمطارِ تَحتضنُ الجَدبا

وشمعركَ فينا سُرحمة.. ببعضُ فيئها تمطاولَ حميني ظملل العُجم والعُربا

فـحسبُ القــوافــي أنّـها من قُــلوبِنا وحسبُ مُــــنانا أنّــها تَــبلُغ الشُــهبا

وحسسبَك أن يَـطفو بـدمعك دمـعُنا ومـا خــبّا

رثاء الشيخ المفيد للسيد مصطفى جمال الدين 🐉

وأنتَ ربييعٌ مين جِينانِ مُنحمّدٍ تَنفوّع في أردانِ (سَيابُورَ) إذ هيبّا

كأنّ مَجاني (عُكبرا)(١) حين أخَصبَتْ تَــذوُّقُ فـــي أفــواهِ جــاراتِـها الخِـصبا

وأنَّ دمـاً مـن قبلبِ (قبحطانَ لمِ يَنجد شُـرايـينَهُ، فياختار من فيارس قَـليا

١ ـ عكبرا: بلد الشيخ المفيد على مقربة من بغداد.

الراثون من الشعراء ......المراثون من الشعراء ....

# فَ هِبَّتُ له أوداجُ ها وعــــرُوقها

ولاقت عسلني كسفيه مسنهلها العسذبا

وعــــقباكِ يـــــا بــــغداد أنك عـــاقرّ

وإنْ كُسنتِ أنسجبتِ العسباقِرةَ الشُهبا

فإنّ الذي أرضعته العِلمَ والحِجا

وَوَهِ بِهِ اللُّغِي ، لم يسرتُضِع بينها الحُبا

أَدَرِتَ لِـــهُ ظَــهراً، فأفــقريِّهِ رؤيًّ

وأوحشـــــــتِهِ دَربـــاً، وبَـــدّدتِهِ صَـــحبا

وشَكَّكتِ حـــتني فـــى مَـــدبٌ عُـــروقِهِ

فحخُنتِ بعدِ حمقَّ الأُمُمومةِ والقَسربني

ولكنَّ مَـوفورَ الجـناحين إنْ يَـضِقْ

بمه الوَكسرُ يموماً يَمتَطِ الأُفُقَ الرَحما

جُسذورك فسى بَسغدادَ كسانتْ مَسنيعةً

تـــهيُّبها جَـــورُ الســـلاطين مُــنصبًّا

يَـطوفُ بـها ركبُ (الخـليفة) مـوهناً

مسخافَة أنْ تُسؤذي إذا وَطِسعُ التُسرِبا

ويـــرتادُها قــلبُ (البُــويهيّ) لاثــماً بـــاأعتابها الأغــصانَ والورقَ الرَطــبا

تَــضايقَ مَــجرى دجــلةٍ مـن عُــروقِها وشــــبُتْ أعــاليها لتَــعترضَ السُــحبا

ودارت علىٰ (الكرخ)، (الرصافة) فانتهتْ (درب رباحٍ)(١١ حيث كنتَ بـها القُـطبا

وتُـعطيكَ أخــلاطُ العــقائدِ جُــوفُها(٢)

فَسترجِعُ من عسينيك مُكستظَّة كُسبًّا

تُـــبادِرُك (النُـظّارُ) بـالرأي نـاضِجاً

فـــتجعَلُهُ فِــجّاً بــأفواهِــهم جَشــبا

وتَــفجَؤهم مـنك البَـديهةُ بـالضُحيٰ

وُضوحاً، وبالسلسالِ من رقّةٍ شُربا

١ ـ الحارة التي كان يسكنها الثبيخ المفيد، وفيها مسجده ومجلسه المكتظ بمختلف النظار والمتكلمين: أشاعرة، ومعتزلة، وزيدية، وغيرهم.

٢ ـ الأخلاط: الاصناف المخلوطة، والجوف جمع أجوف.

وما بَسرِحَت أغـصائك الفِـيخُ فـوقَنا تَـــمايلُ زَهـــواً، وهـــي مُسثقلةٌ كُـــتبا

سستبقى مسع الأجسيال مسدرسة لهسا (أجسر المسودة فسي القُسربي)

تَـــفرَّد فــيها (ابــنُ المُـعلَّم) مَــنهجاً فــأفقَر مـن جـافي، وأغـني الذي ربّـيٰ

جُــــذُورُكُ فــــي بـــغدادَ أرهَــقَها الطَّــوى ونَــــخَّرها الجـــقدُ الدفـــينُ بـــما خَــــبَّا

وأَفَــنانُكَ الخــضراءُ فــي كــل تَــلعةٍ أضافتك... هَبّت روحُها تُخصِبُ الجَـدبا

يَشــــــــدُّك للســـــــارين أنَك نَـــــهجُهُم

ومسا ضيتعوا رغم الدُّجمي ذلك اللَّحبا

وتَســــتنَكَ الأجــــيالُ مـــنَا كــأنَنا صِــغارُكَ نَحبو بـين عـينيك، أو نُـحبيٰ كَ أَنَّكَ لِم تَـــبرخ، إلى الآن، واقــفاً

على الكرخ من بغداد، تَستطلِعُ الدَربا

وحبولك أشبياخ يَظُّون: أنَّه

نَسينا القِبابَ الحُمرَ، والقتلَ، والسلَبا

ونادىٰ (الرضيُّ) (المرتضيٰ): مامُقامُنا<sup>(١)</sup>؟

وهذا (الرضا) هلَّت كتائبُهُ الشُّهبا

تَشَــــمَّر مُــهتاجاً وخَــلفَ ضــلوعِهِ

خُـراسانُ رَفّت (سُودُ راياتِها) سِربا

أتــيناكَ لم يــقعُد بــنا خــوفُ ظــالمٍ ولم نــتهيّبْ قَــرعَ كــأس الردي نَــخباً

أتميناكَ والثماراتُ حُمرٌ وفوقَها

دمُ (الصدرِ) تجلو نارُهُ الليلَ والكَربا

١ - إشارة إلى قول الرضي يستتهض الفاطعيين في مصر ويقبت نسبهم عسدما طلب العباسيون من الشيخ العفيد وطلابه التوقيع على محضر يطغى بنسبهم:
 ما مقامي على الهوان وعسدي

أتسيناكَ نسبني مسا تسهدّم مسن همويًّ

تـــفرده البـــاغي، فـــأوسعه نــهبا

قبابُ عمليٌّ والحسين... فهل شُكَتْ

قُريشٌ ، ولامتْ هُسجْنهَا العَـرَبُ العَـرِبُا؟!

وهمل أضربَت (فاسٌ) وأنكر (أزهرٌ)

وَسكَّـرَت (الزيــتون) أبــوابَـها نَـدبا؟!

بلي ... زارَ سغدادَ (اسنُ مُلجم) فانحنتْ

(نَاشِينُ) شِمرٍ فوقه تَمسَحُ العَتْبا(١)

و ثنّاهُ من عليا فيلسطينَ (ثائرٌ)

لينفض عنن أظمفاره كحمنا الغبا

ويَسغسِلَ عسن شِمدقَى هَمجِينِ مُعرّبِ

دُم العَرَبِ الأقــُحاحِ... واللَّـوْمَ، والعُـجبا

وهميهات يسجلو سَحنةَ العبد غاسلُ

وهل طَهَّرَ البحرانِ من دَنَسِ كَـلبا(٢)؟

دمشق: ۱۹۹۳/٤/۱۵

١ -إشارة إلى المحاولات المتكررة من بعض الزعماء العرب، لصقل وجمه النظام العراقي وتسويقه من جديد إلى العالمين: العربي والإسلامي.

٢\_الديوان: ٢٨٥.

# مصادر البحث

#### ١ ـ القرآن الكريم.

#### ٢ ـ الإحتجاج:

تأليف: أحمد بن على الطبرسي (من علماء القرن السادس الهجري) - تحقيق إبراهيم البهادري ومحمد هادي به دانتشارات أُسوه دايران -قم - ط ١٤١٣ ه.

## ٣ ـ أخلاق الوزيرين:

تأليف: أبو حيان التوحيدي، المتوفى سنة (٤٠٠) هـ تحقيق: محمد بن تاويت الطخى مطبوعات المجمع العلمي العربي بدمشق.

# ٤ ـ الاستبصار:

تأليف: شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي، المتوفى سنة (٤٦٠) هـ تحقيق: السيد حسن الخرسان دار الكتب الإسلامية -ايران -طهران -ط ١٣٩٠ هـ.

#### ه ـ الاشتراف:

تأليف: الشيخ محمد بن محمد النعمان (المفيد)، المتوفى سنة (٤١٣) هـ تحقيق: الشيخ مهدي نجف (مصنفات الشيخ المفيد) ـ نشر المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد ـط ١٤١٣ هـ.

#### ٦ ـ اعيان الشيعة:

تأليف: الإمام السبيد محسن الأمين، المتوفى سنة (١٣٧١) هـ تحقيق: حسن الأمين دار التعارف للمطبوعات ببيروت لبنان ط ٢٠٤٦هـ.

# ٧ ـ أمالي الطوسي

تأليف: شيخ الطائفة جعفر بن محمد الطوسني. المتوفق سنة (٤٦٠) هـ تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية - مؤسسة البعثة - نشر دار الثقافة - البران - قم - ط ١٤١٤ هـ.

## ٨- الامتاع والمؤانسة:

تأليف: أبو حيان التوحيدي، المتوفى سنة (٤٠٠) هـ تصحيح: أحمد أمين وأحمد الزين منشورات الشريف الرضىي قم ايران.

#### ٩ ـ أمل الآمل:

تأليف: الشيخ محمد بن الحسن (الحر العاملي)، المتوفى سنة (١١٠٤) هـ تحقيق: السيد أحمد الحسيني - مكتبة الاندلس - نشر مطبعة الأداب - العراق - النجف الأشرف.

#### ١٠ ـ الأنساب:

مصادر البحث ......مصادر البحث المسترات المسترات

تأليف: عبد الكريم بن محمد السمعاني، المتوفى سنة (٥٦٢) هـ تحقيق: عبد الله عمر البارودي ـ دار الفكر للطباعة والنشر ـ بيروت ـ ط ١ ـ ١٤١٩هـ.

#### ١١ - يجار الأثوار:

تأليف: محمد الباقر المجلسي، المتوفى سنة (١١١١) هـ مؤسسة الوفاء -لننان بط ٢٤٠٢ هـ.

#### ١٢ ـ البدانة والنهانة:

#### ١٣ ـ بغية الوعاة:

تأليف: جلال الدين السيوطي، المتوفى سنة (٩١١) هـ تحقيق: محمد أبوالفضل ابراهيم دار الفكر دبيروت ـط ٢ ـ ١٣٩٩هـ.

### ١٤ - تأريخ الإسلام:

تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المتوفى سنة (٧٤٨) هـ تحقيق: د. عمر عبد السلام تدمري دار الكتاب العربي دبيروت ـ ط ١ ـ ١٤٠٧ هـ.

# ١٥ ـ تأريخ بغداد:

تأليف: الخطيب أحمد بن علي البغدادي. المتوفى سنة (٤٦٢) هـدار الكتاب العربي بيروت.

١٩٦ ..... الشيخ المفيد لحَّة

# ١٦ ـ تاريخ التراث العربي:

تأليف: فؤاد سنزكين ترجمة: محمود فهمي حجازي - إدارة الثقافة والنشر بالجامعة ـ جامعة الإمام محمد بن الإسلامية - السعودية ـ ط ـ ١٤٠٢هـ.

# ١٧ - تأريخ مدينة دمشق:

تأليف: علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الدمشقي (ابن عساكر). المتوفى سنة (٧١) هـ تحقيق: علي شيري درار الفكر دبيروت ط د

## ۱۸ ـ تاريخ طبرستان:

تأليف: ابن اسفنديار.

# ١٩ ـ التحرير الطاووسي:

تأليف: الشيخ حسن بن زين الدين صاحب المعالم، المتوفى سنة (١٠١١) هـ تحقيق: فاضل الجواهري ـ نشر مكتبة السيد المرعشي ـ مطبعة سيد الشهداء ـ قم ـ ايران ـ ط ١٤١١ هـ.

# ٢٠ ـ التدوين في أخبار قزوين:

تأليف: عبد الكريم بن محمد الرافعي القزويني (من أعلام القرن السادس الهجري) تحقيق: الشيخ عزيز الله العطاردي ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ ط ١٤٠٨هـ.

## ۲۱ ـ تراثنا:

نشرة فصلية تصدرها مؤسسة آل البيت ﷺ الإحياء التراث.

مصادر البحث .....

## ٢٢ ـ التنقيح في شرح العروة الوثقى:

تأليف: الشيخ على الغروي (تقرير أبحاث السيد الخوئي، المتوفى سنة (١٤١٢) هـمؤسسة آثار الإمام الخوئي عقم ايران -ط-١٤١٨هـ.

## ٢٣ ... تنقيح المقال:

تأليف: أبو علي الحائري (محمد بن إسماعيل المازندراني) المتوفى سنة (١٣١٦) هـ تحقيق: مؤسسة آل البيت عيث الإحياء التراث - قم - الران - ط ١٤١٦ هـ.

## ٢٤ التهذيب:

تهذيب الأحكام لشيخ الطائفة: محمد بن الحسن الطوسي، المتوفى سنة (٢٦٠) هـ تحقيق: السيد حسن الخرسان دار الكتب الإسلامية طهران حط - ١٣٩٠ هـ.

# ٢٥ ـ جامع الاصول:

تأليف: ابن الاثير، المتوفى سنة (٦٠٦) هـ تحقيق: عبد القادر الارتاؤوط درار الفكر - بيروت ـ ط ١٤٠٣ م.

## ٢٦ - جامع الرواة:

تأليف: محمد بن علي الاردبيلي الغروي الحائري، المتوفى (ق١١) هـ منشورات مكتبة المرعشى -قم -ايران -١٤٠٣هـ.

#### ٧٧ ـ خاتمة المستدرك:

تأليف: الشيخ حسين النورى الطبرسي، المتوفى سنة (١٣٢٠) هـ -

تحقيق: مؤسسة آل البيت عَبَيْ لإحياء التراث ـ قم ـ ايران ـ ط ١ ـ ١ ١٥٥ه.

# ٢٨ .. الخلاصة: خلاصة الأقوال في معرفة الرجال:

تأليف: الحسن بن يوسف الحلي، المتوفى سنة (٧٢٦) هـ تحقيق: الشيخ جواد القيومي - مؤسسة النشر الإسلامي - قم دايران - ط ١.

# ٢٩ ـ الحدائق الوردية:

تأليف: حميد بن أحمد المحلَّى، المتوفَّى سنة (٦٥٢) هـ.

## ٣٠ الدرجات الرفيعة:

الدرجات الرفيعة في طبقات الشيعة، تأليف: السيد علي خان المدني الشيرازي الحسيني منشورات بصيرتي دقم دايران ـط ١٣٩٧هـ.

## ٣١ الديوان:

ديوان الشاعر السيد مصطفى جمال الدين، المتوفى سنة (١٤١٧) هدار المؤرخ العربي بيروت ـط ١٤١٥م.

# ٣٢ ديوان مهيار الديلمي:

ديوان الشاعر مهيار بن مرزويه الكاتب الديلمي، المتوفى سنة (٤٢٨) هـ مؤسسة الاعلمي للمطبوعات ـط ١٤٢٠هـ.

# ٣٣ - الذريعة: الذريعة إلى تصانيف الشبيعة.

تأليف: الشيخ آقا بزرك الطهراني، المتوغى سنة (١٣٨٨) هـ دار الأضواء ـ بيروت. مصادر البحث ......مصادر البحث .....

## ٣٤ \_ رجال ابن داود: كتاب الرجال

تأليف: الحسن بن علي بن داود الحلي، المتوفى سنة (٧٠٧) هـ منشورات المطبعة الحيدرية - منشورات المطبعة الحيدرية - النحف) ـ ط ـ ١٣٩٢هـ.

# ٣٥ \_ رجال الطوسي:

تأليف: شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي، المتوفى سنة (٤٦٠) هـ تحقيق: جواد القيومي ـ مؤسسة النشر الإسلامي ـ ط ١٤١٥ م ١٤١٥ هـ.

# ٣٦ ـ رجال العلامة: رجال العلامة الحلى،

تأليف: الحسن بن يوسف، العلامة الحلي، المتوفى سنة (٧٢٦) ه. تصحيح: السبد محمد صادق بحر العلوم منشورات المطبعة الحيدرية النجف طبع بالاوفسيت خيام ط ٢ - ١٣٨١ ه.

## ٣٧ ـ رجال المجلسي:

تأليف: محمد باقر بن محمد تقي المجلسي، المتوفى سنة (١١١١) هـ ترتيب: عبد الله السبزالي الحاج - مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت ط ١٤١٥-١٤٠ه.

# ٣٨ ـ رجال النجاشي:

تأليف: أحمد بن علي بن أحمد بن العبّاس النجاشي، المتوفى سنة (٤٥٠)هـ - تحقيق: السيد موسى الشبيري الزنجاني - قم - ايران - طـ١٤٠٧هـ.

#### ٣٩ روضات الجنات:

تأليف: محمد باقر الموسوي الخونساري، المتوفى سنة (١٣١٣) هنشر مكتبة اسماعيليان -قم -ايران -ط ١٣٩٠ هـ.

#### ٤٠ - رياض العلماء:

رياض العلماء وحياض الفضلاء، تأليف: عبد الله افندي الاصفهائي (من أعلام القرن ١٢)، تحقيق: السيد أحمد الحسيني - منشورات مكتبة المرعشى -ط ١٤٠١ه.

# ٤١ ـ سير أعلام النبلاء:

تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المتوفى (٧٤٨) هـ تحقيق: شعيب الأرنؤوط وحسين الأسد - مؤسسة الرسالة - بيروت ط ٣ - ١٤٠٥ هـ.

# ٤٢ ـ شذرات الذهب: شندرات الذهب في أخبار من ذهب.

تأليف: ابن العماد الحنبلي، المتوفى سنة (١٠٨٩) هـ دار الآفاق سبيروت.

## 24 مشرح المعام:

شرح المنام: مصنفات الشيخ المفيد، المتوفى سنة (٤١٣) هـ تحقيق: الشيخ مهدي نجف ـ المؤتمر العالمي بمناسبة ذكرى ألفية الشيخ المفيدط ١-١٤١٣هـ.

# ٤٤ ـ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد:

تأليف: عبد الحميد بن هبة الله بن أبي الحديد، المتوفى سنة (٦٥٦) هـدار احياء الكتب العربية (مكتبة المرعشي) قم دايران عط ٢ ـ ١٣٨٥ هـ. 

#### ه٤ \_ الصواعق المحرقة:

تأليف: أحمد بن حجر الهيثمي، المتوفق سنة (٩٧٤) هـ دار الكتب العلمية - سروت ط ٢ ـ ١٤١٤ هـ .

## ٤٦ ـ طبقات أعلام الشبيعة:

تأليف: الشيخ أقا بزرك الطهراني، المتوفى سنة (١٣٨٨) هـ دار الكتاب العربى ـ ط ١ - ١٣٩٠ م.

#### ٤٧ \_ طبقات الحفاظ:

تأليف: جلال الدين السيوطي، المتوفى سنة (٩١١) هـ مراجعة لجنة من العلماء ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ ط ١٤٠٢ هـ.

# ٤٨ \_ طبقات السبكي: طبقات الشافعية الكبرى:

تأليف: عبد الوهاب بن علي السبكي، المتوفى سنة ( ٧٧١) هـ تحقيق: عبد الفتاح الحلق ومحمود محمد الطناحي دار احياء الكتاب العربي .

# ٤٩ ـ عيون أخبار الرضاجُ:

تأليف: الشيخ ابن بابويه القمي الصدوق، المتوفى سنة (٣٨١) هـ تصحيح: السبد مهدي الحسيني اللاجوردي ـ انتشارات جهان ـ طهران.

## ده الغدير:

تأليف: الشيخ عبد الحسين أحمد الأميني. المتوفى سنة (١٣٩٠) هـ مطبعة الحيدري مطهران ايران ط٤ -١٣٩٦ هـ.

٢٠٢ ..... الشيخ المفيد ﴿

## ٥١ الغبية:

تأليف: محمد بن الحسن الطوسي، المتوفى سنة (٤٦٠) هـ تحقيق: عباد الله الطهراني والشيخ على أحمد ناصح مؤسسة المعارف الإسلامية مايران مط ١٤١١ ه.

## ٥٢ - القصول المختارة:

تأليف: السيد الشريف المرتضى المتوفى سنة (٤٣٦) هـ (مصنفات الشيخ المفيد ـ ط ١٤١٣ ـ ه.

## ٥٣ ـ فصل الاعتزال:

تأليف:

# ٥٤ ـ الفهرست للطوسي:

تأليف: شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسني (٤٦٠) هـ تحقيق: مؤسسة نشر الفقاهة ـط ١٤١٧/١ هـ.

# ٥٥ ـ الفهرست لمنتجب الدين

تأليف: الشيخ علي بن بابويه الرازي، من أعلام القرن السادس الهجري - تحقيق: السيد جلال الدين محدث أرموي - مكتبة المرعشي النجفي - ط - ١٣٦٦ هش.

# ٥٦ - الفهرست لابن النديم:

تأليف: محمد بن إستحاق النديم، المتوفى سنة ( ٣٨٠) هـ تحقيق: د. ناهد عبّاس عثمان دار قطرى بن الفجاءة ط ١ - ١٩٨٥ م.

مصادر البحث .....مصادر البحث

#### ٧٥ ـ الفوائد الرجالية:

تأليف: السيد محمد مهدي بحر العلوم الطباطبائي، المتوفى سنة (١٣١٢)هـ تحقيق: محمد صادق بحر العلوم وحسين بحر العلوم مكتبة الصادق طهران مط ١٣٦٢-١ هـ.

# ٥٨ ـ قاموس الرجال:

تأليف: الشيخ محمد تقي التستري، المتوفى سنة (١٤١٥) هـ مؤسسة النشر الإسلامي ـط ١ ـ ١٤١٠هـ.

# ٥٩ ـ الكافي:

تأليف: محمد بن يعقوب الكليني، المتوفى سنة (٣٢٩) هـ تصحيح: على ا اكبر الغفاري دار الكتب الإسلامية -تهران ـط ٣٨٨٠٣ هـ.

# ٦٠ - الكامل في التاريخ:

تأليف: محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني المعروف بابن الأثير. المتوفى سنة (٣٦٠) هدار صادر -بيروت -١٩٨٢ م.

# ٦١- الكنى والإلقاب:

تأليف: الشبيخ عبّاس القمي، المتوفى سنة (١٣٥٩) هـ مطبعة العرفان -صيدا (أوفسيت انتشارات بيدار) -قم -ايران .

# ٦٢ - اللباب في تهذيب الأنساب:

تأليف: ابن الاثير الجزري، المتوفى سنة (٦٣٠) هددار صادر بيروت مطح ١٤١٤هـ.

٢٠٤ .... الشيخ المفيد ﷺ

## ٦٣ ـ لسان الميزان:

تأليف: أحمد بن علي بن محمد الشهير بابن حجر العسقلاني، المتوفى سنة (٨٥٢) هـ تحقيق: محمد عبد الرحمن العسلي دار احياء التراث العربي دمؤسسة التاريخ العربي دبيروت ـط ١٤١٦٦ م.

# ٦٤ ـ لؤلؤة البحرين:

تأليف: الشيخ يوسف بن أحمد البحراني، المتوفى سنة (١١٨٦) هـ تحقيق: السيد محمد بحر العلوم - مؤسسة آل البيت ﴿ للطباعة والنشر.

#### ٦٥ ـ مجالس المؤمنين:

تأليف: نور الله الشوشتري، المتوفى سنة (١٠١٩) هـ كتابغروشي إسلامية عليه الشوشتري، المتوفى سنة (١٠١٩) هـ كتابغروشي

# ٦٦ المجدى:

تأليف: على بن محمد العلوي العمري (من أعلام القرن الخامس الهجري) - تحقيق: د. أحمد المهدوي الدامعاني - مكتبة المرعشي النجفي -قم -ايران -ط ١٤٠٩ هـ.

# ٣٧ - مجموعة ورّام: تنبيه الخواطر ونزهة النواظر:

تأليف: ورّام بن أبي فراس المالكي الاشتري، المتوفى سنة (٦٠٥) هـدار صعب ودار التعارف بيروت أوفسيت مكتبة الفقيه قم ايران.

مصادر البحث .....

# ٦٨ ـ المختلف: مختلف الشبيعة في أحكام الشريعة

تأليف: العلامة الحلي، الحسن بن يوسف بن مطهر، المتوفى سنة (ه) - تحقيق: مدركز الابحاث والدراسات الإسلامية - قم - ايران - ط ا - 121 هـ.

# ٦٩ ـ مرآة الجنان: مرآة الجنان وعبرة اليقظان

تأليف: عبدالله بن أسعد بن علي اليافعي، المتوفى سنة (٧٦٨) هـ تحقيق: خليل المنصور ددار الكتب العلمية دبيروت -ط ١٤١٧ هـ.

# ٧٠ المسائل السروية: مصنفات الشبيخ المفيد

تأليف: الشيخ محمد بن النعمان المفيد، المتوفى سنة (٤١٢) هـ تحقيق: صائف عبد الحميد -المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد -ط ١٤١٣-٨هـ.

# ٧١ مستطرفات السرائر: النوادر ومستطرفات السرائر

تأليف: الشيخ محمد بن ادريس الحلي، المتوفى سنة (٥٩٨) هـ تحقيق: مدرسة الإمام المهدى (عج) ـ قم ـ ايران ـ ط ١٤٠٨ هـ .

# ٧٢ مسند أحمد:

تأليف: أحمد بن حنبل الشبياني، المتوفى (٢٤١) هـ دار احياء التراث العربي ببيروت ط ١٤١٤ هـ.

# ٧٣ ـ المصنف لابن أبي شيبة:

تأليف: عبد الله بن محمد بن أبي شبيبة الكوفي العبسي، المتوفى سنة (٢٣٥) هـ تحقيق: عامر العمري الاعظمي - الدار السلفية - بومباي - الهند.

٣٠٦ ..... الشيخ المفيد بي

## ٧٤ معالم العلماء:

تأليف: محمد بن علي بن شهر آشوب المازندراني، المتوفى سنة (٥٨٨)هـالمطبعة الحيدرية النحف العراق ط ١٣٨٠هـ.

## ٧٥ ـ معجم الأدباء:

تأليف: ياقوت بن عبد الله الحموي، المتوفى سنة (٦٢٦) هـ دار الفكر ـ . بيروت مط ٢٤٠٠ ع.

## ٧٦ معجم البلدان:

تأليف: ياقوت بن عبد الله الحموي المتوفى سنة (٦٢٦) هـ تحقيق: فريد عبد العزيز الجندى دوار الكتب العلمية بيروت.

## ٧٧ معجم رجال الحديث:

تأليف: السبيد أبو القاسم الخوئي، المتوفى سبنة (١٤١٣) هـ ط ٥ ـ ـ المدوني سبنة (١٤١٣) هـ ط ٥ ـ المدوني سبنة (١٤١٣)

# ٧٨ ـ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن العظيم:

إعداد: محمد فؤاد عبد الباقي ـ منشورات الشريف الرضبي ـ ط٢ ـ ١٠٨هـ.

# ٧٩ - الملل والتجل:

تأليف: محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، المتوفى سنة (٥٤٨) هـ ـ تحقيق: محمد سنيد كيلاني ـ دار المعرفة \_ بيروت.

مصادر البحث .....مصادر البحث المستعدد المستعدد البحث المستعدد المستعد المستعدد المست

# ٨٠ مناقب ابن شهر آشوب:

تأليف: محمد بن علي بن شهر أشوب المازندراني، المتوفى سنة (٨٨٥)هـ تحقيق: د. يوسف البقاعي دار الاضواء - بيروت - ط ٢ - ١٤١٢ هـ.

## ٨١ ـ المنتظم: المنتظم في تاريخ الامم والملوك

تأليف: عبد الرحمن بن علي ابن الجوزي، المتوفى سنة (٥٩٧) هـ تحقيق: محمد عبد القادر عطا دار الكتب العلمية - بدورت -ط ١٤١٢ هـ.

## ٨٢ ـ منتهى المقال:

تأليف: أبو على الحائري، محمد بن إسماعيل المازندراني، المتوقى سنة (١٢١٦) هـ تحقيق مؤسسة آل البيت على الإحياء التراث ط ١ - ١٤١٦هـ.

# ٨٣\_ المنية والأمل:

## ٨٤ ميزان الاعتدال:

تأليف: محمد بن أحمد الذهبي، المتوفى سنة (٨٠٦) هـ تحقيق: الشيخ على محمد معوض وأصحابه، دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ ط١ ـ ١٤١٦هـ.

# ٨٥- النجوم الزاهرة:

تأليف: يوسف بن تغري بروى الاتابكي، المتوفى سنة (٨٧٤) هـ دار

۲۰۸ ..... الشيخ المفيد على

الكتب وزارة الثقافة والإرشاد القومي المؤسسة المصرية العامة.

# ٨٦ - نقد الرجال:

تأليف: السيد مصطفى بن الحسين الحسيني التفرشي (من أعلام القرن الحادي عشر) ـ تحقيق: مؤسسة آل البيت عشر) ـ تحقيق: مؤسسة آل البيت عشر) ـ 1214 هـ.

# ٨٧ - نسيم الرياض:

تأليف: أحمد شهاب الدين الخفاجي، المتوفى سنة (١٠٦٩) همدار الفكر.

# ٨٨ ـ نهج البلاغة:

تحقيق: د. صبحي الصالح ـ دار الكتاب اللبناني ـ مكتبة المدرسة ـ بيروت ـ ط ١٩٨٢ م.

#### ٨٩ - الوسائل: وسائل الشبعة

تأليف: الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي، المتوفى سنة (١١٠٤) هـ تحقيق: مؤسسة آل البيت من لإحياء التراث ـط ١٤١٢١١هـ.

# ٩٠ وفيات الأعيان: وفيات الأعيان وابناء ابناء الزمان

تأليف: أحمد بن محمد بن خلكان، المتوفى سنة (٦٨١) هـ تحقيق: احسان عباس، دار صادر بيروت ـط ١٣٩٨هـ.

# ٩١ م يتيمة الدهر:

تأليف: عبد الملك التعالبي النيسابوري، المتوفى سنة (٤٢٩) هـ تحقيق: د. مفيد محمد قميحة دار الكتب العلمية بيروت ط ١٤٠٣ م. مصادر البحث .....مصادر البحث .....

# ٩٢ اليقين:

تأليف: علي بن موسى المسيني (المعروف بابن طاووس)، المتوفى سنة (٦٦٤) ه منشورات المطبعة الحيدرية في النجف ط ١٣٦٩ هـ.

# ٩٣ ينابيع المودة:

تأليف: سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي، المتوفى سنة (١٢٩٤) هـ تحقيق: سيد علي جمال اشرف الحسيني دار الأسوة للطباعة ـط ١ ـ ١٤١٦ هـ.

# (المجنولات

| تقديم بقلم آية الله الشيخ محمّد رضا الجعفري   |
|-----------------------------------------------|
| تقديم بقلم العلامة الدكتور محمّد حسين الصبغير |
| لمقدمة                                        |
| لمنشباً والولادة والأُسرة                     |
| حديث الولادة                                  |
| كنيته ولقبه                                   |
| كنيته ولقبه:                                  |
| القول الأول:                                  |
| أما القول الثاني:                             |
| القول الثالث:                                 |
| خَلْقُه و خُلُقُه                             |
| حياته العلمية                                 |
| 1)                                            |

| ٢١٢ الشيخ المفيد الله المعلم الم |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الحديث عن تلامذته ٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وأما ترجمة الشريفين:٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وأما الشريف المرتضى:٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (في سبب تسمية المرتضى بعلم الهدى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| بماذا نوجه هذه السفارة؟١٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المكانة الاجتماعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| آثاره العلمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الكتب الكلامية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الكتب الفقهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| التفسير والقرآن١٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| التأريخالتأريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| كتبه الأُصولية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حواريات في مسائل و مناظرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مسألة غامضة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حلَّه لمسألة فقهية أُخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فوائد جمّة١٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| موحديبهت ملحداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| المفيد يحكي رؤيا جميلة١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| أقوال العلماء في حقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| المحتويات                                      |
|------------------------------------------------|
| أقوال علماء الشيعة في حقّه                     |
| أقوال علماء السنة في حقّه٧٥٧                   |
| الراثون من الشعراء للشيخ المفيد ١٦١            |
| أول رثاء ينسب لصاحب العصر (عج) وجد على قبره    |
| الشيخ عبد المحسن الصوري:١٦٣                    |
| الدقائق العشرالمائق العشر                      |
| رثاء الشيخ المفيد للسيد مصطفى جمال الدين 🍪 ١٨٦ |
| مصادر البحث                                    |
| المحتميات                                      |