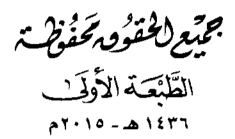




## خطأ الأرض أم اختيار السّماء؟ غيبة الإمام المهدثيُّ







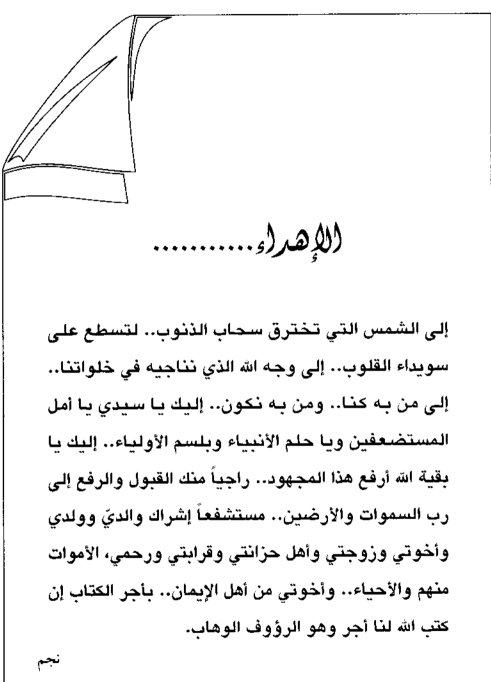
لبنان - بيروت - بشر العبد - قرب مركز التعاون الإسلامي - بناية حطيط هاتف : 009611553119 - طفلكس : 009613514905 E-mail : Albalagh-est@hotmail.com

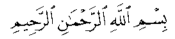
# خطأ الأرض أم اختيار السّماء؟ غيبة الإمام المهدميَّ

### نجم الشيخ داغر









المقدمة

رحمك الله يا جدي كم افتقدك واشعر بالشوق إليك....

كم تساءلت وكم تفكرت كلما ذكرتك وأنت تتحدث بذلك الصوت الحنون عن صاحب الزمان (عجل الله فرجه الشريف) كما تحب دائماً أن تسميه.

من أين لك كل هذا اليقين وهذه البصيرة؟ وأنت ذلك الشيخ البسيط. . نعم عركتك الأيام وصارعتك السنون وخبرت الزمان.

ولكن من أين؟ وأنت الذي لست ممن ارتضع من حوزات النجف ولا تفقهت على يدي احد ما، ولا قرأت العلامات وإشارات آخر الزمان! . أن يكون لك كل ذلك اليقين وكل تلك الثقة بقرب ظهور إمامك وإمام العالمين (أرواحنا فداه).

مهلاً عزيزي القارئ، وكأني أسمعك تقول ما الغرابة في ذلك، واليوم الكل يتحدث عن هذا الموضوع.

الغرابة يا أخي العزيز، أن يبشر رجل بسيط في علمه كجدي بظهور الإمام عَيْنَا ولكن متى؟ في سنوات الثمانينيات والحرب الصدامية الإيرانية في أوجها . حتى انه يسمي احد أحفاده الذي هو أخي (نصير) ويصر على أن هذا المولود سيدرك الإمام في أيام ظهوره المبارك راجياً أن يكون من أنصاره .

فترة الثمانينيات، نعم هي فترة، حيث لم يكن هناك دين ولا قيم ولا حشمة (إلا من البعض القليل الذي يكاد لا يذكر) وكان الجهل يطبق على الآفاق، حتى أن الناس صدقت أننا نحارب الفرس المجوس لفرط جهلهم وغفلتهم.

وما أشبه اليوم بالبارحة، وكأننا تلبسنا بلبوس جهل أهل الشام في حكم معاوية حينما أشاع بينهم أن علي بن أبي طالب عظيمًا لا يصلي، فلم يكن منهم إلا أن اظهروا تعجبهم حينما علموا انه استشهد في المحراب وهو ساجد يصلي لربه، وكذا الحال في حربنا للثورة الإسلامية إلتي لم تعجب الملعون صدام ولا أسياده من الكفرة والمستكبرين، على أي حال، الذي أريد أن أقوله أنه في خضم كل تلك التداعيات والفتن يظهر رجل من عامة الناس، ويجري الله الحق على لسانه من دون أن يتأثر بذلك الجو الفاسد، ويزرع في قلبي الأمل، ويجعلني أتطلع لغد مشرق ترفع فيه جميع الظلامات من الأرض، ويزرع بي النفور من الظلم والظالمين من خلال تلك البصقة التي كان ينثرها على وجه صدام الملعون كلما ظهر وجهه الكالح على شاشة النلفاز.

كان هذا مدخلاً للحديث، أما ما أريد أن أصل إليه، هو أن جدي رحمه الله قد زرع بي حبي للإمام المنتظر (عج). فرحت أتساءل عن أحواله وعن يوم ظهور، المبارك وما يرافقه من أحداث، إلا أني لم أجد من يجيبني بشكل يجعلني أسكن وأطمئن، كبرت وكبرت تساؤلاتي معي، وأكثر ما كان يؤرقني هو سبب غيبته، ولم امتد به كل هذا الزمن من دون أن يظهر؟ ألم تمتلئ الدنيا ظلما وجوراً، الم يُقتل الشيعة في كل مكان، ألم يسخر منا الأعداء بسبب إيماننا بظهوره المبارك؟ ألم، ألم، ألم، ...؟. إذن، لم لا يظهر ويريح الناس من كل هذا البلاء والعذاب؟!.

وبغية وضع حد لحيرتي وتساؤلاتي التي لا تنقضي شمرت عن ساعد الجد ورحت ابحث في طيات الكتب تارة، ومستفهما من أهل الاختصاص الذين وفقت للتعرف ببعضهم تارة أخرى، ومن خلال البحث والتدبر في روايات أهل العصمة والطهارة عليم اكتشفت مدى سذاجتي وجهالتي بهذا المشروع العظيم، الذي خطه الله تبارك وتعالى للوصول بالإنسان إلى أكمل درجات الإنسانية، وعرفت حينها أننا حينما كنا ندعو أن يُظهر الله الإمام، كان مثلنا كالذي يطلب من الله الذرية الصالحة وهو لم يتزوج بعد، لأن المسألة فيها أبعاد خطيرة وشروط حتمية لا بد أن تتوفر من اجل إنجاح المشروع، وأي مشروع؟ إقامة دولة الله في الأرض.

من هنا رحت أبحث عن أسباب الغيبة وهل يقف وراءها بعد سماوي غيبي أم الذي يحول بيننا وبين التمتع بتلك الطلعة البهية احد الأبعاد الأرضية؟ وبكلمة أخرى، هل سبب الغيبة هو خطأ الأرض أم اختيار السماء؟ .

وإليك عزيزي القارئ ما توصلت إليه بتوفيق من الله وتسديده وأرجو من الإمام بقية الله في الأرض أن يرفعه إلى الله شافعاً في قبوله متجاوزاً ما به من نقص أو خطأ سائلاً الله سبحانه أن يغفر لي ويجعلني من أنصاره ومقوية سلطانه ومن المستشهدين بين يديه. تمهيد

إن مما لا شك فيه أن صاحب أي مشروع يريد أن يكتب لمشروعه النجاح لا بد له من أن يوفر العوامل والمقومات الكفيلة لإنجاح مشروعه.

وفي ما يتعلق ببحثنا فسينصب على دراسة ثلاث عوامل أو مقومات أساسية تمثل العمود الفقري للمشروع، وسيتوقف نجاحه على مدى قابليتها على النجاح من جهة، ومدى توفرها من جهة أخرى.

وأهم هذه العوامل من وجهة نظرنا تتلخص في أمور ثلاثة:

الأول: الفكرة (ويجب أن تكون قابلة للتطبيق وتفي بالغاية المرجوة من المشروع).

الثاني: القائد أو المدير المنفذ للمشروع (وهنا يجب أن يكون أدرى الناس بطبيعة المشروع واحرص الناس على إقامته لما سبق له من استيعاب للفكرة ومدى الحاجة الماسة لإقامتها).

الثالث: الأذرع الصالحة الماهرة (الأيدي العاملة)، (من الضروري هنا أن تتوافر لديهم الكفاءة والقدرة على استيعاب فكرة المشروع بالإضافة إلى حتمية تمتعهم بالطاعة والانقياد للقائد المنفذ من اجل ضمان تحقيق رؤية صاحب العمل وسريان إرادته إلى جميع مفاصل المشروع من دون اجتهادات تضر بالوحدة العامة للمشروع).

الآن، لأضعك في الصورة عزيزي القارئ الكريم وأقل لك إنني كنت أتحدث عن مشروع الولاية الكبرى في إقامة دولة العدل الإلهي، وعبرت عن الخالق العظيم تبارك وتعالى بصاحب المشروع، والمشروع أو الفكرة التي تحدثت عنها هو الإسلام، والقائد المنفذ للمشروع هو الإمام (روحي فداه)، بينما رمزنا لأنصاره البررة بالأذرع الصالحة. والآن السؤال: ما الذي يمنع الإمام من الظهور؟ ولماذا لـم يتحقق الوعد الإلهي بذلك؟ هل السبب وراء غيبته اختيار السماء من دون تبيان الأسباب التي أدت إليها، والمراد منا التسليم والإذعان وعدم البحث وراء ذلك كما يدعيه البعض؟!!.

أم أن العلة وراء ذلك هي خطأ الأرض، أي عدم إيفاء الناس بالتزاماتهم تجاه ربهم وتجاه إمامهم الذي يعيش مرارة الغيبة وآلامها في سبيل إنقاذهم من براثن الجهل والتخلف واستكبار الظالمين والطواغيت؟ .

وبكلمة واحدة، لماذا لم يتحقق المشروع الإلهي؟ ومن هو المسؤول عن ذلك في الدوائر التي حددناها؟ فهل تقع المسؤولية على عاتق السماء، يعني (الإسلام والقائد)، أم في دائرة الأرض (وهي الأذرع الصالحة)؟.

ونعني باختيار السماء: أن الله تبارك وتعالى أراد ذلك، والمطلوب منا ألا نبحث عن السبب، وأما خطأ الأرض: فيعني أن الله تبارك وتعالى أراد للإمام الظهور ولكن من خلال السنن التي ثبتها في الأرض وأجرى الحياة على وفقها، وبالتالي فإن تعطيل هذه السنن هو مسؤولية الإنسان أولاً وأخيراً.

ومن أجل ذلك حللنا مقومات المشروع إلى هذه الثلاثة لكي تتسنى لنا مناقشتها كلا على حدة، وسنبدأ بمناقشة الأطروحة التي تقول إن اختيار السماء هو السبب الكامن وراء الغيبة، وسنثبت بعون الله عدم صحة هذه النظرية التي تتناقض ومبدأ العدل واللطف الإلهي، وأن العلة الحقيقية وراء الغيبة هي خطأ الأرض، هذا ما سيتضمنه الفصل الأول من البحث، أما الفصل الثاني فسيعتني بالدائرة الأولى من الدوائر الثلاث التي شكلت أعمدة المشروع وهي (الفكرة) أي الإسلام، ونستهل هذا الفصل بالتساؤل، هل أن الإسلام غير قادر فعلاً على مواكبة العصر وانه لا يصلح لقيادة الحياة حاليا كما يدعي ذلك مخالفوه؟.

ونناقش في الفصل الثالث الدائرة الثانية للمشروع (القائد المنفذ) الإمام (عج) وهل يوجد ثمة احتمال بعدم جاهزيته لقيادة ثورة الإصلاح الكبرى في الأرض، كما يقول به البعض؟ .

وفي الفصل الرابع سيأتي دور البحث في توافر أو عدم توافر الأذرع الصالحة الكفوءة التي يحتاج إليها الإمام في القيام بنهضته الإصلاحية العظمي ومدى تأثير ذلك في إقامة المشروع، ومن خلال ذلك سنستكمل مناقشة علل الغيبة المذكورة في الكتب، وسنثبت بعون الله أنها كلها ترجع لعلة واحدة هي عدم توفر العدة المعدودة المخلصة.

ومن ثم ستظهر لك عزيزي القارئ أي الدوائر هي المسؤولة عن غيبة الإمام عي وأين تستوطن العلة الحقيقية المسؤولة عن غيبته وتأخير تنفيذ وإقامة المشروع الإلهي.

أما في الفصل الخامس فسنبين الشروط أو الصفات التي وضعها القادة المعصومون ﷺ لحملة مشروعهم ولكل من يطمح بأن يكون من أنصار بقية الله في الأرض.

سنبحث هذا كله اعتماداً على الله تبارك وتعالى مسترشدين بالقرآن والروايات المعصومية، وسنجعلهما السراج الذي يضيء لنا ظلمة الطريق، إضافة إلى أقوال العلماء الأجلاء.





إن المتابع والباحث عن علة الغيبة في الآثار المعصومية، سيجد أنهم على أشاروا (وبشكل واضح) للعلة الرئيسة للغيبة ولكن كعنوان إجمالي، ثقة منهم بأن المتتبع الحريص على سبر أغوار الموضوع، سيلاحظ أنه مع أنهم قد بينوا أكثر من مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التي تتعلق بذمة المكلفين، مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التي تتعلق بذمة المكلفين، مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التي تتعلق بذمة المكلفين، مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التي تتعلق بذمة المكلفين، مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التي تتعلق بذمة المكلفين، مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التي تتعلق بذمة المكلفين، مصداق، إلا إن العلة الحقيقية للغيبة وبالخصوص تلك التأكيد في أحاديثهم الشريفة على موضوعة خوف الإمام من أن يتم تصفيته كآبائه المعصومين، ولا يخفى انه لو وجلا منعة من أنصار وأعوان لما كانت سنته كسنة موسى بن عمران على في الاختفاء والغيبة، حينما قال الله تبارك وتعالى على لسانه في القرآن الكريم فرقم على في أذب عظيماً، وأنت تعلم عزيزي القارئ أن لهم على الإمام ذنباً عظيماً، والغيبة، حينما قال الله تبارك وتعالى على لسانه في القرآن الكريم فرقمة على في أذب عظيماً، والغيبة، حينما قال الله تبارك وتعالى على لسانه في القرآن الكريم فرقمة على ذئب في أنفار وأحوان لما كانت سنته كسنة موسى بن عمران عليماً، والغيبة، حينما قال الله تبارك وتعالى على لسانه في القرآن الكريم فرقمة على ذئب في في أذب عظيماً، والغيبة، حينما قال الله تبارك وتعالى على لسانه في القرآن الكريم أوعونياً واحداً فإن كان موسى الكليم أحد أولي العزم، اختفى مخافة القتل لأنه قتل فرعونياً واحداً فإن كان موسى الكليمام وهم يعلمون أن عروشهم وعروش كل الظالمين والفراعنة ستسقط فبان كان موسى الكرمام وهم وعروش ما وعروش كا الظالمين والفراعنة ستسقط فبان كان موسى الكيم أحد أولى أنه، ورحيفي ما وحروش على يدير؟ أم أن العلة وراء أنهم على أنها ما يشير إلى على يديه. وأرى أن من المناسب في هذا المقام استعراض أهم الأساب التي يبتها فما بالك بالإمام وهم يعلمون أن عروشهم وعروشام والغيام، الغرام أما الغرامي أولى أولى أن من المناسب في هل المقام استعراض أهم الأساب التي يبتها فلى يديه. وأرى أن من المناسب في هل المقام استعرام أهم الأسابي والفرام

الأول: انه سر من أسرار الله وان الحكمة من غيبته وجه الحكمة من غيبات الأنبياء ﷺ .

> الثاني: الخوف من القتل. الثالث: انه غضب من الله على الناس. الرابع: حتى يصفو الكدر ويبقى الخلص من المؤمنين. الخامس: حتى لا تبقى فئة تقول لو حكمنا لعدلنا.

السادس: حتى تمتلئ الأرض ظلماً وجوراً. السابع: انتظاره للعدة المعدودة من أصحابه. الثامن: حتى لا تكون لأحد الطواغيث بيعة في عنقه. التاسع: لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا (أي لو خرجت ودائع الله من المؤمنين من أصلاب آبائهم الكافرين). هذه ابرز الأسباب التي أشارت لها الروايات المعصومية بأنها تقف وراء

هذه ابرز الاسباب التي اشارت لها الروايات المعصومية بانها تقف وراء الغيبة.

#### علة واحدة لجميع الأسباب

إن من يدقق النظر في الأسباب التي سنتعرض لمناقشتها هي ورواياتها، يجد أنها جميعا تعود لعلة واحدة هي (خطأ الأرض)، وهذا ما سنثبته إن شاء الله في الفصول اللاحقة.

#### أ: إنها سر من الله

عن عبد الله بن الفضل الهاشمي قال سمعت الصادق جعفر بن محمد على يقول، إن لصاحب هذا الأمر غيبة لا بد منها يرتاب فيها كل مبطل فقلت له ولم جعلت فداك، قال لأمر لم يؤذن لنا في كشفه لكم، قلت فما وجه الحكمة في غيبته، فقال وجه الحكمة في غيبت من نقدم من حجج الله تعالى فقال وجه الحكمة في غيبت من نقدم من حجج الله تعالى ذكره، إن وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلا بعد ظهوره كما لا ينكشف وجه الحكمة لما أتاه الخضر عليه من خرق السفينة وقتل الغلام وإقامة الجدار لموسى عليه من أن الما من تقدم من حجم الله تعالى وجه الحكمة في غيبت من نقدم من حجم الله تعالى وجه الحكمة في غيبت من نقدم من حجم الله تعالى وجه الحكمة في غيبت من نقدم من حجم الله تعالى وجه الحكمة في غيبت من نقدم من حجم الله تعالى وجه الحكمة لما أتاه الخضر عليه من خرق السفينة وقتل الغلام وإقامة الجدار لموسى عليه إلا وقت افتراقهما، يا ابن الفضل إن هذا أمر من أمر الله وسر من الله وغيب من غيب الله ومتى علمنا أنه ترتم حكم صدقنا بأن أفعاله كلها حكمة وان

إذا أردنا أن نناقش هذه الرواية الكريمة ونفهمها بشكل جيد علينا أن نلتزم بالضابطة التي وضعها الأئمة على في كيفية التعامل مع كل ما ينقل عنهم، وهو العرض على القرآن الكريم وجعله الحاكم على صحة الكلام المنقول عنهم، لأنهم لا يخالفون كتاب الله لا في صغيرة ولا كبيرة ولن يفترقوا عنه أبدأ، وننطلق في البحث والمناقشة من عدة قواعد قرآنية عظيمة، أولاها أن الله سبحانه وتعالى حاشاه

الاحتجاج ج٢/ ٣٧٦، كمال الدين ج ٢/ ٤٨٢، منتخب الأنوار المضيئة/ ٨١.

أن يويد ظلما للعباد كما عبو عن ذلك القرآن الكويم بقوله تعالى: ﴿ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَآتَ الله لِيْسَ بِظَنَمٍ لِلْعَبِيدِكَدَأَبِ اللِ فِرْعَوْتُ وَالَذِين من قَبْلِهُمْ كَفَرُوا بِنَايَتِ اللَّهِ فَاخَذَهُمُ اللَّهُ يِذُفُوبِهِمْ إِنَّ اللَهُ قُوْتٌ شَديدُ الْعِقَابِذَلِكَ بِأَتَ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيَّرًا فِعْمَةً الْعَمَهَا عَلَى قَوْمَ حَتَى يُعَبُرُوا مَا بِلْفُسِهِمْ وَآتَ اللَهُ قُوتٌ شَديدُ الْعِقَابِذَلِكَ بِأَتَ اللَهُ لَمْ يَكُ مُغَيَّرًا فِعْمَةً الْعَمَهَا عَلَى قَوْمَ حَتَى يُعَبُرُوا مَا بِلْفُسِهِمْ وَآتَ اللَهُ قُوتٌ شَديدُ الْعِقَابِذَلِكَ بِأَتَ اللَهُ لَمْ يَكُ مُغَيَّرًا فِعْمَةً قَوْمَ حَتَى يُعَبُرُوا مَا بِلْفُسِهِمْ وَآتَ اللَهُ سَمِيعُ عَلِيهُ<sup>(١)</sup> وفي الحج: ﴿ذَالِكَ بِمَا قَدَمَتَ يَدَاكَ وَمَا رَبُّهُ لِيسَ بِطَلَنَهِ لِلْعَبِيدِ<sup>(٢)</sup>، وقوله تعالى: ﴿مَنْ عَملَ صَلِحًا فَيْنَفْسِهِ، وَمَنْ اسَآة فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُكَ بِطَلْنَهِ لِللَهُ لِللَهِ فَعَيْبَهِمْ وَانَ اللَهُ سَمِيعُ عَلِيعُ مَا يَا فَنُسِهِمْ وَمَنْ اسَآة فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُكَ بِطَلْنَهِ لِللَهِ عَلْكَ بِعَيدِهِ (<sup>11)</sup>، وقوله تعالى: ﴿مَنْ عَملَ صَلِحًا فَيْنَفْسِهِ وَمَنْ اللَهُ فَعَلَيْهَا

وآيات أخر لم نأت بها رعاية للاختصار، كلها تتحدث بنفس المضمون، إذن نفهم من هذا التأكيد من البارئ تتزخل من خلال تكراره لهذه الآيات، أن عدم ظلم البارئ سبحانه مسألة أساسية يجب أن يفهمها الإنسان في علاقته مع الله تبارك وتعالى. وكذا القاعدة القرآنية الأخرى في عدم تبديل النعمة التي أنعمها الله على الإنسان إلا إذا غير الإنسان من حاله وكفر بها، وهذا ما جاء في الآية المتقدمة من سورة الأنفال: ﴿ذَلِكَ بِأَنَ اللَّهُ لَمَ يَكُمُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَعْفَظُولُهُ مِنَ أَمَر اللَّهُ الذَّسَ سورة الأنفال: ﴿ذَلِكَ بِأَنَ اللَّهُ لَمَ يَكُمُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَعْفَظُولُهُ مِنَ أَمَر اللَّهُ مورة الأنفال: ﴿ذَلِكَ بِأَنَ اللَّهُ لَمَ يَكُمُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَعْفَظُولُهُ مِنَ أَمَر اللَّهُ مورة الأنفال: فوقوله تعالى: في أَلَهُ لَمْ يَكُمُ أَنَّهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَعْفَظُولُهُ مِنَ أَمَر اللَّهُ مورة الأنفال: فوقوله تعالى: في أَنَّهُ لَمْ يَقَبَنُ مَعَقِبَتُ مِنْ اللَّهُ اللهُ عَلَى أَلَهُ مَعَقِرُهُ مَن إِنَ اللَّهُ سَعِيغُ عَلِيهُ مِنْ وقوله تعالى: فَكُمُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَمَنْ خَلْفِهِ مِنْ أَمَر

وقبل الدخول في مناقشة الرواية نحتاج إلى قاعدة قرآنية ثالثة مفادها، أنه ما من مصيبة تصيب الإنسان إلا كان هو المسؤول الأول عن حدوثها، قال الله تعالى في كتاب الكريم ﴿وَمَا أَصَبَحُم مِن مُُصِيبَةٍ فَبِمَ كَسَبَتْ أَيدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ﴾<sup>(1)</sup> وقوله تعالى في سورة النساء: ﴿فَكَيْفَ إِذَا أَصَبَتْهُم مُصِيبَةٌ بِما قَدَمَتْ أَيدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُوكَ يَخْلِفُونَ بِأَلَهِ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا﴾<sup>(v)</sup>، وقسول في غَلَيْهُم تُصِيبَةٌ بِما فَذَمَتْ أَيدِيهُمْ ثُمَ

- (١) سورة الأنفال، الآيتان: ٥١ ٥٣.
  - (٢) سورة الحج، الآية: ١٠.
  - (٣) سورة فصلت، الآية: ٤٦.
    - (٤) سورة غافر، الآية: ٣١.

- (٥) سورة الرعد، الآية : ١١.
- (٦) سورة الشوري، الآية: ٣٠.
  - (٧) سورة النساء، الآية: ٦٢.

مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>. هذا إضافة للآيات التي أوردناها آنفا مثل ﴿ذَلِكَ بِمَا فَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْغَبِـيدِ﴾<sup>(٢)</sup>.

يثبت القرآن الكريم حقيقة واضحة جدا مفادها أن الإنسان هو المسؤول الأول عما يلاقيه من مصائب في الحياة الدنيا (طبعاً يخرج من هذه القاعدة الأئمة والأنبياء لأن مصائبهم من نوع آخر، حسب مقتضى العصمة).

**إذن القاعدة الأولى**: إن الله لا يظلم خلقه، برهم وفاجرهم، وحاشاه أن يفعل ذلك.

**والثانية**: إن الإنسان هو المسؤول الأول والأخير عما يلاقيه من مصائب.

والثالثة: إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم.

من خلال هذه القواعد الثلاث ندخل لمناقشة الرواية المتقدمة، ونُبدأ بهذا السؤال لماذا يتحمل الناس وبالخصوص شيعة أهل البيت كل هذا البلاء والعذاب؟ فان لم يكن لهم يد بغيبة إمامهم وكان الأمر من الله تبارك اسمه، فلماذا يتحملون كل هذا العذاب من تقتيل وتشريد وتجويع . . . الخ من العذابات على مدى كل هذه السنين؟ وما الحكمة من ذلك؟ أليس هذا من قبيل تكليف الناس ما لا يطيقون؟ وما الحكمة من تعذيب الناس؟ والله تبارك وتعالى لم نتعود منه إلا الرحمة بخلقه، وان كان هذا سراً من الله كما تقول الرواية (التي لابد أن نتدبرها بإمعان) ألا يخالف ذلك هذه القواعد القرآنية الثلاث؟ . هذا إذا قلنا أن المفهوم من السر أنه لا يد للناس في غيبة إمامهم وان الأمر برمته موكول لإرادة الخالق تخلق ، وهذا يخالف العديد من الروايات التي كشفت أن الذي ألجأه للغيبة هو خوفه من القتل (وسيأتيك المعنى من الخوف وأنه يرتبط بالمشروع لا بنفسه (روحي فداه). وهذا يعني أن للسر معنى آخر ليس له علاقة بتبرئة ساحة الناس بتغييب حجة الله عنهم، والمنظب من قبل الله سبحانه لقيادتهم نحو الكمان.

لقد أثبتنا بنص القرآن (مع أنه ثابت عقلاً) أن الله لا يريد ظلماً للعباد، ولكن من المسؤول عما يعانيه الناس من ظلم؟ أنا لا أستطيع بل من غير الصحيح أن أدعي

سورة القصص، الآية: ٤٧.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.
 ٣٤.</li

أن الله هو المسؤول عن تسليط الظالمين على خلقه بلا ذنب منهم استحقوا عليه ذلك (حاشاه)، لأن هذا خلاف ما تعودنا عليه من لطفه وعدله الثابتين بالعقل قبل النقل، ولماذا يدعي أحد ذلك والقرآن يصرح بأن الله لا يريد ظلما للعباد (ومن أصدق من الله قيلا). المحصلة أن من يدعى أن الله تبارك وتعالى سلط الظالمين على خلقه من دون علة بيّنها، عليه أن يراجع اعتقاداته ويتوب إلى الله سبحانه من هذه الشبهة، وعليه أن يقرأ القرآن بتدبر . وهناك عبارات لطيفة قرأتها لشيخ الطائفة لَتَظْلَلْهُ في معرض رده على شبهة أوردها بعض المخالفين يزعمون فيها قبح الغيبة!، يقول الشيخ الطوسي: (إنَّ انبساط يده والخوف من تأديبه، إنما فات المكلفين لما يرجع إليهم، لأنهم أحوجوه إلى الاستتار بأن أخافوه ولم يمكنوه، فأتوا من قبل نفوسهم)(1)، يؤكد الشيخ الطوسي في رده هذا على أن علة الغيبة يقف وراءها خطأ الناس وعدم تمكينهم الإمام من أنفسهم ليشرف على تأديبهم وتربيتهم تربية إسلامية. وبهذا يكون المسؤول الأول عما يعانيه الناس من تسلط الظالمين والطواغيت هم الناس أنفسهم فأبدلهم الله به شرار خلقه، وفي هذا يقول الرسول الأعظم عليه كما عن أبي جعفر ﷺ قال وجدنا في كتاب رسول الله «. . وإذا لم يأمروا بالمعروف ولم ينهوا عن المنكر ولم يتبعوا الأخيار من أهل بيتي سلط الله عليهم شرارهم فيدعو أخيارهم فلا يستجاب لهم»<sup>(\*)</sup>.

إذن وفق هذه القاعدة القرآنية والحديث الشريف، لا يمكن أن يسلط الله سبحانه الظالمين على رقاب الناس بحيث يحيلون الحياة إلى جحيم لا يطاق من دون ذنب اقترفه الناس، وحاشاه أن يفعل، بل إن الناس هم الذين يختارون ملوكهم ونوع الحياة التي يحيونها بملء إرادتهم، ورد أيضاً تَخْلَنْتُهُ عن الشبهة التي تقول إن الغيبة إنما استحدثها الله تبارك وتعالى لأجل اختبار خلقه وامتحانهم، فيقول: «وأما ما روي من الأخبار من امتحان الشيعة في حال الغيبة وصعوبة الأمر عليهم واختبارهم للصبر عليه، فالوجه فيها الإخبار عما يتفق من ذلك من الصعوبة والمشاق، لا أن الله تعالى غيّب الإمام ليكون ذلك، وكيف يريد الله ذلك، وما ينال المؤمنين من جهة

- (١) بحار الأنوار ج٥١/ ١٧٠، وراجع رسائل في الغيبة للمفيد (رحمه الله): ٢٣/ ١١.
- (٢) الكافي ج٢/ ٣٧٤. الأمالي للصدوق/ ٣٠٨، علل الشرائع ج٢/ ٥٨٤، تحف العقول/ ٥١.

الظالمين، ظلم منهم ومعصية، والله لا يريد ذلك، بل سبب الغيبة هو الخوف على ما قلناه وأخبروا . .»<sup>(۱)</sup>.

يبين الشيخ أن من غير الممكن أن يكون الله تبارك وتعالى غيّب وليه لاختبار الشيعة مع ما تسببه الغيبة من تسلط الظالمين عليهم من دون معصية أو ذنب ارتكبوه واستحقوا عليه هذه العقوبة، ويؤكد على أن الروايات التي تحدثت عن المشاق التي ستلاقيها الشيعة في عصر الغيبة إنما هي نتيجة الغيبة لا أن الله غيب وليّه حتى يلاقي الشيعة ألوان المذلة والهوان فافهم.

وبهذا نرجع علة الغيبة إلى خطأ أهل الأرض لا اختيار السماء، على أننا يجب أن نوضح مسألة مهمة جداً وهي أننا حينما نقول خطأ الأرض لا بمعزل عن إرادة السماء وهيمنتها وإنما أردنا تنزيه البارئ سبحانه عن أن يكلف خلقه ما لا يطيقون، لأنه ترك لهم حرية اختيار طريقة الحياة التي يحيونها ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾<sup>(٢)</sup>.

وعليه فلا بد أن ما يلاقيه الناس من بلاء وعذاب، من صنع أيديهم، وهذا ما تقوله القاعدة الثانية.

#### القاعدة الثانية

ونستهل مناقشتها بالسؤال التالي، هل أن غيبة الإمام مصيبة أم لا؟ .

فإن قلت إنها ليست مصيبة فقد جانبت الحقيقة، وان انسجمت مع صوت العقل والفطرة وأجبت بأنها من أعظم المصائب، يأتي السؤال الملح، إذن من هو المسؤول عن وقوعها؟. فيجيبنا القرآن بشكل لا يدع مجالاً لأي تأويل، ﴿وَمَآ أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُرُ وَيَعْفُوا عَن كَتِيرٍ <sup>(٣)</sup>، فيرجع الأمر إلى ما قلناه آنفا، من تبرئة البارئ بَرَرَّطٌ واثبات خطأ الأرض.

- بحار الأنوار ج٥٢/ ١٠٥.
   (۳) سورة الشورى، الآية: ٣٠.
  - (٢) سورة الإنسان، الآية : ٣.

ولا بد لي هنا من إيراد رواية عن الإمام الصادق ﷺ (. . . فلما طال على بني إسرائيل العذاب ضجوا وبكوا إلى الله أربعين صباحاً فأوحى إلى موسى وهارون يخلصهم من فرعون فحط عنهم سبعين ومائة سنة، قال: فقال أبو عبد الله: هكذا أنتم لو فعلتم لفرج الله عنا، فاما إذا لم تكونوا فان الأمر ينتهي إلى منتهاه)<sup>(١)</sup>.

أما القاعدة الثالثة فالرواية محل البحث تخالفها أيضاً وهذا لا يجوز، والمعني بقولنا لا يجوز، هو التناقض ما بين القرآن الناطق (الإمام) والقرآن الصامت (الكتاب)، فإننا نعتقد أنهما يصدق بعضهما بعضا، ولا يجوز عليهما الافتراق في أي حال من الأحوال، لذلك لا يمكن أن يكون هناك تناقض إلا في العقول التي فهمت الرواية بهذا الفهم.

القاعدة القرآنية تقول: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَقَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ (<sup>1)</sup> وفي آية أخرى: ﴿ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَهُ لَمْ يَكُ مُغَيَّرًا يَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ وَأَتَ ٱللَهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (<sup>11)</sup>، ذكر في الروايات المعصومية في تفسير قوله تعالى: ﴿تُمَّ لَنُسْتَلُنَ يَوْمَعٍذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ (<sup>12)</sup>، ذكر في الروايات المعصومية أبو عبد الله عن هذه الآية فقال له: ما يَوْمَعٍذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ (<sup>13)</sup>، ذكر في الروايات المعصومية أبو عبد الله عن هذه الآية فقال له: ما النعيم عندك يا نعمان؟ قال: القوت والماء البارد، فقال: لئن أوقفك الله يوم القيامة بين يديه حتى يسألك عن كل أكلة أكلتها أو شربة شربتها ليطولن وقوفك بين يديه، قال فما النعيم جعلت فداك؟ قال: نحن أهل البيت النعيم الذي أنعم الله بنا على العباد.. وبنا هداهم الله للإسلام وهو النعمة التي لا تنقطع، والله سائلهم عن حق النعيم الذي أنعم الله به عليهم وهو النبي وعترته)<sup>(٥)</sup>، وكذا في تفسير قوله تعالى: (... وَأُسَبَعَ عَيَكُمُ نِعَمَةُ ظَنَهِرَةً وَيَاطِنَةً (<sup>11</sup>)، النعمة الظاهرة الإمام الظاهر والنعمة الباطنة الإمام الغائب<sup>(٢)</sup>.

ولعل في الآية نكتة لطيفة يمكن أن نشير إليها بأنه (عد الله تبارك وتعالى النعمة الباطنة، الإمام الغائب، فمع أنه غيبه عن خلقه بسبب آثامهم وشرورهم، إلا أنه عده

- (۱) تفسير الميزان ج۱۷۱/۱۷۱
- (٢) سورة الرعد، الآية: ١١.
- (٣) سورة الأنفال، الآية: ٥٣.
  - (٤) سورة التكاثر، الآية: ٨.

- (٥) تفسير الميزان ج١٢٦/١٦.
- (٦) سورة لقمان، الآية: ٢٠.
- (٧) تفسير الأمثل ج٢ / ٤٢٤.

نعمة حتى وهو غائب، ولعل هذا يوضح لنا معنى قولهم ﷺ أن (وجه الانتفاع به في غيبته هو وجه الانتفاع بالشمس إذا غيبها السحاب).

على أي حال، فإذا كان الإمام في القرآن الكريم هو النعمة التي أسبغها الله على الناس، فلماذا سلبها منهم؟ قرأنا الإجابة قبل قليل في الآيات المتقدمة ﴿ذَلِكَ بِأَنَ اللَهَ لَمُ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمِةٌ وَأَتَ اللَهُ سَمِيغُ عَلِيهٌ ﴾<sup>(1)</sup>.

أخي القارئ الكريم أرجو منك الانتباه إلى عظمة ودقة البارئ تبارك وتعالى في اختيار كلمات آياته، حيث ختم الآية الأخيرة بهذه الكلمات ﴿وَأَتَ لَنَّهَ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ هل تدبرت معي في مراده بخري ، وهل فهمت العلاقة بين هذه الأية المباركة ورواية الإمام الصادق الشيخ التي بين فيها خريطة النجاة من فراعنتنا وطواغيتنا، واستنشاق روح الفرج، يقول القرآن الكريم: ﴿وَأَتَ اللَّهَ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ ويقول الصادق الشيخ إذا فعلنا كما فعل بنو إسرائيل وضجعنا إلى الله بالدعاء فان الله سيرفع عنا البلاء والعذاب كما رفعه عن بني إسرائيل، وسيظهر لنا مهدينا كما أظهر لهم مهديهم موسى عشيم وهذا ما تشير إليه الآية المتقدمة بأن الله سميع عليم، بمعنى أن الله ينتظر أن يسمع دعاءكم ورجوعكم وإنابتكم إليه وهو العليم بحالكم وما تعانونه، أو هو العليم بما يصلحكم وليس غير الدعاء والتوبة وإظهار الندم، وهذا المعنى تجده أهلها بالمام أن الكريم، مثل قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا في فَرْيَةٍ مِن أَنَهُ المعنى تجده أُهلُهَا بِٱلْبَاسَةِ وَالظَرَآو لَعَالَهُمْ يَعْنَرَعُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

من هنا وبعد أن عرضنا الرواية على كتاب الله وناقشناها وفق القواعد القرآنية، وثبت من خلالها عدم صحة نسبة الغيبة إلى الله تبارك وتعالى بمعزل عن العلة الحقيقية وراءها، والتي هي ظلم الناس لأنفسهم، بعد أن استبدلوا الذي هو أدنى بالذي هو خير، وغيروا وكفروا بالنعمة فغير الله وسلبهم إياها، وبهذا كسبوا ما صنعته أيديهم، على هذا يجب أن نتغاضى عن هذه الرواية ونضرب بها عرض الجدار لأنها لم تتطابق والمعنى القرآني، بيد أننا ارتأينا أن نحتاط في المسألة ونحاول أن نجد لها تخريجة ما ربما كانت هي المقصد وراءها.

سورة الأنفال، الآية: ٥٣.
 سورة الأعراف، الآية: ٩٤.

معنى السر

فلا يبقى أمامنا إلا التساؤل عن مراد الإمام الصادق بقوله لابن الفضل الهاشمي، إنها (الغيبة) سر من الله، وغيب من غيب الله، لم يؤذن لنا في كشفه لكم، مع أن جده المصطفى وآباءه البررة علي قد بينوا في أكثر من موضع علة الغيبة كما عددناها في أول البحث!! بل هو نفسه قد جاء عنه ما يوافق آباءه!، إذن لا بد أن يكون في المسالة بعد آخر واحتمالات أخرى وراء حديثه هذا مع ابن الفضل الهاشمي، وربما منها أن الإمام لم يرد أن يكشف للسائل لسبب نجهله، وأنهم أمروا أن يحدثوا الناس على قدر عقولهم أو بما يتناسب مع مصلحتهم، ومثل هذا حدث كثيراً منهم على ال

فهاهو أمير المؤمنين لا يرضى أن يكشف لعمر ابن الخطاب عن اسم المهدي ويقول إن رسول الله قد أمره بذلك مع أنه من الثابت أن الرسول الأعظم هو أول من صرح باسم المهدي بقوله: اسمه كاسمي وكنيته كنيتي ونحن نعلم أنهم نفس واحدة، فلا يبقى لنا مجال إلا أن نقول إن المصلحة كانت ألا يكشف الأمر لعمر لاسيما أنه لم يكن من المتتبعين لأحاديث رسول الله ولا من الحريصين على جمعها وحفظها وتعلمها، بل كان حريصاً على إتلافها ومنع الناس من حفظها وتعلمها، فلعل الأمر مع الهاشمي كان من هذا القبيل (أي هناك مصلحة في عدم الكشف)، مع الفارق بين ولاء الرجلين طبعاً، وكانت المصلحة تتطلب ألا يطلع على علة الغيبة، والذي يدل على ذلك أن الإمام قد لمح له بالجواب الحقيقي، بقوله إن وجه الحكمة من غيباتهم هو الخوف من الظالمين لعدم وجود أنصار يحمونهم ويدافعون عنهم فيباتهم هو الخوف من الظالمين لعدم وجود أنصار يحمونهم ويدافعون عنهم نعتد بها لعدة أسباب.

الأول: لعدم انسجامها مع الأصول التي قررها القرآن الكريم. الثاني: أنها لم ترد عن جميع الأئمة حتى ولو مضموناً، كما تعودنا منهم بالتأكيد على المسائل المهمة التي تمس العقائد الرئيسة الني يعتمد عليها الدين الحق، ومنها قضية الإمام المهدي، فإن الرواية أوردت عن الإمام الصادق فقط ولم ترو عن غيره، مع حساسيتها وأهميتها في توضيح معنى الغيبة الذي طالما أرق الناس، وهذا من الاسباب التي تدعونا لعدم الاعتماد عليها. نعم جاءت روايات أخرى ورد فيها لفظ السر، بيد أننا نعتقد أنها كانت بصدد التحدث عن مقام الإمامة والتأكيد على مدى أهمية تمسك الناس بها، وسيتبين لك من خلال السياق مدى صحة ما نقول.

فعن أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري قال: دخلت على أبي محمد الحسن بن علي على وإنا أريد أن أسأله عن الخلف من بعده فقال لى مبتدئا: يا أحمد بن إسحاق إن الله تبارك و تعالى لم يخل الأرض منذ خلق آدم ولا يخليها إلى أن تقوم الساعة من حجة لله على خلقه به يدفع البلاء عن أهل الأرض وبه ينزل الغيث وبه يخرج بركات الأرض، قال فقلت له يا ابن رسول الله فمن الإمام والخليفة بعدك فنهض مسرعا فدخل البيت ثم خرج وعلى عاتقه غلام كأن وجهه القمر ليلة البدر من أبناء الثلاث سنين... قلت يا ابن رسول الله وإن غيبته لتطول قال إي وربي حتى ورجع عن هذا الأمر أكثر القائلين به ولا يبقى إلا من أخذ الله بولي عليه لولايتنا وكتب في قلبه الإيمان وأيده بروح منه يا أحمد بن إسحاق هذا أمر من أمر الله وسر عن سر الله وغيب من غيب الله فخذ ما آتيتك واكتمه وكن من الشاكرين تكن معنا غذا في عليين<sup>(1)</sup>.

السياق واضح الدلالة في أن السائل إنما جاء مستفهما عمن هو الخلف والإمام من بعد الإمام العسكري، وإذا انتبهت عزيزي القارئ لقول الإمام لأحمد بن إسحاق (حتى يرجع عن هذا الأمر) انه يقصد الإمامة، ولذلك فان أحد أسماء الإمام المهدي هو صاحب الأمر، أي (المتولي شأن الإمامة), ومن ثم يقول إنها سر من سر الله وغيب من غيبه لأنها حقا كذلك، أولاً لأن الغيب غالبا ما يفسر بالإمام الغائب كما في تفسير أغلب المفسرين لأولى آيات البقرة وهو قوله تعالى: ﴿ أَلَذِيْن

(1) كمال الدين ج٢/ ٣٨٤ - ٣٨٥، كشف الغمة ج٢/ ٢١٥ و٢٢٥ إعلام الورى/ ٢٢٥ و٤٤٠.
 مثله بحار الأنوار ج٣٨/ ١٢٧ مثله اليقين/ ٤٩٥ لابن طاووس.

يُؤْمِنُونَ بِٱلْغِيَبِ وَيُقِيمُونَ ٱلْصَلَاةِ وَمِمَّا رَزَقْتَهُمْ يُفِقُونَ ('')، فإذ اغلبهم قالوا إن الغيب هنا هو الإمام المهدي. كما في تفسير نور الثقلين عن يحيى بن أبي القاسم قال، سألب الصادق جعفر بن محمد عن قول الله عَرْضَكَ : ﴿الْمَرَ إِنَّهُ فَلَكُ ٱلْكِنَبُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُنْقِينَ ٢٠ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ٢٠ فقال: المتقون شيعة على والغيب هو (الحجة الغائب)، وشاهد ذلك قول الله عَرْضَ : ﴿وَيَقُولُونَ لَوَلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايكَةٌ مِن زَّيَةٍ. فَقُلُ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَهِ فَأَسْتَظِئُوَا إِنِي مَعَكُم مِنَ أَلْمُنظَوِينَ (٣) (فاخبر بَرْجَعُ أن الآية هي الغيب، والغيب هو الحجة وتصديق ذلك قول الله بَرْجَعٌ : ﴿وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُۥ ءَايَةً﴾(٤) يعني حجة(٥). كما وردت رواية أخرى جاء فيها لفظ السر والغيب والأمر وهي هذه (عن ابن عباس قال: قال رسول الله إن علي بن أبي طالب إمام أمتي وخليفتي عليها من بعدي ومن ولده القائم المنتظر الذي يملأ الله به الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً والذي بعثني بالحق بشيراً إن الثابتين على القول به في زمان غيبته لأعز من الكبريت الأحمر فقام إليه جابر بن عبد الله الأنصاري فقال يا رسول الله وللقائم من ولدك غيبة قال إي وربي وليمحص الله الذين آمنوا ويمحق الكافرين يا جابر إن هذا الأمر أمر من أمر الله وسر من سر الله مطوي عن عباد الله فإياك والشك فيه فإن الشك في أمر الله عَرْضَ كفر)<sup>(٦)</sup>. لاحظ عزيزي القارئ كيف يؤكد الرسول الأعظم على أن الشك في أمر الإمامة كفر، لا الشك في غيبته فافهم.

وذلك لأن سياق الرواية إنما كان للحديث عمن هو الإمام والخليفة من بعد رسول الله ولم يكن الحديث عن الغيبة إلا عرضيا، وسآتيك بأدلة ننتهي من خلالها من هذا الموضوع ونثبت أن السر يتعلق بكنه الإمامة لا الغيبة.

- (١) سورة البقرة، الآية: ٣.
- (٢) سورة البقرة، الأيات: ٢ ٣.
  - (٣) سورة يونس، الآية: ٢٠.
  - (٤) سورة المؤمنون، الآية: ٥٠.
- ٥) تفسير نور الثقلين ج١/ ٣٣، كمال الدين ج ١/ ١٧ و١٨.
  - (٦) كمال الدين ج١/ ٢٨٨.

عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ قَالَ قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَى الْأَوْصِيَاءُ طَاعَتُهُمْ مُفْتَرَضَةٌ قَالَ نَعَمْ هُمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأُمْرِ مِنْكُمْ وَهُمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكَعُونَ<sup>(١)</sup>. إذن الأمر أمر الإمامة، وولي الأمر هو الإمام.

وعن ابن عباس قال سمعت رسول الله يقول: أعطاني الله تعالى خمساً وأعطى علياً خمساً أعطاني جوامع الكلم وأعطى علياً جوامع العلم وجعلني نبياً وجعله وصياً وأعطاني الكوثر وأعطاه السلسبيل وأعطاني الوحي وأعطاه الإلهام وأسرى بي إليه وفتح له أبواب السماء والحجب حتى نظر إلى ونظرت إليه قال ثم بكي رسول الله، فقلت له ما يبكيك فداك أبي وأمي فقال: يا ابن عباس إن أول ما كلمني به أن قال يا محمد انظر تحتك فنظرت إلى الحجب قد انخرقت وإلى أبواب السماء قد فتحت ونظرت إلى علي وهو رافع رأسه إلي فكلمني وكلمته وكلمني ربي تتزجل فقلت يا رسول الله بم كلمك ربك قال: قال لي: يا محمد إني جعلت علياً وصيك ووزيرك وخليفتك من بعدك فأعلمه فها هو يسمع كلامك فأعلمته وأنا بين يدي ربي بَرْزَحْلْ فقال لي قد قبلت وأطعت فأمر الله الملائكة أن تسلم عليه ففعلت فرد عليهم السلام ورأيت الملائكة يتباشرون به وما مررت بملائكة من ملائكة السماء إلا هنؤوني وقالوا لي يا محمد والذي بعثك بالحق لقد دخل السرور على جميع الملائكة باستخلاف الله ١٢٦٢ لك ابن عمك ورأيت حملة العرش قد نكسوا رؤوسهم إلى الأرض فقلت يا جبرئيل لم نكس حملة العرش رؤوسهم فقال يا محمد ما من ملك من الملائكة إلا وقد نظر إلى وجه علي بن أبي طالب استبشاراً به ما خلا حملة العرش فإنهم استأذنوا الله بَحْرَظٌ في هذه الساعة فأذن لهم أن ينظروا إلى على بن أبي طالب فنظروا إليه فلما هبطت جعلت أخبره بذلك وهو يخبرني به فعلمت أني لم أطأ موطئاً إلا وقد كشف لعلى عنه حتى نظر إليه قال ابن عباس قلت يا رسول الله أوصني فقال عليك بمودة علي بن أبي طالب والذي بعثني بالحق نبياً لا يقبل الله من

(١) الكافي ج١/ ١٩٠، مستدرك الوسائل ج٢٧/ ٢٧١.

عبد حسنة حتى يسأله عن حب علي بن أبي طالب وهو تعالى أعلم فإن جاءه بولايته قبل عمله على ما كان منه وإن لم يأت بولايته لم يسأله عن شيَّء ثم أمر به إلى النار يا ابن عباس والذي بعثني بالحق نبياً إن النار لأشد غضباً على مبغض على منها على من زعم أن لله ولدا يا ابن عباس لو أن الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين اجتمعوا على بغضه ولن يفعلوا لعذبهم الله بالنار قلت يا رسول الله وهل يبغضه أحد قال يا ابن عباس نعم يبغضه قوم يذكرون أنهم من أمتي لم يجعل الله لهم في الإسلام نصيباً يا ابن عباس إن من علامة بغضهم له تفضيلهم من هو دونه عليه والذي بعثني بالحق ما بعث الله نبياً أكرم عليه مني ولا وصياً أكرم عليه من وصيي على قال ابن عباس فلم أزل كما أمرني رسول الله وأوصاني بمودته وإنه لأكبر عملي عندي قال ابن عباس ثم مضى من الزمان ما مضى وحضرت رسول الله الوفاة، حضرته فقلت: فداك أبي وأمي يا رسول الله قد دنا أجلك فما تأمرني فقال يا ابن عباس خالف من خالف علياً ولا تكونن له ظهيراً ولا وليا قلت يا رسول الله فلم لا تأمر الناس بترك مخالفته قال فبكي حتى أغمي عليه ثم قال: يا ابن عباس سبق فيهم علم ربي والذي بعثني بالحق نبياً لا يخرج أحد ممن خالفه وأنكر حقه من الدنيا حتى يغير الله تعالى ما به من نعمة يا ابن عباس إذا أردت أن تلقى الله وهو عنك راض فاسلك طريقة علي بن أبي طالب ومل معه حيث مال وارض به إماماً وعاد من عاداه ووال من والاه يا ابن عباس احذر أن يدخلك شك فيه فإن الشك في على كفر بالله تعالى (١).

#### نسجل على هذه الرواية عدة نقاط

منها أن الرسول الأعظم ﷺ يقول إن الشك في علي كفر، لماذا؟ لأن علياً هنا يمثل الإمامة والذي يشك فيها يشك في لطف الله وعدله إذ أنها من ضرورات

 (۱) أمالي الطوسي/ ١٠٥ - ١٠٦، بشارة المصطفى لشيعة المرتضى عماد الدين الطبري/ ٤٢ وكشف اليقين للعلامة الحلي/ ٤٦٥ والفضائل لجبرائيل بن شاذان/٧. عدل الله ولطفه، وإذا ما قارنتها بالرواية المتقدمة (يا جابر إن هذا أمر من أمر الله وسر من سر الله مطوي عن عباد الله فإياك والشك فيه فان الشك في أمر الله تَرَيَّنُ كفر) نرى أن الحديث عن موضوع واحد والتحذير من الوقوع في أمر واحد أيضاً وهو الشك في الإمامة، لأنها أس الإسلام النامي كما وصفها الإمام، وهي الأمر.

الثاني قوله ﷺ : والذي بعثني بالحق نبياً لا يخرج أحد ممن خالفه من الدنيا وأنكر حقه حتى يغير الله ما به من نعمة. وهذا الذي قلناه من أن الإمام هو نعمة الله على خلقه والتي لا تسلب إلا إذا غير الإنسان وأنكر حقهم واختار غيرهم.

الثالث: إن الإمام الصادق نفسه يخالف هذه الرواية شكلاً ومضموناً في عدة روايات نقلت عنه، فها هو زرارة بن أعين يحدثنا ويقول: سمعت أبا عبد الله يقول: إن للقائم غيبة قبل أن يقوم، قلت له ولم؟ قال يخاف وأوماً بيده إلى بطنه يعني القتل<sup>(۱)</sup>. وعنه عن رسول الله: لا بد للغلام من غيبة فقيل ولم يا رسول الله قال يخاف القتل<sup>(۲)</sup>. هذا إضافة للكثير من الروايات الصادرة عن أئمة الهدى يبينون فيها علة الغيبة ولم يرد فيها أي ذكر لكونها سرا من الأسرار ولا صنفوها من ضمن الأمور التي لا ينبغي كشفها.

وإذا أردنا أن نأخذ جانب الاحتياط، فإننا سنقول إن عدم الكشف كان خاصاً بالسائل لا عموم الشيعة، أو إنه عظي كان يتحدث عن سر آخر ليس له علاقة بمسألة الغيبة، أو إن السائل كان يسأل عن سبب ارتداد كل مبطل ولم يرد الإمام كشف سر ضلالتهم، أو إنه كان بصدد تبيان مقام الإمامة الشامخ الذي لا تصل إليه العقول، وهو الراجح من بين جميع الاحتمالات.

 الكافي ج1/ ٣٣٨، إعلام الورى لامين الدين الطبرسي/ ٤٣١ - ٤٣٢ وعلل الشرائع للصدوق ج1/ ٢٤٦ والغيبة للطوسي/ ٣٣٢ وكمال الدين ج/ ٢ ٣٤٢ و٤٨١ .
 (٢) بحار الأنوار ج٢٥/ ٩٢.

#### ب: الخوف من القتل

العلة الأخرى التي كانت وراء الغيبة كما بينتها الروايات، هي الخوف من القتل، فقد جاء عن أبي عبد الله عن رسول الله ﷺ : لا بد للغلام من غيبة فقيل له ولم يا رسول الله قال يخاف القتل<sup>(1)</sup>.

كما روي عن أبي خالد الكابلي . . . قال سألت أبا جعفر أن سمي لي القائم حتى اعرفه باسمه فقال يا أبا خالد سألتني عن أمر لو أن بني فاطمة عرفوه لحرصوا على أن يقطعوه بضعةً بضعة<sup>(٢)</sup>.

وعن علي بن رئاب عن زُرارة قال سمعت أبا جعفر يقول إن للقائم غيبة قبل ظهوره قلت ولم قال يخاف وأوماً بيده إلى بطنه قال زِرارة يعني القتل<sup>(٣)</sup>.

وأورد الشيخ الطوسي في معرض بيانه لعلة الغيبة: «لا علة تمنع من ظهوره إلا خوفه على نفسه من القتل، لأنه لو كان غير ذلك لما ساغ له الاستتار وكان يتحمل المشاق والأذى، فان منازل الأئمة وكذلك الأنبياء إنما تعظم لتحملهم المشاق العظيمة في ذات الله تعالى، فان قيل هلا منع الله من قتله بما يحول بينه وبين من يريد قتله، قلنا المنع الذي لا ينافي التكليف هو النهي عن خلافه والأمر بوجوب إتباعه ونصرته ولزوم الانقياد له، وكل ذلك فعله تعالى، وأما الحيلولة بينهم وبينه فانه ينافي التكليف استحليف التكليف الحيلولة بينهم وبينه والحيلولة تنافي ذلك وربما كان في الحيلولة والمنع من قتله بالقهر مفسدة للخلق فلا يحسن من الله فعلها»<sup>(3)</sup>.

وهنا لابد من إشارة مهمة يجب توضيحها، أن خوفه (روحي فداه) من القتل لا يعني بأي حال من الأحوال حرصه على الدنيا وخوفه من الموت، بل أن هذا أبعد ما يكون عن نفس الإمام التي تتوق للقاء الله يَجَرَّكُ ، كيف وهو ابن ذلك الأمير الذي يقول: «وَاللَّهِ لَابْنُ أَبِي طَالِبٍ آنَسُ بِالْمَوْتِ مِنَ الطِّفْلِ بِثَدْي أُمَّهِ بَلِ انْدَمَجْتُ

- (١) بحار الأنوار ج٥٢/ ٩٠.
  - (٢) الغيبة للنعماني/ ٢٨٨.

- (۳) كمال الدين ج۲/ ٤٨٢.
  - (٤) غيبة الطوسي/ ٣٢٩.

الفصل الأول: اختيار السماء وعلة الغيبة

عَلَى مَكْنُونِ عِلْمٍ لَوْ بُحْتُ بِهِ لَاضْطَرَبْتُمْ اضْطِرَابَ الْأَرْشِيَةِ فِي الطَّوِيّ الْبَعِيدَةِ»<sup>(١)</sup>.

وهو نفسه (صلوات الله عليه) يصف الإمام كما جاء عن الإمام الحسين بن علي قال: جاء رجل إلى أمير المؤمنين فقال له يا أمير المؤمنين نبئنا بمهديكم هذا؟ فقال إذا درج الدارجون وقل المؤمنون وذهب المجلبون فهناك هناك، فقال يا أمير المؤمنين ممن الرجل؟ فقال من بني هاشم من ذروة طود العرب وبحر مغيظها إذا وردت ومخفر أهلها إذا أتيت ومعدن صفوتها إذا اكتدرت ولا يجبن إذا المنايا هلعت ولا يخور إذا المنون اكتنفت ولا ينكل إذا الكماة اصطرعت. . . (٢).

الهلع الجزع كما في شرح صاحب البشارة، والمعنى أن المهدي لا يجزع إذا حانت المنية ولا يتسرب إليه الجبن مطلقا، والخور الضعف، ولا يضعف أبدا إذا ما المنون (الموت) اكتنفه (أحاط به من كل جانب).

بعد هذه الشهادة من أمير المؤمنين علي بشجاعة الإمام، لا يحتاج الأمر إلى تعليق لاسيما أننا نؤمن حسب ما جاء في نصوص المعصومين أن الإمام أشجع الناس، بيد أننا يجب أن نولي المسألة مزيداً من التوضيح، فنقول أنه إنما غاب خوفاً من القتل، لا لمجرد القتل، وإنما لتوقف نجاح المشروع الإلهي عليه، فلو قدر وقتل (لا سمح الله بذلك) فلا يبقى مشروع يطبق في الأرض، ولساخت الأرض بأهلها وقضي الأمر.

وبعبارة أخرى أننا لا ننفي خوف الإمام، بيد أننا نقول أنه خوف مشروع وذلك لسببين. الأول: أنه ليس حبا بالحياة وجزعا من الموت كما بينا.

الثاني: وهي إشارة مهمة جدا يجب الالتفات إليها جيداً، وتتلخص بهذا السؤال وهو هل أن الإمام مجبور مقهور بالغيبة أم لا؟ أي هل أن غيبته عبارة عن تكليف شخصي مختص به، له أن يلتزم به كما له أن لا يلتزم؟ أم أن المسألة بيد الله وهو الذي فرض الغيبة على الإمام وقهره عليها؟

فهمنا لهذه المسألة هو الذي سيوضح الجواب عن سبب خوف الإمام.

(1) نهج البلاغة/ ٥٢، الأمالي للطوسي/ ٣٧ والأمالي للمفيد/ ٢٧٥ وكتاب سليم بن قيس/ ٦١٨.
 (٢) بشارة الإسلام/ ٨٠.

نقول أن أصل التكنيف هو الاختيار لا الجبر والقهر، ولذا قال القرآن: ﴿قَمَنَ شَآَهَ فَلَيْوَمِن وَمَن شَآَءَ فَلْيَكْفُرُ <sup>(1)</sup> وقـــال أيـــضـــاً: ﴿إِنَّا هَدَيُنَهُ اَلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرُ وَإِمَّا كَفُورًا<sup>(1)</sup>، على هذا السياق يتضح أن الغيبة هي من نوع التكليف الذي لا يشذ عن هذه القاعدة، فيكون غائباً بمحض اختياره تماشيا مع حكمة الله التي لا يفارقها لحظة واحدة، وهذه مسألة من المسائل التي تبين عظمة هذا الإمام العجيب.

بيد أن الله تبارك وتعالى واتساقا مع لطفه بهذا الخلق، أعطى للإمام كل الوسائل التي تعينه على عينته من التصرف بكل الموجودات على ان لا ينقاطع ذلك مع السنن الإلهية التي لا تبدن.

وبهذا يكون هو من يتحمل مسؤولية الحفاظ على حياته، نلك الحياة الغالبة التي تعد الروح لهذا العالم والقلب النابض للكون، بحيث إذا ذهبت يذهب، وإذا رفعت يفنى، وذلك تبعا لقانون العلية (الأسباب) فهو سبب لبقاء العالم. بهذا المعنى علينا أن نقرأ المسألة، فالخوف إذاً سيكون بالنسبة إليه من طريقين.

أحدهما : خوفه من التواني من الالتزام بتكليفه الخاص لأن لكل إمام تكلبف خاص به على نحو تكليفنا نحن، فمنهم من قاتل على التأويل ومنهم من هادن ومنهم من يقاتل للنصر أو الذبح والسبي ومنهم للدعاء وإرجاع الأمة إلى الله وآخر لنشر العلم وهكذا . . وتكليف الإمام هو الغيبة ومن ثم نشر العدل والقسط وإقامة حكومة الله في الأرض، بيد أن هذه الغيبة تخضع للسنن الإلهية التي لا تبدل ولا تغير فإن أظهر نفسه قبل الموعد المحدد الذي يعلم الله أن فيه المصلحة في ظهوره بتوفر لوازم الانتصار ممكن أن يتعرض للقتل كما حدث لآبائه، بل أن الروايات تؤكد ذلك وبالتالي نهاية المشروع والخروج عن طاعة الله وهذا مما ينافي العصمة وحاشاه من ذلك.

يعني أن الله كما قال الشيخ الطوسي لا يمنعه بالقهر بأن يحول بينه وبين الخلق فهذا خلاف السنة الإلهية بجعل الالتزام بالأمر والنهي اختياراً لا جبراً، بل أنه تبارك

- (١) سورة الكهف، الآية: ٢٩.
- (٢) سورة الإنسان، الآية: ٣.

الفصل الأول: اختيار السماء وعلة الغيبة

وتعالى دعا الأمة لطاعته ومودته ولزوم إتباعه وترك الأمر لقانون الأسباب، كما يتضح هذا من تعرض الأنبياء قبله للقتل والسجن والتعذيب، وكما جرى لآبائه ﷺ فإن الله عز اسمه لم يحول بينهم وأعدائه وأوليائه إلا في حالات خاصة جداً.

الآخر: خوفه على المشروع لعلمه أن لا مشروع من دونه وبالتالي لا دولة حق وعدل ستتحقق على الأرض لنصرة المستضعفين وإعلاء كلمة الله وجعلها الحاكمة في أرجاء المعمورة.

والرسالة المهمة من هذه الروايات هي تبيان خذلان الناس لإمامهم بحيث ألجؤوه للغيبة، وإلا نو كانت لديه منعة لما احتاج أن يغيب.

وسيأتيك مزيداً من التوضيح للسبب الحقيقي و. اء غيباله في فصل الأذرع الصالحة.

سنرجئ مناقشة بقية العلل الواردة في الروايات التي استعرضناها في بدأ هذا الفصل إلى الفصل الذي يتحدث عن الأذرع الصالحة وعلاقتها بالمشروع الإلهي، لأن ما أوردناه في هذا المقام يكفي لتوضيح المسألة، بيد أن فصل الأذرع الصالحة نرى أنه على تماس مباشر بالفكرة وبالتالي فان مناقشتها هناك أولى.

على أننا قبل الانتقال إلى الفصل الثاني لابد من ختم هذا الفصل بمناقشة رواية تسلط الضوء على العلة من وراء تأخر الفرج وكيف أنها تشخص المشكلة بالناس وتحيلها لهم، وبهذا يتحقق أن لا سر يقف وراء الغيبة إلا خطأ الأرض.

عن أبي حمزة الثمالي قال: قلت لأبي جعفر إن علياً كان يقول إلى السبعين بلاء و كان يقول بعد البلاء رخاء و قد مضت السبعون و لم نر رخاء فقال أبو جعفر: يا ثابت إن الله تعالى كان وقت هذا الأمر في السبعين فلما قتل الحسين اشتد غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين و مائة سنة فحدثناكم فأذعتم الحديث و كشفتم قناع السر فأخره الله و لم يجعل له بعد ذلك عندنا وقتا ﴿يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآهُ قد كان ذاك<sup>(۲)</sup>.

سورة الرعد، الآية: ٣٩.
 (٢) الغيبة للطوسي/ ٤٢٨.

تشير هذه الرواية المباركة إلى حقيقة خطيرة جداً ينبغي الالتفات إليها جيداً والوقوف عندها ملياً، فهي تتحدث عن إمكانية تحقق الفرج بقيادة الإمام الحسين لولا الملابسات التي جرت وأدت إلى قتله ١٩٩٨ .

الحقيقة المهمة التي تكشف عنها هذه الرواية، هي أنه كان مقدرا أن تنتهي فترة البلاء في العام السبعين من الهجرة النبوية، وتحقق الفرج على يدي الإمام الحسين، بمعنى أنه كان مقدراً أن يكتب لثورة الإمام الحسين الإصلاحية النجاح لو توفرت لها السبل اللازمة للإصلاح، ومنها العدد اللازم من الأنصار ذوو الأوصاف العالية، وكذلك اختيار التوقيت الذي يراه الإمام مناسباً، لا ذلك الذي يلجئونه إليه كما حدث وجرى في قضية مقتله.

ويدل علي ذلك قوله على الا وأن الدعي ابن الدعي قد ركز بين اثنتين الذلة والسلة وهيهات منا الذلة، أي أنهم لو تركوه لما فضل الإمام القيام وإعلان الثورة، لأنه يعلم أن لا أنصار له، بيد أنه اختار الشهادة الملحمية والبطولية وكل ما رافقها من مأساة، أملاً في أن تصحوا الأمة من سباتها ولكي يستمر في مواصلة دوره الذي خلق من أجله وهو هداية الناس ولو كان ذلك من خلال إراقة دمه الطاهر .

إننا نعتقد (وحسب هذه الرواية) أن الإمام الحسين كان مقدراً له أن يقضي السنوات العشر من الحكم بعد معاوية أي حتى سنة السبعين في الإعداد للثورة والتخطيط لها من خلال إعداد قاعدة مخلصة متفانية في طاعة الله وولي أمرها المعصوم، إلا أن الناس لم تلتفت إلى أن هداها ونجاتها وعزتها وكرامتها كانت مرهونة بالانقياد للإمام الحسين ونصرته واختيار جانبه لا جانب الطواغيت.

وبكلمة أخرى: أن الناس هي التي اختارت أن يحكمها يزيد (لعنه الله) ويقتل الحسين وذلك خضوعاً للقانون أو السنة التي أودعها الله في الخلق، كما في قول الإمام الباقر... وَإِذَا لَمْ يَأْمُرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَلَمْ يَنْهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَمْ يَتَبِعُوا الْأَخْيَارَ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي سَلَّطُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ شِرَارَهُمْ فَيَدْعُوا خِيَارُهُمْ فَلَا يُسْتَجَابُ لَهُمْ<sup>(1)</sup>.

#### فرج السبعون والمائة وأربعون

الذي يقوي هذه الرواية أن مضمونها جاء بأكثر من خبر، فعن عمار بن إسحاق قال: قال أبو عبد الله: يا إسحاق إن هذا الأمر قد أخر مرتين<sup>(1)</sup>.

وعن عثمان النواء قال: سمعت أبا عبد الله يقول: كان هذا الأمر فتي فأخره الله ويفعل بعد في ذريتي ما يشاء<sup>(٢)</sup>.

وفي هاتين الروايتين إشارة واضحة لرواية السبعين، أما المائة وأربعين فيدل عليه حديث الإمام الصادق في الرواية الثانية، إذ كان من المقدر أن يكون هو الذي يستلم زمام الأمور بعد القضاء على حكومة طواغيت آل أمية والوضع كان مهيئا جدا لذلك إلا أن الإمام بين سبب عدم قيامه بهذا الأمر وهو إذاعة الخبر وكشف خطة القيام والنهوض مما أدى إلى انعطافة تاريخية خطيرة سببت استلام بني العباس للسلطة وهيمنتها على مقدرات الأمة، لاسيما أن شعار الثوار كان يا لثارات الحسين والرضا من آل محمد.

هذا الكشف استفز أطماع الحسنيين مما دعاهم للتحرك السياسي ومحاولة سحب البساط من تحت أقدام الإمام ومنازعته أمره حتى لو كان ذلك بالتعاون مع العباسيين لتحقيق هذا الهدف، والعلة الأخرى للتأخير ستتبين لك في فصل الأذرع الصالحة، ونفس هاتين العلتين استمرت حتى زمان الإمام الكاظم الذي كان مقدرا له هو الآخر القيام وإكمال ما سيقوم به أبوه من الثورة، كما في الرواية التي تقول سابعنا قائمنا.

فعن داود الرقي، قال: قلت لأبي الحسن الرضا: جعلت فداك إنه والله ما يلج في صدري من أمرك شيّء إلا حديثا سمعته من ذريح يرويه عن أبي جعفر، قال لي:

- (١) الغيبة للنعماني/ ٢٩٣ .
- (٢) الغيبة للطوسي/٢٩ .

وما هو قال: سمعته یقول سابعنا قائمنا إن شاء الله، قال: صدقت و صدق ذریح و صدق أبو جعفر ﷺ . . . <sup>(۱)</sup>.

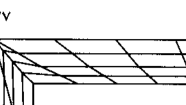
#### ملاحظة

لا يغرنك ما يتناقله البعض من أن الإمام الحسين قام تلبية لدعوة أهل الكوفة الذين ألحوا عليه بالكتب، لا فان الأمر ليس كذلك إن المتتبع لقضية الإمام الحسين سيجد أن هذه الكتب كانت تصل إليه قبل سنتين من هلاك معاوية ولم يجبهم بشيء، بيد إن الأمر كما قلناه إنشاء الله من أن القوم ألجئوه للقيام، ولولا المخافة من الخروج من أصل البحث لأسهبنا في شرح ملابسات القضية، بيد أن ما نريد أن نقوله أن هذا الأمر كان بالإمكان التحقق في أي من هذه الأزمان لولا خذلان الناس

إذن لا سر في الأمر غير تقصير الناس واستحقاقهم المصيبة بما قدمت أيديهم وأن الله ليس بظلام للعبيد، وأن جميع العلل إنما ترجع لعلة واحدة هي تقصير الناس وخذلانهم إمامهم والذي نعبر عنه بخطأ الأرض.



(۱) رجال الکشی/ ۳۷۲.





# بين يدي الموضوع

لقد مر عليك عزيزي القارئ في أوليات البحث أننا أرجعنا المشروع في مناقشتنا لأسباب الغيبة إلى ثلاثة عوامل رئيسة للنجاح، وقلنا إن ما من مشروع إلا ويحتاج إلى الفكرة القابلة للحياة والتي تفي بمتطلبات المشروع، كما يحتاج إلى القائد الواعي والأذرع الصالحة التي تساهم في نقل المشروع من حيز القوة إلى الفعل.

نحن الآن في هذا الفصل سنتصدى لبيان البند الأول من عوامل أو ركائز المشروع الإلهي وهو الفكرة (الإسلام) ونستهل المناقشة من خلال السؤال الذي طرحناه في مقدمة الفصل: هل الإسلام قادر على إدارة وقيادة الحياة وإيفاء جميع ما تحتاجه البشرية من سبل سعادة وأمان ورقي والتربع على قمة الكمال الإنساني؟

أتذكر في إحدى مراحل الدراسة، كان لدينا مدرس لمادة أدخلت حديثا للأوساط الحوزوية في إحدى المدارس، هي الثقافة الرسالية، كان هذا المدرس بين الحين والآخر يطرح على التلاميذ أسئلة متنوعة لها علاقة بالشأن الديني، ومن هذه الأسئلة سؤال له علاقة بالموضوع الذي بين أيدينا الآن وكان سؤاله كما يلي : هل الإسلام قادر على إدارة دفة الحياة أم لا؟ فشّرق التلاميذ وغربوا وكان يبدو عليه أنه لم يقتنع بإجاباتهم. . فلم يكن مني إلا أن قمت محدثا نفسي بأني سأعطيه الجواب الذي سيثلج صدره، كان هذا اعتقادي! فقلت أستاذ، هل تسمح لي بالجواب؟ قال تفضل، (طبعاً سأتلو روح الكلام لا هو حرفياً لأن المسألة مر عليها الكثير من السنين)، قلت ألا نعتقد نحن بصحة روايات المهدي (عج) "من حيث المعنى العام لا تفصيلاً» قال نعم، قلت إذ أو ليست هذه الروايات تخبرنا أن الإمام سيحكم العائم ويملؤه قسطاً وعدلا وسيصل به إلى أعلى درجات التطور والعلم والصحة والرفاهية، وأن قدرات العقل البشري ستتطور إلى حد بعيد حتى أن المرأة تحكم في بيتها بكتاب الله، والذي يستطيع التعامل مع كتاب الله ويحل طلاسمه (باعتبار أن فيه تبيان كل شيء) لهو قادر على التعامل مع أي من العلوم الأخرى، إذن الإسلام قادر بل هو الوحيد الذي يستطيع الإمساك بدفة الحياة وقيادتها نحو بر الأمان والسعادة.

وما إن انتهيت وأنا في عز نشوتي للجواب الذي بهر أصدقائي فاجأني الأستاذ بقوله: وماذا تريد منا، هل نجلس ونضع أيدينا على خدودنا حتى يظهر الإمام؟ فصعقت لمستوى الآستاذ الذي من المفروض أن يكون أكثرنا ثقافة وفهما للإسلام ولقضية الإمام المهدي!! وكأنه لم يفهم شيئا مما قلته، فحاولت أن أفهمه أنني جئت له بدليل سيأتي يوما ويصبح واقعا وحقيقة كالصبح وأن هذا من ضرورات الاعتقاد (إن كنا نؤمن بالغيب)، إلا أنه لم يفسح لي المجال وقام بإسكاتي، فلم يكن مني وأنا تحت نير الصدمة من مستوى الأستاذ المتدني جدا، إلا أن تركت تلك المدرسة من دون رجعة، مرددا في نفسي وخيبة الأمل تأكلني إذا كان هكذا مستوى الأساتذة فمتى يفهم الناس البسطاء قضية الإمام (روحي فداه) ويعملون على التمهيد له.

على كل حال ذكرني السؤال في بداية هذا الفصل بهذه الحادثة المؤلمة لعلاقتها بالموضوع، وأرى أن الجواب على هذا السؤال هو نفسه الجواب الذي بينته للأستاذ، نعم الإسلام قادر، لا بل هو الوحيد القادر على ذلك، أنا لا أريد أن أخاطب في هذا الكتاب الذين لا يؤمنون بالإسلام، إنما خطاب للمؤمنين المحبين لإمامهم والمؤمنين بالإسلام وقدرته على الوصول بالإنسان إلى أعلى درجات الكمال الإنساني.

تنبيه

-----

أنا لا أريد أن أخاطب الذين لا يؤمنون بالإسلام، لا لأننا لا نؤمن بالحوار، وإنما ليس محله في هذا الكتاب، وإن شاء الله إذا وفقنا وانعم علينا سنكتب عن هذا الموضوع وسنرد على الكثير من الطعون والشبهات التي تثار على الإسلام بسبب ممارسات المسلمين الخاطئة من جهة، ويسبب جهل مثيري الشبهات بالإسلام من جهة أخرى، ولعمري أن من أكثر الأخطاء وعدم الموضوعية بمكان، قياس الإسلام

بالمسلمين، وهي بؤرة الشبهات، ولو استقى الباحثون حقيقة الإسلام من مضانه الصحيح لما بقيت شبهة ولا عاش إشكال في أذهان الناس، ولهذا قال الله تبارك وتعالى في كتابه العزيز : ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِيّ إِلَيْهِمْ فَسْتَلُوا أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾(1)، وأهل الذكر هنا حسب المفسرين والروايات الصحيحة هم أهل بيت محمد وعلى عليه .

والمظلمة الحقيقية للإسلام، هي حينما انساقت أخطاء المسلمين عليه وأصبحت أخطاءه هو، وهو البريء منها براءة الذئب من دم يوسف.

إن الاتفاق على الاعتقاد بالمهدي وحتمية ظهوره في يوم ما بالنسبة لجميع مذاهب المسلمين، لهي من المسائل التي تشعر الإنسان ببعض الراحة وسط هذا الكم الهائل من الخلافات، لذا نحن نركز في خطابنا هنا على المسلمين بغض الطرف عن المذهب الذي يؤمنون به، والحمد لله هناك أكثر من مليار مسلم يؤمنون بهذا الاعتقاد، لذا نحن نحاول أن نشير من خلال البحث إلى مكمن الخلل وأي دائرة هي التي تمثل العصا في العجلة، فان كنت تقول إن المهدي ينتمي إلى الطرف الفلاني، فسنقدم لك أدلة عدم قيامه عن طريق القرآن والسنة، فهيا انهض وشمر عن ساعد الجد وساعد في قيامه بالثورة، وان كنت من الفريق الآخر، فالمسألة تجري عليك أيضاً، فلم يبق لك عذر في عدم نصرته، ودعنا نؤجل البت من أي الفريقين هو المهدي بيد أننا يجب أن نتفق على نصرته، ودعنا نؤجل البت من أي الفريقين على الحال والصورة اللتين كنا نؤملهما، لأن المفروض أنه هو الذي سيصحح لنا اعتقاداتنا ويطهرها من الشوائب والبدع التي أنه المي الذي عليه ما

وستأتيك المواصفات التي يريدها أن تتوافر بجنده وأنصاره، والحل نقدمه عن طريق أئمة أهل البيت، لأنهم الأقدر في نظرنا على تربية أولئك الجنود.

(1) سورة النحل، الآية: ٤٣.

#### دعوة للحوار

وبكلمة أخرى نقول: إن الإمام المهدي ليس حكراً على أحد بل هو وريث جده المصطفى وسيدعو لما دعا إليه، فالذي يريد حقا أن يفهم الإسلام الذي ارتضاه الله لنا دينا، عليه بدراسة هذا الدين من خلال الدعوة المهدوية لجميع الأديان والأعراق للحوار، في أول خطبة له حينما يسند ظهره إلى جدار الكعبة وينادي (أيها الناس من يحاجني بآدم فأنا أولى الناس بآدم) ولا يخفى عليك أنها دعوة لكل البشرية التي تنتمي لآدم، وهذا يدل على سعة افقه، وأن همّه البشرية جمعاء لأنه جاء من الله رحمة لها، فالذي يريده الإمام هو الاجتماع لا الفرقة، والمحبة لا البغض، والخير، كل الخير للجميع، بيد أن الاجتماع لابد أن يكون على الحق، وعلى الحق فقط، وهذا الذي سيميزه عن غيره إذ لا مهلة للباطل، وسيكون همّه إعلاء كلمة الله التي هي الحق في كل المعمورة.

وكذلك دعوته لجميع الملل في كل أصقاع الأرض بقوله: (من أراد أن يحاجني بنوح فأنا أولى الناس بنوح ومن أراد أن يحاجني بإبراهيم فأنا أولى الناس بإبراهيم ومن أراد أن يحاجني بموسى فأنا أولى الناس بموسى ومن أراد أن يحاجني بعيسى فأنا أولى الناس بعيسى ومن أراد أن يحاجني بكتاب الله فأنا أولى الناس بكتاب الله...) وهذا يدل على أن الإمام سيبدأ ثورته المباركة بالحوار.

من هنا ينبغي الفهم أن أول الدروس المستقاة من قضية الإمام المهدي هو امتلاك روح الحوار المستمد من أخلاق القرآن الكريم، بل إن الله يعده أحد أهم الحقوق التي ينبغي أن يحظى بها الإنسان لكي يفهم، وعليه فالذي يريد البحث حقا عن العقيدة الحقيقية التي لا تشوبها رياح السياسة والتحريف عليه أن ينطلق للبحث من خلال روايات المهدي الصحيحة التي لا تتعارض مع الأصول التي قررها القرآن الكريم وذلك بالعرض عليه وجعله حاكماً عليها.

أما الآن فسنحاول أن نجيب على سؤال بداية الفصل، وسنقسم الإجابة إلى دليل عقلي وآخر نقلي عن طريق القرآن والسنة، وثالث شهادات من أناس خارج

دائرة الإسلام، بيد أنهم تعمقوا في دراسته وأشرقت في جوانحهم بعض أنواره فشهدوا شهادات صدق وعقل ومنطق، لاسيما أنهم من أهل الفكر والثقافة والاجتماع، وممن عايشوا غير دين الإسلام فقارنوا بينه وبين الشرائع التي عاشوا في كنفها ولم ترو ظمأهم، وعايشوا أيضاً كل تشدقات الأنظمة والمؤسسات والأفكار التي طرحت نفسها كمنقذ للبشرية فأحالت مصيرها إلى جحيم، والإنسان إلى مخلوق تائه مضطرب بلا هدف ولا غاية.

والحقيقة أننا حينما سنأتي بهذه الأدلة لا لأننا بحاجة لأن نستدل على صحة ديننا، لا، وإنما ذلك جريا على أصول الأبحاث، وكذلك لمن يريد أن يطمئن قلبه.

#### دليل العقل

إن من أولى ضروريات العقل أن يعي الإنسان وجوده ومبدأه ومنتهاه، فإذا وعى وجوده استدل على أنه لا يمكن أن يكون كل هذا الإبداع المتحقق فيه، قد تحقق عبثا، وأنه لابد من نقطة انطلق منها ولا بد كذلك من غاية يصل إليها.

والحق أنه لا يوجد غير الدين السماوي من قدم إجابات شافية بشأن هذا الموضوع، لذا يحتاج الإنسان لبرنامج عمل يصل من خلاله لغاية خلقه.

ولمّا كان هذا الإنسان كائنا مليئا بعجائب التكوين وتعدّد ما يُشكّل ذاته من الجسد ذي الطبع المادي، والروح التي هي من عالم الأمر الغيبي، وما بينهما من قوى وطاقات يجهل الإنسان نفسه طبيعة عملها ومقدار قوتها، احتاج إلى منهاج عمل يتوافق وينسجم مع طبيعة تكوينه الجسدي والنفسي والروحي ولا يوجد فيه أية أعراض جانبية على أي منها، وهذا لا يكون ولا يمكن إلآ عن طريق من كانت له يد في خلقه ووجوده، وهو الخالق البارئ المصور سبحانه وتعالى، إذ هو الوحيد القادر على أن يعطي الإنسان، مخلوقه الضعيف، كل أسباب القوة التي يحتاجها للوصول إلى كماله المنشود ويُؤمّن له سبيل الصلاح ويهديه إلى الصراط المستقيم. غيبة الإمام المهدي (عج)

نظامه يؤدي الدور المنشود منه، لعلمه بكل دقائقه وحيثياته، وما هي الأمور التي تُشكّل خطرا عليه فيحجبها عنه، وما الذي يحتاجه لديمومة عمله فيوجهه إليه.

وبما أن الله تبارك وتعالى هو خالق الخلق وبارئهم فهو الوحيد الذي له حق التشريع، لهذا فان كل عاقل، عليه بحكم العقل ألاّ يطيع أحداً غير الله، ولا يلتزم بشريعة غير شريعة خالقه وصانعه، لأنه بمخالفته ذلك يدمر ذاته ويُدخل على نفسه وجسده كل المهلكات التي حذر منها صانع النظام، فإن تدمّر بعد ذلك وهلك أو خرج من كونه إنساناً فلا يلومنَّ إلاّ نفسه، يوم لا ينفع الندم، إلاّ من جاء بقلب سليم.

وبجملة واحدة، إن كل من يؤمن بوجود الله، عليه بحكم إيمانه أن يؤمن أن خير الشرائع والمناهج هي شريعة ومنهاج خالقه وصانعه، لأنها شريعة من هو أعرف بما يقومه ويوصله لنعيم الأبد، وأحق هذه المناهج هو الإسلام (طريقة الحياة التي اختارها لنا اللطيف الخبير بنا)، وهو أوضح وأيسر وأكمل المناهج كما يصفه أمير المؤمنين عيش ، كما سيأتيك في الدليل النقلي.

#### دليل النقل

قـال الله تـعـالـى فـي كـتـابـه الـحكـيـم ﴿شَرَعَ لَكُم مِنَ ٱلدِّينِ مَا وَضَىٰ بِهِـ نُوْحًا وَٱلَّذِيّ أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِـ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَتَى أَنَ أَقِبُوا ٱلَذِينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى أَلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْـذِ ٱللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾<sup>(١)</sup>.

والمعنى أن الدين أو (نظام الحياة) الذي اختاره الله لخلقه واحد، لا يختلف في جميع الأزمان، لأنه الأصلح لها وليس في الإمكان أفضل مما كان، وهذا لا يعني عجزا في الخالق ﷺ : (حاشاه من أن يكون فيه عجز)، بيد أن هذا النظام بالنسبة لتكوين الإنسان بحيثيته هذه هو الأصلح له ولا يمكن أن ينزل الله نظاما آخر

(١) سورة الشوري، الآية: ١٣.

مختلفا إلا إذا جاء بخلق جديد، وهو المعني بقوله تعالى: ﴿ . . . فَلَن تَجِدَ لِشُنَتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلَاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَخْوِيلًا﴾<sup>(١)</sup>، كما يقول أحد المحققين.

وكذا قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَةٍ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلَدِينِ صُلِّهِ. وَلَوَّ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُوْنَ﴾<sup>(٢)</sup>.

والمعنى أن ما من دين إلا وسيتلاشى أمام حق الإسلام، وما من نظام إلا سيقف عاجزا في مجاراته في تنظيم أمر الحياة وقيادتها نحو الكمال من خلال توحيده تعالى على كافة الصعد، وهذا وعد إلهي مقدس.

والمؤكد أن خير من يصف الإسلام، راعيه الأمين ويعسوب المؤمنين، نفس رسول الله وربيب يديه علي بن أبي طالب (عليهما وآلهما آلاف التحية والسلام) حيث قال:

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي شَرَعَ الْإِسْلَامَ فَسَهَّلَ شَرَائِعَهُ لِمَنْ وَرَدَهُ وَأَعَزَّ أَرْكَانَهُ عَلَى مَنْ غَالَبَهُ فَجَعَلَهُ أَمْناً لِمَنْ عَلِقَهُ وَسِلْماً لِمَنْ دَخَلَهُ وَبُرْهَاناً لِمَنْ تَكَلَّمَ بِهِ وَشَاهِداً لِمَنْ خَاصَمَ عَنْهُ وَنُوراً لِمَنِ اسْتَضَاءَ بِهِ وَفَهْماً لِمَنْ عَقَلَ وَلُبَّا لِمَنْ تَكَلَّمَ بِهِ وَشَاهِداً لِمَنْ وَتَبْصِرَةُ لِمَنْ عَزَمَ وَعِبْرَةً لِمَنِ اسْتَضَاءَ بِهِ وَفَهْماً لِمَنْ عَقَلَ وَلُبَّا لِمَنْ تَدَبَّرَ وَآيَةً لِمَنْ تَوَسَّمَ وَتَبْصِرَةُ لِمَنْ عَزَمَ وَعِبْرَةً لِمَنِ اسْتَضَاءَ بِهِ وَفَهُماً لِمَنْ عَقَلَ وَلُبًّا لِمَنْ تَدَبَّرَ وَآيَةً لِمَنْ تَوَسَّمَ وَتَبْصِرَةُ لِمَنْ عَزَمَ وَعِبْرَةً لِمَنِ الْمَنَاهِ وَفَهُماً لِمَنْ صَدَّقَ وَثِقَةً لِمَنْ تَوَكَلَ وَرَاحَةً لِمَنْ وَتَبْصِرَةُ لِمَنْ عَزَمَ وَعِبْرَةً لِمَنِ الْمَنَاهِ وَنَجَاةً لِمَنْ صَدَقَ وَثِقَةً لِمَنْ تَوَكَلَ وَرَاحَةً لِمَنْ فَوَصَ وَجُنَةً لِمَنْ عَزَمَ وَعِبْرَةً لِمَنِ السَّبَقَقِ وَنَجَاةً لِمَنْ مَدَوا الْجَوَادَ مُضِيَّهُ الْمَنارِ مُشْرِقُ الْجَوَادَ مُضِيَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَنَامِ وَائِعَهُ وَالْمَوْنَ مُنْوَا لُعَايَةٍ جَامِعُ الْمَنْهِ فُالَبَهُ فَعَمَا وَمَا لَنْهُ لِمَنْ عَلَيْ مُ سُلُما السَّبُقَةِ وَالْحَوَادَ مُضِيَّهُ الْمَنْمَةِ وَالْمَنْانِ التَصْدِيقُ مُنْهَاجُهُ وَالصَالِحَاتُ مَنَارَهُ وَالْمَوْقُهُ مُا لِمَنْ عَقَلَ وَلَائِينَ مُ

وفي رواية أخرى ارتأينا أن ننقلها مع شرح الشيخ المجلسي لها في بحاره لغرض الفائدة والإطلاع، يقول أمير المؤمنين: أما بعد فإن الله تبارك وتعالى شرع الإسلام وسهل شرائعه لمن ورده وأعز أركانه لمن جار به وجعله عزا لمن تولاه وسلما لمن دخله وهدى لمن ائتم به وزينة لمن تجلله وعذراً لمن انتحله وعروة لمن

- (١) سورة فاطر، الآية: ٤٣.
- (٢) سورة التوبة، الآية: ٣٣.
- (٣) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج٧/ ١٧١ .

اعتصم به وحبلا لمن استمسك به وبرهانا لمن تكلم به ونورا لمن استضاء به وشاهدا لمن خاصم به وفلجا لمن حاج به وعلما لمن وعاه وحديثا لمن روى وحكما لمن قضى وحلما لمن جرب ولباسا لمن تدبر وفهما لمن تفطن ويقينا لمن عقل وبصيرة لمن عزم وآية لمن توسم وعبرة لمن اتعظ ونجاة لمن صدق وتؤدة لمن أصلح وزلفي لمن اقترب وثقة لمن توكل ورجاء لمن فوض وسبقة لمن أحسن وخيرا لمن سارع وجنة لمن صبر ولباسا لمن اتقي وظهيرا لمن رشد وكهفا لمن آمن وأمنة لمن أسلم ورجاء لمن صدق وغني لمن قنع، فذلك الحق، سبيله الهدي ومأثرته المجد وصفته الحسني فهو أبلج المنهاج مشرق المنار ذاكي المصباح رفيع الغاية يسير المضمار جامع الحلبة سريع السبقة أليم النقمة كامل العدة كريم الفرسان فالإيمان منهاجه والصالحات مناره والفقه مصابيحه والدنيا مضماره والموت غايته والقيامة حلبته والجنة سبقته والنار نقمته والتقوى عدته والمحسنون فرسانه فبالإيمان يستدل على الصالحات وبالصالحات يعمر الفقه وبالفقه يرهب الموت وبالموت يختم الدنيا وبالدنيا تجوز القيامة وبالقيامة تزلف الجنة والجنة حسرة أهل النار والنار موعظة للمتقين والتقوى سنخ الإيمان(١). ولأوضح هذه الرواية الشريفة مشيرا إلى اختلاف النسخ في الكتب؛ أما بعد، أي بعد الحمد والصلاة: (فسهل شرائعه لمن ورده)، الشرع والشريعة ما شرع الله لعباده من الدين أي سنه وافترضه عليهم وشرع الله لنا كذا أي أظهره وأوضحه ويقال لما شرع الله تعالى لعباده إذ به حياة الأرواح كما بالماء حياة الأبدان (وأعز أركانه لمن حاربه) ركن الشيءَ جانبه أو الجانب الأقوى منه والعز والمنعة وما يتقوى به من ملك وجند وغيره كما يستند إلى الركن من الحائط عند الضعف والعز القوة والشدة والغلبة وأعزه أي جعله عزيزاً أي جعل أصوله وقواعده أو دلائله وبراهينه قاهرة غالبة منيعة قوية لمن أراد محاربته أي هدمه وتضييعه وقيل محاربته كناية عن محاربة أهله.

وفي بعض النسخ (جأر به) كسأل بالجيم والهمز أي استغاث به ولجأ إليه. وفي النهج (على من غالبه) أي حاول أن يغلبه ولعله أظهر . . . (وجعله عزا لمن تولاه)

(١) بحار الأنوار ج٢٥٢/ ٣٥٢.

أي جعله سبباً للعزة والرفعة والغلبة لمن أحبه وجعله وليه في الدنيا من القتل والأسر والنهب والذل وفي الآخرة من العذاب والخزي... (فجعله أمنا لمن علقه) أي نشب و استمسك به، (وسلما لمن دخله) والسلم بالكسر كما في النهج و بالفتح أيضاً الصلح ويطلق على المسالم أيضاً وبالتحريك الاستسلام إذ من دخله يؤمن من المحاربة والقتل والأسر، (وعذراً لمن انتحله) الانتحال أخذه نحلة ودينا ويطلق غالبا على ادعاء أمر لم يتصف به فعلى الثاني المراد أنه عذر ظاهرا في الدنيا ويجري به عليه أحكام المسلمين وإن لم ينفعه في الآخرة (وبرهانا لمن تكلم به) البرهان الحجة والدليل أي الإسلام إذ أحاط الإنسان بأصوله وفروعه يحصل منه بواهين ساطعة على من أنكرها إذ لا تحصل الإحاطة التامة إلا بالعلم بالكتاب والسنة وفيهما برهان كل شيّء.

(ونورا لمن استضاء به) شبهه بالنور للاهتداء به إلى طرق النجاة ورشحه بذكر الاستضاءة.

(وشاهداً لمن خاصم به) إذ باشتماله على البراهين الحقة يشهد بحقية من خاصم به، (وفلجاً لمن حاج به) الفلج بالفتح الظفر والفوز كالإفلاج والاسم بالضم والمحاجة المغالبة بالحجة، (وعلماً لمن وعاه) أي سبباً لحصول العلم وإن كان مسبباً عنه أيضاً في الجملة إذ العلم به يزداد ويتكامل (وحديثاً لمن روى) أي يتضمن الإحاطة بالإسلام أحاديث وأخباراً لمن أراد روايتها ففي الفقرة السابقة حث على الدراية و في هذه الفقرة حث على الرواية. إلى أن يقول:

(وآية لمن توسم) أي الإسلام مشتمل على علامات لمن تفرس ونظر بنور العلم واليقين إشارة إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِلَمُنَوَسِّمِينَ﴾<sup>(١)</sup> قال الراغب الوسم التأثير والسمة الأثر قال تعالى: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَنَرَ الشُّجُوذِ﴾<sup>(٢)</sup> وقال: ﴿تَعَـرِفُهُم بِسِيمَهُمَ﴾<sup>(٣)</sup> وقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾<sup>(٤)</sup> أي للمعتبرين العارفين المتفطنين وهذا التوسم هو الذي سماه قوم الذكاء وقوم الفطنة وقوم الفراسة

- سورة الحجر، الآية: ٧٥.
   (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٧٣
- (٢) سورة الفتح، الآية: ٢٩.
  (٤) سورة الحجر، الآية: ٧٥.

# غيبة الإمام المهدي (عج)

وقال ﷺ : اتقوا فراسة المؤمن. وقال: المؤمن ينظر بنور الله. وتوسمت تعرفت السمة.

... (ولباساً لمن اتقى) كأنه إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَلِمَاسُ ٱلْقَوْىٰ ذَلِكَ خَبَرٌ ﴾<sup>(١)</sup> بناء على أن المراد بلباس التقوى خشية الله أو الإيمان أو العمل الصالح أو الحياء الذي يكسب التقوى أو السمت الحسن وقد قيل كل ذلك أو اللباس الذي هو التقوى فإنه يستر الفضائح والقبائح ويذهبها لا لباس الحرب كالدرع والمغفر والآلات التي تتقي بها عن العدو كما قيل فالإسلام سبب للبس لباس الإيمان والتقوى والأعمال الصالحة والحياء وهيئة أهل الخير لمن اتقى وعمل بشرائعه.

(وظهيراً لمن رشد) أي معينا لمن اختار الرشد والصلاح. في القاموس: رشد كنصر وفرح رُشداً ورَشداً ورشاداً اهتدى والرشد الاستقامة على طريق الحق مع تصلب فيه (وكهفاف لمن آمن) الكهف كالغار في الجبل والملجأ أي محل أمن من مخاوف الدنيا (والعقبى لمن آمن) بقلبه لا لمن أظهر بلسانه و نافق بقلبه... (وغنى لمن قنع) أي الإسلام لاشتماله على مدح القناعة وفوائدها فهو يصير سبباً لرضا من قنع بالقليل وغناه عن الناس وقيل لأن التمسك بقواعده يوجب وصول ذلك القدر إليه كسما قال عز شأنه : ﴿وَمَن يَتَقِ اللَّه يَعَمَل لَهُ مُعَمًا في وَنْزَفَةُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُّ<sup>(1)</sup>، (فذلك الحق) أي ما وصفت لك من صفة الإسلام حق أو ذلك إشارة إلى الإسلام أي فلما كان الإسلام متصفا بتلك الصفات فهو الحق الثابت الذي لا يتغير أو لا يشوبه باطل أو ذلك هو الحق الذي قال الله تعالى: ﴿قُمَنَ يَعْدُ أَنَّا أَنْ لَ بِلَكِ مِن رَبِّكَ ٱلْغَنَ يَعْدُ أَمَا الإسلام متصفا بتلك الصفات فهو الحق الثابت الذي لا يتغير أو الحق صفة لاسم الإسلام متصفا بتلك الصفات فهو الحق الثابت الذي لا يتغير أو الحق صفة لاسم الإسلام متصفا بتلك الصفات فهو الحق الثابت الذي لا يتغير أو الحق صفة لاسم الإسلام متصفا بتلك الصفات فهو الحق الثابت الذي لا يتغير أو الحق صفة لاسم الإسلام أو ذلك هو الحق الذي قال الله تعالى: ﴿قُمَنَ يَعْدُ أَنَا أَنُ بِلَكِ مِن زَبِكَ ٱلْنُنُ كَنَ هُو أَعْنَ أَبَا يَنَذَكُم أَوْلُوا ٱلأَبْنَهِ مِن الذي لا يتغير أو الحق صفة لاسم الإسلام ولا الحق الذي قال الله تعالى: ﴿قُولَها الله على المان عرفت فوائده وصفاته سبيله الهدى كما قيل في قوله سبحانه: ﴿قُولَاتِها لذي الحق الذي رَبِّهُمُ <sup>(٤)</sup>، وكانه إشارة إليه أيضا، والمراد بالهدى الهداية الربانية الموصلة إلى تربَّهُمُ اللها منها الهذى أي منها والمو والحول والمول واله والاحق الذي والاحق الذي قال أو الحق مؤلما والذي الحق الذي أو الحق في أو الحق مؤله والمول الهذي الحق الذي عرفت فوائده وصفاته سبيله الهدى كما قيل في قوله سبحانه: أولاً أو الحق الذي والذي الحق الذي الحق الذي أو أنه إسارة إليه أيضا، والمراد بالهدى الهداية الربانية الموصلة الرسل الأحسن الحق والأحوال المو والأحوال والحوال أو والحوال والحوال والحوال والأحوال والأحوال اله والما الله اله ما المان والأحوال والحوال والحوال والحوال والحوال والحوال والحوال والحوال والحوال والحوال

- (١) سورة الأعراف، الآية: ٢٦.
- (٢) سورة الطلاق، الآيتان: ٢، ٣.
- (٣) سورة الرعد، الآية: ١٩.
- (٤) سورة القرة، الآبة: ٥.

والأعمال وفي المجالس بعد قوله وجنة لمن صبر، الحق سبيله والهدى صفته والحسني مأثرته.

(فهو أبلج المنهاج) في القاموس: بلج الصبح أضاء وأشرق كابتلج وتبلج وأبلج وكل متضح أبلج والنهج والمنهج والمنهاج الطريق الواضح وأنهج وضح وأوضح وفي النهج بعده (أوضح الولائج) أي المداخل (مشرق المنار) المنار جمع منارة وهي العلامة توضع في الطريق وكأنها سميت بذلك لأنهم كالوا يضعون عليها النار لاهتداء الضال في الليل. وفي القاموس: المنارة، والأصل منورة، موضع النور كالمنار والمسرجة والمنار العلم انتهى، وفي النهج (مشرف) بالفاء أي العالي وبعده (مشرق الجواد) جمع الجادة (وذاكي المصباح) وفي النهج والكتابين (مضيَّء المصابيح)، وفي القاموس: ذكت النار واستذكت اشتد لهبها وهي ذكية وأذكاها وذكاها أوقدها . . . ثم فسر صلوات الله عليه ما أبهم من الأمور المذكورة فقال : فالإيمان منهاجه هذا ناظر إلى قوله أبلج المنهاج أي المنهاج الواضح للإسلام هو التصديق القلبي بالله وبرسوله وبما جاء به والبراهين القاطعة الدالة عليه وفي النهج وغيره فالتصديق منهاجه وهو أظهر والصالحات مناره ناظر إلى قوله مشرق المنار شبه الأعمال الصالحة والعبادات الموظفة بالأعلام والمنائر التي تنصب على طريق السالكين لئلا يضلوا فمن اتبع الشريعة النبوية وأتي بالفرائض والنوافل يهديه الله للسلوك إليه وبالعمل يقوى إيمانه وبقوة الإيمان يزداد عمله وكلما وصل إلى علم يظهر له علم آخر ويزداد يقينه بحقية الطريق إلى أن يقطع عمره ويصل إلى أعلى درجات كماله بحسب قابليته التي جعلها الله له<sup>(۱)</sup>.

وبالجملة فإن أمير المؤمنين عليم يشهد أن الإسلام هو أشدّ المناهج وضوحاً وطرقه مشرقة أو مشرفة من العلو والسمو وأن نوره أشد من أن يستطيع أحد أن يطفيه.

ومن المسلمات عندنا كمسلمين وصول دولة الإمام المهدي إلى أعلى وأكمل درجات التقدم والرقي التقني والإنساني من خلال سيادة أحكام الله وإنفاذها في

(۱) بحار الأنوارج ٢٥/ ٣٦١ - ٣٦٢.

البشرية لتكون هي الحاكمة بينهم، تلك الأحكام التي تتناغم مع الفطرة وينسجم معها الشعور النفسي السليم.

وفي رواية عن أمير المؤمنين علي قال: كأني أنظر إلى شيعتنا بمسجد الكوفة وقد ضربوا الفساطيط يعلمون الناس القرآن كما أنزل<sup>(١)</sup>.

وعن أبي عبد الله أنه قال: كأني بشيعة علي في أيديهم المثاني يعلمون القرآن(\*).

عن جبر بن نوف أبي الوداك، قال قلت لأبي سعيد الخدري والله ما يأتي علينا عام إلا وهو شر من الماضي، ولا أمير إلا وهو شر ممن كان قبله. فقال أبو سعيد سمعته من رسول الله وي يقول ما تقول، ولكن سمعت رسول الله يقول: لا يزال بكم الأمر حتى يولد في الفتنة والجور من لا يعرف غيرها حتى يملا الأرض جورأ، فلا يقدر أحد يقول الله، ثم يبعث الله بخوط رجلاً مني ومن عترتي، فيملاً الأرض عدلاً كما ملاها من كان قبله جوراً، وتخرج له الأرض أفلاذ كبدها، ويحثو المال

قال الفيروز آبادي الجران باطن العنق، ومنه حتى ضرب الحق بجرانه أي قر قراره واستقام كما أن البعير إذا برك واستراح مد عنقه على الأرض، وهو كناية عن استقرار النظام الإسلامي في الأرض وهيمنته عليها بحيث لا يبقى غيره من الأنظمة لإدارة شؤون الناس.

قال رسول الله: أبشروا بالمهدي فإنه يبغث على حين اختلاف من الناس شديد يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض ويملاً الله تَخْطُق قلوب عباده غنى ويسعهم عدله<sup>(٤)</sup>.

وجملة ما تخبر به هذه الأحاديث هي البشرى بانتصار الإسلام في آخر المطاف بحيث لا يجد الناس بدا من اللجوء إليه والاستغاثة به لحلحلة كل ما يعانون منه من مشاكل وعلى كافة الصعد، وهو الوحيد الذي سيوفر لهم الحياة الحرة الكريمة من

(٣) أمالي الطوسي/ ٥١٣.

- (۱) الغيبة للنعماني/۳۱۸.
- (٢) بحار الأنوارج ٨٩/ ٥٩. (٤) دلائل الإمامة/ ٢٥٨ ٢٥٩.

خلال ما سيقوم به الإمام المهدي من إحياء لمعالم القرآن ونشره بين الناس كدستور للعمل يضمن سعادة الدنيا والأخرة، بحيث يعم العدل العالم وتصل النفس الإنسانية لمراحل عالية من الكمال والسعادة والرضا النفسي، وهذا ما لم تقدمه للإنسانية كل النظريات والدساتير التي حكمت المعمورة والمستوحاة من أفكار الفلاسفة والمفكرين، بل أستطيع القول إنها زادت الطين بلة وأدخلت الناس في متاهات ومشاكل جمة، وسيأتي الحديث عن أشهر نظريتين حكمتا الناس في العصر الحديث من خلال آراء المفكرين الغربيين الذين سنستشهد بأقوالهم في القسم المقبل من هذا الفصل. وفي الرواية الأنفة نكتة لطيفة جداً في قوله «يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض» حيث لم يسبق لأحد من الحكام ممن بسط هيمنته على شعب ما أن حظي برضا كل ذلك الشعب، بينما سيحظي بذلك قائم أل محمد(روحي فداه) مع أنه سيحكم كل شعوب الأرض لا شعبا أو ملة واحدة، ولا يخفى عليك مدى صعوبة ذلك لاسيما مع اختلاف الأذواق والثقافات، بيد أنه سيجمعهم على احترام إنسانيتهم أولاً ولما سيراه الناس من عدله ولطفه ورحمته بهم، وذلك لأن الإمام الحجة هو الوحيد بين آبائه البررة من ستثنى له الوسادة وسيجد هناك متسعا ليعرف العالم بمدى الخسارة التي منوا بها في عدم تمكينه أو آبائه من حكمهم وقيادتهم إلى غير ذلك من الخيرات والبركات التي لا تعد ولا تحصي.

#### مناقشة

هنا مسألة لفتت انتباهي في التجربة العراقية بعد سقوط نظام صدام المجرم تتعلق بالموضوع، فقد بحت أصوات العلمانيين المساكين من الصياح وهم يصطرخون أبعدوا الإسلاميين عن السياسة، وطالبوا بأن يتبوأ «التكنوقراط» أعباء المسؤولية على اعتبار أن رجل الدين ليس عمله السياسة وإنما هو عمل أهل الاختصاص من الذين يدعونهم «تكنوقراط».

الحقيقة أنني كنت أظن وبعض الظن إثم لاسيما في ما يتعلق بالوزارات الخدمية «وهو رأيي أيضاً في تولي أهل الاختصاص من أهل النزاهة والوطنية لتلك المناصب» أنها كلمة حق يراد بها باطل، والحمد لله لقد صدق ظني فيهم بعدما تبين أنهم يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض!!

فبعد أن خسروا المعركة وهيمن الإسلاميون على مقاليد الأمور (وليتهم لم يفعلوا لأن أعداء الإسلام استغلوا أخطاءهم وعدوها أخطاء للإسلام) تفرغوا لنقض أنفسهم وراحوا يمدون أنوفهم في مجال هم أجهل الناس فيه وأخذوا يكتبون في موضوعة أصلاح الخطاب الديني، مع أنه ليس مجالهم ولا يفقهون فيه شيئاً، وسبحان الله هم بالأمس يحذرون الناس من دخول أهل العمائم إلى مجال السياسة لأنهم يعتقدون أنه مجال غريب عنهم، بينما هم أصبحوا في ليلة وضحاها من أعلم الناس بالشريعة وهم فقط لا غيرهم المعنيون بإصلاح الخطاب الديني حتى يتماشى مع روح العصر!!.

فما عدا مما بدا؟ أنتم بالأمس تقولون لا يمكن السماح لأي أحد بالتعدي على اختصاص الآخر! واليوم تملؤون صحفكم ومجلاتكم بالحديث عن الخطاب الديني وكيفية إصلاحه مع أنكم من أجهل الناس به! .

ومثال على ذلك قرأت في مجلة الأسبوعية العراقية مقالاً لكاتب عراقي اسمه رشيد الخيون (يكتب في كل شيء)، يقول إن الله دعا في القرآن الكريم لدولة علمانية!!.

ويستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلَّذِينَ<sup>َهُ(١)</sup> وكذا قوله تعالى: ﴿لَمْتَ عَلَيْهِم بِمُهَيْطٍ <sup>(٢)</sup>، ولا أدري هل أضحك أم أبكي على هذا الكاتب! وأقول له ما الذي جنيته على نفسك وما هذا الإحراج الذي أدخلت نفسك فيه حتى أني أظن أن كل من قرأ موضوعك قد وضعك ما بين اثنتين، إما جاهل أو مضل عن قصد وعمد.

والغريب أنه يزعم أن هناك ثمانين آية في القرآن تدعو للعلمانية!! . أقول له أنت لا تفقه شيئاً عن الفرق بين الدين والشريعة، ولو كنت تعلم لعرفت

- (١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٦.
- (٢) سورة الغاشية، الآية: ٢٢.

أن معنى الآية بعيد كل البعد عن فهمك القاصر، فالدين واحد لم يختلف في دعوة جميع الأنبياء وهو معنى قوله تبارك اسمه : ﴿إِنَّ الَذِينَ عِندَ آللَهِ ٱلْإِسْلَمُ ... ﴾<sup>(١)</sup>. وقوله تبارك وتعالى أيضاً : ﴿وَمَن يَبَتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ <sup>(٢)</sup>. وكذا قوله : ﴿وَمَن يَبَتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنتُه مُسْلِمُونَ <sup>(٣)</sup>، وفي آل عمران : ﴿فَلَمَّا آحَسَ عِسَمَ مِنْهُ ٱلْمُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِتَ إِلَى وَأَنتُه مُسْلِمُونَ <sup>(٣)</sup>، وفي آل عمران : ﴿فَلَمَّا آحَسَ عِسَمَ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ مُسْلِمُونَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَا وَأَنتُه مُسْلِمُونَ <sup>(٣)</sup>، وفي آل عمران : أَفَلَمَا آحَسَ عِسَمَ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ مَانَ مَنْ أَنصَارِتَ إِلَى مَنْ أَنصَارِتَه عُلْمَا مَا مَعْوَانِهُونَ أَنْهُ مَا لَمُقُونَ عَمْهُمُ الْكُفْرَ مُسْلِمُونَ فَالَا مَنْ أَنصَارِتَ إِلَى مَائِدَةً عَمَرَ أَنَهُ عَالَ مَا الْعُوانِ أَنَهُ عَامَاً الْعُولَقُونُ أَعْمَا أَحَسَ عِيسَمَ مِنْهُ الْمُعْوَلَ عَامَةً أَحَسَ عِيسَمَ مِنْهُ مُالْعُونَ عَامَةً مَا أَنْ مُعْرَا اللَّهُ أَلْعُولُ أَنْهُ إِلَا وَأَنتُه مُسْلِفُونَ وَالْسَلَمُ الْمُنْ

إذن الدين واحد وهو الإسلام في كل دعوات الأنبياء، أما الشريعة (وهي طريقة تطبيق هذا الدين) فإنها تختلف ما بين أمة وأخرى حسب الظرف الذي يقدره الله تبارك وتعالى، لذلك أنت تقرأ في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْعَقِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْحَتَنِ وَمُهَيَمِنًا عَلَيْهُ فَأَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبِّعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًاً...

وهذا المعنى تجده في دعاء الندبة الشريف وهو قوله ﷺ في ذكر الأنبياء:

(اللهم لك الحمد على ما جرى به قضاؤك في أوليائك الذين استخلصتهم لنفسك ودينك إذ اخترت لهم جزيل ما عندك من النعيم المقيم الذي لا زوال له ولا اضمحلال بعد أن شرطت عليهم الزهد في درجات هذه الدنيا الدنية وزخرفها وزبرجها فشرطوا لك ذلك وعلمت منهم الوفاء به فقبلتهم وقربتهم وقدمت لهم الذكر العلي والثناء الجلي وأهبطت عليهم ملائكتك وكرمتهم بوحيك ورفدتهم بعلمك وجعلتهم الذرائع إليك والوسيلة إلى رضوانك فبعض أسكنته جنتك إلى أن أخرجته منها وبعضهم حملته في فلكك ونجيته مع من آمن معه من الهلكة برحمتك وبعض اتخذته لنفسك خليلا وسألك لسان صدق في الآخرة فأجبته وجعلت ذلك علياً

- (١) سورة آل عمران، الآية: ١٩.
- ر) مورة آل عمران، الآية: ٨٥.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ١٣٢.

- (٤) سورة آل عمران، الآية: ٥٢.
  - (٥) سورة المائدة، الآية: ١١١.
    - (٦) سورة المائدة، الآية: ٤٨.

وبعض كلمته من شجرة تكليماً وجعلت له من أخيه ردءا ووزيرا وبعض أولدته من غير أب وآتيته البينات وأيدته بروح القدس وكل شرعت له شريعة ونهجت له منهاجا)<sup>(۱)</sup>.

الدين هو مجموعة العقائد والأوامر والنواهي الأساسية التي لا تنفك ضرورتها في كل زمان ومكان، مثل: توحيده تعالى، والإيمان بعدله ولطفه بالعباد، وأنه أرحم بعباده من أمهاتهم اللاتي ولدنهم، والإيمان بالمعاد، وعصمة الأنبياء، ووجوب طاعتهم، والقدرة على اختيار أي الطريقين الهدى أم الضلالة... والأوامر مثل: إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وبر الوالدين وصلة الرحم والأمر بالمعروف... والنواهي مثل: النهي عن المنكر والاعتداء على الناس وقتلهم وأكل مال اليتيم وشرب الخمر والسرقة والزنا ونكاح المحارم... إلخ.

أما الشريعة فهي الاعتناء بالتفاصيل التي لا تتعارض مع الأصول التي بيناها من عقيدة وأمر ونهي، وكذلك هي الكيفية التي تؤتى بها العبادات المذكورة.

يقول السيد الطباطبائي في الميزان عن هذا الشأن:

معنى الشريعة كما عرفت هي الطريقة والدين، وكذلك الملة طريقة متخذة لكن الظاهر من القرآن أنه يستعمل الشريعة في معنى أخص من الدين كما يدل عليه قوله تعالى : ﴿إِنَّ الدِيكَ عِندَ اللَّهِ ٱلإِسْلَكُمُ <sup>(٢)</sup>، وقوله تعالى : ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيَرَ ٱلإِسْلَكِم دِينَا فَلَنَ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾<sup>(٣)</sup>، إذا انضما إلى قوله : ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجَأَ﴾<sup>(٤)</sup> الآية وقوله : ﴿ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمْرِ فَأَنَّعِهَا﴾<sup>(٥)</sup>.

فكان الشريعة هي الطريقة الممهدة لأمة من الأمم أو لنبي من الأنبياء الذين بعثوا بها، كشريعة نوح وشريعة إبراهيم وشريعة موسى وشريعة عيسى وشريعة محمد يشي ، والدين هو السنة والطريقة الإلهية العامة لجميع الأمم فالشريعة تقبل النسخ دون الدين بمعناه الوسيع<sup>(٦)</sup>. إذن ممكن أن يأتي الدين كلفظ جامع للعقائد

- (۱) مفاتيح الجنان/ ۲۲۰ ۲۲۱.
- (٢) سورة أل عمران، الآية: ١٩.
- (٣) سورة آل عمران، الآية: ٨٥.
- (٤) سورة المائدة، الآية: ٤٨.
- (٥) صورة الجائية، الآية: ١٨.
  - (٦) الميزان ج٥/ ٢٠١.

والأحكام (أي الأصول والفروع) كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَتَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةُ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَسْفَقَهُوا فِي ٱلدِّبِنِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواً إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَحْذَرُونَ؟\*<sup>(1)</sup>. والدين المتفقه فيه هنا هو مجمل العقائد والأحكام.

وكما بينا أن حرية الاختيار وعدم الإجبار منه تعالى لخلقة على الإيمان به وبحكمه لهو من أكمل نعمه علينا، بيد أنه أوضح أن الذي لا يختار دينه وشرعته سيوقعه ذلك في المهالك التي ستؤدي به إلى ظلم الناس والإضرار بالنظام الكوني وبالتالي استحقاق العقوبة، وفهم المسألة بسيط جداً ويمكننا أن نلخصها بما يلي:

قـال الله تـبـارك وتـعـالــى فـي كـتـابـه الـكـريـم: ﴿وَمَا خَلَفْتُ أَلِجُنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ﴾(٢)، والعبادة التي فرضها على الإنسان، هي لمصلحة الأخير ولا يناله تبارك وتعالى منها شيء، ولأجل إنجاح هذه الغاية، صمم (بيئة) تتناسب وطبيعة التكاليف التي ستتنزل على الإنسان، وجعل عالم التشريع وعالم التكوين توأمين يؤثر بعضهما في بعض، فما من عمل صالح يؤدى من قبل الإنسان إلا وله أثر إيجابي في الكون والعكس صحيح، واليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿فَفَلْتُ أَسْتُعْمُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَقَارا يُرْسِيلِ ٱلسْمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدَرارا وَيُمَدَدُكُمْ عَامُول وَحَيْنَ وَخَعْلَ لَكُمْ جَنْت ويجعل لكُر الآية واضحة الدلالة في تأثير الاستغفار والإقالة من الذنوب في النظام الكوني ودفعه باتجاه إنزال الخيرات والبركات، والعكس أيضاً صحيح كما في سورة النحل: ﴿وَضَرَبَ أَلِلَّهُ مَثَلًا قَرْبَهُ كَانَتْ ءَامِنَةُ مُطْمَينَةُ بِأَتِيهَا رِزْقُهَا رِعْدًا مِّن كُلّ مَكَانٍ فَكَفَرَت يَأَنْعُهِ اللَّهِ فَأَدَقَهَا اللهُ لِنَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُوْأَ يَصْنَعُونَ﴾ (٤). ولـعـل الـروايـة الآتية توضح الأمر بأبلغ عبارة، فعن رسول الله أنه قال: «مثل القائم على حدود الله والمرتهن فيها كمثل قوم استهمّوا على سفينة في البحر فأصاب بعضهم أعلاها وأصاب بعضهم أسفلها . . . فقال الذين في أسفلها : إننا ننقبها من أسفلها فنستقى، فإن أخذوا على أيديهم فمنعوهم نجوا جميعاً، وإن تركوهم غرقوا جميعاً». ولقد علق الشيخ مكارم الشيرازي على هذه الرواية بقوله:

- (١) سورة التوبة، الآية: ١٢٢ .
- (٢) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.
   (٤) سورة النحل، الآية: ١١٢.

(٣) سورة نوح، الآيات: ١٠ - ١٢.

ولقد جسد النبي الأكرم ﷺ بهذا المثال الرائع موضوعية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومنطقية هاتين الفريضتين بغض النظر عن أمر الشارع بهما، وبذلك قرر حقَّ الفرد في النظارة على المجتمع على أساس أنه حقَّ طبيعي ناشئ من اتحاد المصائر في المجتمع، وارتباط بعضها ببعض<sup>(۱)</sup>.

يشبه الرسول الأكرم المجتمع في هذه الرواية بالسفينة ومقترف الذنب كالذي يخرقها أو ينقبها، فان منع من ذلك نجا المجتمع ككل وإن تركوه هلك وهلكوا معه، لسماحهم له باستجلاب المصائب وصنعها بعمله السيئ،الذي لن يصيبه هو وحده بل سيكون مصيبة عامة للجميع.

بعد هذه المقدمة، أعود للخيون وأقول له، من هنا حاسب الله على ترك الشريعة ولم يحاسب في الدنيا على عدم الإيمان، لأن مخالفة الشريعة فيها ضرر عام بينما يعد عدم الإيمان ضررا خاصا إن لم يقم صاحبه بإضلال الناس وحجب نور الهداية عنهم.

على هذا افهم لم قال الله تبارك وتعالى: ﴿لَآ إِكْرَاهَ فِي الدِّيَنِّ﴾<sup>(٢)</sup>، فالله سبحانه ليس لديه مشكلة في هذا فان همّه تعالى ليس عبادته وإنما همّه عباده، وكذا قوله بَرَضَ : ﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُهَيِّطٍ ﴾<sup>(٣)</sup>، أي لا سلطة لك في إجبار الناس على أن يؤمنوا، لأنه ببساطة اعتقاد قلبي، وإنما دورك يتحدد في المسؤولية عن إيصال الهدى للناس وإبعاد كل من يقف حجر عثرة بهذا الطريق.

فالله تبارك وتعالى لا يدعو للعلمانية كما تزعم يا خيون، وإنما يمنح الإنسان حرية الإيمان في هذه الدنيا من خلال حرية الاختيار التي حباه بها، كما في قوله تعالى: ﴿فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكْفُرُ َ<sup>(٤)</sup>.

وان أصررت على موقفك وأبيت إلاّ أن تقول به، فانك تتهم الله بالعبث (حاشاه) وإلاّ فما معنى إرساله مائة وأربعة وعشرين ألف نبي للدعوة لتوحيده وإتباع

- (۱) تفسير الأمثل ج۲/ ۲۳۲.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٦.
- (٣) سورة الغاشية، الآية: ٢٢.
- (٤) سورة الكهف، الآية: ٢٩.

أوامره وطاعة ولاة أمره، ومنهم من دفع حياته في سبيل ذلك وتحملوا أشد الصعاب.

وما معنى أن ينزل أحكاما وشرائع في كتبه ويضع نظاما للعقوبات وجملة من العقود والإيقاعات لتأمين وتنظيم كل الحالات التي يحتاج فيها المجتمع إلى حكم، ويعتني بشؤون الحرب والسلم والنظام الاقتصادي والاجتماعي والصحي وحتى البيئي، لا بل لم يغفل حتى عن حقوق الحيوان... إلى غيرها من الأمور التي نظمها بقوانين، كما لم يغفل عن تعيين الحاكم.

أولا تُعد كل هذه الأمور منظر الخيون عبارة عن دولة تحكم بالنظام الديني؟! قد دعا إليها القرآن وكل الكتب السماوية قبله.

من هنا نفهم أن لا مفك من وجوب الالتزام بالإسلام والوقوف عند أوامره ونواهيه، لأنه يمثل جملة العقائد والأحكام التي حبانا بها الخالق جل وعلا للسير الأمن نحو السعادة والكمال «حلم البشرية» وهو لا غيره من يستطيع قيادة دفة الحياة وتأمين السعادة للإنسانية جمعاء.

# شهادات للإسلام من أعمدة الفكر الغربي

إن من أوضح الدلائل على أحقية الإسلام، انسجامه مع الفطرة بحيث لو ترك الإنسان ليتصرف على سجيته لاكتشف أن أغلب أعماله تتطابق أو تتناغم مع تفكيره العقلاني «إن حكَّمه في أفعاله»، وكذا مع ذلك الصوت أو الرقيب الباطني المدعو الضمير.

بعد أن سقنا أدلة العقل والنقل، ننتقل في هذا القسم إلى الاستشهاد بآراء نبذة من أعمدة الفكر الغربي من فلاسفة وأدباء ومفكرين، إضافة إلى العديد من العلماء في شتى الاختصاصات.

نحن حينما نأتي بأقوال هؤلاء العلماء لا لأن الإسلام بحاجة لشهاداتهم وإنما هم شهود على فشل جميع المناهج والرؤى والأفكار التي طرحها أصحابها كبديل للإسلام لجلب السعادة للبشرية وأصبحت كالجسم الغريب عن عقل ونفس الإنسان فكلما حاولوا زرعها فيه رفضها عقله ومجها قلبه وازداد هما وتحيرا واضطرابا.

وجئنا بهم أيضاً لأنهم عبارة عن تجربة عقلانية محايدة قام بها مجموعة من المفكرين من دون أن يتفقوا على ذلك، متكلين على قدرة عقولهم على التمييز والمقارنة بين مختلف الأنظمة والشرائع وبين الإسلام، وأي من هذه الأنظمة هو الأكثر ملائمة مع الحاجات الإنسانية الضرورية من دون أن يكون هناك تنافر بين طبيعة الإنسان وهذه الأحكام المختلفة، فجاءت خلاصة تجربتهم بعد أن فرّغوا أنفسهم لمدة من الوقت لدراسة الإسلام صاعقة بالنسبة لهم حيث اكتشفوا أن النظام الإسلامي قد تكفل بكل ما من شأنه أن يجلب السعادة للإنسان، وتكفل أيضاً بوضع الحلول الناجعة التي تتناغم مع الفطرة الإنسانية لكل ما يواجه من مشاكل في كل وإليك أقوالهم اقرأها بنفسك واشعر بمدى النعمة التي أنعم الله بها علينا بالإسلام.

عن القرآن

كتب البروفيسور الإيطاليّ الشهير الدكتور «واجليري» يقول بشأن القرآن الكريم:

«نحن نرى في هذا الكتاب ذخائر وخزائن من العلم هي فوق استعداد أذكى وأقوى رجال السياسة وأكبر الفلاسفة، وبهذه الدلالة نقول: لا يمكن أن يكون القرآن من عمل رجل عالم، فضلاً عن رجل قضى كل عمره في مجتمع غير مهذّب بعيد عن رجال العلم والدين، هذا الرجل هو الذي كان يُصر أنه رجل كسائر أفراد البشر، وحينئذ فانّه لم يكن يستطيع أن يصنع هذا المعجز من دون تأييد من الله تعالى، ولا يمكن أن يكون القرآن صادراً إلاّ من ساحة ربّ قدير يحيط علمه بما في السموات والأرض جميعاً»<sup>(1)</sup>.

أما رينيه جينو أو (عبد الواحد يحيى) الفيلسوف الفرنسي الذي درس الأديان عامة ثم اعتنق الإسلام وأبدل اسمه، فيقول عن القرآن: «أردت أن أعتصم بنص لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فلم أجد بعد دراسة عميقة سوى القرآن»<sup>(٢)</sup>.

وكتبت (مارغريت ماركوس) وهي أمريكية من أصل يهودي أسلمت وألفت كتباً حول الإسلام مثل (الإسلام في مواجهة الغرب) تقول:

«منذ أن قرأت القرآن عرفت أن الدين ليس ضرورياً للحياة فحسب، بل هو

- الإسلام والحضارة الغربية/كتاب الكتروني للسيد مجتبى الموسوي اللاري/عن موقع المؤلف في الشبكة العالمية.
- (٢) سلسلة نماذج حية للمهتدين إلى الحق، علماء ومفكرون وأدباء وفلاسفة أسلموا، للحسيني الحسيني معدى ج٢/ ١٣٣ .

الحياة بعينها، وكنت كلما تعمقت في دراسته ازددت يقينا أن الإسلام وحده هو الذي جعل من العرب امة عظيمة متحضرة قد سادت العالم»<sup>(١)</sup>.

#### الإسلام دين الفطرة

وبشأن موافقة الإسلام للفطرة وملاءمته لكل زمان، يقول المفكر والرسام الفرنسي الشهير (اتيبان دينيه)، وهو صاحب العديد من المؤلفات القيمة مثل (الشرق كما يراه الغرب): «لقد أكد الإسلام من الساعة الأولى لظهوره أنه دين صالح لكل زمان ومكان، إذ هو دين الفطرة، والفطرة لا تختلف في إنسان عن آخر، وهو لهذا صالح لكل درجة من درجات الحضارة»<sup>(۲)</sup>.

يقول المفكر الانجليزي مارتن لنجز :

«لقد وجدت في الإسلام ذاتي التي افتقدتها طوال حياتي وأحسست وقتها أني إنسان لأول مرة فهو دين يرجع بالإنسان إلى طبيعته حيث يتفق مع فطرة الإنسان»<sup>(٣)</sup>.

#### واقعية الإسلام

وبشأن واقعية الإسلام يقول البروفيسور(نشكنتنا دهيابا) أستاذ التاريخ في جامعة ميسوري: «قد بنيت اختياري للإسلام على ثلاثة أمور: أولاً صحة أخباره، ثانيا موافقته للعقل، ثالثاً أنه عملي لا خيالي، فلا يوجد في الإسلام ثلاثة في واحد، ولا ثلاثون مليوناً من الآلهة»<sup>(1)</sup>.

(۲) من ج۲/۲۳۲.
 (۳) من ج۲/۳۹.
 (۲) من ج۲/۰۰.
 (٤) من ج۲/۲۰۹.

## شمولية الإسلام لجميع مناحي الحياة

أما عن إحاطة الإسلام وقدرته على تنظيم كل مناحي الحياة، فيقول المفكر الانجليزي (عبد الله كويليام): «أحكام القرآن ليست مقتصرة على الفرائض الأدبية والدينية. . انه القانون العام للعالم الإسلامي، وهو قانون شامل للقوانين المدنية والتجارية والحربية والقضائية والجنائية والجزائية . ثم هو قانون ديني يدار على محوره كل أمر من الأمور الدينية إلى أمور الحياة الدنيوية، ومن حفظ النفس إلى صحة الأبدان، ومن حقوق الرعية إلى حقوق كل فرد، ومن منفعة الإنسان الذاتية إلى منفعة الهيئة الاجتماعية، ومن الفضيلة إلى الخطيئة، ومن القصاص في هذه الدنيا إلى القصاص في الآخرة، وعلى ذلك فالقرآن يختلف عن الكتب المسيحية المقدسة التي ليس فيها شيء من الأصول الدينية بل هي في الغالب مركبة من قصص وخرافات واختباط عظيم في الأمور التعبدية . وهي غير معقولة وعديمة التأثير»<sup>(1)</sup>

وإليك أيضاً رأي (حسين روف) أحد أكبر علماء الاجتماع الانجليز يقول بهذا الشأن:

«ليس هناك مجال لشرح كل أمور الحياة التي وجدت في شرائع الإسلام حلولا، لم أجدها في غيره، ويكفي أن أقول إنني – بعد تفكير وتدبر – رأيتني أهتدي إلى الإيمان بهذا الدين، بعد دراستي لجميع الأديان الأخرى المعروفة في العالم بدون أن أقتنع بأي واحد منها»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) نماذج حية للمهتدين إلى الحق ج٢/ ١٦١ .
  - ۲) نماذج حية للمهتدين إلى الحق ج٢/ ٣٧.

#### الشيوعيون يقرون بأحقية الإسلام

كتبت مجلة حزب توده الإيراني تقول : «إن ظاهرة الإسلام في أوائل القرن السابع الميلادي من الوقائع التاريخية الأساسية التي غيّرت صورة الحضارة البشرية، وتركت آثاراً عميقة في مسيرة التطوّر لما بعدها . إن هذه الواقعة العظمى أي ظهور الإسلام الذي اتّسعت فتوحاته في أقل من قرن حتى ساحل السند وجيحون من جانب، والى ساحل «لوآر» من جانب آخر، تملأ باباً آخر غريباً من كتاب حياة البشرية.

لقد كانت في جزيرة العرب مراكز أخرى لنشر العقائد الدينية اليهودية أو المسيحية، وكان عرب مكة وقبائلها وثنيّين، ومكّة مركز تجارتها واستغلال المرابين بها، ومركز الشعور القومي العربي، ومركز تضارب الأديان المختلفة وتطور النظام القبلي إلى النظام الإقطاعي الفئوي.

وانتشر الإسلام في البداية بين صغار الكسبة والفلاحين والعبيد، وكان يشكّل حركة ديمقراطية ضدّ استغلال الربويّين الكبار، ولهذا اضطر إلى ترك مكّة إلى المدينة.

إن دين الإسلام كان يحتوي من ناحية على خصائص سائر الأديان أيضاً، ولكنه من جانب آخر كانت فيه جوانب حيويّة وماديّة، فاجتنابه الرهبنة، واتجاهه إلى التساوي بين العناصر والقبائل، والتساوي النسبيّ بين حقوق الرجل والمرأة، ودفاعه عن العبيد والفقراء وأبناء السبيل، وسذاجة أصوله وبساطتها، كل ذلك من مميّزاته عن سائر الأديان، والتي تمنحه عنوان نهضة اجتماعية متحركة وحيوية.

نزل الإسلام على رأس الحكام الدمويين والمغرورين كأقوى ضربة دامغة، وتلقاه الفلّاحون وصغار الكسبة والتجار المدنيين كرحمة وإنقاذ. وأورد الإسلام ضربته القوية في فرصة مناسبة على الجسد العظيم، لكن الواهي، للإمبراطوريتين، فسقطتا من تلك الضربة القاضية، ثم شكّل هو إمبراطورية عظمى من حدود الصين حتى حدود إسبانيا والأندلس»<sup>(1)</sup>.

(١) الإسلام والحضارة الغربية.

#### رسول الإسلام محمد ﷺ

كان «فولتير» الشاعر والأديب والمفكر الفرنسي في البداية أحد ألدَ أعداء الإسلام ومخالفيه، وكانت له أحكام جائرة بشأن الرسول الأكرم على العبد أربعين عاماً قضاها في الدراسات الدينية والفلسفية والتاريخية أدرك الحقيقة فأعلن صريحاً يقول:

«إنّ الدين الذي جاء به محمّد عنه كان أسمى من المسيحية بلا ريب، ولم يبتل المؤمنون به، بذلك الكفر الجنوني الذي ابتلي به النصارى، فقالوا: إنّ الإله الواحد ثلاثة، والثلاثة واحد، فالإيمان بالله الواحد الأحد الفرد الصمد كان الأصل لهذا الدين. إنّ الإسلام مدين في وجوده لرجولة قائده... وفتوحاته، بينما يحمل النصارى الآخرين على دينهم بمعونة السيف وتلال النار. فيا ربّي، ليت شعوب أوربا يجعلون المسلمين أسوتهم وقدوتهم».

«كان محمّد رجلاً عظيماً جدًاً بلا ريب، وقد ربّى في حجر فضله وكماله رجالاً عظاماً أيضاً، كان مشرّعاً حكيماً، وسلطاناً عادلاً، ورسولاً تقيّاً، وأحدث أكبر ثورة في الأرض»<sup>(۱)</sup>.

وكان (فولتير) يحترم النابغة الكبير (مارتين لوثر)<sup>(٢)</sup>، فكأنّه سُـّل عن القياس بينه وبين النبي محمّد ﷺ ، فقال: «ليس جديراً للوثر أن يحلّ بنود حذاء محمّد»<sup>(٣)</sup>.



- (١) الإسلام والحضارة الغربية.
- (۲) (مارتن لوثر) قس ثار على الكنيسة الكاثوليكية وعلى سلطة البابا وأسس مذهب النصاري البروتستانت .
  - (٣) الإسلام والحضارة الغربية.

# الإسلام والعلم

كتب (بارون كارول دو) يقول: «إن المسلمين اكتسبوا توفيقا كبيراً في علوم مختلفة، وهم الذين علّموا الناس استعمال الأعداد... ونظّموا الجبر والمقابلة على شكل علم صحيح، وتقدّموا به خطوات كبرى، وأسّسوا أساس الهندسة التحليلية، ولا شك أنهم هم مخترعو المثلثات السطحية والكروية التي لم يكن نها سابقة في اليونان من قبل.

حينما كان العالم المسيحي الغربي في حروب مع البربر كان المسلمون العرب مشتغلين بدراسة العلوم، وكانوا يسعون سعياً حثيثاً للحفاظ على معنوياتهم ودينهم»(1).

وكتب (ويل ديورانت) الفيلسوف المعروف صاحب كتاب تاريخ الحضارة يقول: «إن الكيمياء بوصفه أحد العلوم كان من إبداع المسلمين تقريباً، فإنهم هم الذين أضافوا على عمل اليونان الذي كان محصوراً في بعض التجارب ثم الافتراضات المبهمة أضافوا إليها المشاهدات الدقيقة والتحاليل العلمية وثبت النتائج. إنهم حلّلوا كثيراً من المواد. ولهم كتب بشأن بعض الأحجار، وميّزوا بين أنواع الاسيد والمواد القليائية. وبحثوا حول مئات الأدوية الطبية وصنّعوا مئات أخرى. ومن تبديل المواد بعضها ببعض ولاسيّما الذهب والفضة توصّلوا إلى الكيمياء الحقيقية. وبكثير من كتب العلماء المسلمين الذي والفضة توصّلوا إلى تُرجمت إلى اللغة اللاتينية تقدم الكيمياء في أوربا»<sup>(٢)</sup>.

يقول الجراح الفرنسي (موريس بوكاي) رئيس قسم الجراحة في جامعة باريس

(١) الإسلام والحضارة الغربية.

(۲) م ن.

بشأن العلم والقرآن: «لم أجد التوافق بين الدين والعلم إلا يوم شرعت في دراسة القرآن الكريم، فالعلم والدين في الإسلام شقيقان توأمان»<sup>(١)</sup>.

وعن الجانب العلمي في شخصية الرسول الأعظم يقول: «كيف يمكن لإنسان كان في بداية أمره أمّيا أن يصرح بحقائق ذات طابع علمي لم يكن في مقدور أي إنسان في ذلك العصر أن يكونها، وذلك دون أن يكشف تصريحه عن أقل خطأ من هذه الوجهة»<sup>(1)</sup>.

وهذه شهادة عالم التشريح والأجنة البروفيسور (كيث مور)، وهو من أكابر العلماء في هذا الاختصاص في العالم، يعلن شهادته في أطوار خلق الإنسان في القرآن الكريم:

"إن التعبيرات القرآنية عن مراحل تكون الجنين في الإنسان لتبلغ من الدقة والشمول ما لم يبلغه العلم الحديث، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن هذا القرآن لا يمكن أن يكون إلا كلام الله، وأن محمداً رسول الله» و"إنني أشهد بإعجاز الله في خلق كل طور من أطوار القرآن الكريم، ولست أعتقد أن محمداً يتخب أو أي شخص آخر يستطيع معرفة ما يحدث في تطور الجنين، لأن هذه التطورات لم تكتشف إلا في الجزء الأخير من القرن العشرين، وأريد أن أوكد على أن تن سي قرأته في القرآن الكريم عن نشأة الجنين وتطوره في داخل الرحم ينطبق على كل ما أعوفه كعالم من علماء الأجنة البارزين»<sup>(1)</sup>.

كـلامـه هـذا إشـارة إلـى قـولـه تـعـالـى: ﴿وَلَقَـدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَـلَةٍ مِن طِينِ<sup>غَ</sup>رَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِفُرَّ خَلَقْنَا ٱلتُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَـنَةً عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْنَمَ لَحُمًا ثُوَّ أَنشَأْنَهُ خَلُقًا ءَاخَرٌ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلخَلِقِينَ﴾<sup>(٤)</sup>.

وبالمقابل انظروا ماذا فعلت الكنيسة بالعلماء والمفكرين: (فيكتور هو گو)

- (۱) نماذج حية للمهتدين إلى الحق ج۲/ ۱۱
- (٢) نماذج حية للمهتدين إلى الحق ج٢/ ١٨عن كتاب مور (القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم)/ ١٥٠.
  - (٣) نماذج حية للمهتدين إلى الحق ج٢/ ٢٠ ٢١.
    - (٤) سورة المؤمنون، الآيات: ١٢ ١٤.

غيبة الإمام المهدي (عج)

الكاتب والشاعر الفرنسي يسخر من أرباب الكنائس ومحاكم تفتيش العقائد فيقول: «ليست حياة الكنيسة من تاريخ التقدم الإنساني بل إن حياتها خلف صفحات التاريخ، فهي التي جرحت (برنيلي) بضربات السياط لقوله بأن النجوم لا تقع من مواقعها! وهي التي حكمت على (كاميلاند) بالسجن مع الأعمال الشاقة سبعاً وعشرين مرّة، لقوله: بأن هناك غير عالمنا هذا عوالم عديدة...، ولإشارته إلى الهدف من الخلقة في كلماته. وهي التي عذّبت (هاروى) لأنه أثبت أن في عروق البدن مادةً سيّالةً باسم الدم تجري فيها، وليس في العروق دم ساكن لا حركة له. وهي التي سجنت (كريستوف كلمب) لاكتشافه أرضاً لم تتنبأ بها التوراة والإنجيل، فان اكتشاف أرض غير متنباً بها في كتب العهدين كان يُعد عداءً لدين الكنيسة. وهي التي كفّرت "باسكال" باسم الأصول الدينية، و(مونتي) باسم الأصول الأخلاقية، و«مولر" باسم الأصول الدينية والأخلاقية"<sup>(١)</sup>.

وكتب مارسل كاش يقول: "في هذا العهد شنقوا خمسة ملايين شخص بجرم التفكير بخلاف حكم البابا، أو أودعوهم سجوناً مظلمة مرطوبة حتى الموت. ومن سنة ١٤٨١ حتى سنة ١٤٩٩م أي في ثماني عشرة سنة احرقوا بحكم (محكمة التفتيش) ألفاً وعشرين شخصاً حيّاً، وشقوا نصفين ١٨٦٠ شخصاً، وعذّبوا ٩٧٠٢٣ شخصاً حتى الموت».

«وفي القرون الوسطى وبحكم محكمة تفتيش العقائد ومن العلماء والمفكّرين فقط احرقوا ثلاثمائة وخمسين ألفاً أحياءً»<sup>(٢)</sup>.

وكتب المؤرخ الشهير الأمريكي (درابر) يقول: «كان للعلماء المسلمين يد طولى في أكثر العلوم القديمة والحديثة، وكانت لهم خبرة ومهارة تامة في علوم الميكانيك ومعادلات السوائل، وعلم الحركات الأولية (الديناميك) وحل المعادلات الكيمياوية والفيزياء والتقطير والتصعيد. في الجامعات الإسلامية كانت تدرّس مختلف العلوم من الفيزياء والكيمياء والهيئة والفلك إلى دروس الزراعة

(۱) الإسلام والحضارة الغربية نقلاً عن دائرة معارف القرن العشرين ج٦/ ٥٩٨.
 (۲) م ن.

والطب والأخلاق، وكمان فيها أساتذة فلاسفة كبار، ولم تكن يومئذ أيّ جامعة كالجامعة الإسلامية تشتمل على ستة آلاف طالب»<sup>(١)</sup>.

المساواة في الإسلام

وعن المساواة في الإسلام كتب العالم الفرنسيّ الشهير الدكتور (غوستاف لوبون) يقول: «إن المساواة لدى المسلمين تبلغ إلى درجات الكمال، هذه المساواة التي تذكر في أوربا بكل حرارة وهياج وهي وِردٌ على ألسنة مختلف الطبقات من الناس، ولكن لا نرى منها أثراً في الواقع الخارجي سوى في بطون الكتب...

كانت موجودة بين المسلمين عمليًّا وفي سلوك الشرقيّين. وهذا الخلاف الشديد الذي نراه بين مختلف طبقات أصحاب الثورة الأوربية (الفرنسية) لا نرى له نظيراً بين المسلمين، فقد ألغى الإسلام التمايز الطبقي والأسري والعائلي والشخصي بصورة كلية، والمسلمون كلهم في نظر رسول الإسلام إخوة متساوون.

قامت في العالَم العربيّ هذه الشخصية التي جمعت مختلف القبائل تحت كلمة واحدة، وربطتهم وقيّدتهم بسلسلة من القوانين والأنظمة الخاصة، فهم من أيّ عنصر وبلد لم يكن بعضهم أجنبياً على الآخرين منهم، فللمسلم الصينيّ بإسلامه من الحقوق في البلد الإسلاميّ نفس ذلك الحقّ الذي يكون للمسلم العربيّ، وإن كان بينهم بالنظر إلى عناصرهم وقومياتهم اختلاف كثير، ولكنهم لهم بدينهم ارتباط معنويّ خاصّ يسهّل عليهم اجتماعهم تحت لواء واحد»<sup>(٢)</sup>.

00C#00C

الإسلام والحضارة الغربية نقلاً عن دائرة معارف القرن العشرين ج٦/ ٥٩٨.
 الإسلام والحضارة الغربية.

٦٧

### المرأة في الإسلام

وبشأن المرأة كتبت مارغريت ماركوس(``، تقول:

«على النساء المسلمات أن يعرفن نعمة الله عليهن بهذا الدين الذي جاءت أحكامه صائنة لحرماتهن، راعية لكرامتهن، محافظة على عفافهن وحيائهن من الانتهاك ومن ضياع الأسرة»<sup>(۲)</sup>.

بالمقابل انظروا ما الذي جنته المرأة حينما انطلت عليها خدعة المساواة مع الرجل التي لا تتناسب حتى مع طبيعة تكوينهما الفسيولوجي.

كتب أستاذ علم النفس البروفسور (البرت كانلي) ضمن مقالة علمية يقول فيها: «حينما كانت النساء الإنجليزيات في سنة ١٩١٩م يناضلن للحصول على حقّ الدخول في البرلمان ولا يخشين السجون والموت، لم يكن يومئذ من يظنّ أن الحرية التي كنّ يطالبن بها ستتبدّل بعد نصف قرن بحيث تكون سبباً في الحطّ من المكانة الاجتماعية للمرأة بصورة كلية.

والآن لو كانت أولئك النسوة أحياء كان عليهن أن ينادين ويتظاهرن لاسترجاع هذه الحرية وحرمان النساء منها، فقد أثبتت التجربة في الخمسين سنة الأخيرة أن النساء لم يحصلن بحرّيتهن على شيء، بل إنهنّ ضحيّن بكرامتهنّ التي كانت لهن قبل ذلك"<sup>(۳)</sup>.

أحببت هنا أن أنقل هذا الحديث الذي يكرم المرأة أيما إكرام:

وَفِي حَدِيثِ الْحَوْلَاءِ. . . فَقَالَتِ الْحَوْلَاءُ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ هَذَا كُلُّهُ لِلرَّجُلِ، قَالَ نَعَمْ، قَالتْ: فَمَا لِلنِّسَاءِ عَلَى الرِّجَالِ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ: أَخْبَرَنِي

- (۱) أمريكية من أصل يهودي وضعت كتبا منها (الإسلام في مواجهة الغرب) و (رحلتي من الكفر إلى الإيمان) و (الإسلام والتجدد) و (الإسلام في النظرية والتطبيق).
  - (٢) نماذج حية للمهتدين إلى الحق ج٢/٢١٦.
    - (٣) الإسلام والحضارة الغربية .

أَخِي جَبْرَئِيلُ وَلَمُ يَزَلُ يُوصِينِي بِالنَّسَاءِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنْ لَا يَحِلَّ لِزَوْجِهَا أَنْ يَقُولَ لَهَا أَفُ، يَا مُحَمَّدُ اتَّقُوا اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فِي النِّسَاءِ فَإِنَّهُنَّ عَوَانٍ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ أَخَذْتُمُوهُنَّ عَلَى أَمَانَاتِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مَا اسْتَحْلَلْتُمْ مِنْ فُرُوجِهِنَّ بِكَلِمَةِ اللَّهِ وَكِتَابِهِ مِنْ فَرِيضَةٍ وَسُنَّةٍ وَشَرِيعَةِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ فَإِنَّ لَهُنَ عَلَيْكُمْ حَقًّا وَاجِباً لِمَا اسْتَحْلَلْتُمْ مِنْ وَبَمِ وَاصَلْتُمْ مِنْ أَبْدَانِهِنَ وَيَحْمِلْنَ أَوْلَادَكُمْ حَقًّا وَاجِباً لِمَا اسْتَحْلَلْتُمْ مِنْ أَجْسَامِهِنَ وَبِمَا وَاصَلْتُمْ مِنْ أَبْدَانِهِنَ وَيَحْمِلْنَ أَوْلَادَكُمْ حَقًا وَاجِباً لِمَا اسْتَحْلَلْتُمْ مِنْ أَخْسَامِهِنَ وَبَعَلَ فَا قَامَ وَاصَلْتُمْ مِنْ أَبْدَانِهِنَ وَيَحْمِلْنَ أَوْلَادَكُمْ حَقًا وَاجِباً لِمَا اسْتَحْلَلْتُمْ مِنْ أَجْسَامِهِنَ وَبَمَ وَلَمَ وَاصَلْتُمْ مِنْ أَبْدَانِهِنَ وَيَحْمِلْنَ أَوْلَادَكُمْ عَقًا وَاجِباً لِمَا اسْتَحْلَلْتُمْ مِنْ ذَلِكَ فَأَشْفِقُوا عَلَيْهِنَ وَطَيَّبُوا قُلُومَهُنَ حَتَى يَقِفْنَ مَعَكُمْ وَلَا تَكْرَهُوا النَّسَاء وَلَا تَسْتَحْلَلْتُهُ مِنْ



<sup>(</sup>۱) مستدرك الوسائل ج ۲۵۳ / ۲۵۳.

# تعدد الزوجات

كتب الفيلسوف الألماني الشهير (شوبنهاور) عن هذا الموضوع يقول: "حينما يكون تعدّد الزوجات في مجتمع ما، قانونياً مسموحاً به، فمن الممكن القريب من الواقع، أن الأكثرية الساحقة من النساء يكون لهن أزواج وأولاد، وذلك يعني أنهنّ مقضيّات الحاجات الروحية والغريزية، ولكن في أوربا حيث لا تسمح لنا الكنيسة بهذا العمل، فسوف تبقى النساء غير المتزوجات أكثر بكثير جدا من النساء المتزوّجات، وما أكثر النساء والبنات اللواتي يحترقن لسنين وأعوام من أعمارهن في حسرة الأزواج والأولاد بل حتى اختفين ونمن في بطن الأرض من دون أن تقضى لهنّ هذه الحاجة الملحة والطبيعية، . . . ولم يبلغن بذلك إلى الزوج والولد وهما من الحاجات المشروعة والمصيرية لكل امرأة.

أنا كلّما أفكّر وأفتّش وأبحث فاني لا أتمكّن من أن أجد دليلاً مقنعاً على أن الرجل لو أصيبت امرأته بمرض مزمن، أو كانت عقيمة، أو عاجزة عن الحبل والولادة، لماذا لا يحقّ له أن يختار امرأة أخرى؟! وعلى الكنيسة أن تجيب، ولكنها أيضاً غير قادرة.

والقانون الجيّد هو ما يتكفّل العمل به، بحياة سعيدة، لا الذي يحدث العقد والحرمان أو يجعل الأيدي والأرجل في الأغلال والسلاسل، أو يزيد في الضلال والفساد والضياع والفحشاء وما ينافي عفاف النواميس»<sup>(1)</sup>.

ويقول قائد الحركة العرفانية الإنجليزي (آني بيزانت) :

«إنَّ الغرب يدّعي أنه لم يقبل قانون تعدَّد الزوجات، وحقيقة الأمر هي أن تعدَّد

(١) الإسلام والحضارة الغربية.

الزوجات موجود في الغرب ولكن بدون مسؤولية! بمعنى أن الرجل حينما يحصل على شهوته من رفيقته فإنه سوف يطردها عن نفسه، وبالتدريج تصبح امرأة متروكة في الشوارع والأزقة متحيّرة لا تدري إلى أين تأوي، ذلك أنه لا مسؤولية على عُهدة صاحبها عنها، وإنّ حالة هذه (الخالة الضائعة)! أسوأ مئة مرّة من المرأة التي قد أصبحت زوجة قانونية ثم أماً بل جدّة، تعيش في الأسرة تحت حماية الزوج والولد.

نحن حينما نرى ألوفاً من النساء البائسات قد تجمّعنّ في شوارع المدن الغربية طوال الليل وهنّ تائهات ضائعات لا يدرين إلى أين يذهبن، نطمئن إلى أنّ على الغربيّين أن يسدّوا أفواههم عن لوم الإسلام بشأن تعدّد الزوجات! إن المرأة حتى في حالة تعدّد الزوّجات إذ هي مع زوجها وأولادها القانونيين وبصورة محترمة في بيتها.. أفضل بكثير ومن جميع الجوانب وأسعد وأكثر كرامة وحرمة من امرأة تعيش متحيّرة متردّدة في الشوارع والأزقة، والتي أصبحت ضحية شهوات الرجال وهي تحمل طفلاً لا شرعية له ولا قانون يدافع عنها"<sup>(١)</sup>.

وكتب الدكتور (غوستاف لوبون) الفرنسيّ يقول:

«لم يوصف شيء من تقاليد الشرق أسوأ مما وصف به موضوع تعدّد الزوجات، ولم تخطئ أوربا في شيء كما أخطأت بشأن هذا الموضوع. حقاً أنا متحيّر ولا أدري ماذا يختلف تعدّد الزوجات الشرعي في الشرق عن تعدد الزوجات غير القانوني في الغرب؟ ما الذي يعوزه؟ ولماذا؟ بل أنا اعتقد أن تعدّد الزوجات الشرعي أفضل وأليق من جميع الجوانب»(٢).

#### نساء ألمانيا يطالبن بالسماح بتعدد الزوجات

اقرأ عزيزي القارئ وتأمل كيف أن الإسلام جاء منسجماً مع الفطرة وملبياً واقعياً لكل حاجات الإنسان الضرورية، واليك هذا المثال:

(۲) م ن.

<sup>(</sup>١) الإسلام والحضارة الغربية.

في الحرب العالمية الثانية إذ ذهب ملايين من الرجال ضحيّة الموت والفناء والدّمار، وأرمل جمع كثير من النساء وأصبحن بلا أزواج ولا قيّم ولا كفيل، تشكلت جمعية منهنّ وطلبن من حكومة ألمانيا بعد الحرب أن تعلن عن السماح بتعدد الزوجات. ولكن الكنيسة خالفت في ذلك. وحيث لم تقدر أن تقدّم المسيحية طريقة منطقية لحلّ هذه المشكلة، تلوّث المجتمع بأنواع من المفاسد الأخلاقية والانحرافات الجنسية، وزيادة الفحشاء والعلاقات غير الشرعية سبّبت في ازدياد الأولاد غير الشرعيين.

وكتبت الجرائد تقول :

«بعد الحرب العالمية الثانية طلبت جمعية النساء غير المتزوّجات، من حكومة ألمانيا أن تعلن عن السماح بتعدّد الزوجات، وبذلك تساعد النساء لوصولهن إلى حاجاتهن الطبيعية الشرعية أي الزواج والولد القانونيين. وخالفت الكنيسة في ذلك، وكلنا يعلم أن مخالفة الكنيسة أصبح يساوي إصابة كل أوربا بكل ما ينافي العفّة العامة»<sup>(۱)</sup>.

#### الزواج المؤقت (المتعة)

تتذكر عزيزي القارئ ما سطرناه في بداية هذا القسم من الفصل حيث قلنا إن الإنسان لو ترك على سجيته وأعمل عقله سيجد أن أحكام الإسلام تتناغم مع الفطرة، وهي الوحيدة التي تعي المشكلة بشكل حقيقي وتضع الحلول الناجعة والشافية بكل معنى الكلمة، اقرأ ماذا يقول هذا العالم الغربي عن زواج المتعة (المؤقت)، بمجرد أن أعمل عقله اهتدى إلى نفس الحل الذي وضعه الإسلام لهذه المشكلة قبل أربعة عشر قرنا مضت، إذن فليعرف الذي يشنع على هذا الحكم والحل الإسلامي لهذه المشكلة الخطيرة أي عقل واهن يملك. فقد كتب الفيلسوف الانجليزي (برتراند راسل) عن هذا الموضوع مشيراً إلى أن أفضل حل لمشاكل الشباب من ضغط الحاجة الجنسية هو الزواج المؤقت، يقول:

"إن الضرورات اليوم والمشاكل الاجتماعية والاقتصادية قد أتحرت زواج الثبان والشابات على خلاف ما نميل إليه ونريده، إذ الشاب قبل قرن أو قرنين كان يُنهي دراسته في ما قبل العشرين من عمره، فكان مستعداً للزواج في بدايات ضغوط الغريزة، وقليلاً جداً كان أولئك الذين كانوا يضطّرون إلى أن يستمرّوا في دراستهم في الفروع العلمية الاختصاصية حتى الثلاثين أو الأربعين من أعمارهم، فلا يستعدون للزواج قبل إنهائها... أما اليوم فان الشباب يدخلون الفروع الاختصاصية توهم في ما بعد العشرين، وبعد فراغهم من الدراسة يقضون فترة يبحثون فيها عن يستعدون للزواج وتأسيس الأسرة، وبعد الخمسة والثلاثين من أعمارهم غالباً لتوهم في ما بعد العشرين، وبعد فراغهم من الدراسة يقضون فترة يبحثون فيها عن معل مناسب لهم يؤمّنون به معاشهم، وبعد الخمسة والثلاثين من أعمارهم غالباً الحمات وعهد رشد البلوغ والزواج كيفما كان وعلى أي حال، بينما هي الفترة الحسّاسة وعهد رشد الغريزة الجنسية وطغيانها وصعوبة المقاومة أمامها ومغريات

ليس لنا أن نحذف هذا الشطر الحسّاس من حساب العمر أو نظام المجتمع البشري، ولو أردنا ألا نفتح حساباً خاصاً لهذه الفترة الطويلة والحسّاسة من العمر ولا نفكّر بهذا الشأن كان نتيجة ذلك شيوع الفساد وإهمال الصحة والنسل والأصول والأخلاق بين مختلف طبقات المجتمع رجالاً ونساءً، فماذا نعمل؟!.

الرأي الصحيح هو: أن تسمح القوانين المدنية لحلّ هذه المشكلة بنوع من «الزواج المؤقت» لهذه الفترة الحسّاسة من العمر، بحيث لا يستوجب تحمّل ثقل مشاكل الحياة العائلية ولا يكون زواجاً دائماً، في الوقت نفسه يحفظهم من مختلف المفاسد والأعمال غير المشروعة وتحمل الألم الروحي للذنوب والتخلف عن الأصول والأحكام، وكذلك من الأمراض المختلفة»<sup>(١)</sup>.

# الزواج والطلاق في الإسلام

إقرار فولتير بأن قانون الزواج والطلاق الإسلامي هو الأكمل والأشمل على وجه الأرض، حيث يقول:

"إنّ محمداً كان مشرّعاً عاقلاً يريد أن ينقذ البشرية من الشقاء والجهل والفساد، كان ينظر إلى مصالح جميع الناس في الأرض من الرجال والنساء والكبار والصغار، العقلاء والمجانين، الأبيض والأسود والأصفر والأحمر. وليس هو الذي أشاع تعدد الزوجات، بل هو الذي حدّد العدد غير المحدود من النساء اللواتي كنّ يرتمين في فراش الملوك وأمراء الدول الآسيوية إلى أربع فقط، إن قوانينه بشأن الزواج والطلاق أفضل بكثير من القوانين المشابهة في دين المسيح، أما في الطلاق فلعلّه لم يوضع لحد الآن قانون أكمل من قوانين القرآن بشأن الطلاق»<sup>(1)</sup>.



<sup>(</sup>١) الإسلام والحضارة الغربية.

# القضاء في الإسلام

«أما العالم الفرنسي الشهير الدكتور (غوستاف لوبون) فقد كتب بشأن الأمور القضائية في الإسلام يقول: «إن الأمور القضائية وترتيب المحاكمات لدى المسلمين بسيطة ومختصرة جداً، فالذي يُعيِّن من قبل أمير العصر بمنصب القضاء يحاكم جميع الدعاوى ويفصل فيها الحكم شخصياً، والحكم يكون حكماً قطعياً، يحضر طرفا الدعوى فيشرحون قضاياهم ويقيمون دلائلهم، ثم يقضي القاضي ويصدر الحكم في نفس تلك الجلسة من دون أيّ تأخير»<sup>(۱)</sup>.

مضيفاً : اتفق لي أن حضرت إحدى المحاكم في مراكش والقاضي كان يستمع إلى الدعاوى والأدلة فشاهدت المجلس وقضاء القاضي، كان القاضي جالساً في مكان متصل بدار الحكومة من دون حصار حوله، وكل واحد من طرفي الدعوى وشهوده حوله وبيّن كل واحد منهم مطاليبه في ألفاظ ساذجة مختصرة، وإذا كان أحدهم يحكم عليه بعقوبة السياط كان الحكم ينفّذ في نهاية الجلسة وفي نفس المكان.

ومن أكبر الفوائد في هذا الأسلوب من القضاء ألاّ تتلف أوقات أصحاب الدعوى، ولا يخسر هنا أحدهم تلك الخسائر الباهظة التي نراها اليوم على أثر التعقيدات المحكمية الكثيرة اليوم، وتُنفّذ بالعدل والإنصاف كل الأحكام الصادرة بصورة ساذجة ومن دون تشريفات كثيرة.

إذا اطمأن أفراد المجتمع إلى أنّ القانون الذي يسودهم قانون إلهي من قبل إله عادل، وأنّ الأمير المتعهد بإدارة أمورهم لا يتمتّع إلاّ بحقوق متكافئة لحقوقهم، وأن القاضي المستند إلى مسند القضاء يأخذ حكمه من القانون الإلهي ولا يستلهمها من أهوائه حينئذ تجفّ جذور القلق والاضطراب الناتج من العدوان على العدل، ويتمتّع جميع أفراد المجتمع بطمأنينة وأمان كامل تام.

(١) الإسلام والحضارة الغربية.

فلو أراد العالَم أن يمنع من العدوان وأن ينجو بنفسه من مخالب التمييزات المختلفة وأن يعيش في ظل طمأنينة وسلام، فعليه أن يستلهم من تعاليم الإسلام القيّمة وأصوله وأنظمته الاجتماعية والسياسية، إن مختلف الأحلاف في العالَم اليوم بما أنها تدور في دائرة محدودة حول محور القومية أو المنطقة الجغرافية أو العنصر فإنها لا يمكنها أن تحلّ مشاكل العالم اليوم، وأن تربط بين جميع الأمم على الأرض بما لهم من خلافات في ما بينهم، وأن تدعوهم إلى توحيد الأفكار والتعاون من أجل بناء عالم جديد على أساس العدالة والمساواة. بل إنّ الإحساس القوميّ الحديث الذي يُدعم في كثير من الدول هو منشأ كثير من الاختلافات والنزاعات والتفرقات الأكثر بين أمم العالَم<sup>(۱)</sup>.

#### الإسلام والحرب

كتب البروفسور الدكتور محمّد حميد الله المستوفي أستاذ جامعة باريس في كتابه، قال: «كان محمّد يحكم على أكثر من مليون ميل مربع من الأرض، وهذه المساحة تعادل كل أراضي أوربا باستثناء روسيا، ومن المقطوع به أنّ هذه النقطة كانت مساكن ملايين من العرب، وقد قتل منهم ضمن عملية استيلائه عليهم مئة وخمسون رجلاً منهم في ساحات الحروب، أما من جانب المسلمين فقد كانت خسائرهم في أرواحهم في مدة عشر سنين تعادل كل شهر شهيداً ولا نظير لهذه المثابة من تقدير الدم البشريّ وحرمته في تاريخهم الطويل»<sup>(٢)</sup>.

وهنا نأتي بمقاطع بارزة تبيّن هذه الحقيقة كنماذج شاهدة:

روى البرقي في (المحاسن) والكلينيّ في (الكافي) بسندهما عن الإمام الصادق، قال: كان رسول الله إذا أراد أن يبعث سريّة دعاهم فأجلسهم بين يديه ثم يقول: «سيروا باسم الله وبالله وفي سبيل الله وعلى ملّة رسول الله، لا تغلّوا ولا تغدروا، ولا تقتلوا شيخاً فانياً ولا صبيّاً ولا امرأة، ولا تقطعوا شجراً الاّ أن

الإسلام والحضارة الغربية.
 (٢) م ن.

الفصل الثاني: هل الإسلام (الفكرة) قادر على إدارة الحياة؟

نضطرّوا إليها . وأيما رجل من أدنى المسلمين أو أقصاهم نظر إلى أحد من المشركين فهو جار حتى يسمع كلام الله، فان تبعكم فأخوكم في الدين، وإن أبى فأبلغوه مأمنه واستعينوا بالله».

وروى الكلينيّ في (الكافي) والطوسي في (التهذيب) بسندهما عن الإمام عليّ بن الحسين قال: إن علياً كتب إلى مالك (الأشتر) وهو على مقدمته في يوم البصرة بأن: (لا يطعن في غير مقبل، ولا يقتل مدبراً، ولا يجهز على جريح، ومن أغلق بابه فهو آمن).

### الإسلام وتحريم الخمر والميسر (القمار)

في المؤتمر العالميّ الرابع والعشرين لمكافحة الكحول المنعقد في فرنسا أعلنت الإحصائيات التالية من دراسات الأطباء في آثار الكحول في العقل والروح، ما يلي:

«عشرون بالمائة من النساء وستون بالمائة من الرجال الذين راجعوا المستشفيات كانوا مدمنين للخمرة معتادين عليها، وأربعون بالمائة من مرضى الأمراض الجنسية وسبعون بالمائة من المجانين كانوا يعانون من نتائج استعمال الكحول وشربها».

أما في بريطانيا فقد ثبت بدراسات العلماء أن خمسة وتسعين بالمائة من المجانين تقريباً كانوا يعانون الجنون من أثر المشروبات الكحولية»<sup>(١)</sup>.

وهنا ننقل مقاطع من اعترافات عدد من العلماء غير المسلمين بشأن قيمة قانون تحريم المسكرات: قال العلامة الإنجليزي (بنتام) في كتاب (أصول الشرائع) ترجمة أحمد فتحي زغلول باشا، تحت عنوان (الجرائم الشخصية) ما نصّه:

«النبيذ في الأقاليم الشمالية يجعل الإنسان كالأبله، وفي الأقاليم الجنوبية

يُصيّره كالمجنون، ففي الأولى يكتفى بمعاقبة الأول على السكر كعمل وحشي، وفي الثانية يجب منع ذلك بطرق أشد. وقد حرّمت ديانة محمّد جميع المشروبات، وهذه من محاسنها»<sup>(۱)</sup>.

ويقول فولتير: «إنّ دين محمّد دين معقول وجدّي وطاهر ومحبّ للإنسانية. معقول لأنه لم يتلوث بجنون الشرك والوثنية، ولم يجعل لله شريكاً ولا شبيهاً، ولم يبن أصوله على أسس أسرار متناقضة بعيدة عن العقل، وجدّي لأنه حرّم القمار والخمر وسائر: اللهو واللعب، وأقر بمكانهن خمس صلوات في اليوم والليلة، وطاهر ونزيه لأنه حدّد عدد النساء اللواتي كنّ يرتمين على فراش شيوخ آسيا في أربع فقط. ومحبّ للإنسانية لأنه جعل الزّكاة ومعونة الآخرين أفضل من الحجّ، وهذا كله من ملامح حقيقة الإسلام».

ويقول المسيو (جول لابوم): «كان العرب يفرطون في شرب الخمر ويتباهون بلعب القمار، وكان الرجل يتزَوَّج ما شاء من النساء ويطلّق متى ما شاء وكنّ النساء يُحسبن من تركة الرجل وبعد موته يتزوجُهنّ أبناؤه. . . والإسلام نسخ كل ذلك»<sup>(٢)</sup>.

ويقول البروفيسور (ادوارد مونته): «إن القرآن منع من التقرب بضحية الإنسان، ومن قتل البنات، واستعمال المسكرات،ولعب القمار الذي كان متداولاً بين العرب. والتقدّم الذي حصل للبشرية نتيجة لهذه الإصلاحات كان من الكبر والعظمة بحيث جعل محمّداً عليه من أكبر مريدي الخير للبشرية»<sup>(٣)</sup>.

إن الكحول تسبب زيادة عدد الوفيات في البشر، إذ أنّ خمسين بالمائة من موت الرجال وثلاثين بالمائة من موت النساء ناتج من الكحول، وانّ خمسة وتسعين بالمائة من قاتلي الأطفال من الكحوليين، وستين بالمائة من الشباب الفاسد متولّدون من والدين كحوليّين، «دُعي في سنة واحدة إلى المحاكم القانونية في ألمانيا ما يقرب من مئة وخمسين ألفاً من المجرمين من جرّاء استعمال المسكرات. وصدرت في سنة ١٨٧٨م من محاكم ألمانيا ٥٤٣٤٨ حكماً قطعياً بشأن النساء المجرمات من

- الإسلام والحضارة الغربية.
   (٣) م ن.
  - (٢) م ن.

جرّاء استعمال الكحول، وبلغ هذا الرقم الموحش في سنة ١٩١٤م إلى ٦٠٠٣١ حكماً».

وقال أحد وزراء أتادونيه في خطابه : «إن أمريكا صرفت في مدة عشر سنين ثمانية عشر مليوناً على المشروبات الكحولية، ومن نتائج ذلك أن بعثت بمائة ألف شاب إلى دار المساكين وألقت في السجن مئة وخمسين ألف مجرم، وقتلت خمسمائة شخص، وحملت ألفي شخص على الانتحار، وأرملت مئتي ألف امرأة، وتركت مليون طفل يتيما بلا أب».

وأعلن المؤتمر الدولي لمكافحة الكحول: «إن خسائر الكحول الاقتصادية أيضاً ملفتة للنظر والانتباه. إن خسائر الكحول حسب الدراسة الدقيقة تحمّل خزانة الدولة مئة وثمانية وعشرين ملياراً من الفرنكات ما عدا الخسائر الشخصية، هكذا: عشرة مليارات لمصارف المستشفيات. وأربعون ملياراً للمصارف العامة والتعاون والأمور الخيرية. سبعة عشر ملياراً (لمصارف الأمن الاجتماعي، وستون ملياراً مصارف المحاكم والسجون، وعلاوة على ذلك فان ما يقرب من أحد عشر ملياراً أخرى، خسارة تلحق بخزينة الدولة من جراء تقليل العنب في أول نضجه. بينما لا ينفع بيع الكحول الدولة الفرنسية سوى ثلاثة وخمسين ملياراً من الفرانكات. وهكذا نلاحظ كم أن شرب الخمور يضرً النظام الحكومي في فرنسا اقتصادياً)»<sup>(1)</sup>.

# إقرار بفشل النظم (الماركسية والرأسمالية) التي تقود المجتمعات الغربية

الإنسان أعمق من أن يكون كاتناً استهلاكياً، والماركسية والرأسمالية لا تتناسب مع طبيعته التكوينية، وانه مسحوق بينهما الآن، هذا ما ستقرؤه في الأسطر التالية كاعتراف من أبرز المفكرين العالميين في هذا العصر.

(١) الإسلام والحضارة الغربية.

غيبة الإمام المهدى (عج)

يقول العالم الفرنسي الشهير (الدكتور الكسيس كاريل): «نحن بحاجة إلى عالم يقدر كل أحد أن يجد فيه محلاً مناسباً له، ولا ينفصل فيه الماديّ عن المعنويّ، ونعرف فيه كيف نعيش، فقد فهمنا تدريجياً أن السير في طريق الحياة بلا دليل خطر، والعجيب أنّ التفاتنا إلى هذا الخطر لم يدفعنا إلى البحث عن الوسائل المعقولة للحياة، والحقيقة هي أن الذين هم ملتفتون الآن إلى هذا الخطر قليلون جداً.

إنَّ القسم الأعظم من الناس اليوم يعملون بأهوائهم، وهم في سكر غرور مما أعدَّته لهم التكنولوجيا من التسهيلات المادية، وهم غير مستعدين لأن يغسلوا أيديهم ويصرفوا النظر عن أي شيء مما أحدثته لهم الحضارة من مزايا. إنَّ حياتنا تتّبع منحدر تمنياتنا وتنزلق نحو كل هوان وفساد، كمياه الأنهار التي تغوص في البحيرات أو الأهوار أو الرمال، كذلك تتمايل حياتنا اليوم، نحو النفعية وإشباع التمنيات الشهوانية والملاهي المغريات.

بدل أن نبني حياتنا على المفاهيم العلمية، أي واقع الحقيقة، بنيناها في قوالب الإيديولوجيات المصوغة، فأصبحت حياة لا تقضي حاجاتنا الحقيقية، فسنبقى نحن فيها دائماً غرباء. إن الإنسان المتحضّر قدّم المادة وضحّى بالمعنويّ أمام الماديّ، وفضّل الراحة على القوة والنشاط.

نحن اليوم نتقدم إلى الإمام في سير الزمن وفقاً لمصادفات التقدم التكنولوجي، من دون أن نولى عناية إلى الحاجات الأصلية لأجسامنا وأرواحنا. مع أننا نغوص في هذا العالم الماديّ، نزعم أننا مستقلون عنه ولا نريد أن نعلم أننا من أجل استمرار حياتنا، علينا أن نسلك وفقاً لمقتضى طبيعتنا وطبيعة الأشياء، لا وفقاً لأهوائنا وشهواتنا، وقد مرّت على البشرية المتحضّرة عدة قرون وهي تنزلق في هذه اللّجة وتغوص.

إنَّ الإنسان التكنولوجي اليوم مختلق بيد الماركسية والرأسمالية لا الطبيعة، إنه لم يُخلق من أجل أن يوجد شيئاً فيستهلكه، بل انّه منذ بداية تطوّره وتكامله، قد أقبل على حبّ الجمال والشعور والإحساس الديني، والاستطلاع الفكري، والتصور المبدع، وحياة الأبطال والتضحية والفداء والتفاني، ولو حُصر في نشاطه الاقتصادي فقط، فكأنّما هم يقتطعون شطراً كبيراً منه، وعليه فانّ الرأسمالية والماركسية كليهما الفصل الثاني: هل الإسلام (الفكرة) قادر على إدارة الحياة؟

بسحقان ميوله الطبيعية الأصلية فيه»<sup>(1)</sup>.

ولعل هذا ما أشارت إليه الرواية الشريفة الآتية:

افعن أبي عبد الله الله النه الذي ما يكون هذا الأمر حتى لا يبقى صنف من الناس إلا وقد ولوا على الناس حتى لا يقول قائل إنا لو ولينا لعدلنا ثم يقوم القائم بالحق والعدل»<sup>(٢)</sup>.

وبالمقابل نرى أن الكثير من العلماء الذين عايشوا التجربة الغربية وأديانها يرون أن لا ملجأ للإنسانية إلى بالتوجه نحو التعاليم الإسلامية والعمل على وفقها .

كتب (جوب) يقول: «لا يزال للإسلام وحده القدرة على أن يخدم الإنسانية خدمة كبيرة وعُليا، وليس هناك أيّ نظام أو مبدأ أو منظمة أو فرقة سوى الإسلام تستطيع أن تلمع بانتصار كبير، في الجمع بين العناصر البشرية المختلفة في جبهة واحدة على أساس المساواة. إن المجتمع الإسلامي الكبير من أفريقيا والهند واندونيسيا وهذا المجتمع الصغير في الصين وذلك المجتمع الصغير في اليابان كلّ ذلك يدلّ على أنّ وحينما نزن اختلاف الدول الكبرى الشرقية والغربية بميزان التقييم نجد أن لا علاج لاقتلاع جذور الخلافات فيهم سوى الالتجاء إلى الإسلام»<sup>(٣)</sup>.

## يتنبؤون بقيام دولة المهدي الإسلامية في مقبل الأيام

يقول (تولستوي) الفيلسوف الروسي الشهير : «يكفي محمّداً فخراً، أنّه خلّص أمّة ذليلة دموية من مخالب شياطين العادات الذميمة، وفتح على وجوههم طريق الرقي والتقدّم، وإنّ شريعة محمّد ستسود العالم لانسجامها مع العقل والحكمة»<sup>(1)</sup>. ويؤكد ذلك الأديب والمفكر الايرلندي (برنارد شو) بقوله : «ما زلت دائماً أكن

- الإسلام والحضارة الغربية.
   (٣) الإسلام والحضارة الغربية.
- (٢) غيبة النعماني/ ٢٧٤.
   (٤) الإسلام والحضارة الغربية.

كل الاحترام لدين محمّد لما فيه من خصائص الحيوية. فالإسلام بنظري هو الدين الوحيد الذي بإمكانه أن يفوق مختلف الحالات والصور المتغيّرة للحياة، وأن يواجه القرون المختلفة. أنا أتنبأ بأن أوربا ستقبل بدين محمّد وقد بدت آثاره (علائمه) من الآن.

إن رجال المسيحية في القرون الوسطى كانوا قد رسموا صورة قاتمة لدين محمّد نتيجة لجهلهم أو تعصّبهم، انّه كان قد بدا لهم يحمل الحقد والعصبية ضد المسيح، وأنا قد قرأت عن هذا الرجل الخارق وتوصلت إلى هذه النتيجة: انُه لم يكن ضدّ المسيح، وليس هذا فقط، بل يجب أن نصفه بأنه منقذ البشرية، وأنا أرى أنه لو تكفّل رجل مثله بقيادة العالم اليوم لكان ينتصر في حلّ مشاكله، ولكان يحقق الصلح والسلام والسعادة التي هي حلم البشرية)<sup>(1)</sup>.

لاحظ كيف يتنبأ هذا المفكر بقيام الإمام المهدي بقوله: «يجب أن نصفه بأنه منقذ البشرية، وأنا أرى أنه لو تكفّل رجل مثله بقيادة العالم اليوم لكان ينتصر في حلّ مشاكله، ولكان بحقق الصلح والسلام والسعادة التي هي حلم البشرية»، وكأنه قرأ الرواية التالية التي تقول: «قال رسول الله: المهدي من ولدي اسمه اسمي وكنيته كنيتي أشبه الناس بي خلقا وخلقا تكون به غيبة وحيرة تضل فيها الأمم ثم يقبل كالشهاب الثاقب يملؤها عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً»<sup>(٢)</sup>.

صدقت يا رسول الله ﷺ لقد حارت الأمم وتخبطت في الضلالة وهي اليوم بأمس الحاجة إلى من يوصلها إلى شاطئ النجاة وبر الأمان، وتتطلع إلى ذلك المنقذ الإلهي.



(۱) م ن. (۲) كمال الدين ج۱/۲۸۲.



بعد أن انتهينا في الفصل الثاني من مناقشة الدائرة الثانية أو الركيزة الثانية من ركائز المشروع الإلهي، أي (الفكرة) وقلنا إنها هنا تمثل الإسلام واتضح أنه أي (الإسلام) لا يمثل العقبة التي تعيق تحقق المشروع وتم دحض إدعاءات مخالفيه، بأنه غير قادر على مواكبة الحياة وقيادة الإنسان نحو السعادة والكمال.

أما في هذا الفصل فإننا سنناقش مدى جاهزية الإمام المهدي لقيادة الثورة الإصلاحية الكبرى، وقيادة الناس نحو قيم الكمال المتمثلة بطاعة الله وعبوديته، وبالتالي الفوز بسعادة الدنيا والآخرة.

وقبل أن نشرع بمناقشة من يميلون إلى أن القائد الإلهي لم ينضج بعد، نود أن نسجل اعتذارنا الشديد لسيدنا ومولانا، بقية الله في أرضه وحجته على عباده من مجرد مناقشة هذا الاحتمال، بيد أن الذي ألجأنا إليه لا يخفى عليه (عجل الله فرجه)، وهو جري على سنن القرآن الكريم الذي جعل من حرية الفكر ركنا أساسا في حياة الإنسان، وكذا محاولة لدعوة من يعتقد بعدم جاهزيته، دعوة لينة، وإفهامه على طريقة (وجادلهم بالتي هي أحسن)، ولا شك في أنهم وجدهم شي أول من أخرجها من حيز التنظير إلى ساحة العمل والمواجهة الفكرية.

الحقيقة أن هناك نظرية طرحت وتم فهمها أو بالأحرى تم تقديمها بشكل خاطئ صرحت بأن المدة التي امتدت من عصر الغيبة القصيرة إلى وقتنا هذا كانت ضرورية لإعداد الإمام الحجة إعداداً يتناسب وحجم الثورة التغييرية الكبرى التي ستعم العالم بل الكون كله.

هذه النظرية طرحها السيد الشهيد محمد باقر الصدر (رض) في كتابه أو كتيبه (بحث حول المهدي) الذي ألفه في أيام معدودات كما يقول في نهاية مؤلفه المذكور.

أول المؤاخذات التي نسجلها على السيد تَخْلَلْهُ هي تصديه لقضية الإمام

بعد أن انتهينا في الفصل الثاني من مناقشة الدائرة الثانية أو الركيزة الثانية من ركائز المشروع الإلهي، أي (الفكرة) وقلنا إنها هنا تمثل الإسلام واتضح أنه أي (الإسلام) لا يمثل العقبة التي تعيق تحقق المشروع وتم دحض إدعاءات مخالفيه، بأنه غير قادر على مواكبة الحياة وقيادة الإنسان نحو السعادة والكمال.

أما في هذا الفصل فإننا سنناقش مدى جاهزية الإمام المهدي لقيادة الثورة الإصلاحية الكبرى، وقيادة الناس نحو قيم الكمال المتمثلة بطاعة الله وعبوديته، وبالتالي الفوز بسعادة الدنيا والآخرة.

وقبل أن نشرع بمناقشة من يميلون إلى أن القائد الإلهي لم ينضج بعد، نود أن نسجل اعتذارنا الشديد لسيدنا ومولانا، بقية الله في أرضه وحجته على عباده من مجرد مناقشة هذا الاحتمال، بيد أن الذي ألجأنا إليه لا يخفى عليه (عجل الله فرجه)، وهو جري على سنن القرآن الكريم الذي جعل من حرية الفكر ركنا أساسا في حياة الإنسان، وكذا محاولة لدعوة من يعتقد بعدم جاهزيته، دعوة لينة، وإفهامه على طريقة (وجادلهم بالتي هي أحسن)، ولا شك في أنهم وجدهم شي أول من أخرجها من حيز التنظير إلى ساحة العمل والمواجهة الفكرية.

الحقيقة أن هناك نظرية طرحت وتم فهمها أو بالأحرى تم تقديمها بشكل خاطئ صرحت بأن المدة التي امتدت من عصر الغيبة القصيرة إلى وقتنا هذا كانت ضرورية لإعداد الإمام الحجة إعداداً يتناسب وحجم الثورة التغييرية الكبرى التي ستعم العالم بل الكون كله.

هذه النظرية طرحها السيد الشهيد محمد باقر الصدر (رض) في كتابه أو كتيبه (بحث حول المهدي) الذي ألفه في أيام معدودات كما يقول في نهاية مؤلفه المذكور.

أول المؤاخذات التي نسجلها على السيد تَخْلَلْهُ هي تصديه لقضية الإمام

المهدي على طريقة أهل علم الاجتماع ومحاولة إسقاط نظرياته على شخصية الإمام المقدسة!!، اذ قال السيد في مقدمة المبحث الثالث ما نصه: «ونتناول الآن السؤال الثاني، وهو يقول:

لماذا كلّ هذا الحرص من الله سبحانه وتعالى على هذا الإنسان بالذات، فتعطّل من أجله القوانين الطبيعية لإطالة عمره؟ ولماذا لا تترك قيادة اليوم الموعود لشخص يتمخض عنه المستقبل، وتنضجه إرهاصات اليوم الموعود فيبرز على الساحة ويمارس دوره المنتظر.

وبكلمة أخرى: ما هي فائدة هذه الغيبة الطويلة وما المبرّر لها؟.

وكثير من الناس يسألون هذا السؤال وهم لا يريدون أن يسمعوا جواباً غيبياً، فنحن نؤمن بأنَّ الأئمة الاثني عشر مجموعة فريدة لا يمكن التعويض عن أي واحد منهم، غير أنَّ هؤلاء المتسائلين يطالبون بتفسير اجتماعي للموقف، على ضوء الحقائق المحسوسة لعملية التغيير الكبرى نفسها والمتطلّبات المفهومة لليوم الموعود.

وعلى هذا الأساس نقطع النظر مؤقّتاً عن الخصائص التي نؤمن بتوفرها في هؤلاء الأئمّة المعصومين».

المشكلة أن السيد نسي أو تناسى أصلاً مهماً تعتقد به مدرسة أهل البيت، هو عبثية مقارنتهم مع أي أحد من الخلق، للبون الشاسع بين أطوارهم التكاملية وما وصل إليه من دونهم من الأنبياء والأولياء، مع جلالة أقدارهم طبعا ومكانتهم واحترامهم المحفوظ من قبلنا، بل أن من الواجب علينا كمسلمين، الإيمان بهم (الأنبياء) وبما قدموه من تضحيات في سبيل الله وأنهم من أفضل خلق الله أجمعين. يد أنهم مع ذلك لا يقارنون بمحمد وآله فكيف بمن هو دونهم؟ ونجد هذا الأصل في الكثير من أحاديث أهل البيت كما في هذه الرواية: عن الإمام الباقر في رواية في الكثير من أحاديث أهل البيت كما في هذه الرواية: عن الإمام الباقر في رواية ويَدَهُ الْمَبْسُوطَةَ عَلَى عِبَادِهِ بِالرَّأَفَةِ وَالرَّحْمَةِ وَوَجْهَهُ الَّذِي يُؤْتَى مِنْهُ وَبَابَهُ الَذِي يَدُلُ عَلَيْهِ وَخُزَانَهُ فِي سَمَائِهِ وَأَرْضِهِ بِنَا أَنْمَرَتِ الْأَشْجَارُ وَأَيْعَتِ النَّمَارُ وَجَرَتِ الْأَنْهَارُ وَبَنَا

يَنْزِلُ غَيْثُ السّمَاءِ وَيُنْبَتُ عُشْبُ الْأَرْضِ وَبِعِبَادَتِنَا عُبِدَ اللّهُ وَلَولا نحْنُ ما عْبِدَ اللهُ"`\.

٨V

كما روى مسندا إلى رسول الله ﷺ قال: نحن أهل بيت لا يقاس بنا أحد من عباد الله، ومن والانا وائتم بنا، وقبل منا ما أوحي إلينا، وعلمناه إياه، وأطاع الله فينا، فقد والى الله، ونحن خير البرية، وولدنا منا، ومن أنفسنا وشيعتنا منا من آذاهم آذانا ومن أكرمهم أكرمنا، ومن أكرمنا كان من أهل الجنة<sup>(١)</sup>.

الروايتان واضحتان في دلالتهما على أفضلية الرسول الأكرم وأهل بيته ﷺ على جميع خلق الله ولا بجوز مقايستهم أو مقارنتهم مع أي أحد.

والغريب أن مقدم بحث السيد الصدر الدكتور عبد الجبار شرارة مع شدة دفاعه عن متبنيات السيد في بحثه هذا، إلا أنه يثير موضوعا مهماً يطالب فيه المشككين بقضية الإمام المهدي بالالتزام به والالتفات إليه في تناولهم ملابسات القضية، ألا وهي مسألة الإيمان بالغيب.

وهو الذي لم يتطرق له السيد الصدر في بحثه للموضوع لما له من مدخلية أساسية في الدخول لفهم شخصية الإمام (أرواحنا فداه)، فبدلاً من أن يرفع الناس إلى مقام الإمام السامي وهو المراد من كل بعثات الأنبياء في رفع مستوى الناس لمقامات الأولياء، قام السيد الصدر تَخْلَقْهُ بإنزال الإمام لهم، وبهذا لا هو حفظ للإمام مقامه العالي الذي اختصه الله به، ولم يقم كذلك برفع الناس إليه.

- (١) الكافي ج1/ ١٤٤. المضمون نفسه في الرواية الأتية، قال رسول الله: ما خلق الله خلقا أفضل مني ولا أكرم عليه مني، قال على عنه فقلت يا رسول الله فأنت أفضل أم جبرئيل فقال يا علي إن الله تبارك و تعالى فضل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقربين وفضلني على جميع النبيين والمرسلين والفضل بعدي لك يا علي وللائمة من بعدك وإن الملائكة لخدامنا وخدام محبينا، يا علي الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويستغفرون للذين آمنوا بولايتنا، يا علي لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حواء ولا الجنة ولا النار ولا السماء ولا الأرض. علل الشرائع ج1/٥ وكمال الدين ج1/ ٢٥٤ ومنتخب الأنوار المضينة لعلي بن عبد الكريم النيلي/ ١٢.
  - (٢) بحار الأنوارج ٢٥/ ٤٥.

يقول الدكتور شرارة في مقدمة الكتاب مناقشاً المشككين: «ينطلق المنكرون للإمام المهدي المنتظر عظيمًا من دوافع ومنطلقات لا تنسجم مع منهج الإسلام العام في طرح العقائد والدعوة إلى الإيمان بها، فمنهج الإسلام الذي يعتمد المنطق والفطرة، يقوم في جانب مهم منه على ضرورة الإيمان بالغيب، وتتكرر الدعوة في القرآن الكريم إلى ذلك، إذ هُناك عشرات الآيات التي تتحدث عن الغيب والدعوة إلى الإيمان به، والمدحة عليه كما في قوله تعالى: ﴿الْعَرَّ ٢٠) ذَلِكُ ٱلْكِنْبُ لَا رَبُّ فِيهِ هُـدَى لِلْمُنْقِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغِيْبِ ﴾ (\*\*). وفي الحديث النبوي الشريف كذلك، إذ هناك مئات الروايات وبصورٍ متنوعة وعديدة، وكلها تؤكد الإيمان بالغيب وعلى أنه جزء لا يتجزأ من العقيدة، وأنَّ هذا الغيب سواء تعقَّله الإنسان وأدرك جوانبه أو لم يستطع إدراك شيء منه وخفيت عليه أسراره، فإنه مأمور بالإيمان، غير معذور بالإنكار، بلحاظ أنَّ مثل هذا الإيمان هو من لوازم الاعتقاد بالله تعالى، وبصدق سفرائه وأنبيائه الذين يُنبئون ويُخبرون بما يُوحى إليهم، كما هو الأمر في الإيمان بالملائكة وبالجن وبعذاب القبر وبسؤال الملكين (منكر ونكير) وبالبرزخ وبغير ذلك من المغيّبات التي جاء بها القرآن الكريم أو نطق بها الرسول الأمين ونقلها إلينا الثقات المؤتمنون، وإذن فكلِّ تشكيك بشأنها أي قضية المهدى عَنْ ال إنما يتعلق بأصل التصديق بالغيب والكلام فيه يرجع إلى هذا الأصل»<sup>(٢)</sup>.

سبحان الله أن الآية التي استشهد بها المحقق هي بعينها التي يؤولها أرباب التفاسير بحسب روايات أهل البيت على قضية الإمام المهدي، وهي قوله تعالى: (الَّمَ فَي ذَلِكَ ٱلْكِنَبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ فَي ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ فَي، كما في تفسير كنز الدقائق: «عن يحيى بن أبي القاسم قال: سألت الصادق عَنْ عـن قـول الله بَرْقُلُ : (الَمَ فِي ذَلِكَ ٱلْكِنَبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ فَي أَلْيَنَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْنِيْبِ هِي، فقال: المتقون شيعة علي والغيب هو الحجة الغائب.

- (١) سورة البقرة، الآيتن: ١ ٣.
- (٢) بحث حول المهدي/ مقدمة المحقق.
- (٣) كنز الدقائق/ ج1، تفسير الصافي للفيض الكاشاني ج1/ ١٢ وتفسير الأمثل لمكارم الشيرازي ج1/ ٧٨.

وكذا في الميزان عن الصادق: في قوله تعالى: الذين يؤمنون بالغيب، قال: من آمن بقيام القائم أنه حق<sup>(١)</sup>.

فلا أدري لماذا لم يتناول السيد الصدر المسألة بهذا البعد؟ مع أنه البعد المنطقي لهذه القضية، فكيف أستطيع التعامل مع شخص لحلق من نور الله؟ ومن يعرف كنه نور الله؟ وكيف أتعامل مع هيكل قدسي ونور الهي، بنظريات علم الاجتماع المليئة بالنواقص والآراء المختلفة؟؟!!.

تناقض واضح

يقول السيد في منطوق السؤال الافتراضي الذي طرحه على لسان الذين بطالبون بتفسير اجتماعي للمسألة، كما أوضح في تبيين إجابته عن هذا السؤال: «لماذا كلّ هذا الحرص من الله سبحانه وتعالى على هذا الإنسان بالذات، فتعطّل من أجله القوانين الطبيعية لإطالة عمره؟ ولماذا لا تترك قيادة اليوم الموعود لشخص يتمخّض عنه المستقبل، وتنضجه إرهاصات اليوم الموعود فيبرز على الساحة ويمارس دوره المنتظر»؟

التناقض يكمن في نفس منطوق السؤال، فحينما يقر السائل بأن الله تبارك وتعالى قد عطل من أجل هذا الإنسان القوانين الطبيعية وهو أمر غير عادي بالمرة، بل هو نحو من التعامل مع هذا الإنسان بشكل يتعلق بقوانين تعدّ وراء قوانين هذا العالم المادي الظاهري، أي بعبارة أخرى التعامل مع هذا الإنسان بشكل غيبي.

فنقول: إذا أُقر بهذا فما معنى أن الله تبارك وتعالى يعطل له القوانين الطبيعية من أجل التزود بالخبرات التي ستأتيه عن طريق نفس هذه القوانين الطبيعية؟!، أوليس الاستفادة من خبرات هذا العالم الطبيعي بمختلف إرهاصاته العلمية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية وغيرها من الأمور، تنم عن أنه محتاج لهذا

(۱) الميزان ج ۱.

العالم حاجة ماسة؟. فلا أعلم كيف يتم تعطيل القوانين الطبيعية لشخص ما، من أجل الاستفادة من نفس هذا العالم الذي تم تعطيل بعض من قوانينه؟!!. ولماذا لا يتم على ضوء منطوق السؤال نفسه أن يتزود هذا الإنسان بالخبرات اللازمة لمشروعه من نفس العالم الذي يكمن وراء العالم الذي تم تعطيله وهو الأنسب للمقام والمنطق السليم.

#### ملاحظة مهمة

نحن حينما سنتناول آراء السيد الصدر (رض) في بحثه المذكور، سنحفظ له كل احترام وإجلال، ونؤمن أن الذي قاله في متون بحثه لا يتعلق باعتقاده الشخصي، وإنما كانت محاولة لتبسيط غيبة الإمام لمن يؤمن بنظريات علم الاجتماع، وكان يحاول إفهامهم الفكرة بالطريقة التي يميل إليها فكرهم ومنطقهم، بيد أني لا أعلم لماذا كل هذا الاهتمام من السيد تَخْلَقَهُ بحيث وضع نفسه بموضع المتهم من أجلهم وكبا هذه الكبوة!!، نعم نحن نحترم حرصه على هداية الناس ومثابرته على توضيح فكرة الإمام المهدي (روحي فداه)، بيد أننا نعترض على طريقته هذه لأنها لا ولن بقوله: «ونتناول الآن السؤال الثاني، وهو يقول:

لماذا كلّ هذا الحرص من الله سبحانه وتعالى على هذا الإنسان بالذات، فتعطّل من أجله القوانين الطبيعية لإطالة عمره؟ ولماذا لا تترك قيادة اليوم الموعود لشخص يتمخّض عنه المستقبل، وتنضجه إرهاصات اليوم الموعود فيبرز على الساحة ويمارس دوره المنتظر.

وبكلمة أخرى: ما هي فائدة هذه الغيبة الطويلة وما المبرّر لها؟ وكثير من الناس يسألون هذا السؤال وهم لا يريدون أن يسمعوا جواباً غيبياً، فنحن نؤمن بأنّ الأئمّة الاثني عشر مجموعة فريدة لا يمكن التعويض عن أي واحد منهم، غير أنّ هؤلاء المتسائلين يطالبون بتفسير اجتماعي للموقف، على ضوء الحقائق المحسوسة لعملية التغيير الكبرى نفسها والمتطلّبات المفهومة لليوم الموعود.

وعلى هذا الأساس نقطع النظر مؤقّتاً عن الخصائص التي نؤمن بتوفرها في هؤلاء الأئمة المعصومين»<sup>(١)</sup>.

وعلى ضوء اعتقادنا هذا سنتصدى لبحث الآراء التي طرحها السيد الصدر، لا على أساس أنها من صميم أفكاره أو معتقداته، وإنما لقطع هذه الشبهات التي قد تعلق بفكر جمهور شيعة أهل البيت، أو حتى أولئك الذين كتب لهم السيد مبحثه حول المهدي، وسنعرض لهم وجها آخر، هو من صميم علم الاجتماع الإمامي الذي لا يتناسب إلا مع تلك الشخوص النورانية والهياكل القدسية لأهل بيت العصمة والطهارة (عليهم وعلى جدهم آلاف التحية والسلام).

#### تنويه

في البدء يجب أن نقدم اعتذارنا الشديد لبقية الله في الأرض (صلوات الله عليه وعلى آبائه البررة) خجلا من فتح النقاش في هذا الموضوع، بيد أننا اضطررنا اليه اضطراراً وسُحبنا إليه سحباً، حرصاً على تبيان الحق وتنزيها لنور الله في أرضه وحجته على عباده.

وعذراً أخي القارئ الكريم لأنني أدخلتك في لجة النقاش من دون مقامات، بيد أني كنت قاصداً ذلك، لأصدمك كما صُدمت وتقف ملياً عند هذا الموضوع الخطير وتتدبر فيه.

إن مكمن الخطورة فيه يقع من وجهين، الأول: أن أصحاب هذا الرأي يدّعون ولو بشكل غير مباشر أن مسؤولية تأخير الظهور المبارك تقع على عاتق الإمام نفسه حاشاه!!!.

والثاني: أنه لم يصدر عن شخص عادي، بل صدر عن أبرز المفكرين الإسلاميين في العصر الحديث.

(١) بحث حول المهدي/ المبحث الثالث.

ولأجل الوقوف على حقيقة الأمر ولإثبات أن هذا الرأي هو الكبوة التي كباها قلم وفكر السيد الصدر، والهفوة التي لم يكن يقصد فيها أية إساءة لمقام الإمام، جريا مع المثل القائل : «لكل جواد كبوة ولكل عالم هفوة»، سنقسم البحث في هذا الموضوع إلى قسمين، الأول منهما : يناقش الأدلة العقلية التي توجب كمال الإمام في كل عصر وآن، بمختلف دوائره العقلية والروحية والنفسية وحتى البدنية. والثاني : المجيء بأدلة القرآن والسنة التي تثبت ذلك.

الدليل العقلى

إن من أولى بديهيات العقل القول بكمال الإمام المنصب من قبل الله تعالى، لسبب بسيط جداً، هو أن الله تَتَوَجَّلَ ليس بعابث، وحكمته اقتضت أن يجعل للناس دليلا وهاديا للصراط المستقيم. فكيف يحتاج من جُعل دليلا للناس إلى من يدله منهم على الطريق الصحيح والرأي الصائب في المشاكل والمعضلات التي تواجه العالم؟!!، أو يحتاج أن يرى أخطاء القوم ليتعلم منها!! والغريب أنه والحال هذه، هو لا غيره المرجو والمعول منه حلحلتها والخروج بالناس إلى باب الفرج وشاطئ السعادة.!!

لذا لابد من وجود دليل لا يخطئ هدفه، معصوم من الذنب والخطأ والاشتباء. حتى لا يرمي الناس في الضلالة والالتباس.

والإمامة في معناها اللغوي: إمام كل شيء: قيّمه والمصلح له، والقرآن إمام المسلمين، ويكون الإمام الطريق الواضح.

قوله: إني جاعلك للناس إماماً، أي يأتم بك الناس فيتبعونك ويأخذون عنك. لأن الناس يؤمون أفعاله أي يقصدونها فيتبعونها ويقال للطريق إمام، لأنه يُأم أي يقصد ويتبع. انتهى.

إذن الإمام هو القيّم على الناس والمصلح لهم ولأفعالهم، فكيف يكون من نصبه الله مُصلحاً وقيّماً على الناس وحجة عليهم، محجوجاً بهم، فإن كان هذا

فسيصبحون هم القيّمون عليه (حسب الفرض) إن احتاج أن يتعلم من أخطائهم!!

والإمام هو الذي يُقلد (بضم الياء وفتح اللام) بكل أفعاله، ويتبعه الكل ولا يتبع أحداً، ويُعلّم الكل ولا يتعلم من أحد.

ولعل المثير في ذلك، إمكانية عدم شجب الأخطاء التي وقع فيها القوم لأنها السبب وراء هداية العالم، فيكون الناس مدينين لأهل التجارب الأولى على محاولاتهم إصلاح العالم بأكثر من طريقة، وهذا في تصوري أحد الإشكالات التي ستطرح لو تبنينا رأي السيد الصدر، لأن من المتوقع مع كثرة المتربصين بالإسلام وكذا مذهب أهل البيت عشر أن يخرج علينا بعض منهم متبجحاً ليقول: إن إمامكم رجل قليل العلم عديم خبرة في الحياة والسياسة، لذا احتاج أن يراقب أصحاب التجارب أفرادا وأمما بغية الاستفادة من تجاربهم الناجحة والإعراض عن الفاشلة منها، وبالتالي فإن المنطق يقول: إنه غير جدير بقيادة ثورة الإصلاح العالمية الكبرى!!. لأنه احتاج إلى مئات السنين حتى يتخرج من مدرسة الحياة ولكي يفرغ من دراسة تجارب الأمم السابقة، ولا نعلم متى سيصبح جاهزاً للقيادة.

إضافة إلى أنه أصبح متعلماً وتلميذاً بدلاً من أن يكون معلماً ومرشداً كما تدّعون، كما أنه لن يأتي بشيء جديد كما تزعمون أيضاً، وإنما سيحاول توليف كل التجارب الناجحة للذين سبقوه ويحاول أن يجعل منها خليطا متجانساً من الأحكام والقوانين، فليس له فضل سوى في جمعها وطرحها للناس لا غير.

ولعمري هذا خلاف الحكمة الإلهية التي ولدت العالم وما فارقته قط، نعم فأي عقل سليم يرضى بهذا القول الذي مفاده: أن الخالق الحكيم جعل إماما للناس بغية فيادتهم نحو السعادة والكمال وتخليصهم من أذى وتعذيب الطواغيت من أتباع إبليس الملعون، وهم في وسط هذا الآتون المؤلم من الانتظار والترقب مع تكبد ما لا يطاق من الذل والهوان، ومواظبتهم على الدعاء والتوسل بتعجيل الفرج، إلا أنهم مضطرون ريما إلى آلاف السنين بحجة أن إمامهم الموعود لم يجهز بعد، لذا عليهم التحمل والصبر أكثر وأكثر إلى أن يتحلى الإمام بالخبرة والكفاءة المطلوبة!!!.

أنا شخصياً لا أرضى بهذا القول وأحسب أن كل عاقل لا يرضى به، لأنه

خلاف الحكمة والعدل الإلهي، كما أنه يشير للذات الإلهية (تنزهت عن ذلك) بالظلم والعبث من جهة أخرى.

إضافة إلى أنه يعارض العقل الذي أمرنا الله تبارك وتعالى بإعماله، كما انه يخالف صريح القرآن الكريم والسنة النبوية اللذين صرحا مرارا بكمال أولي الأمر المنصبين من قبل الله لهداية الخلق، وهذا يعني أيضاً (أي القول برأي السيد الصدر) عبثية المدة التي قضاها المؤمنون بالدعاء والتوسل في السنوات التي مضت، والتي سيقضونها في المستقبل، (إذا قدر للإمام ألا يظهر في هذا الزمان لا سمح الله) إذ لا أثر لدعائهم بشحن (الإمام) بالخبرة المطلوبة، فلا بد له من أن يرى ويسمع ويطّلع على التجارب الفاشلة منها والناجحة لاستئمارها في دولته!!!!.

حاشاك يا سيدي ومولاي وعذرا مرة أخرى للخوض في هذا الحديث المؤلم، وكيف لا والحال أن شيعتك لا تزال تتناقش في هذا!!، فمتى يعرفون أنك نور الله في أرضه وأن قلبك محل مشيئة الله تبارك وتعالى، وأنك محيط بكل علم في عالم الإمكان، وأن الله لم يخف عنك خافية في الأرض أو في السماء إلا ما شاء، وأنك سره وكلمته التامة ووجهه الباقي ولسانه الناطق في الخلق وعينه الناظرة فيهم، وأنك القرآن الذي فيه تبيان كل شيء وأنك.. وأنك.. وأنك.. حتى تقف مدارك العقل ويضمحل المنطق.

### مناقشة السيد الصدر (رض)

رد دعوى أن الإمام غير جاهز نفسياً

قال السيد الصدر في معرض بيانه لعلة العمر الطويل للإمام المهدي: إنَّ عملية التغيير الكبرى تتطلّب وضعاً نفسياً فريداً في القائد الممارس لها، مشحوناً بالشعور . . . بالتفوّق والإحساس بضآلة الكيانات الشامخة التي أعدّ للقضاء عليها، وتحويلها حضارياً إلى عالم جديد.

فبقدر ما يعمر قلب القائد المغيّر من شعور بتفاهة الحضارة التي يصارعها،

وإحساس واضح بأنها مجرّد نقطة على الخط الطويل لحضارة الإنسان، يصبح أكثر قدرة من الناحية النفسية على مواجهتها والصمود في وجهها ومواصلة العمل ضدّها حتى النصر. ومن الواضح أنّ الحجم المطلوب من هذا الشعور النفسي يتناسب مع حجم التغيير نفسه، وما يراد القضاء عليه من حضارة وكيان، فكلما كانت المواجهة لكيان أكبر ولحضارة أرسخ وأشمخ، تطلب زخما أكبر من هذا الشعور النفسي المفعم<sup>(1)</sup>.

لا أعلم لماذا يصر السيد تَخْلَقْهُ على أن الإمام ليس مؤهلا نفسيا لقيادة العالم والوقوف بوجه الحضارات الأرضية الزائفة؟ .

إن الإمام الذي يتكلم عنه السيد الصدر ليس هو الإمام الذي عرّفه لنا الأئمة المعصومون عن جدهم الأكبر عليه؟ عن الله تبارك وتعالى.

فالإمام الذي نعرفه هو العالم بما كان وما سيكون إلى يوم القيامة حسب ما جاء في النصوص التي سنوردها، بينما الإمام المتحدث عنه في نصوص السيد يحتاج إلى سنوات طويلة لكي يميز ويكتشف زيف هذه الحضارات المادية، إضافة إلى أنه غير مستقر نفسياً وعديم الثقة بقدرته على النجاح بقيادة ثورة الإصلاح الكبرى، ولعمري هذا غاية عدم المعرفة بمقام الإمامة العظيم.

فأي إمام هذا المهزوز نفسيا وغير القادر على المواجهة وكيف أجمع هذا الفهم مع النص التالي؟!. «عن طارق بن شهاب عن أمير المؤمنين أنه قال: يا طارق: الإمام كلمة الله وحجة الله ووجه الله ونور الله وحجاب الله وآية الله يختاره الله ويجعل فيه ما يشاء ويوجب له بذلك الطاعة والولاية على جميع خلقه فهو وليه في سماواته وأرضه أخذ له بذلك العهد على جميع عباده فمن تقدم عليه كفر بالله من فوق عرشه فهو يفعل ما يشاء وإذا شاء الله شاء ويكتب على عضده وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلًا فهو الصدق والعدل وينصب له عمود من نور من الأرض إلى السماء يرى فيه أعمال العباد ويلبس الهيبة وعلم الضمير ويطلع على الغيب ويرى ما بين

(١) بحث حول المهدي/ المبحث الثالث.

الطبر عند ولايته فهذا الذي يختاره الله لوحبه ويرتضبه لغببه ويؤيده بكلمته ويلقنه حكمته ويجعل قلبه مكان مشيته وينادي له بالسلطنة ويذعن له بالإمرة ويحكم له بالطاعة وذلك لأن الإمامة ميراث الأنبياء ومنزلة الأصفياء وخلافة الله وخلافة رسل الله فهي عصمة وولاية وسلطنة وهدابة وإنه تمام الدين ورجح الموازين الإمام دليل للقاصدين ومنار للمهتدين وسبيل السالكين وشمس مشرقة في قلوب العارفين ولايته سبب للنجاة وطاعته مفترضة في الحياة وعدة بعد الممات وعز المؤمنين وشفاعة المذنبين ونجاة المحبين وفوز التابعين لأنها رأس الإسلام وكمال الإيمان ومعرفة الحذود والأحكام وتبيين الحلال من الحرام فهي مرتبة لا ينالها إلا من اختاره الله وقدمه وولاه وحكمه فالولاية هي حفظ الثغور وتدبير الأمور وتعديد الأيام والشهور الإمام الماء العذب على الظمأ والدال على الهدي الإمام المطهر من الذنوب المطلع على الغيوب الإمام هو الشمس الطالعة على العباد بالأنوار فلا تناله الأيدي والأبصار وإليه الإشارة بقوله تعالى. ﴿وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلْمُؤْمِنِينَ﴾ () والمؤمنون على وعترته فالعزة للنبي وللعترة، والنبي والعترة لا يفترقان في العزة إلى آخر الدهر فهم رأس دائرة الإيمان وقطب الوجود وسماء الجود وشرف الموجود وضوء شمس الشرف ونور قمره وأصل العز والمجد ومبدؤه ومعتاه ومبناه فالإمام هو السراج الوهاج والسبيل والمنهاج والماء الثجاج والبحر العجاج والبدر المشرق والغدير المغدق والمنهج الواضح المسالك والدليل إذا عمت المهالك والسحاب الهاطل والغيث الهامل والبدر الكامل والدليل الفاضل والسماء الظليلة والنعمة الجليلة والبحر الذي لاينزف والشرف الذي لايوصف والعين الغزيرة والروضة المطيرة والزهر الأريج والبدر البهيج والنير اللائح والطيب الفائح والعمل الصالح والمتجر الرابح والمنهج الواضح والطيب الرفيق والأب الشفيق مفزع العباد في الدواهي والحاكم والآمر والناهي مهيمن الله على الخلائق وأمينه على الحقائق حجة الله على عباده ومحجته في أرضه وبلاده مطهر من الذنوب مبرأ من العيوب مطلع على الغيوب ظاهره أمر لا يملك وباطنه غيب لا يدرك واحد دهره وخليفة الله في نهيه وأمره لا يوجد له مثيل ولا يقوم له بديل فمن ذا ينال معرفتنا أو يعرف درجتنا أو

(١) سورة المنافقون، الآية: ٨.

يشهد كرامتنا أو يدرك منزلتنا حارت الألباب والعقول وتاهت الافهام في ما أقول تصاغرت العظماء وتقاصرت العلماء وكلت الشعراء وخرست البلغاء ولكنت الخطباء وعجزت الفصحاء وتواضعت الأرض والسماء عن وصف شأن الأولياء وهل يعرف أو يوصف أو يعلم أو يفهم أو يدرك أو يملك من هو شعاع جلال الكبرياء وشرف الأرض والسماء جل مقام آل محمد عن وصف الواصفين ونعت الناعتين وأن يقاس بهم أحد من العالمين»<sup>(1)</sup>.

من أين أبدأ وبأي مقطع من مقاطع هذه الرواية العظيمة أستشهد لمناقشة السيد الصدر؟ ولكن لأنه ركز على مسألة الاستعداد النفسي، فسأبدأ بهذا المقطع وأضعه بين يديك عزيزي القارئ الكريم.

يقول الإمام أمير المؤمنين عليه : «وينصب له عمود من بور من الأرض إلى السماء يرى فيه أعمال العباد ويلبس الهيبة وعلم الضمير ويطلع على الغيب ويرى ما بين المشرق والمغرب فلا يخفى عليه شيّء من عالم الملك والملكوت ويعطى منطق الطير عند ولايته فهذا الذي يختاره الله لوحيه ويرتضيه لغيبه ويؤيده بكلمته ويلقنه حكمته ويجعل قلبه مكان مشيته وينادي له بالسلطنة ويذعن له بالإمرة ويحكم له بالطاعة وذلك لأن الإمامة ميراث الأنبياء ومنزلة الأصفياء وخلافة الله وخلافة رسل الله فهي عصمة وولاية وسلطنة وهداية وإنه تمام الدين ورجح الموازين الإمام دليل للقاصدين ومنار للمهتدين وسبيل السالكين وشمس مشرقة في قلوب العارفين».

أنا أتساءل كيف لمن أعطاه الله ﷺ القدرة على الإطلاع على الغيب وعالمي الملك والملكوت وورائة الأنبياء وخلافة الله أن يكون في أي لحظة من لحظاته غير مهيأ نفسياً للقيام بدوره الرسالي؟! أليس هذا من العجب العجاب!!؟.

وكيف لمن جعله الله سبحانه «دليلاً للقاصدين ومنارا للمهتدين وسبيلاً للسالكين وشمساً مشرقة في قلوب العارفين» أن يحتاج إلى مدة من الزمن لتحصيل الزخم النفسي للمواجهة؟ .

بحار الأنوار ج٢٥/ ١٧٠ - ١٧٢، مثله في المضمون نفسه عن الإمام الرضا عليه الكافي ج١/ ١٩٩ والاحتجاج ج٢/ ٢٣٣ والغيبة بلصدوق/ ١٧٤ وتحف العقول/ ٤٣٦ والغيبة للنعماني/ ٢١٧.

كما وصفه علي بأن الله على الله مكانا لمشيته» وهذا من أعجب الأمور، القلب الذي جُعل متنزلا لمشيئة الله بحيث أصبح معبّراً وترجماناً لهذه المشيئة بكل ما تحمل من أبعاد خفية وأسرار عصية على أن يحملها قلب بشر عادي، فهل يمكن أن يقال عن هذا القلب إنه يحتاج إلى زخم نفسي ومدة طويلة من الاستعداد تتناسب وحجم الحضارة التي سيواجهها؟.

نحن الآن من له الحق في طرح هذا السؤال، ما معنى أن يكون قلب الإمام مكاناً لمشيئة الله؟ ونجيب أن هذا يعني أنه ما من أمر يرد إلى الأرض إلاّ والإمام أول المعنيين به، لأنه ببساطة المشرف على تنفيذ هذه المشيئة فإذا شاء البارئ أمراً قذف في قلبه هذا الأمر.

فهل يعقل بعد هذا أن نقول لهذا القلب الإلهي أنه غير مؤهل نفسياً في أي آن من آنائه ولحظة من لحظاته؟! .

وتأمل عزيزي القارئ بقول أمير المؤمنين عنه وذلك لأن الإمامة ميراث الأنبياء ومنزلة الأصفياء وخلافة الله وخلافة رسل الله الجذه الكلمات فقط نستطيع أن ندحض كل ما جاء في نصوص السيد الصدر تُعَلَّقُهُ ، الإمامة ميرات الأنبياء عليه هل سمعتم يوماً أن نبياً بعثه الله إلى قوم من الأقوام ثم غيبه لأنه اكتشف (سبحانه) أن النبي الذي اختاره لكي ينذر قومه غير قادر بعد على مواجهة قومه لعدم استعداده النفسي؟!.

وهل سمعتم أن خليفة الله في أرضه لا يستطيع تحمل أعباء خلافته في فترة معينة من الفترات لأنه يمر بطور الاستعداد النفسي للقيام بهذه الخلافة؟! .

والقولان باطلان عقلاً ونقلاً، **الأول**: أن النبي لا يصبح نبياً ما لم يكن يملك من صفات الكمال ما يؤهله للارتقاء لهذه المنزلة السامية، وأحدى هذه الصفات أن يكون على أشد درجات الاستعداد النفسي للقيام بوظيفة الإنذار رغم كل ما تؤدي إليه هذه الوظيفة من عواقب، قد تصل إلى حد قتله كما حدث للكثير من الأنبياء.

**والثاني**: على هذا الفرض سيبقى منصب خلافة الله شاغرا وسيختل النظام بأكمله، لأن الأرض لا تبقى من دون خليفة لله، يكون بمثابة السبب المتصل ما بين الأرض والسماء.

والإمام عليه قد ورث هذا كله، فكيف يحتاج إلى ما يقوله السيد الصدر؟. وإليك عزيزي القارئ مقطعاً آخر يبين فيه أمير المؤمنين علي صفات تلك النفس الكاملة العظيمة، فيقول:

"فالإمام هو السراج الوهاج والسبيل والمنهاج والماء الثجاج والبحر العجاج والبدر المشرق والغدير المغدق والمنهج الواضح المسالك والدليل إذا عمت المهالك والسحاب الهاطل والغيث الهامل والبدر الكامل والدليل الفاضل والسماء الظليلة والنعمة الجليلة والبحر الذي لا ينزف والشرف الذي لا يوصف والعين الغزيرة والروضة المطيرة والزهر الأريج والبدر البهيج والنير اللائح والطيب الفائح والعمل الصالح والمتجر الرابح والمنهج الواضح والطيب الرفيق والأب الشفيق مفزع العباد في الدواهي" ولعمري إن هذا البيان يغني عن كل بيان. فيكفي أنه ع وصف بأنه الماء الثجاج، ونعلم أن الماء هو سر الحياة، وعليه يكون الإمام هو الروح التي تسري في العالم، وكل حياة قائمة به (أرواحنا فداه) فأين هذا من القول باحتياجه إلى زخم نفسي؟.

### رد دعوى أن الإمام غير جاهز فكرياً

يقول السيد الصدر تَظْلَقَهُ : "أضف إلى ذلك، أن التجربة التي تتيحها مواكبة تلك الحضارات المتعاقبة، والمواجهة المباشرة لحركتها وتطوّراتها لها أثر كبير في الإعداد الفكري وتعميق الخبرة القيادية لليوم الموعود: لأنها تضع الشخص المدّخر أمام ممارسات كثيرة للآخرين بكلّ ما فيها من نقاط الضعف والقوة، ومن ألوان الخطأ والصواب، وتعطي لهذا الشخص قدرة أكبر على تقويم الظواهر الاجتماعية بالوعي الكامل على أسبابها، وكلّ ملابساتها التاريخية.

وكلّ ذلك له مدخليّة في تربيته وإعداده الإعداد الخاص، بما في ذلك امتلاكه النظرة الشمولية العميقة، فضلاً عن شهوده بنفسه ضآلة أولئك المتعملقين الذين يملؤون الدنيا ضجيجاً وصخباً، ويسترهبون الناس، وهذا الشهود يؤهّله أكثر فأكثر غيبة الإمام المهدي (عج)

لأداء مهمته الكونية في التغيير، أي، ملؤه للأرض عدلاً بعدما ملئت ظلماً، هذا بغمض النظر عن مؤهّلاته الذاتية، والعناية الربّانيّة الخاصة<sup>(١)</sup>.

وكأنما يتحدث السيد الصدر عن شخص من عوام الناس يراد إعداده للقيام بحركة ما، لا عن إمام بلغ من العلم والقرب الإلهي بأن جعله الله مفتاحاً لرحمته ونقطةً لإفاضة نعمه على خلقه وقيما وشاهداً على بريته!!.

اقرأ كيف يصف الإمام الصادق هذا الإمام العظيم وقارن بينه وبين الفهم المطروح لشخص الإمام في نصوص السيد الصدر، يقول الصادق عليظة :

«. . . لِأَنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى نَصَبَ الْإِمَامَ عَلَماً لِخَلْقِهِ وَجَعَلَهُ حُجَّةً عَلَى أَهْلِ مَوَادِّهِ وَعَالَمِهِ وَأَلْبَسَهُ اللَّهُ تَاجَ الْوَقَارِ وَغَشَاهُ مِنْ نُورِ الْجَبَّارِ يَمُدُّ بِسَبَ إِلَى السَّمَاءِ لَا يَنْقَطِعُ عَنْهُ مَوَادُهُ وَلَا يُنَالُ مَا عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا بِجِهَةِ أَسْبَابِهِ وَلَا يَقْبَلُ اللَّهُ أَعْمَالَ الْعِبَادِ إِلَى بِمَعْرِفَتِهِ فَهُوَ عَالِمٌ بِمَا يَرِدُ عَلَيْهِ مِنْ مُلْتَبِسَاتِ الدُّجَى وَمُعَمِّيَاتِ السُّنَنِ وَمُشَبِّهَاتِ الْفِتَنِ»<sup>(٢)</sup>.

الشيء الملتبس هو غير الواضح، والدجى هو الليل، والمعنى أنه لا يلتبس عليه شيء من الأمور حتى أشدها غموضاً، لأنه عين الله الناظرة في خلقه كما ورد في رواياتهم الشريفة، فكيف يلتبس أمر ما على عين الله؟ .

وَمُعَمَّيَاتِ السُّنَنِ: هي الأمور التي تقف حائلاً بين الفهم الصحيح للسنن الإلهية أو النبوية، والإمام هو العالم بها والكاشف لها ومزيح غشاوتها من أمام بصائر الناس ليروا الحق حقاً، والسنن: هي الشرائع (القوانين) والآداب الإسلامية.

فأي فكر دنيوي يحتاجه الإمام (روحي فداه)، وهذا الرضا من آل محمد ﷺ يصفه كما يلي:

«الْإِمَامُ وَاحِدُ دَهْرِهِ لَا يُدَانِيهِ أَحَدٌ وَلَا يُعَادِلُهُ عَالِمٌ وَلَا يُوجَدُ مِنْهُ بَدَلٌ وَلَا لَهُ مِثْلٌ وَلَا نَظِيرٌ مَخْصُوصٌ بِالْفَضْلِ<sup>ِ»(٣)</sup>.

- بحث حول الإمام المهدي/ المبحث الثالث. السيد الشهيد الصدر.
  - (٢) الكافي ج١/ ٢٠٤.
- (٣) الكافي ج1/ ٢٠١، الاحتجاج ج٢/ ٤٣٣ والأمالي للصدوق/ ٦٧٤ وتحف العقول/ ٤٣٦ والغيبة للنعماني/ ٢١٧.

وأيضاً : «وَالْإِمَامُ عَالِمٌ لَا يَجْهَلُ وَرَاعٍ لَا يَنْكُلُ مَعْدِنُ الْقُدْسِ وَالطَّهَارَةِ وَالنُّسْكِ وَالزَّهَادَةِ وَالْعِلْم وَالْعِبَادَةِ»<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً : «إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ وَالْأَئِمَةَ عَلَى يُوَفَّقُهُمُ اللَّهُ وَيُوْتِيهِمْ مِنْ مَحْزُونِ عِلْمِ وَحِكَمِهِ مَا لَا يُؤْتِيهِ غَيْرَهُمْ فَيَكُونُ عِلْمُهُمْ فَوْقَ عِلْمِ أَهْلِ الزَّمَانِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أَفَسَ بَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِ آحَقُ أَنَ يُنَبَعَ أَمَن لَا يَهِدِي إِلَا أَن يُهُدَى فَا لَكُر كَيْفَ تَحْكُونَ ﴾ <sup>(1)</sup> وَقَوْلِهِ بَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِ آحَقُ أَن يُنَبَعَ أَمَن لَا يَهِدِي إِلَا أَن يُهُدَى فَا لَكُر كَيْفَ تَحْكُونَ ﴾ <sup>(1)</sup> وَقَوْلِهِ بَبْرَةَ وَتَعَالَى : ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِتْمَةَ فَقَدَ أُوتَى خَيرًا صَنِيرًا ﴾ <sup>(1)</sup> وَقَوْلِهِ فِي طَالُوتَ : فَإِنَّ اللَّهُ أَصَطَفَنَهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْحِسْمُ وَاللَهُ يُوْتِي مُلَكَهُ مَن بَيْكَةُ وَاللَهُ وَسِحُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَالْحِسْمُ وَاللَهُ يَوْتِي مُلَى مَن وَعَلَمَكُ مَا لَهُ وَسِحُ عَلَيْكَمُ وَقَالَ لِنَبِيهِ هَذَا وَقَالَ لِنَبِيهِ مَنْ أَهْلِ بَيْنَةً وَاللَهُ وَسِحُ عَلَيْكَ أَنْهُ وَاللَهُ عَلَيْكَ مَنْ أَعْلِمُ مَن بَيْنَةٍ وَعَنْهُ وَسَحُ عَلَيْتَكُمُ أَنَا مَعْنَى وَقَالَ لِنَبِيهِ هَذَا وَقَالَ فِي الْحُقَانَةُ وَوَقَالَ فِي الْأَئِمَةِ مِنْ أَهْلِ وَعَلَيْكَ مَا لَيْ وَعَنْ مَعْتَكُمُ أَنَّهُ مَا لَكُنَهُ عَلَيْكَ أَلَهُ عَلَيْتَكَ أَنَهُ وَلَكَمَةِ مِنْ أَهُلُ وَعَلْمَكَ مَا لَهُ وَعَنْ وَقَالَ فِي الْأَنْمَةُ عَلَيْهُ مَا لَكُنُ وَقَالَ فِي الْأَنْمَة وَ وَعَلْيَكُمُ مَنْ عَنْهُ وَلَعَنَا إِنَهُ مَا يَعْ أَنَهُ مَا يَعَنْ وَالْكَنَا عَنْهُمُ اللَهُ عَزَو وَا عَنْهُونَ وَعَنْهُمُ مَنْ أَنْهُ عَلَيْهُ مَا أَنَهُ وَقَالَ فِي الْحَنْتُ وَالْقَدْمَةُ مَنْ أَنْتُ وَعَالًا فَي الْأَنْهُ مَنْ عَالَهُ عَنْ وَالْعَامَةُ وَقَالَ عَنْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَا مَا مَنْ عَنْ عَالَهُ عَنْ وَالْعَنْ مَا تَنَهُ مَنْ مَعْنُوهُ وَعَنْهُمُ مَنْ عَنْهُ مَنْ عَنْ وَا الْتَعْمَانَ مَا عَنْهُ مَا مُو وَعَانُهُ مَنْ أَنَ مَا مَنْ عَنْ أَنْ عَنْ مَنْتَعْهُ مَا مَنْ عَنْ مَا مَنْ عَنْ أَنْ أَنَهُ مَنْ مَا لَكُنْ مَا مَنْ مَا مَا عَنْ مَ وَقَالَ مَا مَنْ مَ

أعتقد بعد هذا البيان الرائع من الإمام الرضا علي لا يبقى مجال للقول إن الإمام الذي ينصّبه الله للناس فيه نقص أو احتياج لفكر ما، أو خبرة يسعى لكسبها، والقول بهذا هو خلاف صريح لنهج القرآن في تعريف الإمام المنصّب لهداية الناس من قبل الله تبارك وتعالى.

- (١) الكافي ج١، الاحتجاج ج٢/ ٢٣٣ والأمالي للصدوق/ ١٧٤ وتحف العقول/ ٤٣٦ والغيبة للنعماني/ ٢١٧.
  - (۲) سورة يونس، الآية: ۳۵.
  - (٣) سورة البقرة، الآية : ٢٦٩.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ٢٤٧.
  - (٥) سورة النساء، الآية : ١١٣.
  - (٦) سورة النساء، الآيتين: ٥٤ ٥٥.
  - (٧) الاحتجاج ج٢/ ٤٣٣ والأمالي للصدوق/ ٢٧٤ ونحف العقول/ ٤٣٦ والغيبة للنعماني/ ٢١٧.

1+1

فكيف أجمع ما قاله السيد الصدر بشأن الإمام (روحي وأرواح العالمين فداه) وهو : «أضف إلى ذلك، أن التجربة التي تتيحها مواكبة تلك الحضارات المتعاقبة، والمواجهة المباشرة لحركتها وتطوّراتها لها أثر كبير في الإعداد الفكري وتعميق الخبرة القيادية لليوم الموعود; لأنها تضع الشخص المدّخر أمام ممارسات كثيرة للآخرين بكلّ ما فيها من نقاط الضعف والقوة، ومن ألوان الخطأ والصواب، وتعطي لهذا الشخص قدرة أكبر على تقويم الظواهر الاجتماعية بالوعي الكامل على أسبابها، وكلّ ملابساتها التاريخية».

كيف أجمع هذا القول الصادر عن تصور دنيوي لفكر محدود، مع الوصف الصادر من حجة الله في أرضه ولسانه الناطق في خلقه وعدل القرآن بل القرآن الناطق.

هل يجتمع قول السيد الصدر مع قول الإمام الرضا ﷺ : «إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ وَالْأَئِمَةَ يُوَفِّقُهُمُ اللَّهُ وَيُؤْتِيهِمْ مِنْ مَخْزُونِ عِلْمِهِ وَحِكَمِهِ مَا لَا يُؤْتِيهِ غَيْرَهُمْ فَيَكُونُ عِلْمُهُمْ فَوْقَ عِلْمِ أَهْلِ الزَّمَانِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿أَفَنَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُ أَن يُنَبَعَ أَمَن لَا يَهِذِي إِلَّا أَن يُهَدَى فَا لَكُرُ كَيْفَ غَيْكُمُونَ﴾».

هل الذي يؤتى من علم الله المخزون، ذلك العلم الواقعي الذي به يكون صاحبه أعلم أهل كل زمان، يحتاج لتجربة ما أو حضارة ليتعلم منها؟!، ألا يكون مشمولاً كل من يعتقد بكلام السيد بقوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ كَيْفَ غَنْمُوْنَ﴾<sup>(١)</sup>؟.

وعَنْ جَابِرِ الْجُعْفِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَر عَظَّرً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَظَيَ ا مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَحْيَا حَيَاتِي وَيَمُوتَ مِيتَتِي وَيدُخُلَ الْجَنَّةَ الَّتِي وَعَدَنِيهَا رَبِّي وَيَتَمَسَّكَ بِقَضِيبٍ غَرَسَهُ رَبَّي بِيَدِهِ فَلْيَتَوَلَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ عَظَرًا وَأَوْصِيَاءَهُ مِنْ بَعْدِهِ فَإِنَّهُمْ لَا يُدْخِلُونَكُمْ فِي بَابٍ ضَلَالٍ وَلَا يُخْرِجُونَكُمْ مِنْ بَابٍ هُدى فَلَا تُعَلَّمُوهُمْ فَإِنَّهُمْ أَعْلَمُ مِنْكُمْ وَإِنِّي رَبِّي أَلَّا يُفَرِّقَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَبِي طَالِبٍ عَنْ بَابٍ هُدى فَلَا تُعَلَّمُوهُمْ فَإِنَّهُمْ أَعْلَمُ مِنْكُمْ وَإِنِّي سَأَلْتُ وَعَرْضُهُمْ مَا يَنْهُمُ وَمَا يَعْلَمُ مِنْ بَابٍ هُدى فَلَا تُعَلَّمُوهُمْ فَإِنَّهُمْ أَعْلَمُ مِنْكُمْ وَإِنِّي سَأَلْتُ

- (١) سورة الصافات، الأية: ١٥٤.
- (٢) الكافي ج١/ ٢١٠، الأمالي للطوسي/ ٤٩٣ وبشارة المصطفى/ ٥٣ وبصائر الدرجات/ ٤٩ والطرائف لعلي بن طاووس ج١/ ١١٨ وكشف الغمة لعلي بن عيسى الأربلي ج١/ ٩٦.

الرواية واضحة الدلالة في قوله ﷺ : «فَإِنَّهُمُ لا يُدْخِلُونَكُمْ فِي بَابٍ ضَلَالٍ وَلَا يُخُرِجُونَكُمْ مِنْ بَاب هَدَى فَلَا تُعَلَّمُوهُمْ فَإِنَّهُمْ أَعْلَمُ مَنْكُمُ» على العصمة والعلم وأنهم مستغنون عن كل علم عند الناس، بل إن الناس لا تصلح أحوالهم إلا بالعلم الذي عندهم. فهذا أمر صريح من رسول الله في نهي الأمة عن محاولة تعليمهم، وهو أمر واضح بوجوب الأخذ بتعاليمهم، بقرينة قوله يُتَبَّ : «فَإِنَّهُمْ لَا يُدْخِلُونَكُمْ فِي بَابِ ضَلَالٍ وَلا يُحُرِجُونَكُمْ مِنْ بَابِ هُدًى»، وبقرينة الكلام المتقدم، هذا إضافة إلى أن النبي يُتَبَ صرح مراراً بعدم الافتراق بين الإمام والقرآن، والأخير باتفاق الأمة حاو ومهيمن على جميع العلوم، وبالتالي فإن الإمام (روحي فداه) له الهيمنة على جميع العلوم في عالم الإمكان.

إذن لا معنى للقول بأن الإمام غير جاهز فكرياً (حاشاه من ذلك)، وكان الأولى لو قال على الأقل، إن المجتمع هو الذي بحاجة إلى إعداد نفسي وفكري لقيام قائم آل محمد تشيير .

> رد دعوى أن الله أمد بعمره وغيّبه حتى لا يتأثر بالحضارة القائمة

> > يقول السيد الصدر

"فلكي يضمن عدم تأثر القائد المدّخر بالحضارة التي أعدّ لاستبدالها، لابدّ أن تكون شخصيته قد بنيت بناءً كاملاً في مرحلة حضارية سابقة هي أقرب ما تكون في الروح العامة ومن ناحية المبدأ إلى الحالة الحضارية التي يتجّه اليوم الموعود إلى تحقيقها بقيادته". ويقول أيضاً: "ولما كانت رسالة اليوم الموعود تغيير عالم مليء بالظلم وبالجور، تغييراً شاملاً بكلَ قيمه الحضارية وكياناته المتنوّعة، فمن الطبيعي أن تنتش هذه الرسالة عن شخص أكبر في شعوره النفسي من ذلك العالم كله، عن شخص ليس من مواليد ذلك العالم الذين نشأوا في ظل تلك الحضارة التي يراد تقويضها واستبدال حضارة العدل والحق بها; لأنَّ من ينشأ في ظل حضارة راسخة،

1.4

تعمر الدنيا بسلطانها وقيمها وأفكارها، يعيش في نفسه الشعور بالهيبة تجاهها; لأنّه ولد وهي قائمة، ونشأ صغيراً وهي جبّارة، وفتح عينيه على الدنيا فلم يجد سوى أوجهها المختلفة».

ويقول في الهامش: «ولا ينبغي أن يُشكِل أحدٌ بأنّ النبيّ محمد ﷺ مع عالمية رسالته ومهمّته التغييرية الكبرى، إلاّ أنه عاش في كنف الحضارة الجاهلية، ولم يتأثر بها، وكذا الأنبياء السابقون، فما هو الوجه في هذا الرأي؟.

#### فجوابه:

اً – إنَّ النبيِّ ﷺ قد أخضع فعلاً إلى حالة عزلة تامة عن الحضارة الجاهلية، وإنه كما ورد في السيرة النبوية قد حبّب إليه الخلاء، وكان يذهب إلى غار حراء يتحنّث فيه، وكذا الأنبياء كانوا يتنزّهون عمّا عليه مجتمعهم، وكانوا يعتزلون، وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَعْتَرَهَمُ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ أَنَّهِ وَهَبْنَا لَهُ. إِسْحَقَ﴾<sup>(1)</sup>.

ب - إنّ النبيّ المرسل يوحى إليه، ويسدّد مباشرة من السماء، ويبلّغ بالأعمال والخطوات التي يتخّذها خطوة خطوة، والإمام عني لا يوحى إليه كما هو عقيدة الإمامية، ولا يبلّغ بالأمور مباشرة من السماء، نعم يكون مسدّداً وتحت العنابة الربانيّة، ولذلك فهو يحتاج إلى إعداد خاص. ففي نفس الوقت الذي يكون فيه قريباً ومتصلاً بالحضارة الإسامية من آبائه عني الأصالة والمعرفة والعلم، يكون ممتداً وتحت العنابة ومتصلاً بالحضارة الإمام عن السماء، نعم يكون مسدّداً وتحت العنابة ومتصلاً بالخطوات الذي يكون فيه قريباً الربانيّة، ولذلك فهو يحتاج إلى إعداد خاص. ففي نفس الوقت الذي يكون فيه قريباً ومتصلاً بالحضارة الإسلامية مستمداً من آبائه عنه الأصالة والمعرفة والعلم، يكون معلّماً على معلوماً على التجارب البشرية والحضارات في صعودها وعوامل تكوّنها وقوّتها، وكذلك إخفاقاتها وعوامل ضعفها وانهيارها، فيستمد الخبرة والقدرة والإحاطة وكذلك إخفاقاتها وعوامل ضعفها وانهيارها، فيستمد الدابية الذي وهبها الله تولياً مور جميعاً، هذا مع اعتقادنا بقدرات الإمام العلمية الذاتية وهبها الله تعالى الأمور جميعاً، هذا مع اعتقادنا بقدرات الإمام العلمية الذي اله على اله تولياً من أبائه عمرة ما الحبرة والقدرة والإحاطة وكذلك إخفاقاتها وعوامل ضعفها وانهيارها، فيستمد الخبرة والمام العامة ويوامل تكوّنها وقوتها، وكذلك إخفاقاتها وعوامل ضعفها وانهيارها، فيستمد الخبرة والقدرة والإحاطة وكذلك إدفاقاتها وعوامل معنفها وانهيارها، فيستمد الرابع»<sup>(٢)</sup>.

ولعمري إن السيد الصدر في قوله هذا، قد أعطى الذريعة لكل نفس مهزوزة

(۱) سورة مريم، الآية: ٤٩.
 (۲) بحث حول الإمام المهدي/ المبحث الثالث.

تأثرت بالحضارة الغربية وأوجهها المادية البراقة، فإذا كنا نعتقد أن الإمام (المعصوم) قد يتأثر بها في حالة احتكاكه المباشر بها، فلهم العذر إن تأثروا (حسب السيد الصدر)، وكيف لا يتأثرون؟! وبأي حق بعد ذلك نلومهم على الذوبان فيها، وهم أناس بسطاء في إمكانياتهم وعلمهم وطاقاتهم النفسية، بل المفهوم من كلام السيد الصدر أن الخشية هذه قد امتدت حتى للذات الإلهية (تنزهت عن ذلك) من تأثر الأنبياء، لذا أمرتهم، ومنهم أشرف وأكمل خلق الله من الأولين والآخرين الرسول الأكرم بيني ، بالابتعاد والعزلة عن القوم خشية التأثر بهم وبآرائهم؟؟؟!!!.

عجبي من هذا القول، ودهشتي من قائله لا يدانيه عجب ولا دهشة.

النقاش مع السيد الصدر في هذا الجزء من الفصل، نقسمه إلى قسمين، الأول: بشأن التأثر بالحضارة.

والثاني: إن الإمام غير النبي في تحصيل العلوم وإنه لا يوحى إليه.

أما ما يتعلق بالأول فنقول: إذا أخذنا بهذا الرأي، فستكون النتيجة أن أي شخص يذكره التاريخ ويثبت أنه كان يتعايش مع الناس غير منعزل عنهم، ومع ذلك كان يترفع عن أفعالهم ولا يخشى التأثر بعاداتهم القبيحة، لهو الذي يستحق الشرف الرفيع والمنزلة الأقرب لدى الله، فهل يوجد مثل هذا الشخص في التاريخ؟.

والجواب: نعم يوجد الكثير من هذه النوعية من البشر الأتقياء العظماء التي جلت نفوسهم عن كل قبيح. فالقرآن يذكر أن موسى عظي قد عاش وتربى في وسط الفراعنة، بل أنه عاش في كنف فرعون نفسه وفي قصره الملكي، وبقي ردحاً من الزمن يتعايش مع كل الطقوس والممارسات التي لا تتناسب مع الفطرة السليمة للإنسان السوي فضلاً عن روحه الكبيرة، ومع ذلك خرج متنكرا لها معلنا الحرب عليها وعلى الشخص الذي عاش في قصره وتحت حمايته من دون أدنى درجة من التأثر.

قال الله تبارك وتعالى بشأن موسى عَكْمَة وعلى لسان فرعون حينما أعلن عتبه واستغرابه من موقف موسى المعادي لعقيدته ونظام حكمه الطاغوتي، وهو الذي

1.0

تربى في كنفه وكان يعتقد أنه أصبح واحداً منهم بعد المدة الطويلة التي قضاها فيهم: ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمْرِكِ سِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى: ﴿قَالَنْقَطَّهُ, ءَالْ فِرْعَوْتِ لِيَحَوُّوَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْتِ وَهَنْمَنَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَنطِينَ (﴾ وَقَالتِ أَمْرَأَتُ فِرْعَوْتِ قُرَتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا نَفَتْلُوهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (﴾(٣).

فها هو القرآن يشهد أن الأنبياء والأئمة الظنين أعظم شأناً من أن يتأثروا، وكيف لتلك الأرواح العظيمة التأثر بعقائد سخيفة وسلوكيات قبيحة كتلك التي ثاروا عليها.

أضف إلى أننا [والسيد الصدر تَخَلَّلْتُهُ أعلم منا بذلك] نعتقد كمذهب إمامي اثني عشري بأن النبي يولد نبياً، كما هو واضح في مصداق النبي عيسى يُشِيَّلُ الذي يقول القرآن على لسانه: ﴿فَاَشَارَتْ إَلَيْهَ قَالُوا كَيْفَ نُكْلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا (إِنَّي قَالَ إِنِّ عَبْدُ اللَّهِ مَاتَنَبَى آلكِنَبَ وَجَعَلَنِي بَيْنًا (())\*.

فعيسى كان نبياً وهو لا يزال في المهد، فكيف لمن كان نبياً مصلحاً للناس بأمر الله، أن يكون مهزوزاً وخائفاً من أن يتأثر بما جاء لينهاهم عنه؟ والحقيقة أن القرآن يقول بخلاف ما أورده السيد الصدر بشأن الأنبياء ﷺ .

اعتقد أن هناك الكثير من الاضطراب في حديث السيد وعدم التدبر، حيث يقول في بداية المقطع الذي أوردناه، : «فلكي يضمن عدم تأثر القائد المدّخر بالحضارة التي أعدّ لاستبدالها»، معنى المقطع أن الله أراد بالغيبة وطول العمر أن يضمن عدم تأثر الإمام بالحضارة التي أُعد لاستبدالها، وتمثل بغيبة الأنبياء وعزلتهم، حتى أنه قال لقد أُخضع الرسول الأكرم للعزلة عن قومه إخضاعا (أي أن السماء هي التي فرضت عليه هذه العزلة)، بينما قال بعد سطر واحد : "وكان يذهب إلى غار حراء يتحنّث فيه، وكذا الأنبياء كانوا يتنزّهون عمّا عليه مجتمعهم، وكانوا يعتزلون، وإليه الإشارة في قوله تعالى : ﴿فَلَمَّا أَعْتَرَهَمُ وَمَا يَعْبَدُونَ مِن دُونِ أَللَّهِ وَهَمَنَا لَهُ

- (١) سورة الشعراء، الآية: ١٨.
- (٢) سورة القصص، الآيتان: ٨، ٩.
- (٣) سورة مريم، الآيتان: ٢٩، ٣٠.

1 • ٦

إنحَقَ<sup>(1)</sup>»، والفرق واضح بيّن، بين تنزه الأنبياء عن أفعال أقوامهم القبيحة والانعزال عنهم بسببها، وبين الخوف من أن تؤثر بهم هذه الحضارات الوهمية، فمرة يقول إنه عنه قد أُخضع إلى عزلة تامة عن قومه لضمان عدم تأثره بحضارتهم (وحاشاه من ذلك)، وأخرى يقول إنه والأنبياء كانوا ينعزلون تنزهاً، ولعمري إن الفرق واضح وجلي لكل ذي لب أو ألقى السمع وهو شهيد، بين من ينعزل اشمئزازاً من الأفعال القبيحة وبعد يأسه من إصلاح أصحابها وبين ذلك الشخص الذي ينعزل خشية من تأثره بعادات قومه وسلوكهم المشين.

وأيضاً (بحسب قانون السيد الصدر) سأجري مقارنة بين من كان يعتزل الناس لفمان عدم التأثر (وهم الأنياء)، وبين من كان يسبر شامخاً بين قومه رافضاً ومنكراً أفعالهم، وهو على تماس معهم غير منعزل عنهم، ولا يخشى تأثره بهم، لأنه مطلع على قبح أفعالهم المشينة التي لا تتناسب مع العقل المتزن والفطرة السليمة، (مع أنه ليس بنبي)، وليقل لي السيد أو من يؤمن بطرحه، من منهم يستحق النبوة والقرب الإلهي؟. فهذا جعفر بن أبي طالب عنه يحدّث النبي عنه كيف أنه لم يرتكب القبيح لوضوح قبحه العقلي، "فعَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيَّ الْبَاقِرِ عَلَى الله عَنْ عَالِ عَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ مُحَمَّدِ بْن القبيح لوضوح قبحه العقلي، "فعَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيَّ الْبَاقِرِ عَنْ قَالَ أَوْحَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى رَسُولِهِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ مُحَمَّدِ بْنِ وَلَى طَالِبِ أَرْبَعَ خِصَالٍ فَدَعَاهُ النَّبِيُّ فَأَخْبَرَهُ فَقَالَ لَوْ لَا أَنَّ اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَخْبَرَكَ مَا أَخْبَرْتُكَ، مَا شَرِبْتُ حَمُراً قَطُّ لِأَنِي عَلِمْتُ أَنِي إِنْ شَرِبْتُها زَالَ عَقْلِي، ومَا كَذَبْتُ وَمَا عَبَدْتُ صَنَعَا لَمُوا حَلْهِ الْنَبِي عَلِمْتُ أَنَّ عَلْمَ عَرَ فَقَالَ لَوْ لَا أَنَّ اللَهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَخْبَرَكَ عَلَى طَالِبِ أَرْبَعَ خِصَالٍ فَدَعَاهُ النَّبِيُ عَلْمَتُ أَنِي عِنْ شَرِبْتُها زَالَ عَقْلِي بُومَا عَبَرَتُ فَقَلْ لِأَنَّ الْكَذِبَ يَنْقُصُ الْمُرُوءَة، وَمَا زَنَيْتُ قَطْ لِأَنَّ اللَهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَخْبَرَك وَمَا عَبَدُيْتُ مَعَنْمَ الْحَبَيْ الْعَدِيْبَ عَلْمَتَ عَلْ عَنْ عَلْمَا عَلَيْ عَلْ الْعَنْ عَلْ الْمَرُوعَة عَلَى عَلَنَ عَلَيْ وَا عَمْلَنْ

هنا السؤال، وهو موجه إلى كل من يؤمن بنظرية السيد الصدر (التي قلنا في البدء) إننا نعتقد أن السيد الصدر لا يتبناها وإنما أراد أن يخاطب بها من يريدون فهم

(١) سورة مريم، الآية: ٤٩.

(٢) من لا يحضره الفقيه ج٤/ ٣٩٧، الأمالي للصدوق/ ٧٥ وروضة الواعظين لمحمد بن الحسن الفتال ج٢/ ٢٦٩ وعلل الشرائع ج٢/ ٥٥٨. غيبة الإمام المهدي (عج)

الأمور على طريقة علم الاجتماع كما قال في مقدمة المبحث الثالث، السؤال هو: من يستحق النبوة وفق هذا المبنى الذي يطرحه السيد؟ (النبي) الذي يخضع لعزلة قسرية خشية عليه من التأثر؟ أم (غير النبي) الذي يسير شامخا بين المنحرفين غير آبه بهم وبأخلاقهم الذميمة وهو يسير بالإصلاح بسيرته الكريمة بينهم؟ ومثاله جعفر بن أبي طالب الذي شكر له الله تبارك وتعالى هذه الأخلاق الكريمة والسلوك الحسن وسط ذلك الكم الهائل من الانحراف الأخلاقي والسلوك المشين؟ بيد أننا نعتقد أن الأنبياء المي أعظم درجة وأكمل وأجل من أن يساووا أقوامهم أو يخشوا من التأثر بأي من أخلاقهم القبيحة . أترك الإجابة لعقل القارئ الواعي .

الثاني: إن الإمام غير النبي في تحصيل العلوم وإنه لا يوحى إليه.

القسم الثاني الذي سنبحثه في هذا الجزء هو ما تقدم في العنوان من تفريق السيد الصدر تَخْلَنْهُ بين الإمام والنبي في تحصيل العلم، مدعياً أن الإمام لا يوحى إليه وقد عبر عنه بأنه عقيدة الإمامية؟!.

في البدء علينا أن نقول: إن قول السيد إن الإمام لا يوحى إليه لا يوجد ما يدل عليه لا من القرآن ولا من السنة الشريفة للنبي الأكرم وآل بيته الأطهار، بل الأمر على عكس ذلك تماماً، ولدينا الكثير من الأدلة التي تثبت ذلك.

بيد أننا لا بد أن نوضح للقارئ الكريم ما المقصود من الوحي، وما الفرق بين الوحي الذي يتنزل على الأنبياء وبين ذلك الذي يتنزل على غيرهم.

1.9

تقسيمات الوحى

يقسم الوحي حسب المفهوم من آيات القرآن الكريم إلى ثلاثة أنواع، تكويني وتشريعي وآخر ندعوه بالوحي الإرشادي.

## ا – الوحي التكويني

فأما الوحي التكويني فيتعلق بالمخلوقات التي يمكن أن نطلق عليها اصطلاحاً أنها غير مختارة بالنسبة إلى التكليف كالإنسان، فالوحي إليها هو عبارة عن خطة العمل المطلوب منها تأديته وسط النظام العام للخليقة أو ما يطلق عليه (الغريزة) عند الحبوانات والحشرات فهي تبعاً لهذه الأخيرة تعرف من دون أن يعلّمها أحد ما المطلوب منها تحديداً، أما بالنسبة للطبيعة فإن الوحي إليها، هو عبارة عن السنن أو القوانين الكونية التي تسيّر عالم التكوين نحو الغاية المرجوة من خلقها والتي لا تختلف أو تتخلف كما في القوانين الطبيعية المسؤولة عن تدبير الأجرام السماوية أو غيرها.

وهذا الـمفهوم يصرح به القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْغَطِ أَنِ أَنْجِلِي مِنَ ٱلِجْبَالِ بَيُوْتَا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وهو وحي تكويني كما هو بيّن، فمن غير المعقول أن يوحي الرب العظيم إلى هذه الحشرة كما يوحي إلى أنبيائه مثلاً، فهذا الوحي هو عبارة عن شحن هذه الحشرة المفيدة بخطة الحياة الكاملة لها على الأرض والمراد المطلوب منها أن نؤديه، وكذا في وحيه للأرض في قوله تعالى في سورة الزلزلة : ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ

(١) سورة النحل، الآية : ٦٨ .

زِلْزَالَهَا ﴾ وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْضُ أَنْفَالَهَا ﴾ وَقَالَ ٱلْإِنسَنُ مَا لَهَا ﴾ يَوْمَبِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ . . . ﴾<sup>(1)</sup>. فالوحي إلى الأرض من هذا النوع الذي أشرنا إليه.

# ٢ - الوحي التشريعي

هو الكلام حسب التعبير القرآني أو الخطاب أو المراد الذي يصل إلى الأنبياء لَلَيَّة من قبل الله تبارك وتعالى. وهو بدوره ينقسم إلى ثلاثة أقسام، وهو المفهوم من قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِيَشَرِ أَن يُكَلِّمُهُ ٱللَّهُ إِلَا وَحَيَّا أَوْ مِن وَرَآبِ حِمَّابٍ أَؤ يُرْسِلَ رَشُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآةً إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾<sup>(1)</sup>.

# تقسيمات الوحي التشريعي

يبيَّن الله تبارك وتعالى في هذه الآية الكريمة أن الكلام الذي يجري بينه وبين البشر والمقصود منهم الأنبياء أو (غيرهم) كما سيتضح في قسم الوحي الإرشادي، يكون على ثلاثة طرق كما في الآية، فما المقصود من هذه الطرق وما هي كيفيتها؟

- (١) سورة الزلزلة، الآيات: ١ ٥.
  - (٢) سورة الشوري، الآية: ٥١.
- (٣) سورة الشعراء، الآيتان: ١٩٢، ١٩٤.
   (٤) سورة هود، الآية: ٦٩.

حينما جاءته الرسل بنبأ إنزال العذاب على قومه، قال تعالى: ﴿قَالُواْ يَنْلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكُ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلَيِّلِ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنصَحُمُ أَحَدٌ إِلَا ٱمَرَأَنَكَ إِنَّهُ مُصِيْبُهَا مَا أَصابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصَّبْحُ بِقَرِيبِ﴾(١).

هذه الآيات توضح معنى قوله تعالى: ﴿فَيُوحَى بِإِذَنِهِ مَا يَشَآهَ﴾ يعني تصله المعلومة عن طريق رسول سماوي أو ملك الوحي كما هو المتعارف عليه.

ب -- أما قوله تعالى: ﴿أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ﴾ فأوضح مصداق له هو الكلام الذي دار بين الله تبارك وتعالى وبين موسى كما في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَنْهَا نُودِك مِن شَطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ في ٱلْبُقَعَةِ ٱلْمُبَنَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَنْمُوسَى إِنِّ أَنَا ٱللَّهُ رَبُ الْعَلَمِينَ﴾<sup>(1)</sup>، وكذا قوله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمَّا أَنَنْهَا نُودِي يَمُوسَى إِلَى أَنَا رَيُّكَ فَآخَلَعُ نَعْلَيَكَ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَى فَلَ وَانَا أَخْرَتُكَ فَأَسْتِمِعُ لِمَا يُوحِي ال

فالحجاب الذي دار من ورائه الكلام هو الشجرة المباركة، بصرف النظر عن اعتقادنا أنها شجرة مادية أو شجرة معنوية نورية، فليس هذا داخلاً في موضوعنا.

## معنى الوحي في الآية

ج - أما قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِيَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَنَهُ إِلَّا وَحَيَّامَ»، يقول السيد الطباطبائي في الميزان ما نصه: «وقيل المراد به الوحي مطلقا لأن الوحي تكليم خفي، وقد سماه الله تعالى تكليماً حيث قال: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَنَهُ إِلَّا وَحَيَّا أَوَّ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ <sup>(٤)</sup>. ويقول أيضاً: ﴿أَن أعلى التكليم هو الوحي من غير واسطة حجاب أو رسول مبلغ<sup>(٥)</sup>. والمعنى: ما كان لبشر أن يكلمه الله نوعا من أنواع التكليم إلا هذه الأنواع الثلاثة أن يوحي وحيا أو يكون من وراء حجاب أو أن يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء.

ثم إن ظاهر الترديد في الآية بأو هو التقسيم على مغايرة بين الأقسام وقد قيد

سورة هود، الآية: ٨١.
 سورة القصص، الآية: ٣٠.
 سورة القصط، الآية: ٣٠.
 سورة طه، الآيات: ١١ – ١٢.

غيبة الإمام المهدي (عج)

القسمان الأخيران بقيد كالحجاب، والرسول الذي يوحي إلى النبي، ولم يقيد القسم الأول بشيء فظاهر المقابلة يفيد أن المراد به التكليم الخفي من دون أن يتوسط واسطة بينه تعالى وبين النبي أصلا، وأما القسمان الآخران ففيهما قيد زائد وهو الحجاب أو الرسول الموحي وكل منهما واسطة، غير أن الفارق أن الواسطة الذي هو الرسول يوحي إلى النبي بنغسه والحجاب واسطة ليس بموح وإنما الوحي من ورائه.

فتحصل أن القسم الثالث ﴿أَوَ يُرَسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذَنِهِ مَا يَشَآءُ﴾ وحي بتوسط الرسول الذي هو ملك الوحي فيوحي ذلك الملك بإذن الله ما يشاء الله سبحانه... وإن القسم الثاني ﴿أَوْ مِن وَرَآيٍ جِمَابٍ﴾ وحي مع واسطة هو الحجاب غير أن الواسطة لا يوحي كما في القسم الثالث وإنما يبتدئ الوحي مما وراءه لمكان من، وليس وراء بمعنى خلف وإنما هو الخارج عن الشيء المحيط به، قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ مِن

﴿فَلَمَّآ أَتَنَهَا نُودِك مِن شَطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْفُعَةِ ٱلْمُبَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ﴾<sup>(٢)</sup>. وإن القسم الأول تكليم إلهي للنبي من غير واسطة بينه وبين ربه من رسول أو أي حجاب مفروض<sup>(٣)</sup>.

إذن معنى الوحي هو التكليم الخفي أو الرمزي الذي يكون من دون واسطة بين الله تبارك وتعالى وبين الموحى إليه.

قال الله تبارك وتعالى في قصة البشارة التي حصل عليها زكريا : ﴿فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُوَ قَابَهُمْ يُسَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِقًا بِكَلِمَتَةٍ مِّنَ ٱللَهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ ٱلصَّلِحِينَ (٢) قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي عُلَنَهُ وَقَدْ بَلَغَنِي ٱلْكِبَرُ وَأَمْرَأَتِي عَافِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعَدُ مَا يَشَاءُ (٢) قَالَ رَبِ أَنَّى يَكُونُ لِي عُلَنَهُ وَقَدْ بَلَغَنِي ٱلْكِبَرُ وَأَمْرَأَتِي عَافِرُ قَالَ كَذَلِكَ رَمَزُاً وَآذَكُرُ زَبَّكَ حَثِيرًا وَسَبِحْ بِالْعَشِي وَالإِبْكَرِ (٢) .

هل لنا أن نسأل كيف سيتحدث زكريا عظيم اللغة الرمز؟

- (١) سورة البروج، الآية: ٢٠.
- (٢) سورة القصص، الآية: ٣٠.
  - (۳) الميزان ج ۱۸.
- (٤) سورة آل عمران، الآيات: ٣٩ ٤١.

ويأتي الجواب: في سورة مريم حيث يقول الله تبارك وتعالى:

فَالَ رَبِّ ٱجْعَــل لِيَّ ءَايَـةً قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكْلِمَ ٱلنَّاسَ ثَلَنتُ لَيَـالِ سَوِيَّا ﷺ لَحَيَّجَ عَلَى قَوْمِهِـ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكْرَةَ وَعَشِيًّا ﷺ) (1).

إذن معنى الوحي المستخلص من هذه الآيات الشريفة هو : إيصال المعلومة عن طريق الرمز، وهو نوع من أنواع الكلام الخفي.

وعليه فالإمام تصله المعلومة عن طريق البارئ جل شأنه إما بالكلام المباشر الموحى إليه، أو النكت في القلب (الإلهام)، أو عن طريق رمز ما، يكون مفهوماً من قبل الإمام عشير أو يمكن أن يبعث الله له رسولاً كما بعث إلى مريم عشير وهذه كلها تسمى وحياً وهي قسم من مصادر الإمام في تلقي العلوم، وسيأتيك أن الإلهام نوع من أنواع الوحي كما يفسره ابن منظور في لسان العرب، لا أن الإلهام غير الوحي كما يقول بذلك أغلب المفسرين.

## ٣ – الوحي الإرشادي

وهو الوحي الخارج عن حدود إنزال الشرائع، أو بعبارة أخرى ليس مهمته تبليغ شريعة ما، أو حكم سماوي للناس كما هو حاصل للأنبياء عليمًة وإنما يتعلق بالنسديد الإلهي أو الإرشادي الذي لا يخرج عن حدود الشريعة التي يدين بها الموحى إليه، وغالباً ما يحدث عند مرحلة خطيرة أو مفصلية في حياة الناس، وهو أعم من أن يكون للأنبياء، ومثاله الوحي الذي كان لأم موسى عليمًة كما في قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمَرٍ مُوسَى ٱلْمَرْسَلِينَ؟ تَعَرَقُ إِنَا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمَرْسَلِينَ؟

وقوله: ﴿إِذْ أَوْحَيَّنَا إِلَىٰ أَمِّكَ مَا يُوحَىٰ﴾(").

أو في وحيه لـمريـم كـما في قولـه تـعالـى: ﴿وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلْبَحِكَةُ يَكْمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ

- (۱) سورة مريم، الأيتان: ۱۰، ۱۱.
  - (٢) سورة القصص، الآية: ٧.
    - (٣) سورة طه، الآية: ٣٨.

أصطفنك وطهرك وأصطفنك على نِسَاّة ألعكمين (٢) يتقريف أقْتُبِي لرَبِكِ وأَسْجُدِي وَأَرْكَعِي مع الرَكِعينَ (٢) (١).

وكـذا فـي مـريــم أيـضـاً ﴿وَٱذَكْرُ فِى ٱلْكِنَكِ مَرْيَم إِذِ ٱنْتَبَذَتْ مَنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرَقَيَّا فَاتَخَذَتْ مَن دُونهم حِـابًا فارْسَلْنَا ۖ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمْتَلُ لَها بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ قَالَتَ إِنِي أَعُودُ بِٱلرَّحْمَنِ مَنْكَ إِن كُنتَ تَقَيَّا {﴾ قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلُـهَا زَحَكِيًّا ﴾ [11].

آمِ في وحيه للحواريين في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ اوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّينَ أَنَّ ءَامِنُوا بِي وَبِرِشُولِي قَالُوا عاملنا وَأَشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ﴾ (٣).

يتضح من خلال هذه الأيات المباركات أن الوحي لا يختص بالأنبياء وحدهم. فمن الـممكن أن يوحي الله لكـل من شـاء أن يوحي إليه. بيد أننا نقول إنه وحي إرشادي ونفرق بينه وبين وحي النبوة المتعلق بإنزال شريعة أو حكم ما.

والأن. هل الإمام (عجل الله فرجه الشريف) كما هو حال آبائه عَلَيْتَمَةٍ كان ممن يوحى إليهم. أو لا؟ كما يزعم ذلك السيد الشهيد الصدر (رض).

دليل العقل

لا يوجد ما يتنافى مع العقل في حصول الوحي للأئمة ﷺ لعدة اعتبارات. **أولاً** : أنهم ليسوا أقل شأناً من مريم أو أم موسى أو الحواريين. **ثانياً** : بـل أنـنـا نـعـتـقـد أن الأئـمـة هـم ورثـة جـميـع الـكـمـالات الـتـي كـانـت

للرسول يهي لاسيما أن أمير المؤمنين عليه مو نفس الرسول بنص آية المباهلة إلا ما خرج لتفرده بالمنزلة الرفيعة عن الخلق أجمعين. . وبهذا يكونون أفضل حتى من الأنبياء عليه .

- (1) سورة آل عمران، الآيتان: ٤٣، ٤٣.
  - (٢) سورة مريم، الآيات: ١٦ ١٩.
    - (٣) سورة المائدة، الآية: ١١١.

ثالثاً: إذا كان هذا الوحي يحدث نتيجة لحالة خطيرة أو حدث مفصلي يستدعي التدخل الإلهي، كما جرى في وحي أم موسى، فحياة الأئمة عظيمًة كانت مليئة بهذه الأحداث والتحولات المفصلية في مسيرة الإسلام. على هذا فليس هناك ما يمنع من تلقيهم الوحي من قبل الله تبارك وتعالى.

## دليل النقل

عن أبي جعفر الباقر عَكَمَ قال: يملك القائم ثلاثمائة سنة ويزداد تسعا كما لبث أهل الكهف في كهفهم يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملتت ظلماً وجوراً فيفتح الله له شرق الأرض وغربها ويقتل الناس حتى لا يبقى إلا دين محمد ويسير بسيرة سليمان بن داود ويدعو الشمس والقمر فيجيبانه وتطوى له الأرض ويوحي الله إليه فيعمل بأمر الله<sup>(1)</sup>.

وبإسناده رفعه إلى أبي الجارود قال: قلت لأبي جعفر على العلى المناك أخبرني عن صاحب هذا الأمر، قال: يمسي من أخوف الناس ويصبح من آمن الناس يوحى إليه هذا الأمر ليله ونهاره قال: قلت يوحى إليه يا أبا جعفر قال: يا أبا جارود إنه ليس وحي نبوة ولكنه يوحى إليه كوحيه إلى مريم بنت عمران وإلى أم موسى وإلى النحل يا أبا الجارود: إن قائم آل محمد لأكرم عند الله من مريم بنت عمران وأم موسى والنحل".

تبين هذه الرواية المعنى الذي عبرنا عنه بالوحي الإرشادي، كما تثير أهل العقول للتدبر في القرآن، فإن كان الله تبارك وتعالى قد أشار وبأوضح عبارة بأنه قد

- (١) دلائل الإمامة للطبري/ ٢٤٢، بحار الأنوار ج٥٢/ ٣٩٠ ومستدرك سفينة البحار ج٣/ ١ ومعجم أحاديث الإمام المهدي ج٣/ ٣١٨. .
- (٢) بحار الأنوارج ٥٢/ ٣٨٩. معجم أحاديث الإمام المهدي الشيخ على الكوراني ج٣/ ٢٩١ والإمام المهدي المنتظر السيد عدنان البكاء/ ١٩١ ومائنان وخمسون علامة حتى ظهور الإمام السيد محمد على الطباطبائي/ ٣٣.

أوحى لحواريي عيسى فكيف لا يوحي لمن سيصلي عيسى خلفه مأموماً، بيد أنها تؤكد أنه ليس وحي نبوة تماشياً مع القرآن والسنة المعصومية وهذا ما قلناه وأكدنا عليه.

وبهذا اتضح المطلوب أن الإمام المهدي عَالَيَهُ يوحى إليه وحياً تسديدياً إرشادياً .

ولعل من المناسب أن نعرج ولو بشكل مختصر على أهم المصادر التي يستقي منها الإمام علمه.

### مصادر علم الإمام

يقسم السيد كمال الحيدري في كتابه (الراسخون في العلم) المصادر أو المناهل التي ينهل منها الإمام علمه إلى خمسة مصادر رئيسة، كل واحد من هذه المصادر ربما يتضمن عدة أقسام: الأول: الإلهام وحديث الملائكة. الثاني: روح القدس. الثالث: العلم اللدني. الرابع: التعليم والوراثة من النبي ﷺ.

#### الإلهام وحديث الملائكة

حينما يتحدث السيد الحيدري عن هذا الموضوع تشعر أنه يتحدث بحذر شديد، بل يعلن ذلك خشية من أن تكال التهم الجزافية على شيعة أهل البيت من قِبل النواصب الذين يتبعون ما تشابه ابتغاء للفتنة، حيث يقول: «والقول بأن الإلهام

وحديث الملائكة من وسائل علم المعصوم قد يعتريه بعض الشكوك والأوهام إذ يدخله في دائرة الوحي المخصوص بالأنبياء فتكال لنا التهم الجزافية، من هنا كان لابد قبل بيان كيفية تزود المعصوم بالعلم عن طريق الإلهام أن نشير إلى الفارق بينه وبين الوحي... والشيعة يؤمنون بأن الوحي لا ينزل على الأئمة عليهم السلام وأن أبواب الوحي بعد وفاة خاتم الأنبياء عنه قد أوصدت والى الأبد وهذا ما قرره أمير المؤمنين عشر عندما قال وهو يلي غسل رسول الله عنه وتجهيزه: "بأبي أنت وأحبار السماء... "<sup>(1)</sup>.

ثم يعرج على تبيين الفرق بين الوحي والإلهام فيقول: قال الراغب الأصفهاني: (أصل الوحي الإشارة السريعة، ولتضمن السرعة: قيل أمر وحي، وقد يكون بالكلام على سبيل الرمز والتعريض، وقد يكون بصوت مجرد عن التركيب وبإشارة ببعض الجوارح والكتابة). وقال صاحب مقاييس اللغة: (الوحي أصل يدل على إلقاء علم في خفاء إلى غيرك، فالوحي الإشارة، والوحي: الكتابة والرسالة وكل ما ألقيته إلى غيرك حتى علمه، فهو وحي كيف كان. والوحي السريع . .) وفي لسان العرب: (الوحي: الإشارة والكتابة، والرسالة والإلهام، والكلام الخفي، وكل ما ألقيته إلى غبرك، ويقال: وحيت إليه الكلام، وأوحيت . وأوحى أيضاً كتب . ) ويجمع أهل اللغة من خلال هذه النصوص وغيرها أن الوحي هو الإعلام بخفاء بطريقة من الطرق<sup>(٢)</sup>.

يثبت هنا صاحب لسان العرب أن الإلهام من معاني الوحي، وأن الوحي هو الإعلام بخفاء بطريقة من الطرق. إذن أية طريقة يتم من خلالها إيصال المعلومة تسمى وحياً بشرط أن تتم بخفية.

ويثبّت السيد كمال الحيدري كما ينقل عن العارف السيد حيدر الآملي قوله: والوحي حلية الأنبياء والإلهام زينة الأولياء، وكما أن النفس دون العقل، والولي

- (١) الراسخون في العلم/ ٢٢٤ ٢٢٥.
  - (٢) الراسخون في العلم/ ٢٢٦.

دون النبي، فكذلك الإلهام دون الوحي فهو ضعيف بنسبة الوحي، قوي بنسبة الرؤيا»، وقبلها يقسم السيد الآملي حسب ما نقله السيد الحيدري أقسام العلم إلى: «العلم الحاصل عن طريق الوحي يسمى علماً نبوياً والذي يتحصل عن الإلهام يسمى علماً لدنياً»<sup>(1)</sup>.

أقول: لا اعرف من أين جاء السيد الآملي بهذا التقسيم الذي يخالف القرآن مخالفة صريحة، فبناء على ما قرره السيد الآملي، أين أضع العلم الحاصل لمريم على لا كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ قَالَتِ آلْمَتَبَكَةُ يَمَرْيَمُ إِنَّ أَنَّهُ أَصْطَفَنَكِ وَطَهَرَكِ وَأَصْطَفَنَكِ عَلَى بَنَآءِ أَلْعَلَيِكَ (٢) يَنَمَرَيَعُ أَفَنَتِي لِيَكِ وَأَسْجُدِي وَارَكَمِي مَعَ الرَّكِينَ أو ليس المصطفون والمطهرون في القرآن هم العلماء ومريم منهم؟ كما في قوله تعالى : ﴿ثُمَّ أَوَرَنَنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً فَينَهُمْ طَالِهُ لِنَفَسِهِ. وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْحَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضَلُ ٱلْحَبِيرُ (<sup>1)</sup>.

أيمكن لأحد أن يخرج مريم عنه من هذه المجموعة المصطفاة؟ أولم تكن مريم الصديقة عالمة من علماء بني إسرائيل وممن ورثت علم الكتاب؟ أو ليس حديث الملائكة معها يُعد تعليما لها؟ أوليس إخبارها بتكليف السماء لها بأن تسجد وتركع لله مع الراكعين ينم عن علو مقاماتها المعنوية التي لا تتأتى إلا لمن كان من العلماء بالله، هذا أولاً، وثانياً : ألا يُعد هذا التكليف إعلاماً لها عن طريق الملائكة وهو نوع من أنواع الوحي؟ .

أولاً يدل قوله تعالى: ﴿إِذَ قَالَتِ ٱلْمَلَتِهِكَةُ يَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَثِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْسَبِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلَاخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ﴾<sup>(٤)</sup>، على أن مريم كانت تتلقى العلم عن طريق الوحي (من القسم الذي يقول فيرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء) مع أنها ليست نبية؟ إذا لم تكن كذلك فلماذا تفصّل هذه الآيات لمريم كل المراحل

- (۱) م ن/۲۲۹.
- (٢) سورة آل عمران، الآيتان: ٤٢ ٤٣.
  - (٣) سورة فاطر، الآية : ٣٢.
  - (٤) سورة آل عمران، الآية: ٤٥.

التي سيمر بها ولدها المسيح للظِّرَة في الدنيا والآخرة؟ أولا يسمى هذا علما عن طريق الوحي مع أنه ليس علما نبويا، لأن مريم ببساطة ليست نبية؟ .

119

وأكبر دليل على عظمة علم مريم أنها كانت مُلهمة لنبي الله زكريا، فمع أن زكريا كان نبيا من أنبياء الله وكان حجة علبها، إلا ان ذلك لم يمنع من أن تكون مُلهمة له بعبارة تدل على سعة علمها وقربها من الله تعالى، وهذه العبارة نقراها في قوله تعالى: ﴿فَلَقَبَلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولِ حَمَنٍ وَأَنْبَتَهَا بَاتًا حَكَا وَكَفَلَهَا زَكَرِيًّا كُلُمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَرَكِيًّا الْمِحْرَبَ وَجَدَ عِندَها رِزُقًا قَالَ يَمَرْبُمُ أَنَى لَكِ هَلَاً قَاتَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ يَنْ يَنْهَ يَرْزُقُ مَن يَمُلَهُ بِعَبِّرٍ حِمَابٍ (بَيُهُ هُنَاكَ دَعَا رَكَوْ مَنْ إِنَّهُ قَالَ يَعَرَّبُهُ اللهِ عَلَيْهَا بَذَرُق مَعْ الْمَعَا إِنَّهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهَا وَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهَا وَتَوْرَقُ مَن يَمُكُمُ بِعَبِّرٍ حِمَابٍ (بَنْ هُنَاكَ دَعَا رَكَوْ أَنَّ الْكِ هَا أَنَّهُ عَالَ لَهُ عَلَيْهُ مِنْ عَنْهُ إِنَّا عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَالَهُ وَعَنْ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ الْعَامِ اللهُ اللَهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَكُوْنُهُ عَالَةُ إِنَّا اللهُ اللَهُ الْحَالَةُ إ

والنكتة هي في قول القرآن، هنالك دعا زكريا، وكأنه تنبه لشيء استفاده من كلام مريم بقولها: إن الله يرزق من يشاء بغير حساب، والكلام صدر من مريم شرحا وتعليلاً لما شاهده زكريا عليه من أنواع الفواكه التي كانت لدى مريم في غير وقتها المتعارف عليه، (بحسب المفسرين)، فجاءت كلمة مريم التي دلت على معرفتها الكبيرة بالله وهي المصطفاة المطهرة فقالت إن الله يرزق من يشاء بغير حساب، أي إن القوانين الجارية في الدنيا إنما تجري علينا نحن لا على الله فإن الله تبارك وتعالى إذا أراد شيئاً يقول له كن فيكون.

وكأن زكريا قد تنبه للإشارة التي وصلته عن طريق مريم ولا أعلم حقيقة، هل أن مريم كانت مأمورة بإيصال هذه الرسالة التي فهمها زكريا وبادر إلى العمل بها؟ أو أن مريم كانت في محل الثناء والشكر لله وعدم التعجب من قدرته؟ وذهب إلى قريب من هذا المعنى صاحب تفسير الأمثل الشيخ مكارم الشيرازي (حفظه الله) بقوله: «وعلى الرغم من كبر سن زكريًا وزوجته، وبُعدهما من الناحية الطبيعيَّة عن أن يرزقا طفلاً، فإنّ حبّ الله ومشاهدة الفواكه الطرية في غير وقتها في محراب عبادة مريم، أترعا قلبه أملاً بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على ثمرة الأبوّة،

<sup>(</sup>۱) سورة أل عمران، الآيتان: ۳۷، ۳۸.

لذلك راح يتضرّع إلى الله (قال ربَّ هب لي من لدنك ذرّية طيّبة إنَّك سميع الدعاء)»<sup>(1)</sup>.

وقد يستغرب البعض ويقول: كيف تدعي أن مريم يمكن أن تكون ملهمة لنبي الله زكريا عظيم؟.

أقول: وما الضير في ذلك، وأنا أسأل: ما الأمر الأكثر غرابة، أن تكون ملهمة لنبي أم تكون منبئة إياه بشي لم يحط به علماً؟ فها هو القرآن يحدثنا عن سليمان نبي الله ومحاورته مع الهدهد، حيث يقول تعالى: ﴿فَمَكَتَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطتُ بِمَا لَمَ تُحِطَّ بِهِ، وَجِنْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبًإٍ يَقِينٍ ۞ إِلَى وَجَدتُ أَمْزَأَةَ تَتْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتَ مِن كُلِ شَقَو وَلَمَا عَرُشٌ عَظِيمٌ ۞ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّسِ مِن دُونِ اللَهِ وَزَنَينَ لَهُمُ الشَّيطُنُ أَعْمَانَهُمْ فَصَدَهُمْ عَنِ التَبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْ يَدْجُدُونَ الِشَّسِ مِن دُونِ اللَهِ وَزَنَينَ لَهُمُ الشَيطُنُ السَمَوَتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا عُفُونَ وَمَا تُعْلِئُونَ ۞ اللَّهُ لَا يَسْجُدُواً لِللَهِ الذِي يُعْبَحُ قَالَ سَنَظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الكَذِينَ إِنَّا يَعْبِينَ اللهُ المَا عَلَيْهِ وَوَنَيْنَ لَهُمُ الشَيطُنُ

هذه الآيات تشهد أن الهدهد هذا الطائر الضئيل في حجمه أحاط بما لم يحط به نبي الله سليمان عنه هذا وهو حيوان فكيف بمن فضله الله على جميع مخلوقاته وهو الإنسان، بل وكيف بمن فضلها الله على سائر الناس في وقتها وهي مريم غينه التي اصطفاها الله وطهرها واصطفاها على نساء العالمين.

والآن هل يختص العلم الحاصل عن طريق الوحي بالأنبياء فقط؟ وهل حقاً يكون الولي والإمام دون النبي في تحصيل العلم؟ .

وخوفا من الإطالة ورعاية للاختصار، أطرح تساؤلاً أترك إجابته للقراء وأهل الاختصاص، مفاده: هل أن العلم الحاصل لإبراهيم علي بعد إمامته كان أضعف أم أقوى؟ وهل كان تلقيه للوحي، أوضح من الذي كان في مدة نبوته قبل الإمامة، أم لا؟.

- (۱) الأمثل ج۲/ ٤٨٦.
- (٢) سورة النمل، الآيات: ٢٢ ٢٧.

والسؤال الآخر: هل كان يقصد من الولي مطلق الصالحين، أم أن الإمام المعصوم من أئمة أهل البيت عَيْمَةً منهم؟ .

فإن كان يتحدث عن مطلق الصالحين من دون الأنبياء والأئمة على فليس لدينا أي اعتراض على ذلك، مع أن قضية الخضر مع موسى تشير إلى عكس ذلك، فربما نال عبدا من الأولياء والصالحين تكاليف معينة تقتضي علما لدنيا ليس لنبي الوقت دراية به، وقد يكون هذا جرى للخضر على فقط على اعتبار أنه لم يكن من قوم موسى، وأنه كان يعيش تكاليف خاصة به عن طريق العلم اللدني، لأنه كان يمتد مع الزمان، فقد كان قبل موسى وبقي بعده، مع أنه لم يكن نبياً على المشهور.

أما إذا كان يعد الأئمة من جملتهم، فإن الموضوع يأخذ بعداً آخر ونسجل اعتراضنا عليه، لأننا نعتقد كما تجمع على ذلك مدرسة أهل البيت بأن الأئمة الإثني عشر اللئة أفضل من جميع الأنبيا، والمرسلين التيج .

وعليه فلا معنى للقول أن الولي دون النبي، لاسيما أن السنة المعصومية تنقل خلاف قول السيد الأملي، ففي رواية عن صادق أهل البيت عن أبي الصامت قال: قال أبو عبد الله عليه إن حديثنا صعب مستصعب شريف كريم ذكوان ذكي وعر لا يحتمله ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا مؤمن ممتحن، قلت فمن يحتمله جعلت فداك قال من شئنا يا أبا الصامت، قال أبو الصامت فظننت أن لله عبادا هم أفضل من هؤلاء الثلاثة.

ويعلق الشيخ المجلسي تعليقاً غاية في الروعة فيقول:

لعل المواد الإمام الذي بعدهم فإنه أفضل من الثلاثة واستثناء نبينا ﷺ ظاهر والمراد بهذا الحديث الأمور الغريبة التي لا يحتملها غيرهم ﷺ <sup>(1)</sup>.

وتؤيده الرواية الآتية: عن عيسى الفراء عن أبي الصامت قال: سمعت أبا عبد الله عنه يقول: إن من حديثنا ما لا يحتمله ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا عبد مؤمن قلت: فمن يحتمله، قال: نحن نحتمله<sup>(٢)</sup>.

- (۱) بحار الأنوار ج۲/ ۱۹۲.
- (۲) بصائر الدرجات/ ۲۳. تفسير الصافي الفيض الكاشاني ج۱/ ۱۳ وتفسير الأمثل ج٨/ ١٥٢ =

غيبة الإمام المهدي (عج)

الأمر الآخر: يقول السيد الآملي الإلهام دون الوحي فهو ضعيف بنسبة الوحي، قوي بنسبة الرؤيا. ونحب أن ننوه بأن ابن منظور في لسان العرب كان قد قال: الوحي: الإشارة والكتابة، والرسالة والإلهام، أي أن الإلهام هو الوحي، ويقول السيد الحيدري (حفظه الله) في معنى الإلهام، «وحاصل كلام أهل التفسير في الإلهام أنه: عبارة عن فكرة يدركها الإنسان مصحوبة بالشعور الواضح، بأنها ملقاة من طرف أعلى منفصل عن الذات الإنسانية، وإن كان الإنسان لا يدرك شكل الطريقة التي تم فيها هذا الإلقاء، والفرق بين الإلهام والوحي هو عدم وضوح الطريقة التي تم فيها الإلقاء وإلا قان كانت واضحة فهي الوحي».

أنا أتساءل مجدداً هل أن الحديث هنا يشمل أئمة أهل البيت عليمًا أم إن المقصود غيرهم؟ أقول إن من المسلّم به أن أهل البيت لا يشملهم هذا القول، لأن أهل البيت أجل من أن تكون الطريقة التي تأتيهم بها الواردات غير واضحة، فإن هذا يتنافى مع منازلهم ومقاماتهم التي بينوها لنا وعرفناهم من خلالها .

والمشكلة حقّاً أن عالماً مثل السيد الحيدري يقول بذلك ويقرّ به كما في قوله: فالإلهام من الله العلي القدير، وحديث الملائكة معهم، من الكرامات التي اختص بها الله أئمة أهل البيت ﷺ <sup>(٢)</sup>.

المشكلة أن حديث الملائكة أصبح كرامة لأهل البيت وهم أشرف الخلق بعد رسول الله ﷺ وهذا ما لم أفهمه فكيف يكون كلام الخادم مع سيده شرف وكرامة للسيد لا للخادم؟ .

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنه قال: قام رسول الله ﷺ فينا خطيبا فقال: الحمد لله على آلائه وبلائه عندنا أهل البيت وأستعين الله على نكبات الدنيا وموبقات الآخرة وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأني محمداً عبده ورسوله...

- والاختصاص للشيخ المفيد/ ١٦٤ والهداية الكبرى للخصيبي/ ١٣٠ ومختصر بصائر الدرجات الحسن بن سليمان الحلي/ ٤٢ والكثير من المصادر إلا أنها ليس فيها (قلت فمن يحتمله قال نحن نحتمله).
  - (١) الراسخون في العلم/ ٢٢٩.
    - (۲) م ن/ ۲۲۹.

إلى أن قال: فقال له عبادة بن الصامت إذا كان كذلك فإلى من يا رسول الله قال فإذا كان ذلك فعليكم بالسمع والطاعة للسابقين من عترتي فإنهم يصدونكم عن البغي ويهدونكم إلى الرشد ويدعونكم إلى الحق فيحيون كتابي وسنتي وحديثي ويميتون البدع ويقمعون بالحق أهلها ويزولون مع الحق حيث ما زال فلن يخيل إلي أنكم تعملون ولكني محتج عليكم إذا أنا أعلمتكم ذلك فقد أعلمتكم أيها الناس إن الله تبارك وتعالى خلقني وأهل بيتي من طينة لم يخلق منها أحدا غيرنا فكنا أول من ابتدأ من خلقه فلما خلقنا فتق بنورنا كل ظلمة وأحيا بنا كل طينة طيبة وأمات بنا كل طينة والأرض هؤلاء الأبرار المهتدون المهتدي بهم من جاءني عاعتهم وولايتهم أولجته عذابي ﴿وَذَلِكَ جَزَّؤًا الظَّنِلِينَ﴾<sup>(1)</sup> (<sup>1)</sup>.

لاحظ أنه عليه الله يقول إن أهل البيت هم سادة أهل السماء، والمعروف أن الملائكة من سكان السماوات.

وجاء في العمدة: قال يحيى بن الحسن أيده الله اعلم أن النبي قد أبا العنه الحسن والحسين على كافة خلق الله تعالى لأن سادة خلق الله أهل ال منه خلاف لأن الله سبحانه وتعالى ما يختص بجنته إلا الأنبياء والأوصياء وأهل عيمان من سائر أهل الملل وكلهم بلا خلاف فيه لا يدخلون الجنة إلا جرداً مرداً ما أولا يدخلها شيخ ولا عجوز ولا كهل وهذا لا خلاف فيه بين الأمة وإذا ثبت لهما السيادة على خيار خلق الله وهم أهل الجنة فيثبت أنهما خير الخليقة جميعاً"

ولا يوجد أوضح من الرواية التالية: فعن أبي الصلت الهروي عن الرضا عن آبائه عن أمير المؤمنين عليه قال: قال رسول الله عليه : ما خلق الله تحلقا أفضل مني ولا أكرم عليه مني قال علي عليه : فقلت يا رسول الله: فأنت أفضل أو جبرئيل، فقال: عليه يا علي إن الله تبارك وتعالى فضل أنبياءه المرسلين على

- (١) سورة المائدة، الآية: ٢٩.
- (٢) بحار الأنوار ج٢١/ ٣٧٥.
- (٣) العمدة/ بن البطريق الحلي/ ٤٠٧ .

ملائكته المقربين وفضلني على جميع النبيين والمرسلين والفضل بعدي لك يا على وللأئمة من بعدك وإن الملائكة لخدامنا وخدام محبينا يا على ﴿ أَلَيْنَ يَجَلُونَ أَلْعَرَشَ وَمَنَ حَوَلَهُ يُسَيَحُونَ بِحَمَدِ رَجَمٍ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ، وَيَسَتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامُولاً ﴾ <sup>(1)</sup> بولايتنا يا علي لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حواء ولا الجنة ولا النار ولا السماء ولا الأرض فكيف لا أول ما خلق الله آدم ولا حواء ولا الجنة ولا النار ولا السماء ولا الأرض فكيف لا أول ما خلق الله بحرف فق أولا حاف الجنة ولا النار ولا السماء ولا المائكة فلما شاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظموا أمرنا فسبحنا لتعلم الملائكة فلما شاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظموا أمرنا فسبحنا لتعلم الملائكة أنا خلق شاهدوا وأنه منزه عن صفاتنا فسبحت الملائكة بتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا فلما أن نعبد معه أو دونه فقالوا لا إله إلا الله فلما شاهدوا كبر محلنا كبرنا لتعلم الملائكة أن نعبد معه أو دونه فقالوا لا إله إلا الله فلما شاهدوا كبر محلنا كبرنا لتعلم الملائكة أن نعبد معه أو دونه فقالوا لا إله إلا الله فلما شاهدوا كبر محلنا كبرنا لتعلم الملائكة المائكة والقوة أن الماذ كبر من أن ينال عظم المحل إلا به فلما شاهدوا كبر محلنا كبرنا لتعلم الملائكة أن الله أكبر من أن ينال عظم المحل إلا به فلما شاهدوا ما جعله لنا من العزة والقوة قلنا لا حول ولا قوة إلا بالله لتعلم الملائكة أن لا جول لنا ولا قوة إلا بالله فلما أن الله أكبر من أن ينال عظم المحل إلا به فلما شاهدوا ما جعله لنا من العزة والقوة فلنا لا حول ولا قوة إلا بالله لتعلم الملائكة أن لا حول لنا ولا قوة إلا بالله فلما شاهدوا ما أنعم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة قلنا الحمد لله لتعلم شاهدوا ما أيم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة قلنا الحمد لله لتعلم الملائكة ما يحق لله تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمته فقالت الملائكة الحمد له فبنا المدوا إلى معرفة توحيد الله وتسبيحه وتهليله وتحميده وتمجيده<sup>(٢)</sup>.

والآن لمن تكون الكرامة بالتكلم مع الآخر، للملائكة أم للأئمة ﷺ؟ وعلى هذا فهنيئاً للملائكة بالتكلم مع خير الخلق أجمعين.

الذي نريد أن نقوله أن هناك تخبطاً واضحاً في تعريف الإلهام ومحاولة عزل الوحي عن الأئمة ﷺ ولصق الإلهام بهم مع أنه لا دليل عليه في كتاب الله، بل أن القرآن واضح في بيانه أن من الممكن أن يوحي الله لغير الأنبياء بيد أنه وحي إرشادي كما اصطلحنا عليه، كما في وحي أم موسى ومريم والحواريين، فأين المشكل في ذلك، ولا أعلم لما يتخوف العلماء من التصريح بأن الأئمة عقلياً يوحى إليهم، كما ثبت ذلك في الرواية التي أوردناها آنفاً والمتضمنة دليلاً عقلياً

- (١) سورة غافر، الأية: ٧.
- (٢) كمال الدين ج١/ ٢٥٥. علل الشوائع ج١/ ٥ وعيون أخبار الرضا المين ج١/ ٢٦٢ ومنتخب الأنوار المضيئة/ ١٢ وتأويل الأيات الظاهرة السيد شرف الدين الحسيني/ ٨٣٥.

يورده الإمام عنه لرفع استغراب السائل حينما قال له: «قلت يوحى إليه يا أبا جعفر قال يا أبا جارود إنه ليس وحي نبوة ولكنه يوحى إليه كوحيه إلى مريم بنت عمران وإلى أم موسى وإلى النحل يا أبا الجارود إن قائم آل محمد لأكرم عند الله من مريم بنت عمران وأم موسى والنحل»، وهنا يخالجني تساؤل يلح علي وهو: من أين جاء إجماع الشيعة على أنه لا يوحى إلا للأنبياء علي كما في قول السيد الحيدري (حفظه الله): «أن الشيعة يؤمنون، ومن عقائدهم المتفق عليها بين علمائهم، أن الوحي لا ينزل على الأئمة، وأن أبواب الوحي بعد وفاة خاتم الأنبياء علي قد أوصدت إلى الأبد، وأن الوحي قد انقطع بعد وفاته يشي

لذا فإنهم ينقلون عن الإمام علي عن الذ بأنه قال وهو يلي غسل رسول الله عنه: (بأبي أنت وأمي لقد انقطع بموتك ما لم ينقطع بموت غيرك من النبوة والإنباء وأخبار السماء)، وفي كلام آخر له يقول عنه : أما رسول الله فخاتم النبيين ليس بعده نبي ولا رسول، وختم رسول الله الأنبياء إلى يوم القيامة) ومن أراد أن يقف على نصوص الأئمة الاثني عشر في ختم النبوة وانقطاع الوحي وسد باب النشريع بعد رحلة الرسول عنه ، فإنه سيجد قرابة نصاً من النبي الأكرم وأهل بيته الطاهرين في ذلك المجال»<sup>(۱)</sup>.

أقول إن المشكلة تكمن في حصر الوحي بالأنبياء فقط في حين فصّل القرآن الوحي إلى ما قدمناه من تكويني وتشريعي وإرشادي، وكذا فعل الإمام الصادق في الرواية المتقدمة حينما بين أن الوحي النازل على الإمام ليس وحياً نبوياً. ولا أدري لماذا يصر العلماء على حصر الوحي بالنبي ولا يفرقون بين أنواع الوحي النازل، نعم لا شك أن الوحي التشريعي انقطع بموت الرسول الخاتم شي على اعتبار إكمال الدين كما في آية إكمال الدين فلا حاجة لنزول الوحي بتشريع جديد، بيد أن النازل على الإمام ليس وحي نبوة كما بين الإمام فافهم.

والغريب أن السيد الحيدري يقول نفس الكلام الذي نقوله بما ساقه من دليل على انقطاع الوحي، «ومن أراد أن يقف على نصوص الأثمة الاثني عشر في ختم

<sup>(</sup>١) الراسخون في العلم/ ٢٣١.

النبوة وانقطاع الوحي وسد باب التشريع بعد رحلة الرسول على الذي نقوله أن الوحي الذي انقطع هو الوحي التشريعي لا مطلق الوحي، والروايات التي ساقها تعطي هذا المعنى، فإن الإمام يقول إن المنقطع بموت الرسول هو النبوة والإنباء وأخبار السماء، المتعلقة بالتشريع لا مطلق الأخبار، وإلا فما الذي ينزل على الإمام في ليلة القدر؟ ففي رواية عن الباقر على الأحبار، ولكنه إنما يأتي بالأمر من الله تعالى في ليالي القدر إلى النبي وإلى الأوصياء: افعل كذا وكذا لأمر كانوا قد علموه، أمروا كيف يعملون فيه. .<sup>(1)</sup>! إن الإمام يتحدث هنا عن انقطاع النبوة لا القطاع الوحي، والوهم الذي تصوروه هو أن لا وحي إلا وحي النبوة، في حين أن القرآن يقول غير ذلك.

وإلا فإن السيد الحيدري نفسه وفي الكتاب عينه يقول بأن الملائكة كانت تتحدث إلى الأئمة وتأتيهم بالأخبار وهم أحد مصادر علومهم كما في هذه الرواية التي ينقلها السيد الحيدري في صفحة ٢٣٨ عن عيسى بن حمزة الثقفي قال: (قلت لأبي عبد الله عليه: : إنا نسألك أحياناً فتسرع في الجواب، وأحياناً تطرق ثم تُجيبنا. قال: إنه نعم ينقر وينكت في آذاننا وقلوبنا، فإذا نكت أو نقر نطقنا، وإذا أمسك عنا أمسكنا). وفي صفحة ٢٣٩ يقول ورد عن الإمام الباقر عليه أنه قال: (إن علياً عليه يحدثه ملك، فراجعه بعص أصحابه وسألوه ليعرفوا منه من كان يحدثه. فقال عليه يحدثه ملك، ولما سألوه: هل كان نبياً؟ فأوماً بيده بالنفي والإنكار، ثم قال عليه : كصاحب سليمان، أو كصاحب موسى، أو كذي القرنين، شم قال عنه : أو ما بلعكم أنه قال: وفيكم مثله).

سبحان الله نفس المشكلة التي يعاني منها القوم الآن، جاءت في هذه الرواية، فإن الأصحاب كانوا يظنون أن الملائكة لا تتنزل إلا على الأنبياء، ويوضح لهم الباقر عشي أن لا ضير من نزول الملائكة على الأئمة ولا يشترط أن يكونوا أنبياء.

وهذه الرواية تبين ذلك: «عن عبد الله بن أبي يعفور قال قلت لأبي عبد الله عليه الله علياً لينكت في قلبه أو يوقر في صدره فقال إن علياً كان

(١) دروس في علم الإمام السيد كمال الحيدري/ ١٩١ .

محدثاً قال فلما أكثرت عليه قال إن علياً كان يوم بني قريظة وبني النضير كان جبرئيل عن يمينه وميكائيل عن يساره يحدثانه»<sup>(١)</sup>.

1YV

ولعل القول الفصل في ذلك ما جاء به السيد الحيدري نفسه في الكتاب عينه الذي ننقل عنه، فقد جاء في صفحة ٢٦٣ في معرض بيانه معنى مصحف فاطمة، أنه قال: «وعن كيفية وجود هذا المصحف، فقد ورد عن الإمام الصادق هي في حديث طويل: (إن فاطمة مكثت بعد رسول الله عظم خمسة وسبعين يوما، وكان دخلها حزن شديد على أبيها، وكان جبرئيل هي يأتيها فيحسن عزاءها على أبيها، ويطيّب نفسها، ويخبرها عن أبيها ومكانه، ويخبرها بما يكون بعدها في ذريتها، وكان على هي اله يكتب ذلك، فهذا مصحف فاطمة)».

هل لاحظت عزيزي القارئ كيف أن السيد قد أتى برواية يثبت فيها أن أخبار السماء قد انقطعت بعد رحلة الرسول عنه ، وفهم منها مطلق الوحي ومطلق الأخبار ، ثم يأتي بهذه الرواية التي تثبت لا فقط أن أخبار السماء تأتي إلى فاطمة عنه لا ، بل أن الذي يأتي بها جبرئيل أمين الوحي عنه والحقيقة أن هذا تاقض واضح لم نعهده في أعلمية السيد الحيدري ، إلا اللهم أن الذي أدى إلى ذلك هو الضغط الذي يعيشه في ما يعرفه وما يريد أن يقوله ، حفاظاً على عدم الشذ عن الإجماع الذي يدعيه في ما يعرفه وما يريد أن يقوله ، حفاظاً على عدم الشذ عن ورحلة الرسول على الذي يأتي بها جبرئيل أمين الوحي هذا على عدم الشذ عن بناقض الفخط الذي يعيشه في ما يعرفه وما يريد أن يقوله ، حفاظاً على عدم الشذ عن ورحلة الرسول على المسلمون أن لا وحي بعد الرسول مطلقاً ، وإلاً ما معنى هذا التناقض الواضح في كلام السيد الحيدري؟ فهذا جبرئيل يأتي إلى فاطمة عنه بعد يأتي بهذه الرواية بعد أن يثبت أن لا وحي بعد الرسول مطلقاً ، والأ ما معنى هذا يأتي بهذه الرواية بعد أن يثبت أن لا وحي بعد الرسول أن يقول ما الذي يأتي بهذه الرواية بعد أن يثبت أن لا وحي بعد الرسول أنه فما معنى هذه الرواية؟ يأتي بهذه الرواية بعد أن يثبت أن لا وحي بعد الرسول أنه فما معنى هذه الرواية؟ يأتي بهذه الرواية بعد أن يثبت أن لا وحي بعد الرسول أنهما معنى هذه الرواية؟ مان يقول إن نزول جبرئيل على فاطمة لا يسمى وحيا ، فإنا نقول ما الذي يختلف عن نزوله على مريم عنه ؟ وماذا يسمي محادثته مع فاطمة تشر الا يدعى هذا وحياً؟ وهنا نسأل: هل أن جبرئيل نزل بأمره أم بأمر الله؟ وهل أن الأخبار التي

(۱) بصائر الدرجات/ ۳۲۱، «عن عمر بن يزيد قال: قلت لأبي عبد الله الميمية : الذي إملاء جبرئيل على علي الله أقرآن هو؟ قال: لا" بصائر الدرجات/ ١٥٧ وعن محمد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر الله في قوله عز وجل وَجَعَلْناهُمْ أَئِمَةٌ يَهُدُونَ بأُمْرِنا قال أبو جعفر الله يعني يعني الأئمة من ولد فاطمة يوحى إليهم بالروح في صدورهم، تأويل الآيات الظاهرة/ ٣٢٣. أخبر بها فاطمة كانت من عنده أم كانت مرسلة من عند الله؟ فإن قال قائل: إنها من عنده، فإن القرآن ينزه الملائكة عن ذلك بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا أَتَخَـدَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَنَّا سُبْحَنَةُ بَلَ عِبَـادٌ مُكْرَمُونَ ۞ لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْفَوَلِبِ وَهُم بِأَمْرِهِ. بَعْـمَلُونَ ۞ (^).

إذن جبرئيل كان مرسلاً إلى فاطمة على كما كان مرسلاً إلى مريم ولا نبوة في ذلك، وإن كل الذي أخبرها به فا كان مرسلاً به من عند الله، إلاّ أنه ليس وحي نبوة لانها انقطعت بعد الخاتم على ، وهذا ما نقوله من تحدث الروايات عن نزول الوحي على الإمام (روحي فداه) وهو ليس وحي نبوة إنما هو كهذا الوحي المرسل إلى الزهراء على فلم الإصرار على نفي ذلك ومن أين جاء الإجماع الذي يتحدث عنه الشيخ المفيد (رض) أيصاً بأن لا وحي إلا للانبياء كما سيأتي.

والمحصلة إلى الآن: إن كانوا يقصدون من عدم نزول الوحي على غير الأنبياء لا سيما بعد ختم النبوة نزول جبرئيل وكانوا يقصدون الوحي الذي اصطلحنا عليه (الوحي الإرشادي) والذي قلنا إنه ممكن التحقق للأئمة على فإن هذا خلاف القرآن والسنة، فإن القرآن ثبّت نزوله على مريم والسنة ثبتّت كذلك نزوله على فاطمة وهن من غير الأنبياء!!.

أما إذا كانوا يقصدون من الوحي هو الذي ينزل بصورة مباشرة وبلا واسطة من الله على الموحى إليه، فإن هذا أيضاً ثابت للأئمة عليه في السنة المعصومية ولا يمنع منه القرآن الذي قال بالوحي إلى الحواريين كما تقدم.

فأما السُنة إضافة إلى ما قدمناه من الروايات تقول: جاء عن أميرً المؤمنين عظير أنه قال:

إن الله تعالى جعل الذكر جلاء للقلوب تسمع به بعد الوقرة وتبصر به بعد الغشوة وتقاد به بعد المعاندة وشرح الله عزت أسماؤه في البرهة بعد البرهة وفي أزمان الفترات صدور عباد ناجاهم في قلوبهم وكلمهم في ذات عقولهم فأصبحوا بنوره يقظة في الأسماع والأبصار والأفئدة يذكّرون بأيام الله يخوقون مقامه بمنزلة

(١) سورة الأنبياء، الآيتان: ٢٦ - ٢٧.

الأدلة في القلوب فمن أخذ القصد حمدوا إليه الطريق وبشروه بالنجاة ومن أخذ بمينا وشمالا لزموا إليه الطريق وحذروه من الهلكة كانوا لذلك مصابيح تلك الطلمات وأدلة تلك الشبهات»<sup>(1)</sup>.

يقول الإمام للينتين : "صدور عباد ناجاهم في قلوبهم وكلمهم في ذات عنولهم أليس هذا هو الوحي بعينه حسب تعريف الفقهاء بل حسب تعريف السبد الأماي والحيدري أنفسهم؟ كلمهم في دات عفولهم، أي أنه كلام خفي وصل مباشر من الله تبارك وتعالى إلى هؤلاء العباد، ودعونا نتذكر كيف دعا الله الوحي إلى البسر لما بيّن طرق حديثه معهم، قال الله تعالى : ﴿وَمَا كَانَ لِشَرِ أَن لِكَمَةُ أَنَدُ إِلَا وَحَد أَه مر وَرَاي حَابٍ أَو يَرْسِل رَسُولاً فَيُوحِي بِادِنِهِ مَا يَشَاهُ اللَّهُ عَلَى حَصَيةً ﴾ <sup>(1)</sup> إذن الوحي مو والكلام وكما قال المفسرون إنه الكلام الخفي الذي لا يتوسطه حجاب أو واسطة. وأمير المؤمنين يقر ذلك للعباد، فهل يا ترى يمكن لي أن أضع الإمام المهدي تشيخ على رأس هؤلاء العباد الذين بناجيهم الله في قلوبهم ويكلمهم في ذات عقولهم، ومن يستحق ذلك غير الإمام لاسيما أن أمير المؤمنين يشير إلى أزمية الفترات، ولا فترة كالتي نعيشها اليوم في عصر الغيبة.

وعلى هذا لا معنى لقول الشيخ المفيد (رض): «وأقول إن العقل لا يمنع من نزول الوحي إليهم وإن كانوا أئمة غير أنبياء فقد أوحى الله بخبك إلى أم موسى: ﴿أَنَّ أَيْضِعِيمٌ فَإِذَا حِفْتِ عَلَيْهِ فِى ٱلْيَتِهِ فِى ٱلْيَتِ وَلَا تَخْافِ ولَا تَحْزَفَنُ إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَائِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾<sup>(٣)</sup> فعرفت صحة ذلك بالوحي وعملت عليه و لم تكن نبياً ولا رسولاً ولا إماماً ولكنها كانت من عباد الله الصالحين، وإنما منعت من نزول الوحي عليهم أن والإيحاء بالأشياء إليهم للإجماع على المنع من ذلك والاتفاق على أنه من يزعم أن أحداً بعد نبينا عنه يوحى إليه فقد أخطأ وكفر ولحصول العلم بذلك من دين النبي عنه كما أن العقل لم يمنع من بعثة نبي بعد نبينا ونسخ شرعه كما نسخ ما قبله

- (۱) إرشاد القلوب ج١/ ٥٩، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج١١/ ١٧٦.
  - (٢) سورة الشوري، الآية: ٥١.
  - (٣) سورة القصص، الأية : ٧.

من شرائع الأنبياء، وإنما منع ذلك الإجماع والعلم بأنه خلاف دين النبي ﷺ من جهة اليقين وما يقارب الاضطرار، والإمامية جميعاً على ما ذكرت ليس بينها فيه على ما وصفت خلاف<sup>(۱)</sup>.

لاحظ عزيزي القارئ هذا التخبط في كلام الشيخ المفيد (رض) وأنا أعتذر عن كلامي هذا أشد الاعتذار، لكن الذي ألجأني إليه بيان الحقيقة ومناقشة المطلب، انظر أخي القارئ فالشيخ ليست لديه مشكلة في نزول الوحي لغير الأنبياء (عقلاً) مع أنه يورد نص الآية وهي تعد دليلاً نقلياً أيضاً، بيد أنه يعود على الرغم من وضوح الدليل إلى قوله: «وإنما منعت من نزول الوحي عليهم والإيحاء بالأشياء إليهم للإجماع على المنع من ذلك والاتفاق على أنه من يزعم أن أحدا بعد نبينا على يوحى إليه فقد أخطأ وكفر ولحصول العلم بذلك من دين النبي على ، ولا أعلم من أين جاء بهذا الإجماع والاتفاق على عدم نزول الوحي بعد النبي مع أن القرآن والسنة الشريفة يقولان بنزول الوحي الإرشادي على غير الأنبياء. وعلى الرغم من وذلك فإن الشيخ المفيد يصر ويمنع حتى الوحي الإرشادي من النبي على الرغم من وذلك رأياً من عنده واجتهادا منه خلافاً للنص.

أما قوله: «كما أن العقل لم يمنع من بعثة نبي بعد نبينا ﷺ ونسخ شرعه كما نسخ ما قبله من شرائع الأنبياء، وإنما منع ذلك الإجماع والعلم بأنه خلاف دين النبي ﷺ »، فهو يبدو كالأجنبي عن الموضوع، فإنه وإن كان العقل لا يمنع من بعثة نبي آخر، إلاّ أننا ما دمنا ثبت عندنا بالدليل القطعي أن لا نبي بعد الخاتم فلا مندوحة للعقل مع هذا القطع، وهذا خلاف مسألة الوحي، فلا يوجد ما يدل أن لا وحي غير تشريعي (إرشادي) بعد النبي ﷺ .

(١) الراسخون في العلم/ ٢٣٢ - ٢٣٣.

## ادّعوا الإلهام هروبًا من الإقرار بالوحي للأئمة 🕬

قالوا إن الإلهام دون الوحي كما أسلفنا في الصفحات السابقة، وإنه للأولياء ومنهم الأئمة عَيْنَهُ وهذا على عهدة الكتاب الذي أنقل عنه وهو ﴿ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلَمِ ﴾(١)، على اعتبار أنه يختص في ما يختص بتبيان مصادر علم الإمام عشي وقد قمت بمناقشة مختصرة في الصفحات السابقة، ولكن الذي لفت نظري هو ذلك التخبط الواضح وإصرار العلماء على إبعاد كلمة الوحي من قاموس المسلمين، وأنه لا يمكن أن يوحى لأحد بعد النبي ﷺ ، غفلة منهم عن أن الوحي لا ينحصر بالتشريعي فقط وإنما هناك وحي إرشادي أيضاً يمكن أن يتحقق لغير الأنبياء ومنهم الإمام في زماننا الحاضر . فتراهم يفسرون ما يأتي إلى الأئمة من واردات إلهية بالإلهام، حتى وإن دل القرآن الكريم وروايات أخرى على مسألة الوحي إليهم فمن الغريب أن يصر الشيخ المفيد (رض) على هذا الموضوع، ويقول عن الذي دعاه القرآن وحياً، إنه إلهام!، (من غير أن يبيِّن لم فسره بالإلهام هنا)، فقد جاء في صفحة (٢٣٤) من الراسخون في العلم وهو ينقل كلام الشيخ المفيد (رض): «قال الله تعالى (وأوحى ربك إلى النحل) يريد به الإلهام الخفي، إذ كان خاصًاً بمن أفرده دون سواه، فكان علمه حاصلاً للنحل بغير كلام جهز به المتكلم فأسمعه غيره». انتهى. فمع أن القرآن يقول أوحى ربك إلى النحل، إلاَّ أن الشيخ المفيد يقول إن هذا إلهام، ولا نعلق أكثر على الموضوع.

ومرة يقولون إن الفرق بين الوحي والإلهام هو عدم وضوح الطريقة التي يتم فيها الإلقاء، وإلاّ إن كانت واضحة فهي الوحي، ولعمري لا أدري ماذا أقول عن هذا الكلام الذي لا يليق بالمقامات الرفيعة الثابتة لآل محمد عشي فهل الذي علم الملائكة التسبيح، تكون الطريقة التي يتلقى فيها الواردات الإلهية غير واضحة بالنسبة إليه؟ وهل الذي بعثه الله هادياً للأمة وسببا بين الأرض والسماء وعين الله

(١) سورة النساء، الآية: ١٦٢.

الناظرة في خلقه ولسانه الناطق ووجهه الباقي فيهم، يعاني من عدم وضوح الطريقة التي يتلقى فيها العلم (الإلهام) ليس من الله حصراً، لا، ولكن ربما من الملائكة أيضاً الذين هم دونهم رتبة!!.

## القذف في القلب هل هو وحي أم إلهام أم كلاهما؟

جاء في الروايات أن من مصادر علومهم، القذف في القلب، أو (النكت في القلب والأسماع)، عن الحرث بن المغيرة قال: قلت لأبي عبد الله عظيم : هذا العلم الذي يعلمه عالمكم أشيء يلقى في قلبه أو ينكت في أذنه؟ فسكت حتى غفل القوم ثم قال ذاك وذاك<sup>(۱)</sup>.

 بصائر الدرجات/ ٣١٧. عَنْ عَلِيَّ السَّائِيّ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ مُوسَى عَظِيرًا قَالَ: مَبْلَغُ عِلْمِنَا عَلَى ثَلَائَةِ وُجُوهٍ مَاضٍ وَغَابِرٍ وَحَادِثٍ فَأَمَّا الْمَاّضِي فَمُفَسِّرٌ وَأَمَّا الْغَابِرُ فَمَزْبُورٌ وَأَمَّا الْحَادِثُ فَقَذْفُ فِي الْقُلُوبِ وَنَقُرُ فِي ٱلْأَسْمَاعِ وَهُوَ أَفْضَلُ عِلْمِنَا وَلا نَبِيَّ بَعْدَ نَبِينَا . وغن الْحارِثِ بْنِ الْمُغِيرَة غَنْ أَبِي غَبُّدِ اللَّهِ عَ قَالَ قُلُتْ أَحْبِرْبِي عَنْ عِلْم عَالِمِكُمْ قَالٌ وِرَائةٌ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ص وَمِنْ عَلِيَّ عِ قَالَ قُلْتُ إِنَّا نَتْحَدَّثُ أَنَّهُ يُقْذَفْ فِي قُلُوبِكُمْ وَيُنْكَتُ فِي أَذَانِكُمْ قَالَ أَوْ ذاكَ. وعن عَلِيٌ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَمَّنْ حَدَّثُهُ عَنِ الْمُفَصَّلَ بَن عُمَرَ قَالَ قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَن ع رُؤينًا عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ع أَنَّهُ قَالَ إِنَّ عِلْمُنَا غَابِرٌ وَمَزْبُورٌ وَنَكُتُ فِي الْقُلُوبِ وَنَقْرُ فِي الْأَسْمَاعِ فَقَالَ أَمَّا الْغَابِرُ فَمَا تَقَدَّمَ مِنْ عِلْمِنَا وَأَمَّا الْمَزْبُورُ فَمَا يَأْتِينَا وَأَمَّا النَّكْتُ فِي الْقُلُوبِ فَإِلْهَامٌ وَأَمَّا النَّقُرُ فِي الْأَسْمَاعِ فَأَمُرُ الْمَلَكِ. الكافي ج١/ ٢٦٤. لاحظ عزيزي القارئ وتذكر أن الله يقول في محكم كتابه: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكْلِّمُهُ لَنَهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَأَتِي جِحَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلَى حَكِيتُهُ الشوري: ٥١]. أفلا تدل الفقرة الأخيرة في الآية على المطلب، وألا يكون هذا الرسول ملكا من قبل الله إلى الموحى إليه؟ وهاهو الإمام يقول: الذي يحدثنا ملك، والملك لا ينزل من نفسه، فيكون وحيا، بيدانه ليس وحيا نبويا أي تشريعيا، وهذا معنى قول الإمام (سلام الله عليه): ﴿وَأَمَّا الْحَادِثُ فَقَذَفٌ فِي الْقُلُوبِ وَنَقْرٌ فِي الْأَسْمَاعِ وَهُوَ أَفْضَلُ عِلْمِنَا وَلَا نَبِي بَعْدَ نَبِيَّنَا)، أي أنه يقول الذي يحدثنا ملك والذي يأتينا وحي إلا أنه ليس وحيا نبويا تشريعيا لأن الشريعة تمت على يد صاحبها، بل هو وحي كوحي أم موسى وقد تكرر هذا القول منهم مرارا . والمصادر التي تحدثت عن النكت والنقر، أي حديث الملائكة كثيرة، ومنها : الإرشاد ج٢/ ١٨٦ و إعلام الوري/ ٢٨٤ والخرائج والجرائح لقطب الدين الراوندي ج٢/ ٨٩٤.

وعن يزيد بن إسحاق عن أبي حمزة قال سمعت أبا عبد الله المسلمي يقول: إن منا لمن ينكت في قلبه وإن منا لمن يؤتى في منامه وإن منا لمن يسمع الصوت مثل صوت السلسلة في الطشت وإن منا لمن يأتيه صورة أعظم من جبرئيل وميكائيل.

وقال أبو عبد الله الملكة : منا من ينكت في قلبه ومنا من يقذف في قلبه ومنا من يخاطب، وقال أيضاً : إن منا لمن يعاين معاينة وإن منا لمن ينقر في قلبه كيت كيت وإن منا لمن يسمع كما يقع السلسلة في الطشت، قال قلت : والذي يعاينون ما هو، قال خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل<sup>(۱)</sup>.

وعن أبي عبد الله عَلَيْمَةُ قال: «قلت كيف يزاد الإمام فقال منا من ينكت في أذنه نكتاً ومنا من يقذف في قلبه قذفا ومنا من يخاطب»<sup>(٢)</sup>.

إذن واحدة من مصادر علم الإمام هي القذف في القلب، فما هو القذف في القلب؟ فلندع الرواية التالية تجيب عن هذا التساؤل.

وفي حديث طويل عن علي عليه يقول فيه وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات: فأما قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَنَهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوَّ مِن وَرَآي جِحَابٍ، أو يرسل ينبغي لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا، وليس بكائن إلا من وراء حجاب، أو يرسل رسولا فيوحي بإذنه ما يشاء، كذلك قال الله تبارك وتعالى علواً كبيراً، قد كان الرسول يوحى إليه من رسل السماء، فتبلغ رسل السماء رسل الأرض، وقد كان وقد قال رسول الله عنه: يا جبرئيل هل رأيت ربك؟ فقال جبرئيل: إن ربي لا فقال ومن أين يأخذه من يساء، كذلك قال الله تبارك وتعالى علواً كبيراً، قد كان بركره، فقال رسول الله عنه: يا جبرئيل هل رأيت ربك؟ فقال جبرئيل: إن ربي لا فقال: ومن أين يأخذه إسرافيل؟ قال: يأخذه من ملك فوقه من الروحانيين، قال: فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يأخذه من ملك فوقه من الروحانيين، قال: فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يُقذف في قلبه قذفاً، فهذا وحي وهو كلام فقال: ومن أين يأخذه إسرافيل؟ قال: يُقذف في قلبه قذفاً، فهذا وحي وهو كلام فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يُقذف في قلبه قذفاً، فهذا وحي وهو كلام قلوبهم، ومنه رؤيا يراها الرسل، ومنه وحي وتنزيل يتلى ويقرأ فهو كلام الله، فاكتف

- (۱) بحار الأنوار ج۲۱/ ۱۹.
- (۲) بصائر الدرجات/ ۲۳۱.
- (٣) سورة الشوري، الآية: ٥١.

بما وصفت لك من كلام الله، فإن معنى كلام الله ليس بنحو واحد، فإن منه ما تبلغ به رسل السماء رسل الأرض<sup>(۱)</sup>.

هذه الرواية توضح بما لا يقبل الشك أن القذف في القلب هو واحد من معاني أو طرق الوحي، قال: (يقذف في قلبه قذفا فهذا وحي وهو كلام الله ﷺ ). ولعل خير ما نختم به هذا المطلب هذه الرواية:

عن الحارث بن المغيرة النضوي قال قلت لأبي عبد الله على الله علم عالمكم، جملة يقذف في قلبه أو ينكت في أذنه، قال: فقال: وحي كوحي أم موسى<sup>(٢)</sup>.

والمعنى أن الإمام ﷺ أجمل للسائل في الجواب، فإن القذف والنقر، هما من جملة طرق كلام الله تبارك وتعالى مع البشر، وسماه الله وحياً في الآية التي ابتدأ بها الموضوع. والقذف في القلب هو الطريقة الأولى في الآية والنقر أو النكت في الأذن الذي هو كلام الملك، وهو آخر الطرق في الآية الشريفة.

(1) تفسير نور الثقلين ج٤، عَنْ عَلِي السَّائِي عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ مُوسَى هَي قَالَ: قَالَ: مَبْلَغُ عِلْمَنا عَلَى ثَلَاثَة وْجُوهِ مَاض وَعَابِرٍ وَحَادِثٍ فَأَمَّا الْمَاضِي فَمُفَسَرٌ وَأَمَّا الْغَابِرُ فَمَزْبُورٌ وَأَمًا الْحَادِثِ فَأَمَّا الْمَاضِي فَمُفَسَرٌ وَأَمَّا الْغَابِرُ فَمَزْبُورٌ وَأَمَّا الْحَادِثِ فَأَمَّا الْمَاضِي فَمُفَسَرٌ وَأَمَّا الْغَابِرُ فَمَزْبُورٌ وَأَمَّا الْحَادِثِ فَأَمَّا الْمَاضِي فَمُفَسَرٌ وَأَمَّا الْحَابِرُ فَمَزْبُورٌ وَأَمَّا الْحَادِثِ فَأَنْ الْحَادِثِ فَأَمَّا الْمَاضِي فَمُفَسَرٌ وَأَمَّا الْعَابِرُ فَمَزْبُورٌ وَأَمَّا الْحَادِثِ فَقَادَ عَلَى الْحَادِثُ فَقَدْفَ فِي الْقَابِرُ وَحَادِثِ فَامًا إِنْ عَامَ وَعَانِ مَا الْحَابِرُ وَأَمَّا الْحَادِثُ فَقَدْفَ فِي الْقُلُوبِ وَتَقَرُّ فِي الْأَسْمَاعِ وَهُو أَفْضَلُ عِلْمِنَا وَلا نَبِي بَعْدَ نَبِينا. دروس في علم الما السيد كمال الحيدري/ ١٨٧.

# معنى الإلهام

الآن أصبح لزاماً علينا أن نبين ما معنى الإلهام؟ ولماذا جنح إليه العلماء الأجلاء في آرائهم وأبحاثهم عن مصادر علوم الأئمة شي وحصروا ذلك به وابتعدوا عن لفظة الوحي القرآنية!! لعلنا نتذكر أن من معاني الوحي كما فسره ابن منظور هو (الإلهام)، وأرجعه الشيخ مكارم الشيرازي في تفسيره الأمثل إلى أصله اللغوي فقال: «(ألهمها) من الإلهام، وهو في الأصل بمعنى البلع والشرب، ثمّ استعمل في إلقاء الشيء في روع الإنسان من قبل الله تعالى، وكان الإنسان يبتلع ذلك الشيء ويتشربه بجميع وجوده»<sup>(1)</sup>.

وروي عن محمد بن يوسف قال: أخبرني أبي قال: سألت أبا جعفر ﷺ فقلت: «إذ يوحي ربك إلى الملائكة أني معكم» قال: «إلهام»<sup>(٢)</sup>.

كما جاء أيضاً في تفسير قوله: «وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً»، قال: وحي مشافهة ووحي إلهام، وهو الذي يقع في القلب، أو من وراء حجاب، «كما كلم الله نبيه ﷺ، وكما كلم الله موسى من النار»(٣).

وأيضا أورد الفيض الكاشاني في تفسيره هذا المعنى:

«وأوحى ربك إلى النحل ألهمها وقذف في قلوبها، فإن صنعتها الأنيقة ولطفها في تدبير أمرها ودقيق نظرها شواهد بينة على أن الله سبحانه وتعالى أودعها علما بذلك. القمي قال: وحي إلهام. والعياشي عن الباقر الشي مثله»<sup>(1)</sup>.

- (۱) الأمثل ج۲۰ / ۲۳۵.
- (۲) تفسير العياشي ج۲/ ۵۰ .
- (۳) بحار الأنوارج ۲۱/۲۷.
- (٤) الصافي ج٣/ ١٤٤، تفسير القمي ج٢/ ٢٧٩.

النتيجة التي نخلص لها من خلال ما روى المفسرون الأجلاء وكذا المعنى اللغوي للإلهام، هي: أنه عبارة عن الوحي من دون واسطة، وهو النوع الأول من أنواع الوحي التي بينتها الأية المتقدمة، وهذا واضح من خلال نأكيدهم على أن الوحي للنحل هو الإلهام، فإذا ما أردنا إرجاع قولهم إلى القرآن الكريم فلابد لنا من القول بهذا المعنى، وإلاَّ فإن كلامهم سيكون بمعزل عما يقوله القرآن، ويمعونة اللغة يكون الإلهام هو التلقي من دون واسطة، بالإضافة إلى استحواذ ذلك الإلقاء على كل قوى النفس وخلجاتها، بحبث تطمئن به وإليه، وكأن كار خلية من خلايا ذلك الإنسان معنية به مشربة به.

وعليه فلا معنى لما قاله السيد حيدر الأملي من أن: «الوحي حلية الأنبياء والإلهام زينة الأولياء، وكما أن النفس دون العقل، والولى دون النبي، فكذلك الإلهام دون الوحي فهو ضعيف بنسبة الوحي، قوي بنسبة الرؤيا»، لأنه كما تبين من أقوال العلماء والمفسرين لا سيما المعنى الذي أورده الشيخ مكارم الشبرازي (أعزه الله)، وكما هو واضح من خلال استخدام الأنمة ١٩ الله الكلمة الإلهام، أنه على درجة عالية من الوضوح بحيث يستولى على كل قوى النفس وتتشرب به كل جوائحه فضلاً عن جوارحه، فكيف يكون أضعف من الوحي؟! لا سيما إن كان المتلقى له أرفع درجة من الأنبياء كما هو مسلَّم به للأئمة ﷺ عند شيعتهم ومواليهم ومن يعرف قدرهم في القرآن الكريم.

والنتيجة: إن إلهام الأئمة ﷺ إنما هو وحي من دون واسطة، وهو أعلى درجات التكليم كما قال السيد الطباطبائي في الميزان: «أن أعلى التكليم هو الوحي من غير واسطة حجاب أو رسول مبلغ»<sup>(۱)</sup>.

ونؤكد أنه ليس وحياً تشريعياً فإن الشريعة كاملة، إنما هو وحي إرشادي تسديدي كالوحي إلى أم موسى كما بين الإمام ﷺ .

ولعلى أستطيع أن ألتمس لعلمائنا الأجلاء عذراً، يتمثل بالحرص على بعض

137

(۱) الميزان ج۱۲.

المسلمين من أنهم قد لا يفهمون ذلك، وبالتالي لا يستطيعون التفريق بين أنواع الوحي، لذا خففوا لهم المسألة بالجنوح نحو الإلهام للتفريق بينه وبين الوحي الذي حصروه بالتشريعي، وهو من مختصات الأنبياء كما نقر نحن بذلك أيضاً، وكذا لغلق الباب الذي قد يلج منه مدعو النبوة أو الإمامة الكذابون، وسد الطريق أمام قولهم بنزول الوحي عليهم، وأيضا لأن بعض الروايات استخدمت في تعبيراتها لفظة الإلهام بدلاً من الوحي.

وأقول: نحن نشكر لهم هذا الحوص على المسلمين إن كانت هذه نيتهم، إلاَ أننا نشكل عليهم بأنهم ليسوا أحرص عليهم من القرآن الذي أسس لهذه المضامين وأراد للناس أن يعوها وأن يسترشدوا بها .

والقول الثاني : يمكن أن يكون هذا مبلغ علمهم وما توصلوا إليه، ولم يفطنوا إلى ما هو واضح في القرآن الكريم والروايات الشريفة، على الرغم من أن كلامهم أنفسهم حول معنى الإلهام في تفاسيرهم ينسجم مع المعنى الروائي والقرآني، ومع ذلك لم يقولوا بالوحي واختاروا أن الإلهام غيره!.

وأخيرا نورد كلاماً للشيخ جوادي آملي (دامت بركاته) بشأن المسألة يقول فيه: "فمن قام واستقام لله تتنزل عليه الملائكة وتبشره بالولاية الطاردة للخوف والحزن، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَنْعُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ أَلَمَلَيَكَةُ ٱلَّ تَخَافُواْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَبَشِرُواْ بِالجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ شُوَعَدُونَ﴾<sup>(١)</sup>، فمن استمر على الاستقامة يمكن أن يشاهد المبشرات من الملائكة ويراهم، كما أنه يسمع كلامهم، إذ الذي يختص بالرسول هو ما يرجع إلى خصوص التشريع، وأما ما يرجع إلى التسديد ونحوه فلا»<sup>(٢)</sup>.

وهذه الخاتمة من هذا العالم والعارف الجليل تقطع دابر الشك الذي قد يحوم حول المسألة، لأن الشيخ يقر بهذا لمن هم دون أئمة أهل البيت ﷺ بدرجات ودرجات، على اعتبار أن الآية الكريمة مطلقة بمدلولها، مشترطةً الاستقامة على

- (١) سورة فصلت، الآية: ٣٠.
- (٢) أسرار الصلاة آية الله الشيخ جوادي آملي/٥٨ ٥٩.

تحقق نزول الملانكة والبشارة، فكيف إن كان المقصود بهذه الآية هم الأئمة أولًا، باعتبارهم أشرف المصاديق وأرفعها شأناً.

## روح القدس

عَنِ الْمُفَصَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَظِيرًا قَالَ: سَأَنُتُهُ عَنْ عِلْمِ الْإِمَامِ بِمَا فِي أَقَطَارِ الْأَرْضِ وَهُوَ فِي بَيْبَهِ مُرْخَى عَلَيْهِ سِتْرُهُ فَقَالَ يَا مُفَضَّلُ : إِنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى جَعَلَ فِي النَّبِي يَنَ<sup>حَ</sup> حَمْسَة أَرْوَاحٍ، رُوحَ الْحَيَاةِ فَبهِ دَبّ وَدَرَج، وَرُوحَ الْقُوَةِ فَهِ نَهْضَ وَجَاهَد، وَرُوحَ الشَّهْوَةِ فَبِهِ أَكَلَ وَشَرِبَ وَأَنِّى النَّسَاءَ مِنَ الْحَلالِ، وَرُوحَ الْإِيمَانِ فَبه آمَنَ وَعَدَلَ، وَرُوحَ الْقُدْسِ فَبِهِ حَمْلَ النَّبُوَّة، فَإِذَا قُبض النَّبِي عَنْهُ الْ وَوَحُ الْقُدُومَ وَأَنِّى النَّبِي اللَّهُ وَعَالَى وَرُوحَ وَوَحُ الْقُدُسِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَوَ الْقُدُومِ وَالْعَلْمَ وَالْعَ وَوَحُ الْقُدُومَ الْقُومَ وَوَعَالَ اللَّهِ الْعَامِ وَوَ الْقُومَ وَعَالَهُ وَاللَّهِ عَلَيْ وَالَّ

ويبين السيد الحيدري حقيقة هذه الروح بقوله: «هو قوة قدسية فيه، (أي النبي أو الإمام) كواحدة من قواه، تمنحه العلم والفهم، وتعصمه من الضلال في العلم والعمل والسلوك"<sup>(٢)</sup>.

ويقول أيضاً في بيانه لحقيقة هذه الروح القدسية : «ورد التعبير في بعضها (أي الروايات) [وإنه لفينا]، أو [جُعل في الأنبياء خمسة أرواح]، وما إلى ذلك، فهي تشير إلى حقيقة روح القدس وأنه خلق من خلق الله تعالى كحقيقة العقل وحقيقة العلم ونحوهما، فهما مخلوقان مستقلان، وفي الوقت نفسه يمثلان قوة من قوى النفس<sup>(٣)</sup>.

ومن كانت فيه هذه القوة النفسانية القدسية هل يحتاج إلى تجارب الأخربن للتعلم منها؟!

- (١) الكافي ج١/ ٢٧٢، بصائر الدرجات/ ٤٤٧ و٤٥٤.
  - (٢) الراسخون في العلم/ ٢٤٩.
  - (٣) الراسخون في العلم/ ٢٤٩ .

## العلم اللدني

هو المصدر الثالث من مصادر علم الإمام كما قسمها السيد الحيدري (دام ظله) ويقول عنه «فالعلم اللدني هو العلم النازل من عنده تعالى، والذي ليس فيه صنع للأسباب العادية كالحس والفكر، حتى يحصل من طريق الاكتساب، وهو من أبرز مصاديق العلم الحضوري، وهو ناتج عن طرق متعددة أعلاها مرتبة الوصول لمرحلة الاطلاع على حقائق الأشياء دفعة واحدة، وأقلها القذف في القلب أو النكت في الأذن، وهذا العلم فيض رباني مختص بأولياء الله تعالى.

ويمكن تحصيل هذا النوع من العلوم اللدنية عن طريق الرياضات والمجاهدات الروحية المأمور بها شرعاً، وعلى لسان أئمة أهل البيت عن حتى تصير القوى الحسية والخيالية ضعيفة، فإذا ضعفت قويت القوة العقلية وأشرقت الأنوار الإلهية في جوهر العقل، وحصلت المعارف وكملت العلوم من غير واسطة سعي وطلب في التفكر، فإذا أراد الله تعالى بعبد خيراً رفع الحجاب بين نفسه وبين النفس الكلي الذي هو اللوح المحفوظ، فيظهر فيها أسرار المكنونات، وينتقش فيها معاني تلك الذي هو اللوح المحفوظ، فيظهر فيها أسرار المكنونات، وينتقش فيها معاني تلك الذي هو اللوح المحفوظ، فيظهر فيها أسرار المكنونات، وينتقش فيها معاني الك الذي هن أيشاءً ومَن يُؤْتَ الحِكمة، لأن الحكمة من مواهب الله تعالى: ﴿يُؤَتِي الفس هذه المرتبة لا تكون حكيمة، لأن الحكمة من مواهب الله تعالى: أولُوا الفس هذه المرتبة لا تكون حكيمة، قَقَدَ أُوتِيَ خَيْرًا حَيْيرًا وَمَا يَذَكَرُ إِلاً أُولُواً

وأولو الألباب هم الواصلون إلى مرتبة العلم اللدني، المستغنون عن التحصيل وتعب التعليم، فيتعلمون قليلاً ويعلّمون كثيراً<sup>(٢)</sup>.

- (١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٩.
- (٢) الراسخون في العلم/ ٢٥٧.

## التعليم والوراثة من النبي ﷺ

عن سليم بن قيس عن أمير المؤمنين عن قال كنت إذا سألت رسول الله عني أجابني وإن فنيت مسائلي ابتدأني فما نزلت عليه آية في ليل ولا نهار ولا سماء ولا أرض لا دنيا ولا آخرة ولا جنة ولا نار ولا سهل ولا جبل ولا ضياء ولا ظلمة إلا أقرأنيها وأملاها علي وكتبتها بيدي وعلمني تأويلها وتفسيرها ومحكمها ومتشابهها وخاصها وعامها وكيف نزلت وأين نزلت وفيمن أنزلت إلى يوم القيامة دعا الله لي أن يعطيني فهماً وحفظاً فما نسيت آية من كتاب الله ولا على من أنزلت إلا أملاه على<sup>(1)</sup>.

وكل هذه العلوم وصلت لأئمة أهل البيت كما في هذه الرواية :

عن محمد بن علي الباقر عن آبائه عنه قال: قال رسول الله عنه لأمير المؤمنين عنه اكتب ما أملي عليك. قال يا نبي الله أتخاف علي النسيان قال لست أخاف عليك النسيان، وقد دعوت الله لك يحفظك ولا ينسيك، ولكن اكتب لشركائك. قلت ومن شركائي يا نبي الله قال الأئمة من ولدك، بهم تسقى أمتي الغيث، وبهم يستجاب دعاؤهم، وبهم يصرف الله عنهم البلاء، وبهم تنزل الرحمة من السماء، وأوماً إلى الحسن عنه وقال هذا أولهم، وأوماً إلى الحسين عنه وقال الأئمة من ولده<sup>(٢)</sup>. وفي رواية أن كل ما لرسول الله ينه فهو لهم إلا النبوة والأزواج.

#### الصحيفة

عن محمد بن مسلم قال: قال أبو جعفر ﷺ : إن عندنا صحيفة من كتب علي طولها سبعون ذراعاً فنحن نتبع ما فيها لا نعدوها وسألته عن ميراث العلم ما بلغ

- (1) الراسخون في العلم/ ٢٥٧.
  - (۲) م ن./ ۲۲۰.

أجوامع هو من العلم أم فيه تفسير كل شيّء من هذه الأمور التي تتكلم فيه الناس مثل الطلاق والفرائض فقال إن علياً كتب العلم كله، القضاء والفرائض، فلو ظهر أمرنا لم يكن شيّء إلا فيه نمضيها<sup>(١)</sup>.

وفي رواية أخرى عَنْ بَكْرِ بْنِ كَرِبٍ الصَّيْرَفِيْ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَكْشَ يَفُولُ إِنَّ عِنْدَنَا مَا لَا نَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى النَّاسِ وَإِنَّ النَّاسَ لَيَحْتَاجُونَ إِلَيْنَا وَإِنَّ عِنْدَنَا كِتَابًا إِمْلاءُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَخَطٌ عَلِيَّ عَظِيْرٍ صَحِيفَةً فِيهَا كُلُّ حَلَالٍ وَحَرَامٍ وَإِنَّكُمْ لَتَأْتُونَا بِالأَمْرِ فَنَعْرِفُ إِذَا أَخَذْتُمْ بِهِ وَنَعْرِفُ إِذَا تَرَكْتُمُوه<sup>(٢)</sup>.

#### الجامعة

عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله عليه يا أبا محمد إن عندنا الجامعة وما يدريهم ما الجامعة قال قلت جعلت فداك وما الجامعة قال صحيفة طولها سبعون ذراعا بذراع رسول الله عليه إملاء من فلق فيه وخطه علي عليه بيمينه فيها كل حلال وحرام وكل شيء يحتاج إليه الناس حتى الأرش في الخدش.

وينوه السيد الحيدري بهذا الموضوع بقوله، قد يتوهم البعض أن الصحيفة هي نفس الجامعة، ولكن الروايات ذكرت الصحيفة بلفظ مستقل عن الجامعة، وهذا

- (١) الراسخون في العلم/ ٢٦٠.
- (٢) الكافي ج١/ ٢٤٢. بصائر الدرجات/ ١٤٢ وبحار الأنوار ج٩٨/ ٤١ المضمون نفسه والرواية التالية تعطي مزيد بيان عن المطلب. . . فقال له علي الله ي يا طلحة إنّ كلّ آية أنزلها الله على وعلا على محمد ي وتأويل كلّ آية أنزلها الله على محمد ي وتأويل كلّ آية أنزلها الله على محمد ي وتأويل كلّ آية أنزلها الله على محمد ي وعلا على محمد ي وكلّ حلال وحرام أو حد أو حكم أو شيء تحتاج إليه الأمة إلى يوم القيامة محمد ي وي وكلّ حلال وحرام أو حد أو حكم أو شيء تحتاج الله الأمة إلى يوم القيامة على محمد ي وكلّ حلال وحرام أو حد أو حكم أو شيء تحتاج الله الأمة إلى يوم القيامة محمد ي وكلّ حلال وحرام أو حد أو حكم أو شيء تحتاج الله الأمة إلى يوم القيامة وعندي مكتوب بإملاء رسول الله ي وخطّ يدي حتى أرش الخدش. فقال طلحة كلّ شيء من معندي مكتوب بإملاء رسول الله ي وخطّ يدي حتى أرش الخدش. فقال ملحة كلّ شيء من معندي مكتوب بإملاء رسول الله ي وخطّ يدي حتى أرش الخدش. فقال ملحة كلّ شيء من معني مكتوب بإملاء رسول الله ي وخط يدي حتى أرش الخدش. فقال ملحة كلّ شيء من معني أو كبير أو خاص أو عام أو كان أو يكون إلى يوم القيامة وسوى ذلك أنّ رسول الله ي وخط يدي حتى أرش الخدش. فقال ملحة كلّ شيء من مع من وغير أو كبير أو خاص أو عام أو كان أو يكون إلى يوم القيامة فهو عندك مكتوب. قال نعم، وسوى ذلك أنّ رسول الله ي مرضه مفتاح ألف باب من العلم يفتح كلّ باب وسوى ذلك أنّ رسول الله ي اتبعوني وأطاعوني لأكلوا من فوقهم ومن ألف باب، ولو أنّ الأمة منذ قبض رسول الله تت اتبعوني وأطاعوني لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم. . بحار الأنوار ج٣/ ٢٥).

يعني أن الصحيفة غير الجامعة التي هي اسم للكتاب الذي أملى فيه رسول الله ﷺ الأحكام على الإمام علي ﷺ <sup>(۱)</sup>.

الجفر

عن الإمام الصادق ﷺ «. . . ثُمَّ قَالَ وَإِنَّ عِنْدَنَا الْجَفْرَ وَمَا يُدْرِيهِمْ مَا الْجَفْرُ قَالَ قُلْتُ وَمَا الْجَفْرُ قَالَ وِعَاءٌ مِنْ أَدَمٍ فِيهِ عِلْمُ النَّبِيِّينَ وَالْوَصِيِّينَ وَعِلْمُ الْعُلَمَاءِ الَّذِينَ مَضَوْا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ . . <sup>(٢)</sup>.

وعن الصادق الله . . . وأما الجفر الأحمر فوعاء فيه سلاح رسول الله على وعن الصادق الله . . . وأما الجفر الأحمر فوعاء فيه سلاح رسول الله ولن يخرج حتى يقوم قائمنا أهل البيت وأما الجفر الأبيض فوعاء فيه توراة موسى وإنجيل عيسى وزبور داود وكتب الله الأولى<sup>(٣)</sup>.

#### مصحف فاطمة عي

وهو ليس بقرآن آخر في مقابل كتاب الله العزيز، بل كما ذكرت الروايات ليس فيه قرآن. والظاهر أن فيه أخبار الحوادث والمستقبل.

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ دَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنَّةٍ فَقُلْتُ له. . . إلى أن قال عَنَّةٍ : وَإِنَّ عِنْدَنَا لَمُصْحَفَ فَاطِمَةَ عَنَّهُ وَمَا يُدْرِيهِمْ مَا مُصْحَفْ فَاطِمَةَ، قَالَ قُلْتُ وَمَا مُصْحَفْ فَاطِمَةَ قَالَ مُصْحَفٌ فِيهِ مِثْلُ قُرْآنِكُمْ هَذَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ وَاللَّهِ مَا فِيه

- (1) الراسخون في العلم/ ٢٦٢. -
- (٢) الكافي ج١/ ٢٤٠. تأويل الآيات الظاهرة/ ١٠٩ وتفسير كنز الدقائق للميرزا محمد المشهدي ج١/ ٢١ ودراسات في الحديث والمحدثين هاشم معروف الحسني/ ٣٠١.
- (٣) الإرشاد للمفيد ج٢/ ١٨٦، معجم أحاديث الإمام المهدي ج٣/ ٣٨٩ والخرائج والجرائع ج٢/ ٨٩٤ وروضة الواعظين ج١/ ٢١١ وكشف الغمة ج٢/ ١٧٠ .

مِنْ قَرْآنِكُمْ حَرْفٌ وَاحِدٌ قَالَ قُلْتُ هَذَا وَاللَّهِ الْعِلْمُ قَالَ إِنَّهُ لَعِلْمٌ وَمَا هُوَ بِذَاكَ<sup>(۱)</sup>. وفي رواية عن أبي عبد الله ﷺ «. . . وأما مصحف فاطمة ﷺ ففيه ما يكون من حادث وأسماء من يملك إلى أن تقوم الساعة. . . »<sup>(۲)</sup>.

وفي كيفية وجود هذا المصحف ورد عن الإمام الصادق على إنّ فَاطِمَةَ عَلَى مَكَثَتُ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى خَمَّسَةً وَسَبْعِينَ يَوْماً وَكَانَ دَخَلَهَا حُزْنَ شَدِيدٌ عَلَى أَبِيهَا وَكَانَ جَبْرَئِيلُ عَلَى يَأْتِيهَا فَيُحْسِنُ عَزاءَهَا عَلَى أَبِيهَا وَيُطَيِّبُ نَفْسَهَا وَيُحْبِرُها عَنَ أَبِيهَا وَمَكَانِهِ وَيُخْبِرُهَا بِمَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرَيَّتِها وَكَانَ عَلِيً عَيَى يَكُتُبُ ذَلِكَ فَهَذَا مُصْحَفٌ فَاطِمَةً (\*).

وبهذا نكون قد انتهينا من بيان مصادر علم الإمام المعصوم ١٠٠٠٠

وتبين أنه ومع هذا الكم الواسع من العلم، لا يحتاج إلى تجارب الآخرين، بل أنه لا يحتاج إلى أي أحد، وهذه من أبرز ميزات المعصوم أنه مستغن عن الكل بمقابل احتياج الكل إليه. فما بالك باحتياجه لتجارب العلم الدنيوي المشوب بالنقص والظنون.

## الإمام خليفة الله في أرضه

00-2000-

جاء في زيارة آل يس ما نصه، : «السلام عليك يا خليفة الله وناصر حقه»، كما ورد في الدعاء المروي عن الرضا عليه اللهم ادفع عن وليك وخليفتك وحجتك على خلقك. . . »<sup>(1)</sup>.

- (۱) الكافي ج۱/ ۲۳۹ .
- (٢) بحار الأنوار ج٢٦/١٨، الاحتجاج ج٢/ ٣٧٢، الإرشاد ج٢/ ١٨٦، إعلام الوري/
   (٢) الخرائج والجرائح ج٢/ ٨٩٤، روضة الواعظين ج1/ ٢١١، كشف الغمة ج٢/ ١٧٠.
  - (٣) الراسخون في العلم/ ٢٦٣.
    - (٤) مفاتيح الجنان/ ٦٢٩ .

# ما معنى أن يكون الإنسان خليفة لله؟

لعل خير ما نختم به هذا الفصل هو الحديث عن المقام الذي ينبغي لكل موال لأئمة أهل البيت للنِشْبُرُ معرفته والتصديق به .

ينقل السيد العلامة كمال الحيدري (أعزه الله) في كتابه التوحيد ج٢ عن هذا الموضوع ما نصه "الخلافة وهي قيام شيء مقام آخر لا تتم إلا بكون الخليفة حاكباً للمستخلف في جميع شؤونه الوجودية وآثاره وأحكامه وتدابيره بما هو مستخلف، ويبين: ما يفيده النص أن هذا الموجود الذي عُهد إليه بالخلافة لا يصح أن يكون خليفة من الوجهتين العرفية والعقلانية إلاَّ إذا حاكمي المستخلف في شؤونه بالمقلار الممكن. وإلاَّ لم يتحقق الغرض الذي من أجله وضع هذا خليفة لذاك.

فالغاية من الاستخلاف أن ينهض المستخلُّف مقام المستخلف في الشؤون التي ينجزها المستخلف وشاء أن يعهد بها إلى خليفته، هذا هو معنى الخليفة، وبه يتضع مفهوم الخلافة(``). ثم يقول: على ضوء اتضاح مفهوم الخلافة وعمن يؤدي الإنسان دوره في الخلافة على الأرض، تحتم أن يكون ثمّ ضرب من السنخية بين هذا الخليفة والمستخلف، يتعبير أخر: لمّا كان الله (جل جلاله) متوفراً على الأسماء الحسر. كلها : ﴿وَلِنَّهِ ٱلْأَسَمَاءُ لَلْمُسَنَّىٰ﴾(\*)، وله الصفات العليا بأجمعها، فلابد أن يكون الخليف المرتقب حاكيا من استخلفه في صفاته وأعماله، وأن يكون متخلقاً بأخلاق الله، لا يريد إلاّ ما أراده ولا يفعل إلاّ ما ارتضاه، وحسب القرآن الكريم يلزم أن يكون م**صداناً** لقوله: ﴿عِبَادٌ مَكْرُمُونَ ٢٠ لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلَبِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ. يَمْمَلُونَ ٢٠ (\*) (\*).

ويكتب السيد الحيدري في الهامش بياناً لما تقدم، «يمكن تقريب هذه ال**مغا** 

(٣) سورة الأنيباء، الآيتان: ٢١، ٢٧. (1) التوحيد السيد كمال الحيدري ج٢/ ٣٩٨. (٤) التوحيد السيد كمال الحيدري ج٢/ ١٠٠. (٢) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.

للخليفة من النص الرواني، فحيث حمل بعض مظهرية النبي وأهل البيت للاسم الأعظم على التفويض، جاءت النصوص الروائية تنفي هذا الأمر نفياً قاطعاً وتستنكره، وتؤكد أن المشيئة لله أولاً وآخراً، ففي نص عن الإمام (الحسن العسكري عينها) قال: (كذبوا [يقصد المفوضة] بل قلوبا أوعية لمشية الله فإذا شاء شئنا والله يقول: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَا أَن يَشَاءَ اللهَ ... ﴾<sup>(1)</sup> وهذا تعبير عن ضروب المسانخة بين المستخلف وخليفته بحيث يحاكي الثاني الأول، فالخليفة لا يريد إلا

انطلاقاً من هذه النقطة وتأسيساً عليها نطل على الأحاديث الكثيرة المنقولة عن الفريقين التي تنص بأن الله (سبحانه) يرضى لرضا فاطمة (سلام الله عليها) ويغضب لغضبها، ذلك أن رضاها وغضبها هما رضا الله وغضبه، ورضا رسوله وغضبه، ففي الحديث النبوي الشريف أن النبي عليها أخذ بيد فاطمة وقال من جملة حديث : «من آذاها فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله». وعن الإمام أمير المؤمنين عليه : «إن الله لأجل ليغضب لغضب فاطمة ويرضى لرضاها . . اللي أن يقول السيد الحيدي : إن يعزى هذا الترابط الوثيق بين رضا فاطمة وغضبها ورضا الله (جل جلاله) وغضبه، إلى أن الزهراء صارت لا تريد إلاً ما يريده الله ولا تغضب إلا لما يغضب الله وهو ما يدل عن المسانخة والمحاكاة بين المستخلف وخليفته<sup>(٢)</sup>.

وينقل السيد الحيدري عن العلامة الآلوسي في تجسيد معنى هذه الخلافة التي تسنّمها الموجود الأرضي ولم يقو الملائكة الكرام على النهوض بها، (ويفهم من كلام القوم قدس الله تعالى أسرارهم، أن المراد من الآية بيان الحكمة من الخلافة على أدق وجه وأكمله، فكأنه قال (جل شأنه): أريد الظهور بأسمائي وصفاتي، ولم يكمل ذلك بخلقكم [أي الملائكة] فإني أعلم ما لا تعلمونه لقصور استعدادكم ونقصان قابليتكم، فلا تصلحون لظهور جميع الصفات والأسماء فيكم، فلا تتم بكم معرفتي ولا يظهر عليكم كنزي، فلا بد من إظهار من تمّ استعداده، وكملت قابليته ليكون مجليّ لي ومرآة لأسمائي وصفاتي، ومظهراً للمتقابلات في، ومظهراً لما خفي عندي، وبي يسمع وبي يبصر)<sup>(٣)</sup>.

- سورة الإنسان، الآية: ٣٠.
   (٣) التوحيد للحيدري ج٢/ ٤٠٢.
  - (٢) التوحيد للحيدري ج٢/ ٤٠٠ ٤٠١.

120

ولهذا المعنى الإشارة في الزيارة الجامعة "من أراد الله بدأ بكم" أو كما في هذه الرواية حيث يقرن الإمام معرفة الله بمعرفتهم : "عن الحسين بن خالد عن أبي الحسن علي بن موسى الرضا عن أبيه عن أبائه عليه قال : قال رسول الله عليه أنا سيد من خلق الله علي وأنا خير من جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وحملة العرش وجميع ملائكة الله المقربين وأنبياء الله المرسلين وأنا صاحب الشفاعة والحوض الشريف وأنا وعلي أبوا هذه الأمة من عرفنا فقد عرف الله عليه ومن أنكرنا فقد أنكر الله تؤمل ومن علي مبطا أمتي وسبداً شباب أهل الجنة الحسن والحسين ومن ولد الحسين تسعة أئمة طاعتهم طاعتي ومعصيتهم معصيتي تاسعهم قائسهم ومهديهم(<sup>11</sup>).

ثم يبين السيد الحيدري (دامت بركاته) أن هذه الخلافة هي خلافة أسمانية وتعني أن الاسماء الحسني والصفات العليا لله تبارك وتعالى قد تحققت فيهم وظهرت بهم، فكانوا عليم مرآة تعكس هذه الأسماء، وله الإشارة بقولهم عليم نحن الأسماء الحسني.

ومن ثم بتحدث السيد الحيدري عن سعة دائرة هذا الخليفة فيقول: «أما من حيث القرائن المضمونية فإن المشهد القرآني يفيد بأن هذا الخليفة تعلّم الاسماء كلها وليس تلك المختصة بالحياة الأرضية وحدها، فاستحق أن يكون مسجود الملائكة كلهم وليس بعضهم دون أخر، ومن ثم فهو يخلف رب العالمين في عالم الإمكان، ويكون واسطة بينه وبين جميع مخلوقاته ولا اختصاص له بالأرض وحدها، لكن غاية ما هناك أن لهذا الخليفة بُعداً أو حيثية أرضية، أو بُعداً بشرياً بحسب التعبير القرآني»<sup>(٢)</sup>.

ولعل العبارة التي نقرأها في دعاء الندبة «أين السبب المتصل بين الأرض والسماء» تشير إلى هذا المعنى.

ومن ثم يعرج العلامة الحيدري على تبيان الواسطة التي يتلقى بها هذا الخليفة أوامره من الله تبارك وتعالى بل حتى علمه النازل إليه، فيقول: «إن موقع الخلافة... هو سنخ مقام لا تتخلله واسطة بين الله والخليفة، بخلاف النبوة والرسالة. ولما كان مقام الخلافة هنا يتساوق مع الإمامة بل يساويه، فقد جاء

کمال الدين ج۱/ ۲۳۱.
 کمال الدين ج۱/ ۲۳۱.

المضمون الروائي يؤكد حقيقة عدم وجود الواسطة بين الله والخليفة أو بين الله (جل جلاله) والإمام، فمن ذلك ما عن صالح بن سهل عن الإمام جعفر الصادق عليمًا ، قال: (كنت جالساً عنده فقال لي ابتداءً منه: يا صالح بن سهل إن الله جعل بينه وبين الرسول رسولاً ولم يجعل بينه وبين الإمام رسولاً، قال: قلت، وكيف ذاك؟ قال: جعل بينه وبين الإمام عموداً من نور ينظر الله به إلى الإمام وينظر الإمام به إليه، فإذا أراد عِلم شيء نظر في ذلك النور فعرفه<sup>(1)</sup>.

تنويه

إن من غير الصحيح الظن أن السيد يقول بجواز رؤية الله تعالى رؤية بصرية، وإنما يمكن أن تكون هذه رؤية قلبية، كما قال أمير المؤمنين عَظِيرً في جواب السائل هل رأيت ربك؟ «فَقَالَ وَيُلَكَ مَا كُنْتُ أَعْبُدُ رَبَّاً لَمُ أَرَهُ قَالَ وَكَيْفَ رَأَيْتَهُ قَالَ وَيْلَكَ لَا تُدْرِكُهُ الْعُيُونُ فِي مُشَاهَدَةِ الْأَبْصَارِ وَلَكِنْ رَأَتْهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِقِ الْإِيمَانِ<sup>(٢)</sup>.

أو لعله (العمود) سنخ مقام من المقامات النورانية التي لا يعرف حقيقتها إلا هم (سلام الله عليهم)، فلا يخفى عليك أن العمود هو ما يقام به الشيء، كما ورد في فضل الصلاة بأنها عمود الذين، أي أن هذا العمود هو المرتبة التي بها يتقوم وجود الإمام وقربه من الله تبارك وتعالى، وبعبارة أخرى انه مرتبة أو مقام ينظر الله تبارك وتعالى من خلاله إلى عبده (الإمام)، كما ينظر الإمام من خلاله أيضاً إلى ربه وبارئه، أي يتم التعامل ما بين الله تبارك وتعالى وبين الإمام من خلاله أيضاً إلى ربه والذي قد يعني الدرجة التي وصل إليها عبده الذي نصبه إماماً للخلق، يعني أن الله ينظر اللي الإمام بعين الرحمة والرأفة واللطف التي يستحقها من وصل إلى ذلك المقام النوراني، ويمده بالعلم بمقدار معرفته بربه وطاعته له، أما من جهة الإمام فإنه ينظر إلى ربه من خلال تلك المعرفة النورانية (العمود) التي أحاطت بكل ما خلق الله، والمعرفة بالرب جل وعلا تتضمن في طياتها العلم والإحاطة بكل ما في العام المراح والمعرفة بالرب جل وعلا تتضمن في طياتها العلم والإحاطة بكل ما في العام الما من والمعرفة

(١) توحيد الحيدري ج٢/ ٤٢٠ . (٢) الكافي ج١/ ٩٨.

۱٤٧

غيبة الإمام المهدي (عج)

أشارت هذه الرواية لما كنا قلناه في الصفحات السابقة بشأن الوحي للأئمة المعصومين ﷺ كما أثبتنا. فالإمام يقول هنا بانعدام الواسطة بين الإمام وبين الله تبارك وتعالى، وهذا هو الوحي الذي تكلمنا عنه وهو النوع الأول من أنواع تكلم الله تبارك وتعالى مع البشر، والمعبر عنه قرآنياً (إلاّ وحياً).

وتعد هذه نبذة مختصرة أردنا أن نوضح من خلالها أن الإمام (عج) وآباءه الكرام البررة عنه لا يقلون علماً عن الأنبياء عنه بل وكما قدمناه من روايات وكلام علماء الإسلام أنهم يفوقونهم علماً ودرجات، وبهذا نكون قد أوضحنا لمن قد تكون النظرية التي طرحها السيد محمد باقر الصدر (رض) ألبست عليه الأمور، ونقول: أن الإمام يوحى إليه (وحياً تسديدياً إرشادياً، كالوحي إلى أم موسى والحواريين ومريم عنه )، وأن مصادر علمه أوسع من مصادر علم الأنبياء عنه .

وعليه فلا مجال للتساؤل عن مدى جاهزية الإمام (روحي فداه) للنهوض بأعباء الثورة الكبرى وأنه يحتاج إلى زخم نفسي أو فكري أو خبرة ميدانية، تنزه عن ذلك، وأنه في حجاب عن تعليم السماء لأنه ليس نبياً، وبالتالي فهو يحتاج لخبرات أهل الأرض!!.

هكذا يجب أن نعرف الإمام عنه

من البديهي أن المبعوث لهداية الناس يكون الباعث له هو الأشد معرفة به، لاسيما إذا كان الباعث هو الله تبارك وتعالى، ولهذا فإننا إذا أردنا أن نتوصل إلى معرفة الإمام معرفة تطمئن لها قلوبنا بعيداً عن الإفراط في مقاماتهم الشريفة أو التفريط بها، يجب أن نسلك المحجة الوسطى وأن نعرفهم بما عرّفهم الله به أولاً ورسوله ثانياً، وبما عرّفوا به أنفسهم ثالثاً.

الله يصف الإمام

وقال الشيخ في وصف زيارته عُطِّينًا كما ينقلها من الكتب المعتبرة، قف على

باب حرمه الشريف وقل: «السلام عليك يا خليفة الله وخليفة آبائه المهديين السلام عليك يا وصي الأوصياء الماضين السلام عليك يا حافظ أسرار رب العالمين السلام عليك يا بقية الله من الصفوة المنتجبين السلام عليك يا ابن الأنوار الزاهرة السلام عليك يا ابن الأعلام الباهرة السلام عليك يا ابن العترة الطاهرة السلام عليك يا معدن العلوم النبوية السلام عليك يا باب الله الذي لا يؤتى إلا منه السلام عليك يا سبيل الله الذي من سلك غيره هلك السلام عليك يا ناظر شجرة طوبى وسدرة المنتهى السلام عليك يا نور الله الذي لا يؤتى الا منه السلام عليك يا تخفى السلام عليك يا نور الله الذي لا يطفى السلام عليك يا حجة الله التي لا يخفى السلام عليك يا حجة الله على من في الأرض والسماء السلام عليك سلام من عرفك بما عرفك به الله ونعتك ببعض نعوتك التي أنت أهلها وفوقها»<sup>(1)</sup>.

هكذا وصف الله تبارك وتعالى وليه وحجته على خلقه، لأن أئمة أهل البيت علي الواردة منهم هذه الزيارة، أحالوا الأوصاف والنعوت إلى الله تبارك وتعالى، بالقول: «السلام عليك سلام من عرفك بما عرّفك به الله ونعتك ببعض نعوتك التي أنت أهلها وفوقها»، ولعل النكتة اللطيفة هنا في القول أن هذه النعوت هي التي يمكن أن تقال وإلا فالمسكوت عنه أكثر بكثير، ولعله من نوع الأحاديث الصعبة المستصعبة. وسنأخذ كمثال فقط هذا الجزء الذي يصف الإمام بأنه باب

الجواب: سنجيب جواباً علمياً كما هو دأب هذا الكتاب، بيد أني أطلب من القراء الكرام مسامحتي على محاولة تفسير هذه العبارة بكلمات بسيطة لا ترقى لما تحمله في طياتها من عمق.

الباب: هو المدخل().

وإليه الإشارة في الزيارة الجامعة «من أراد الله بدأ بكم»، على اعتبار أن لا أحد يستطيع الدخول إلى البيت إلاّ عن طريق الباب.

إذن هم المدخل إلى الله، والمعنى: أن ما من أحد يستطيع الدخول إلى حرم الله وساحته القدسية إلاّ من خلالهم وعبرهم، هذا أولاً، والأمر الآخر الذي نستفيده

مفاتيح الجنان/ ٦١٤.
 مفاتيح الجنان/ الطوسي ج٢.

من هذا المركب، هو أن ما من شيء يخرج من البيت إلاَّ عن طريق الباب، وكذا في الساحة الربوبية فإن ما من شيء يخرج إلاَّ من خلال الإمام، والذي يحاول أن يتجاوز الباب فهو إمّا سارق أو معتد.

ولهذا المعنى أشار القرآن الكريم والوارد من المعصومين ٢٠٠٠ قال تعالى: ﴿ . . . وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن تَأْتُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَمَا وَلَكِنَ ٱلْبَرَ مَنِ ٱتَّقَلْ وَٱتُوا ٱلْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَبِهِكَأَ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ لُفَلِحُونَ﴾(١).

نفي الله تبارك وتعالى أن يكون بارًا من يأتي البيوت من ظهورها، وقرن التقوى بمن يأتي البيوت من أبوابها، وبالتالي الوصول إلى الفلاح المنشود.

علينا أن نفهم إذن أن باب الله هو المدخل إليه سبحانه، وهو محل نزول الفيوضات إلى الخلق، إذ ما من شيء يخرج من ساحته المقدسة إلا عن طريق بابه، وكذا لا شيء يصعد إليه إلاَّ عبره أيضاً.

وبعبارة أخرى، إن هذا المعنى يفسر لنا الأحاديث الكثيرة التي وردت في كتب الفريقين وقيدت النجاة بالتمسك بحبلهم أو الركوب في سفينتهم، كما في الحديث المشهور في كتب المساند والصحاح: «عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلّى اللَّهُ عَلَيْهِ[وآله] وَسَلَّمَ: إِنِّي قَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا إِنَّ أَخَذْتُمْ بِهِ لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِي الثَّقَلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ الْآخَرِ كِتَابُ اللَّهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وعِثْرَتِي أَهْلُ بَيْتِي أَلَا وَإِنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرِقَا حَتَّى يَردَا عَلَيَّ الْحَوْضَ»<sup>(٢)</sup>.

وعن حنش الكناني قال: سمعت أبا ذر رضي الله عنه يقول: وهو آخذ بباب الكعبة من عرفني فأنا من عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذر سمعت النبي عليه يقول: «ألا إن مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح من قومه، من ركبها نجا، ومن تخلف عنها غرق»<sup>(۳)</sup>.

وورد أيضاً في دعاء الندبة: «أين السبب المتصل بين الأرض والسماء»، وكأن هناك وحدة معنى في الحبل الذي من خلاله يتم الصعود إلى الله تبارك وتعالى، وكذا

- (١) سورة البقرة، الآية: ١٨٩. (٣) المستدرك على الصحيحين للنيسابوري . EV. 7 -/117
  - (۲) مسند أحمد ج۲۲/ ح۱۱۱۳۵.

فإنه طريق نزول الفيض منه عَرَّطٌ ، والسبب المتصل بين الأرض والسماء، فإنه يؤدي نفس الغرض، وكذلك باب الله الذي نحن بصدده الآن.

## باب الله ونظرية الفيض

ونجد هذا المعنى أيضاً في خطاب الله تبارك وتعالى إلى رسوك الكريم محمد على ، فمع شدة العظمة التي يرفل بها الرسول الكريم. إلاً أن الله يطلب منه العمل أكثر على تهيئة نفسه لاستلام المقبل من أوامر السماء وفيوضانها . قال تعالى : ﴿يَايَهُا الْنُزْمَلُ (﴾ قُر التِلَ الَا قَلِلَا (﴾ نِصْفَهُ. أو انفُض مِنْهُ فَلِلا (﴾ أو زد عليهُ وَزَقِ القُرْمَانَ تَرْتِيَلًا ﴾ إنّا سَنُلَقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا (﴾)

وفي معرض شرحه لهذه النظرية، يقول السيد كمال الحيدري (دامت بركاته): «ملخص الجواب في هذه النظرية أنه لا يسع أي موجود في نطاق عالم الإمكان أن يأخذ الفيض من الله مباشرة، لقصور في قابلية القابل (الإنسان) وليس لعجز في فاعلية الفاعل (الله)، على هذا فإن الله (جلت قدرته) لا يعطي الملائكة الفيض

- (1) سورة الحشر، الآية: ٢١.
- (٢) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.
- (٣) سورة المزمل، الأيات: ١ ٥.

مباشرة وإنما يتم ذلك بتوسط آدم الذي تعلم الأسماء من الله : ﴿يَكَادَمُ أَنَيْتَهُم ﴾ (<sup>(1)</sup>، لأنه ليس بمقدور الملائكة أخذ الفيض مباشرة، يمكن تقريب الأطروحة بعملية تحويل الطاقة الكهربائية من طاقم التوليد الأصلي إلى الأطقمة الفرعية في البيوت، فإنتاج الطاقة يتم عبر مركز الإنتاج الأساسي، ثم تتحول إلى المدينة عبر محولة ضخمة هي التي تتسلم الطاقة، ثم يصار لدخولها إلى البيوت عبر محولات أصغر هي التي تتسلم الطاقة وتوزعها على كل بيت بيت، البيت في هذا المثال لا يتسلم الطاقة الكهربائية مباشرة عن مركز التوليد أو من المحول الرئيسي، لافتقاده إلى مثل هذه القابلية، وإنما يتسلمها عبر محولات صغيرة، ومن الواضح أن العجز في المثال ليس في الطاقة ذاتها بل في الموقع الاستلامي الذي يمثله البيت .

ثم يقول: تبنى هذه الأطروحة في تفسير وجود الخليفة في نظام التكوين عدد من الفلاسفة والمفسرين، قممن فسر وجود الخلافة وديمومتها على أساس نظرية الفيض من المفسرين، السيد محمود الآلوسي البغدادي (ت: ١٢٧٠هـ)، حين كتب يقول في تفسير آية الخلافة من سورة البقرة: «ومعنى كونه خليفة أنه خليفة الله تعالى في أرضه، وكذا كل نبي استخلفهم في عمارة الأرض وسياسة الناس وتكميل نفوسهم وتنفيذ أمره فيهم لا لحاجة به تعالى، ولكن لقصور المستخلف عليه لما أنه في غاية الكدورة والظلمة الجسمانية، وذاته تعالى في غاية التقدس، والمناسبة شرط في قبول الفيض على ما جرت به العادة الإلهية، فلا بد من متوسط ذي جهتي تجرّد وتعلّق ليستفيض من جهة ويفيض بأخرى».

وفي شرحه لما قاله الآلوسي، وهو مفسر من (مدرسة الصحابة) يقول السيد الحيدري: (المناسبة) في النص هي التي يعبر عنها الحكماء ب (السنخية) على حين يعبّر القرآن بـ (الشاكلة) كما في قوله (سبحانه): ﴿حُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَيَهِ ﴾<sup>(٢)</sup>، كما أن فيه إشارة واضحة إلى أن الخليفة موجود ذو بعدين، بأحدهما «التجرد» يسانخ الله (جل جلاله) فيأخذ منه، وبالآخر «التعلق» يعطي للآخرين ويفيض عليهم، وبُعد التعلّق الذي يفيض من خلاله هو البعد البشري الذي دأبت الآيات على تأكيده في

سورة البقرة، الآية: ٣٣.
 ٣٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٤.

مثل قوله (سبحانه): ﴿إِنَّمَا آَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُمُ ۖ<sup>(1)</sup>، وذلك في مقابل البُعد القدسي التحرّدي الذي بلغ به ما بلغ، كما في قوله: ﴿ثُمَّ مَا فَنَدَكَ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَتَنِ أَوْ أَنْنَ ۞﴾<sup>(٢)</sup>.

ثم يبين السيد الحيدري أن القول بهذه المظرية لا يقتصر على الأقدمين فقط وإنما كانت محل اعتقاد حتى المتأخربن وممهم انشيخ مهدي الأشتياني الذي يستشهد السيد الحيدري بواحدة من إفاداته بخصوص هذا الموضوع، فيقول: (ممن أشار إلى هذه الحقيقة من الحكماء المعاصرين الشيخ مهدي مدرس الأشتياني والسنخية بين الفاعل والقابل في الإفادة والاستفادة، وأخذ الفضائل والفواضل، والسنخية بين الفاعل والقابل في الإفادة والاستفادة، وأخذ الفضائل والفواضل، وفي إفاضة الوجود وكمالاته الأولية الثانوية، وعدم تحقق المناسة والسنخية بين المبدأ الأعلى الذي هو فوق ما لا يتناهى بما لا يتناهى في التقدس والتجرد والتنزه والمجد والبهاء، وبين المنغمرين في ظلمات الهوى والمنغمسين في غسق المادة ووسخ الهيولي، وأنه لا بد في الاستفادة منه تعالى من واسطة تكون برزخا بين ووسخ الهيولي، وأنه لا بد في الاستفادة منه تعالى من واسطة تكون برزخا بين والمجد والبهاء، وبين المنغمرين في ظلمات الهوى والمنغمسين في غسق المادة ووسخ الهيولي، وأنه لا بد في الاستفادة منه تعالى من واسطة تكون برزخا بين ووليخ الهيولي، وأنه لا بد في الاستفادة منه تعالى من واسطة تكون برزخا بين والعلى، حتى يستفيد من جهة جمعه وتجرده وأمريته من المبدأ الأعلى، ويفيض ما

ويعلق السيد الحيدري في ختام الكلام عن النظرية بقوله: "هكذا تنتهي أطروحة نظرية الفيض التي يتبناها الخط العوفاني وطائفة من الفلاسفة إلى أن موجودات عالم الإمكان بحاجة إلى وجود يكون واسطة بينها وبين المبدأ الأعلى، بينها وبين الله (سبحانه) في أخذ الفيض لعجزها عن أخذه مباشرة، بحكم عدم المسانخة في ما بينها وبين المبدأ الأعلى. والخليفة أو الإنسان الكامل هو الواسطة بين الله وخلقه من جهة أمريته وروحه وباطنه، ﴿وَلَفَخُتُ فِيهِ مِن رُوحِي﴾<sup>(٣)</sup>، ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلأَسَآةَ﴾<sup>(٤)</sup>، وهذا لا ينافي أن يأخذ الفيض من جهة بشريته ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلأَمِنِيُ عَلَى عَلَى

- سورة الكهف : الآية ١١٠
   سورة الحجر، الآية : ٢٩.
- (۲) سورة النجم، الأيتان: ۸، ۹.
  (٤) سورة البقرة، الآية: ۳۱.

104

قَلِيكَ. . . ﴾<sup>(1)</sup>، على هذا تتبيّن أن أرضية هذا الخليفة تعني أنه موجود أرضي له بُعد بشري يؤهله النهوض بدوره في العالم، لا أن دائرة خلافته مختصة بنطاق الأرض وحدها<sup>(٢)</sup>.

لاحظ عزيزي القارئ ما يقوله هؤلاء العرفاء سنة وشيعة بحق خليفة الله في أرضه، وأنه نقطة الفيض الإلهي باتجاه الخلق، وأنهم يتوسعون بدائرة خلافته بسعة دائرة الأسماء الإلهية الحسنى، لأنه مرآة لها ومجلى لها، لاحظ إلى أين يرتفعون بخليفة الله، وإلى أين ننزل به نحن بنقاشنا هل أنه جاهز لحكم العالم أم لا؟!! هو قطب دائرة الإمكان وهو الإنسان الكامل الذي بهديه يتكامل الإنسان، ونحن نناقش هل أنه (حاشاه) مستعد نفسياً لمواجهة هذه الحضارة (الزائفة) الفاسدة؟!!.

ثم أعد قراءة ما قاله السيد الحيدري (أعلى الله مقامه) في السطرين الأخيرين: "على هذا تتبيّن أن أرضية هذا الخليفة تعني أنه موجود أرضي له بعد بشري يؤهله النهوض بدوره في العالم"، يعني أن جهة البشرية تؤهله للنهوض بدوره الذي بعث من أجله في قيادة الخلق نحو الكمال، وبعبارة أخرى، أن له جهة ملكوتية تتعدى هذا الوجود وقانونه، فهو في احد جوانبه يسير وحده في ذلك العالم الذي لا يعلم كنهه إلآ هو، وأن جهة بشريته هي التي يواجهنا ويعلمنا ويهاينا بإذن الله بها وإلاّ فإن كمالاته تدور خارج فلكنا وأفقنا، وحسبنا هذا الرواية لنعرف عن أي موجود نتحدث، عن طارق بن شهاب عن أمير المؤمنين علي أنه قال: يا طارق الإمام كلمة الله وحجة الله ووجه الله ووحباب الله... مفزع العباد في الدواهي والحاكم والأمر والناهي مهيمن الله على الخلائق وأمينه على الحقائق حجة الله على عباده ومحجته في أرضه وبلاده مطهر من الذنوب مبرأ من العيوب مطلع على الخلائق محتاجاً لها للتعلم منها؟ أو يكون أمين الله على الحقائق حجة الله على والحاكم والأمر والناهي مهيمن الله على الخلائق وأمينه على الحقائق حجة الله على والحاكم والأمر والناهي مهيمن الله على الخلائق وأمينه على الحقائق حجة الله على والحاكم والأمر والناهي مهيمن الله على الخلائق وأمينه على الحقائق حجة الله على وحده يعلم كنهها وعن أي شيء هي، هل يكون أمين الله على الحقائق، وأية حقائق؟! الله الغيوب غلم كنهها وعن أي شيء هي، هل يكون هذا الموجود بحاجة إلى زخم نفسي وحده يعلم كنهها وعن أي شيء هي، هل يكون هذا الموجود بحاجة إلى زخم نفسي لمواجهة (حضارة موهومة زائفة) وصفها الله تبارك وتعالى بكتابه الكريم ببيت

- سورة الشعراء، الآيتان: ١٩٣، ١٩٤.
   (٣) بحار الأنوار ج٢٥/ ١٧١.
  - (٢) توحيد الحيدري ج٢ / ٤٢٩ ٤٣٢ .

العنكبوت. وكيف يكون مبرأ من العيوب بنص أمير المؤمنين لليظلا ونحن ننسب إليه النقص، وأنه بحاجة إلى زخم فكري ونفسي للمواجهة، أو لا يُعد هذا قدحاً وعيباً بالإمام (حاشاه)؟ حتى وإن كان المغزى إفهام البعض من الناس، فكان لا بد من إيصال الفكرة لهم بشكل لا يقدح بالإمام (أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء).

### ملاحظة أخيرة

الذي لاحظ قول أمير المؤمنين عن الظهرة أمر لا يملك وباطنه غيب لا يدرك»، يدرك أن كل الكلام والبحث والجدال الذي يثار حولهم على لا يتعدى ظاهر أمرهم (وهو مما لم تتم الإحاطة به)، أما الباطن فلا مجال لإدراكه. هكذا يجب أن نعرف الإمام على وإلا ما معنى قوله في الزيارة الآنفة: "السلام عليك سلام من عرفك بما عرّفك به الله ونعتك ببعض نعوتك التي أنت أهلها وفوقها»، وهذه العبارة تأتي بعد ذكر المقامات الرفيعة التي لا يدرك معناها وحقيقتها إلا ذو حظ عظيم، ومع ذلك فإن للإمام فوق هذه المعاني ولم يتم تبيانها وجرى السكوت عنها رفقا بالأمة من الفتنة والتحير . وسأنزل الرواية بتمامها تحت عنوان أمير المؤمنين عليه يصف الإمام.

#### تنويه

لا يخفى على القارئ اللبيب أننا حينما نقول الإمام نعني به المقام لا الشخص، لذلك فإنهم كلهم عليه مشمولون بالوصف إلاّ ما خرج بخصوصية أحدهم وسننبه عليه أيضاً.

100

### رسول الله 🏤 يصف الإمام

عن أبي الصلت الهروي عن الرضا عن آبائه عن أمير المؤمنين عليه، قال: قال رسول الله على ما خلق الله رض خلقا أفضل منى ولا أكرم عليه منى قال على ﷺ فقلت يا رسول الله فأنت أفضل أو جبرئيل فقال ﷺ يا على إذ الله تبارك وتعالى فضل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقربين وفضلني على جميع النبيين والمرسلين والفضل بعدي لك يا على وللأئمة من بعدك وإن الملائكة لخدامنا وخدام محبينا يا على ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْهِلُونَ ٱلْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ لِسُبَحُونَ بِحَمْدٍ رَبّهِمْ وَتُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ۖ . . . ﴾(١) بولايتنا يا على لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حواء ولا الجنة ولا النار ولا السماء ولا الأرض فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه لأن أول ما خلق الله تترتجك خلق أرواحنا فأنطقنا بتوحيده وتحميده ئم خلق الملائكة فلما شاهدوا أرواحنا نورا واحدا استعظموا أمرنا فسبحنا لتعلم الملائكة أنا خلق مخلوقون وأنه منزه عن صفاتنا فسبحت الملائكة بتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا فلما شاهدوا عظم شأننا هللنا لتعلم . الملائكة أن لا إله إلا الله وأنا عبيد ولسنا بآلهة يجب أن نعبد معه أو دونه فقالوا لا إله إلا الله فلما شاهدوا كبر محلنا كبرنا لتعلم الملائكة أن الله أكبر من أن ينال عظم المحل إلا به فلما شاهدوا ما جعله لنا من العزة والقوة قلنا لا حول ولا قوة إلا باله لتعلم الملائكة أن لا حول لنا ولا قوة إلا بالله فلما شاهدوا ما أنعم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة قلنا الحمد لله لتعلم الملائكة ما يحق لله تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمته فقالت الملائكة الحمد لله فينا اهتدوا إلى معرفة توحيد الله وتسبيحه وتهليله وتحميده وتمجيده ثم إن الله تبارك وتعالى خلق آدم فأودعنا صلبه وأمر الملائكة بالسجود له تعظيما لنا وإكراما وكان سجودهم لله تتزجل عبودية ولآدم إكراما وطاعة لكوننا في صلبه فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلهم أجمعون وإنه لما عرج بي إلى السماء أذن جبرئيل مثني مثني وأقام مثني

(١) سورة غافر، الآية: ٧.

مثنى ثم قال لى تقدم يا محمد فقلت له يا جبرئيل أتقدم عليك فقال نعم لأن الله تبارك وتعالى فضل أنبياءه على ملائكته أجمعين وفضلك خاصة فتقدمت فصليت بهم ولا فخر فلما انتهيت إلى حجب النور قال لي جبرئيل تقدم يا محمد وتخلف عني فقلت يا جبرئيل في مثل هذا الموضع تفارقني فقال يا محمد إن انتهاء حدي الذي وضعني الله بَحْرَظِنْ فيه إلى هذا المكان فإن تجاوزته احترقت أجنحتي بتعدي حدود ربي جل جلاله فزخ بي في النور زخة حتى انتهيت إلى حيث ما شاء الله من علو ملكه فنوديت يا محمد فقلت لبيك ربي وسعديك تباركت وتعاليت فنوديت يا محمد أنت عبدي وأنا ربك فإياي فاعبد وعلى فتوكل فإنك نوري في عبادي ورسولي إلى خلقي وحجتي على بريتي لك ولمن اتبعك خلقت جنتي ولمن خالفك خلقت ناري ولأوصيائك أوجبت كرامتي ولشيعتهم أوجبت ثوابي فقلت يا رب ومن أوصيائي فنوديت يا محمد أوصياؤك المكتوبون على ساق عرشي فنظرت وأنا بين يدي ربي جل جلاله إلى ساق العرش فرأيت اثني عشر نورا في كل نور سطر أخضر عليه اسم وصي من أوصيائي أولهم على بن أبي طالب وآخرهم مهدي أمتى فقلت يا رب هؤلاء أوصيائي من بعدي فنوديت يا محمد هؤلاء أوليائي وأوصيائي وأصفيائي وحججي بعدك على بريتي وهم أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلقي بعدك وعزتي وجلالي لأظهرن بهم ديني ولأعلين بهم كلمتي ولأطهرن الأرض بآخرهم من أعدائي ولأمكننه مشارق الأرض ومغاربها ولأسخرن له الرياح ولأذللن له السحاب الصعاب ولأرقينه في الأسباب فلأنصرنه بجندي ولأمدنه بملائكتي حتى تعلو دعوتي وتجمع الخلق على توحيدي ثم لأديمن ملكه ولأداولن الأيام بين أوليائي إلى يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

لاحظ عزيزي القارئ كيف أن بأنوارهم ونور جدهم (عليه وعليهم صلوات الله وسلامه) اهتدى الملائكة إلى معرفة ربهم بَخَرَجُنَّ ، ولاحظ أيضاً الخصوصية التي يعطيها الله تبارك وتعالى للقائم منهم من خلال التمكين الذي سيهبه إياه.

(۱) كمال الدين ج ۱/ ۲۰۵ - ۲۰۲.

أمير المؤمنين عنه يصف الإمام

عن طارق بن شهاب عن أمير المؤمنين ﷺ أنه قال: يا طارق الإمام كلمة الله وحجة الله ووجه الله ونور الله وحجاب الله وآية الله يختاره الله ويجعل فيه ما يشاء ويوجب له بذلك الطاعة والولاية على جميع خلقه فهو وليه في سماواته وأرضه أخذ له بذلك العهد على جميع عباده فمن تقدم عليه كفر بالله من فوق عرشه فهو يفعل ما يشاء وإذا شاء الله شاء ويكتب على عضده ﴿وَتَمَتَّ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلَأَ﴾(١) فهو الصدق والعدل وينصب له عمود من نور من الأرض إلى السماء يرى فيه أعمال العباد ويلبس الهيبة وعلم الضمير ويطلع على الغيب ويرى ما بين المشرق والمغرب فلا يخفى عليه شيء من عالم الملك والملكوت ويعطى منطق الطير عند ولايته فهذا الذي يختاره الله لوحيه ويرتضيه لغيبه ويؤيده بكلمته ويلقنه حكمته ويجعل قلبه مكان مشيته وينادى له بالسلطنة ويذعن له بالإمرة ويحكم له بالطاعة وذلك لأن الإمامة مبراث الأنبياء ومنزلة الأصفياء وخلافة الله وخلافة رسل الله فهي عصمة وولاية وسلطنة وهداية وإنه نمام الدين ورجح الموازين الإمام دليل للقاصدين ومنار للمهتدين وسبيل السالكين وشمس مشرقة في قلوب العارفين ولايته سبب للنجاة وطاعته مفترضة في الحياة وعدة لعد الممات وعز المؤمنين وشفاعة المذنبين ونجاة المحبين وفوز التابعين لأنها رأس الإسلام وكمال الإيمان ومعرفة الحدود والأحكام وتبيين الحلال من الحرام فهي مرتبة لا ينالها إلا من اختاره الله وقدمه وولاه وحكمه فالولاية هي حفظ الثغور وتدبير الأمور وتعديد الأيام والشهور الإمام الماء العذب على الظمأ والدال على الهدى الإمام المطهر من الذنوب المطلع على الغيوب الإمام هو الشمس الطالعة على العباد بالأنوار فلا تناله الأيدي والأبصار... فالإمام هو السراج الوهاج والسبيل والمنهاج والماء الثجاج والبحر العجاج والبدر المشرق والغدير المغدق والمنهج الواضح المسالك والدليل إذا عمت المهالك والسحاب

(١) سورة الأنعام، الآية: ١١٥.

الهاطل والغيث الهامل والبدر الكامل والدليل الفاضل والسماء الظليلة والنعمة الجليلة والبحر الذي لا ينزف والشرف الذي لا يوصف والعين الغزيرة والروضة المطيرة والزهر الأريج والبدر البهيج والنير اللائح والطيب الفائح والعمل الصالح والمتجر الرابح والمنهج الواضح والطيب الرفيق والأب الشغيق مفزع العباد في الدواهي والحاكم والأمر والناهى مهيمن الله على الخلائق وأمينه على الحقائق حجة الله على عباده ومحجته في أرضه وبلاده مطهر من الذنوب مبرأ من العيوب مطلع على الغيوب ظاهره أمر لا يملك وباطنه غيب لا يدرك واحد دهره وخليفة الله في نهيه وأمره لا يوجد له مثيل ولا يقوم له بديل فمن ذا ينال معرفتنا أو يعرف درجتنا أو يشهد كرامتنا أو يدرك منزلتنا حارت الألباب والعقول وتاهت الأفهام في ما أقول تصاغرت العظماء وتقاصرت العلماء وكلت الشعراء وخرست البلغاء ولكنت الخطباء وعجزت الفصحاء وتواضعت الأرض والسماء عن وصف شأن الأولياء وهل يعرف أويوصف أو يعلم أو يفهم أو يدرك أو يملك من هو شعاع جلال الكبرياء وشرف الأرض والسماء جل مقام أل محمد ﷺ عن وصف الواصفين ونعت الناعتين وأن يقاس بهم أحد من العالمين كيف وهم الكلمة العلياء والتسمية البيضاء والوحدانية الكبرى التي أعرض عنها ﴿مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾ (١) وحجاب الله الأعظم الأعلى فأين الاختيار من هذا وأين العقول من هذا ومن ذا عرف أو وصف من وصفت ظنوا أن ذلك في غير آل محمد كذبوا وزلت أقدامهم اتخذوا العجل ربا والشياطين حزبا كل ذلك بغضة لبيت الصفوة ودار العصمة وحسدا لمعدن الرسالة والحكمة ﴿وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلنَّيْظَنُ أَعْمَانَهُمْ ﴾(\*) فتبا لهم وسحقا كيف اختاروا إماما جاهلا عابدا للأصنام جبانا يوم الزحام والإمام يجب أن يكون عالما لا يجهل وشجاعا لا ينكل لا يعلو عليه حسب ولا يدانيه نسب فهو في الذروة من قريش والشرف من هاشم والبقية من إبراهيم والنهج من النبع الكريم والنفس من الرسول والرضى من الله والقول عن الله فهو شرف الأشراف والفرع من عبد مناف عالم بالسياسة قائم بالرئاسة مفترض الطاعة إلى يوم الساعة أودع الله قلبه سره وأطلق به لسانه فهو معصوم موفق ليس بجبان ولا جاهل فتركوه يا طارق ﴿ يَنْبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱنَّبَعَ هَوَىنُهُ بِغَيْرِ

109

<sup>(</sup>۱) سورة المعارج، الآية: ۱۷ . (۲) سورة النمل، الآية: ۲٤ .

هُدًى مِنِ ٱللَّهُ﴾(`) والإمام يا طارق بشر ملكي وجسد سماوي وأمر إلهي وروح قدسي ومقام على ونور جلى وسر خفي فهو ملك الذات إلهي الصغات زائد الحسنات عالم بالمغيبات خصا من رب العالمين ونصا من الصادق الأمين وهذا كله لآل محمد لا يشاركهم فيه مشارك لأنهم معدن التنزيل ومعنى التأويل وخاصة الرب الجليل ومهبط الأمين جبرنبل صفوة الله وسره وكلمته شجرة النبوة ومعدن الصفوة عيين المقالة ومنتهى الدلالة ومحكم الرسالة ونور الجلالة جنب الله ووديعته وموضع كلمة ألله ومفتاح حكمته ومصابيح رحمة ألله وينابيع نعمته السبيل إلى الله والسلسبيل والقسطاس المستقيم والمنهاج القويم والذكر الحكيم والوجه الكريم والنور القليم أهل التشريف والتقويم والتقديم والتعظيم والتفضيل خلفاء النبي الكريم وأبناء الرؤوف الرحيم وأمناء العلى العظيم ﴿ذَرِّنَةُ بَعْضَهَا مِنْ بَعْضِ وَأَنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ﴾ (٢) السنام الاعظم والطريق الأقوم من عرفهم وأخذ عنهم فهو منهم وإليه الإشارة بقوله: ﴿فَنَ يَّعِني فَإِنَّهُ مِنَى \*(\*) خلقهم الله من نور عظمته وولاهم أمر مملكته فهم سراله المخزون وأولباؤه المقربون وأمره بين الكاف والنون إلى الله يدعون وعنه يقولون: ﴿بِالْمَرْدِ. يَعْمَلُونَ﴾ (\*) علم الأنبياء في علمهم وسر الأوصياء في سرهم وعز الأولياء في عزهم كالقطرة في البحر والذرة في القفر والسماوات والأرض عند الإمام كيله من راحته يعرف ظاهرها من باطنها ويعلم برها من فاجرها ورطبها ويابسها لأناله علم نبيه علم ما كان وما يكون وورث ذلك السر المصون الأوصياء المنتجبون ومن أنكر ذلك فهو شقى ملعون يلعنه الله ويلعنه اللاعنون وكيف يفرض الله على عباد طاعة من يحجب عنه ملكوت السماوات والأرض وإن الكلمة من آل محمد تنصرف إلى سبعين وجها وكل ما في الذكر الحكيم والكتاب الكريم والكلام القديم من آية تذكر فيها العين والوجه واليد والجنب فالمراد منها الولى لأنه جنب الله ووجهاله يعني حق الله وعلم الله وعين الله ويد الله فهم الجنب العلى والوجه الرضى والمنهل الروي والصراط السوي والوسيلة إلى الله والوصلة إلى عفوه ورضاه سر الواحد والأحد فلا يقاس بهم من الخلق أحد فهم خاصة الله وخالصته وسر الديان وكلمه

- (١) سورة القصص، الآية: ٥٠.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ٣٤
- (٣) سورة إبراهيم. الآية: ٣٦.
- (٤) سورة الأنبياء، الآية: ٢٧.

وباب الإيمان وكعبته وحجة الله ومحجته وأعلام الهدي ورايته وفضل الله ورحمته وعين اليقين وحقيقته وصراط الحق وعصمته ومبدأ الوجود وغايته وقدرة الرب ومشيته وأم الكتاب وخاتمته وفصل الخطاب ودلالته وخزنة الوحي وحفظته وآية الذكر وتراجمته ومعدن التنزيل ونهايته فهم الكواكب العلوية والأنوار العلوية المشرقة من شمس العصمة الناغمية في سماء العظمة المحمدية والأغصان النبوية النابتة في دوحة الأحمدية والأسرار الإلهية المودعة في الهياكل البشرية الذرية الزكمة والعترة الهاشمية الهادية المهدية ﴿ أَوْلَتِكَ هُ خَيْرُ الْبَرْيَةِ ﴾ " فهم الانمة الطاهرون والعترة المعصومون والذرية الأكرمون والخلفاء الراشدون والكبراء الصديقون والأوصياء المنتجبون والأسباط الموصيون والهداة المهديون والغر الميامين من آل طه وياسين وحجج الله على الأولين والأسوير اسمهم مكتوب على الأحجار وعلى أوراق الأشجار وعلى أجنحة الأطبار وعلم أبواب الجنة والنار وعلى العرش والأفلاك وعلى أجنحة الأملاك وعلى حجب الجلال وسرادقات العز والجمال وباسمهم تسبح الأطيار وتستغفر لشيعتهم الحيتان في لجج البحار وإن الله لم يخلق أحداً إلا وأخذ عليه الإقرار بالوحدانية والولاية للذرية الزكبة والبراءة من أعدائهم وإن العرش لم يستقر حتى كتب عليه بالنور لا إله إلا الله محمد رسول الله علي ولي الله»<sup>(۲)</sup>.

## الإمام الحسين وولده زين العابدين 🐲 يصفان الإمام

ومما جاء عن الإمامين الحسين والسجاد ﷺ [كما في إقبال الأعمال والصحيفة السجادية، التي ورد فيها النص نفسه، ويروى عنهما جميعاً] في وصف الإمام والدعاء له، وطلب رضاه مما يحفز العقول ويثيرها للبحث في شخصية صاحب هذا المقام السامي، فمع أن سيد شباب أهل الجنة الذي يطمح الكل في أن يكونوا محل عنايته ودعائه، إلاّ أنا نراه يرغب في أن يدعو له الإمام وأن يكون متحننا رؤوفا به وأن يكون سامعاً مطيعاً له وكذا ولده زين العابدين! مع أن في هذه

(۱) سورة البينة، الآية: ۷. (۲) بحار الأنوار ج۲۵/ ۱۷۰ – ۱۷۶.

الفقرات معاني تربوية لكيفية التعامل مع الإمام المعصوم، إلاّ أني أقطع أن الإمام الحسين كان راغباً حقاً بدعاء الإمام له، وكان حقاً لا مجازا في قوله: (وهب لنا رأفته ورحمته وتعطفه وتحننه واجعلنا له سامعين مطيعين وفي رضاه ساعين) وذلك ببساطة لكون الإمام عشيرة يعلم أن رضاه رضا الله، ورأفته رأفة الله، وطاعته طاعة لله، لأن الإمام محل مشيئة الله ومرآة عن غضبه ورضاه، (إن الله ليرضى لرضا فاطمة وليغضب لغضبها) لأنها دليل إرادة الله، كما في زيارة آل يس «السلام عليك يا حجة الله ودليل إرادته».

يقول الإمام الحسين ٢٠٠٠ في دعاء عرفة على نسخة الإقبال، والإمام السجاد ١ أَيَّدُتْ دِينَكَ فِي كُلِّ أَوَانٍ بِإِمَامٍ أَقَمْتُهُ عَلَماً لِعِبَادِكَ، وَمَنَاراً فِي بِلَادِكَ بَعْدَ أَنْ وَصَلْتَ حَبْلَهُ بِحَبْلِكَ، وَجَعَلْتُهُ الذَّرِيعَةُ إِلَى رِضْوَانِكَ، وَافْتَرَضْتَ طَاعَتَهُ، وَحَذَّرْتَ مَعْصِيَتُهُ، وَأَمَرْتَ بِامْتِثَالِ أَوَامِرِهِ، وَالإِنْتِهَاءِ عِندَ نَهْيِهِ، وَأَلَّا يَتَقَدَّمَهُ مُتَقَدِّمٌ، وَلَا يَتَأَخَّرَ عَنْهُ مُتَأَخَّرُ فَهْوَ عِصْمةُ اللَّائِذِينَ، وَكَهْفُ الْمُؤْمِنِينَ وَعُرْوَةُ الْمُتَمَسِّكِينَ، وَبَهَاءُ الْعَالَمِينَ. اللَّهُمَّ فَأَوْزِعْ لِوَلِيَٰكَ شُكْرَ مَا أَنْعَمْتَ بِهِ عَلَيْهِ، وَأَوْزِعْنَا مِثْلَهُ فِيهِ، وَآتِهِ مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَانا نْصِيراً، وَافْتَحْ لَهُ فَتْحاً يَسِيراً، وَأَعِنْهُ بِرُكْنِكَ الْأَعَزَ، وَاشْدُدْ أَزْرَهُ، وَقَوّ عَضْدَهُ، وَرَاعِهِ بِعَيْنِكَ، وَاحْمِهِ بِحِفْظِكَ وانْضُرْهُ بِمَلَائِكَتِكَ، وَامْدُدُهُ بِجُنْدِكَ الْأَغْلَبِ. وَأَقِمْ بهِ كِتَابَكَ وَخُدُوذَكَ وَشَرَائِعَكَ وَسُنَنَ رَسُولِكَ، صَلَوَاتُكَ اللَّهُمَّ عَلَيْهِ وَآلِهِ، وَأَحْي بِهِ مَا أَمَاتَهُ الظَّالِمُونَ مِنْ مَعَالِم دِينِكْ، وَاجُلُ بِهِ صَدَاءَ الْجَوْرِ عَنْ طَرِيقَتِكَ، وَأَبِنْ بِهِ الضّرَّاءَ مِنْ سَبِيلِكَ، وَأَزِلْ بِهِ النَّاكِبِينَ عَنْ صِرَاطِكَ، وَامْحَقْ بِهِ بُغَاةَ قَصْدِكَ عِوَجاً وَأَلِنْ جَائِبُهُ لِأَوْلِيَائِكَ، وَابْسُطْ يَدْهُ عَلَى أَعْدَائِكَ، وَهَبْ لَنَا رَأْفَتَهُ، وَرَحْمَتَهُ وَتَعَظّْفَهُ وَتَحَنَّنُهُ وَاجْعَلْنَا لَهُ سَامِعِينَ مُطِيعِينَ، وَفِي رِضَاهُ سَاعِينَ، وَإِلَى نُصْرَتِهِ وَالْمُدَافَعَةِ عَنْهُ مْكْنِفِينَ، وَإِلَيْكَ وَإِلَى رَسُولِكَ صَلَوَاتُكَ اللَّهُمَّ عَلَيْهِ وَآلِهِ بِذَلِكَ مُتَقَرِّبِينَ. اللَّهُمَّ وَصَلْ عَلَى أَوْلِيَائِهِمُ الْمُعْتَرِفِينَ بِمَقَامِهِمُ، الْمُتَبِعِينَ مَنْهَجَهُمُ، الْمُقْتَفِينَ آثَارَهُم، الْمُسْتَمْسِكِينَ بِعُرْوَتِهِمُ، الْمُتَمَسِّكِينَ بولَايَتِهِمُ، الْمُؤْتَمِّينَ بِإِمَامَتِهِمْ، الْمُسَلِّمِينَ لِأَمْرِهِمْ، الْمُجْتَهِدِينَ فِي طَاعَتِهِمُ، الْمُنْتَظِرِينَ أَيَّامَهُمُ، الْمَادِّينَ إِلَيْهِمْ أَعْيُنَهُمُ، الصَّلْوَاتِ الْمُبَارَكَاتِ الزَّاكِيَاتِ النَّامِيَاتِ الْغَادِيَاتِ الرَّائِحَاتِ. وَسَلَّمْ عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَرْوَاحِهِمْ، وَاجْمَعْ عَلَى

التَّقْوَى أَمْرَهُمْ، وَأَصْلِحْ لَهُمْ شُئُونَهُمْ،وَتُبْ عَلَيْهِمْ،إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ، وَخَيْرُ الْغَافِرِينَ،وَاجْعَلْنَا مَعَهُمْ فِي دَارِ السَّلَامِ بِرَحْمَتِكَ،يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ»<sup>(1)</sup>.

لاحظ أخي العزيز كيف يدعو (سيد شباب أهل الجنة وزين السموات والأرض كما جاء عن جدهم عنه وكذا ولده السجاد عنه للمؤمنين بهم وبمقاماتهم التي رتبهم الله فيها، والتابعين لهم، المنتظرين لأيامهم، ويرجوان من الله أن يجعلهما معهم، وذلك لبيان فضلهم وسمو منزلتهم، فطوبي لهم ثم طوبي لهم.

# الإمام الباقر عنه يتمنى نصرة الإمام (عجل الله فرجه)

عن أبي خالد الكابلي عن أبي جعفر علي أنه قال: كأني بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحق فلا يعطونه ثم يطلبونه فلا يعطونه فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على عواتقهم فيعطون ما سألوا فلا يقبلونه حتى يقوموا ولا يدفعونها إلا إلى صاحبكم قتلاهم شهداء أما إني لو أدركت ذلك لاستبقيت نفسي لصاحب هذا الأمر<sup>(٢)</sup>.

لاحظ عزيزي القارئ مع أن الإمام ﷺ يصف قتلى أهل المشرق بالشهداء، والشهداء من أفضل سعداء أهل الجنة منزلاً، إلاّ أنه يختار معيته مع الإمام المنتظر ويفضل ذلك على الجنة، لعظيم معرفته به وشدة حبه له.

# الإمام الصادق 🕬 يتمنى خدمته (روحي فداه)

عن خلاد بن الصفار قال: سئل أبو عبد الله الله الله هل ولد القائم الله فقال: لا ولو أدركته لخدمته أيام حياتي<sup>(٣)</sup>.

- (١) إقبال الأعمال/ ٣٥٣، الصحيفة السجادية/ دعاؤه في يوم عرفة.
  - (۲) الغيبة للنعماني/ ۲۷۳.
- (٣) م ن/ ٢٤٥، وظيفة الأنام في زمن غيبة الإمام الميرزا محمد تقي الأصفهاني ج٢/ ٧.

وهذا الإمام الصادق على الذي حير الأولين والآخرين بسعة علمه وعظيم حكمته، هذا الإمام الذي يصفه الله تبارك وتعالى لنبيه على كما في هذه الرواية: عن الحسين بن علي على قال: دخلت على رسول الله عن إلى أن يقول.. فركب الله عزم في صلبه نطفة مباركة زكية وأخبرني على أن الله تبارك وتعالى طيب هذه النطفة وسماها عنده جعفرا وجعله هادياً مهدياً وراضياً مرضياً يدعو ربه فيقول في دعائه يا دان غير متوان يا أرحم الراحمين اجعل لشيعتي من النار وقاء ولهم عندك رضا واغفر ذنوبهم ويسر أمورهم واقض ديونهم واستر عوراتهم وهب لهم الكبائر التي بينك وبينهم يا من لا يخاف الضيم في تأخذُمُ سِنَةٌ وَلَا نَوَمٌ أ<sup>(1)</sup> اجعل لي من إلى الجنة.

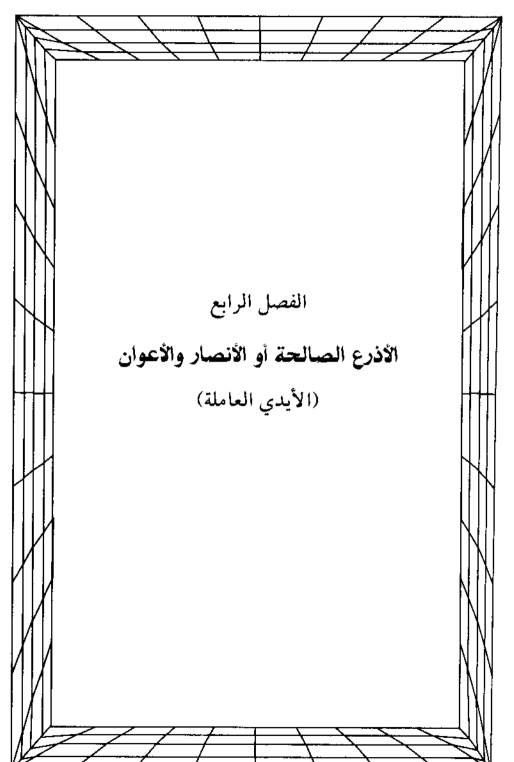
هذا الإمام الذي هذه صفته يتمنى أن يكون خادماً للحجة ابن الحسن (أرواحنا فداه) أيام حياته!! فكيف لنا، نحن القاصرين، وبأي لسان نخاطبه عظيمة؟ فإن كان الصادق عليمة يتمنى خدمته، فما الذي بقي لنا نحن المساكين؟!!.

#### الخلاصة

وخلاصة هذا الفصل أن الإمام (عجل الله فرجه الشريف) أعظم وأكمل من ألا يكون هو سبب تأخر الفرج عن شيعته والبشرية جمعاء، وأن دائرته تامة بالكمالات التي تفيض بالخير على من طهر وعاؤه وهو السبب المتصل بين الأرض والسما وأنه أجل وأعظم من أن يحتاج إلى زخم نفسي أو استعداد فكري، كما ثبت ويحما الله أنه مسدد بالوحي الإلهي الإرشادي لا التشريعي.

إذن لا إشكال في جاهزيته لقيادة العالم نحو الكمال والسعادة التي أرادها الا تبارك وتعالى لعبده الإنسان بل لكل المخلوقات.

- (١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.
- (٢) بحار الأنوار ج٢٠٥ / ٢٠٦ ٢٠٦.



لقد خلصنا في الفصول السابقة إلى أن سبب الغيبة لا يتعلق بعدم صلاحية الفكرة (الإسلام) للتطبيق، ولا هو في عدم جاهزية الإمام المهدي لليكلي لقيادة الثورة العالمية نحو خالق الخلق وبارئهم تبارك وتعالى، وبهذا نكون انتهينا إلى الدائرة الثالثة أو الركيزة الثالثة من ركائز الإصلاح، هي الأذرع الصالحة التي تساعد القائد المنفذ للمشروع الإلهي في نقل الخطة الإلهية في تأهيل الخلق وقيادتهم نحو العبودية لله والكمال بها من حيز التنظير إلى حيز التطبيق. اذ سنبحث في هذا الفصل هل لهم مدخلية (الأنصار) في غيبة الإمام أم لا وهل هم سبب تأخير الظهور الشريف أم لا؟.

ولكن قبل أن نُشرع في بحث الموضوع سنعود إلى مناقشة علل الغيبة الأخرى التي ذكرتها الروايات، وذلك كما وعدناكم في الفصل الأول بمناقشتها واحدة واحدة كي نثبت أن جميع العلل المذكورة تعود في أصلها إلى علة واحدة، وبنفس الوقت نخلص لهذه العلة المقصودة التي هي عدم وجود أنصار حقيقيين للنهضة بالمشروع مع الإمام بقية الله في أرضه (روحي وأرواح العالمين فداه) وهي العلة الأصلية التي ترجع إليها جميع العلل كما نعتقد وسيثبت بالدليل إن شاء الله.

لقد سبق أن فندنا أن يكون السبب وراء الغيبة هو (سر) من أسرار الله تبارك وتعالى، بعد أن عرضنا الرواية على القرآن الكريم، وكذا ناقشنا ما معنى أن تكون الغيبة بسبب خوفه (ارواحنا فداه) من القتل وقلنا إن هذا الخوف على المشروع لا على نفسه.

وبقيت لدينا علل الغيبة الأخرى التي سنناقشها تباعا لأن لها علاقة وطيدة بموضوع هذا الفصل الذي يبحث توافر أصحاب الإمام من عدمه.

## ج: معاقبة الناس بنزع الحجة من بين أظهرهم

عن مروان الأنباري قال: خرج من أبي عبد الله عظيم إن الله إذا كره لنا جوار

قوم نزعنا من بين أظهرهم<sup>(1)</sup>. . هذه الرواية مصداق لقوله تعالى : ﴿ذَلِكَ لِأَنَ اللَّهُ لَمَ يَكُ مُغَيَرًا بَعَمَةً أَنْعَمَها عَلَى قَوْمِ حَتَى يُعَبَرُوا مَا بِأَنفَسِهمْ وَأَتَ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيدٌ ﴾<sup>(7)</sup>. وهذه العلة كما بيناها في مناقشة العلة الأولى في الفصل الأول (إنها سر من الله) حينما قلنا إن الإمام الحجة ظَيَنَكَ نعمة من الله كما قال سبحانه في كتابه : ﴿ . . . وَأَسَبَعَ عَنبَكُمْ نِعَمَّمُ ظُهرةَ وَبَاطِنَةٌ ﴾<sup>(٣)</sup>. النعمة الظاهرة الإمام الظاهر والنعمة الباطنة الإمام الغائب<sup>(1)</sup>. إذ لو كان هناك مؤمنون مخلصون نما حجب الله تبارك وتعالى حجته ونوره عنهم، ولأنهم عصوا وخالفوا واستكبروا على حججه وسبل هدايته، نزع عنهم هذه السبل

والمحصلة التي نخرج بها هي عدم وجود مؤمنين حقيقيين بدور الإمام في قياة الأمة، وأنها غيرت فغير الله ونزع عنها نعمته الظاهرة وأبقى النعمة الباطنة، لأنها نعمة تكوينية يحتاج إليها الكون لدوام بقائه، وإلى هذا المعنى أشارت في الرواية الآتية:

عن الأعمش عن الصادق تشميم قال: "لم تخل الأرض منذ خلق الله آدم من حجة لله فيها ظاهر مشهور أو غائب مستور ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجة لله فيها ولولاه لم يعبد الله، قال سليمان فقلت للصادق تشميم فكيف ينتفع الناس بالحجة الغائب المستور قال كما ينتفعون بالشمس إذا سترها السحاب"<sup>(ه)</sup>. إن الشمس تؤدي كل الدور المراد منها وإن غيبها السحاب وكذا الإمام (عج) يؤدي كل دوره التكويني وإن لم يباشره الناس بعيونهم.

# د: حتى يصغو الكدر ويبقى الخلص من المؤمنين

عن الإمام الصادق ﷺ في رواية طويلة يحدث فيها سدير الصيرفي عن سبب امتحان الله لأصحاب نوح ﷺ بطول المحنة حتى ارتد منهم قوم بعد قوم بعد أن

- (١) علل الشرائع/ ٢٤٥، وبنفس المعنى في الكافي ج١/ ٤٣: (عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَرْجِ قَالَ كَتَبَ إِلَيْ أَبُو جَعْفَرِ عَظِيَرٍ إِذا غَضِبَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى خَلْقِهِ نَحَّانَا عَنْ جِوَارِهِمْ). (٢) سورة الأنفال، الآية: ٥.
  - (٣) سورة لقمان، الآية: ٢٠.
  - (٤) تفسير الميزان ج١٢٦/١٦.
  - ۵) كمال الدين ج١/٢٠٧، الأمالي للصدوق/١٨٦ وروضة الواعظين ج١/١٩٩.

وعدهم بالفرج وعلامته زرع نوى التمر وإثماره مرة بعد مرة حتى جاء الفرج عند إثمار السابعة، وحينها لم يبق مع نوح إلاّ من محض الإيمان محضاً، يقول الصادق عيني :

• . . . فما زالت تلك الطوائف من المؤمنين ترتد منه طائفة بعد طائفة إلى أن عاد إلى نيف وسبعين رجلاً فأوحى الله تبارك وتعالى عند ذلك إليه وقال: يا نوح الأن أسفر الصبح عن الليل لعينك حين صرح الحق عن محضه وصفا الأمر والإيمان من الكدر بارتداد كل من كانت طينته خبيثة فلو أنى أهلكت الكفار وأبقيت من قد ارتد من الطوائف التي كانت آمنت بك لما كنت صدقت وعدى السابق للمؤمنين الذين أخلصوا التوحيد من قومك واعتصموا بحبل نبوتك بأن أستخلفهم في الأرض وأمكن لهم دينهم وأبدل خوفهم بالأمن لكي تخلص العبادة لي بذهاب الشك من قلوبهم وكيف يكون الاستخلاف والتمكين وبدل الخوف بالأمن مني لهم مع ما كنت أعلم من ضعف يقين الذين ارتدوا وخبث طينهم وسوء سرائرهم التي كانت نتائج النفاق وسنوح الضلالة فلو أنهم تسنموا مني الملك الذي أوتي المؤمنين وقت الاستخلاف إذا أهلكت أعداءهم لنشقوا روائح صفاته ولاستحكمت سرائر نفاقهم وتأبدت حبال ضلالة قلوبهم ولكاشفوا إخوانهم بالعداوة وحاربوهم على طلب الرئاسة والتفرد بالأمر والنهى وكيف يكون التمكين في الدين وانتشار الأمر في المؤمنين مع إثارة الغتن وإيقاع الحروب كلا . . . قال الصادق ٢٠٠٠ : وكذلك القائم فإنه تمتد أيام غيبته ليصرح الحق عن محضه ويصفو الإيمان من الكدر بارتداد كل من كانت طينته خبيثة من الشيعة الذين يخشى عليهم النفاق إذا أحسوا بالاستخلاف والتمكين والأمن المنتشر في عهد القائم (عج)»<sup>(١)</sup>.

الرواية واضحة الدلالة على أن سبب الغيبة هو تمحيص الشيعة وغربلتهم كما نمت غربلة قوم نوح عظيمًة من أجل الحصول على الخلص من الأنصار من الذين ليس لهم هم في هذه الدنيا إلاّ طاعة الله وطاعة الرسول وأولي الأمر بغية تحقيق العدل الإلهي وحفظ كرامة الإنسان وتوفير الحياة الكريمة التي أراد الله له أن يحياها،

(١) كمال الدين ج٢/ ٣٥٦، الغيبة للطوسي/ ١٧٢ ومنتخب الأنوار المضيئة/ ١٨٥.

وحينما يخص الإمامُ عَنِينَةُ الشيعة بهذا الحديث، ذلك لأنهم من سيتحمل مسؤولية النهضة مع الإمام في نشر القسط والعدل في أرجاء الكون، وإنما التأكيد على شيعة أهل البيت لأنهم الفرقة الناجية والثابتة على الحق فأما الأخرون من المخالفين فقد فرغ الشيطان منهم كما في الرواية التالية : عن زرارة قال : قلت له قوله لأرض : ﴿قَالَ لَهِمَا أَقُوَيْتَنِي لأَفَنُدَذَ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ (أَنَّ مُنَ لَاَتِبَهُم مِنْ بَيْنِ أَبَدِيهِمْ وَمَنْ خَلَفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَام شَابِلِهِمَ وَلاَ عَدُ أَكْتَرَهُمْ تَنَكِرِينَ (أَنَّ مَالَ قَالَ : قَالَ اللهِ على الحق فأما الأخرون من المخالفين فقد فرغ المُوَيْتَنِي لأَفَنُدَذَ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ (أَنَّ مُنْ اللهِ عن زرارة قال : قلت له قوله الأَضم وعن شَابِلِهِمَ وَلا عَدُ أَكْتَرَهُمْ تَنَكِرِينَ (أَنَ مَقَلَ فَعَالَ أَبُو جعفر عَنْ اللهُ عالما عمد لك ولأصحابك فأما الآخرون فقد فرغ منهم<sup>(٢)</sup>.

ولعل الرواية التالية تسلط الضوء أكثر على كيفية غربلة الشيعة لانتخاب الخلص منهم:

"فعن مالك بن ضمرة قال: قال: أمير المؤمنين على لشيعته: كونوا في الناس كالنحل في الطير ليس شيء من الطير إلا وهو يستضعفها ولو يعلم ما في أجوافها لم يفعل بها كما يفعل خالطوا الناس بأبدانكم وزايلوهم بقلوبكم وأعمالكم فإن لكل امرئ ما اكتسب وهو يوم القيامة مع من أحب أما إنكم لن تروا ما تحبون وما تأملون يا معشر الشيعة حتى يتفل بعضكم في وجوه بعض وحتى يسمي بعضكم بعضا كذاين وحتى لا يبقى منكم على هذا الأمر إلا كالكحل في العين والملح في الطعام وهر وقل الزاد وسأضرب لكم في ذلك مثلا وهو كمثل رجل كان له طعام قد ذرأه وغربله وقع فيه ثم أخرجه ونقاه وذرأه ثم جعله في البيت وأغلق عليه الباب ما شاء الله ثم وقع فيه ثم أخرجه ونقاه وذرأه ثم جعله في البيت وأغلق عليه الباب ما شاء الله ثم وأغلق عليه الباب ثم أخرجه بعد حين فوجده قد وقع فيه السوس ففعل به كما فعا مرارا حتى بقيت منه رزمة كرزمة الأندر الذي لا يضره الموس شيئاً وكذلك أنم مرارا حتى بقيت منه رزمة كرزمة الأندر الذي لا يضره السوس شيئاً وكذلك أنم مرارا حتى بقيت منه رزمة كرزمة الأندر الذي لا يضره السوس شيئاً وكذلك أنم

- (١) سورة الأعراف، الآيتان: ١٢، ١٧.
- (٢) تفسير نور الثقلين ج٢/ ١٠، تفسير العياشي ج٢/٦ وتفسير الصافي للفيض الكاشاني ج٢/
   ١٨٥.
  - (٣) الغيبة للنعماني ص/٢٦، موسوعة أحاديث أمير المؤمنين علي ١٠٠٠ ج١ / ٢٨٩.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدى العاملة)

وكيف لا يكون الأمر هكذا مع خطورة الدور الذي سيؤديه المختار من هؤلاء الأنصار، فلا بد أن يكون محصناً من الفتن والشهوات والأهواء حتى لا يكون حجر عثرة في تحقيق المشروع الإلهي لا سيما أن الدنيا ستفتح أبوابها لهم على مصراعيها وستكون كل كنوز الدنيا بين أيديهم.

ولعل في التجربة العراقية خير دليل على ذلك، بل لعلّه من أوضح الدلائل على حكمة الغيبة، أنظر عزيزي القارئ لما آل إليه الوضع في العراق بعد أن استولى على الحكم مناضلو الأمس ولاحظ كيف استشرى الفساد في كل مفاصل الدولة، والسبب واضح وهو نفس السبب الكامن وراء الغيبة، فلك أن تتخيل عزيزي القارئ لو ظهر الإمام ولم يكن يملك قاعدة من المؤمنين الزاهدين في الدنيا وحطامها وكانت ثورة الشهوات والأهواء تعصف في دواخلهم وفجأة تأتيهم السلطة بكل عنفوانها! ترى ماذا سيكون الوضع حينها؟ والجواب واضح وقد بينه الله تبارك وتعالى لنبيه نوح عليك في الرواية المتقدمة وكيف أن الذين يخشى عليهم النفاق سيقاتلون إخوانهم من أجل الرئاسة والزعامة، وهذا بالضبط ما نشكو منه اليوم في تجربتنا العراقية الجديدة بعد سقوط طاغية الطواغيت.

إذن لا بد من أن يصفو الكدر للحصول على الأنصار المخلصين من الذين لا هم لهم سوى إقامة أحكام الله في الأرض والارتقاء بالإنسانية نحو الكمال.

### ه: حتى لا تبقى فئة تقول لو حكمنا لعدلنا

عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله علي أنه قال: ما يكون هذا الأمر حتى لا يبقى صنف من الناس إلا قد ولوا على الناس حتى لا يقول قائل إنا لو ولينا لعدلنا ثم يقوم القائم بالحق والعدل<sup>(۱)</sup>. وهذه أيضاً ترتبط بعدم وجود أنصار له للقيام بثورته وإنقاذ الناس من الظالمين والطواغيت لاسيما إنه مأمور بالقاعدة القرآنية العامة بالدفاع عن المستضعفين في الأرض أين ما وجدوا إذا وجد سبيلاً ما

(١) الغيبة للنعماني/ ٢٧٤. معجم أحاديث الإمام المهدي عظيمة ج٢/ ٤٢٧ والإمام المهدي المنتظر السيد عدنان البكاء/ ٤٧٦. غيبة الإمام المهدي (عج)

لإنقاذهم وهدايتهم، قال تعالى في كتابه الحكيم: ﴿وَمَا لَكُرَ لَا نُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ الَّهِ وَالْسُتَشْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَلَةِ وَٱلْوِلَدَنِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاً أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَقْلُهَا وَآجْعَل لَنَا مِن لَدُنْكَ وَلِيَّا وَآجْعَل لَنَا مِن لَدُنْكَ نَصِيرًا﴾<sup>(١)</sup>.

يقول السيد الطباطبائي في تفسيره الميزان بخصوص الآية ما هذا نصه:

قوله تعالى: ﴿وَمَا لَكُمْ لَا نُقَنِئُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلْمُسْتَفَعَفِينَ...﴾ البخ عطف على موضع لفظ الجلالة، والآية تشتمل على حث وتحريض آخر على القتال في لفظ الاستفهام بتذكير أن قتالكم قتال في سبيل الله سبحانه، وهو الذي لا بغية لكم في حياتكم السعيدة إلا رضوانه، ولا سعادة أسعد من قربه، وفي سبيل المستضعفين من رجالكم ونسائكم وولدانكم.

ففي الآية استنهاض وتهييج لكافة المؤمنين وإغراء لهم: أما المؤمنون خالصو الإيمان وطاهرو القلوب فيكفيهم ذكر الله جل ذكره في أن يقوموا على الحق وبلبوا نداء ربهم ويجيبوا داعيه، وأما من دونهم من المؤمنين فإن لم يكفهم ذلك فليكفهم أن قتالهم هذا على أنه قتال في سبيل الله قتال في سبيل من استضعفه الكفار من رجالهم ونسائهم وذراريهم فليغيروا لهم وليتعصبوا.. والإسلام وإن أبطل كل نسب وسبب دون الإيمان إلا أنه أمضى بعد التلبس بالإيمان الأنساب والأسباب القومية أقربائه من رجاله ونسائهم وذراريهم فليغيروا لهم وليتعصبوا.. والإسلام وإن أبطل كل نسب مسبب دون الإيمان إلا أنه أمضى بعد التلبس بالإيمان الأنساب والأسباب القومية أقربائه من رجاله ونسائه وذراريه إذا كانوا على الإسلام فإن ذلك يعود بالآخرة إلى سبيل الله دون غيره. وهؤلاء المستضعفون الذين هم أبعاضهم وأفلاذهم مؤمنون باله سبحانه بدليل قوله: الذين يقولون ربنا.. الخ"، وهم مع ذلك مذللون معذبون الظلم، ولم يقل: الظالم أهلها على أنفسهم، وفيه إشعار أهلها، وقد أطل الظلم، ولم يقل: الظالم أهلها على أنفسهم، وفيه إشعار ما ألها بأنواع التعذيب والإيذاء وكان الأمر<sup>(٢)</sup>.

ويبين صاحب تفسير الأمثل هذا الأصل القرآني بقوله: ﴿وَمَا لَكُرَ لَا نُقَلِلُونَ لِه

- (١) سورة النساء، الآية: ٧٥.
- (۲) تفسير الميزان ج٤/ ١٦٠ .

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدى العاملة)

سَبِيلِ ٱنَّهِ وَالْسُتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلْزِجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلَدَنِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَخْرِجْنَا مِنْ هَٰذِهِ ٱلْقَرَيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَآجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا﴾ .

وعلى هذا الأساس فالقرآن يطلب من المسلمين الجهاد في سبيل الله وكذلك في سبيل المستضعفين المظلومين، وأساساً إنّ هاتين الغايتين متحدّتان، ومع الأخذ بنظر الاعتبار عدم وجود قيد أو شرط في الآية أعلاه نفهم من ذلك وجوب الدفاع عن جميع المظلومين والمستضعفين في كلّ نقطة من العالم القريبة منها أو البعيدة، وفي الداخل أو الخارج.

وبعبارة أخرى: أنَّ حماية المظلومين في مقابل عدوان الظَّالمين هو أصل في الإسلام يجب مراعاته، حتَّى لو أدَّى الأمر إلى الجهاد واستخدام القوّة، فالإسلام لا يرضى للمسلمين الوقوف متفرّجين على ما يرد على المظلومين في العالم، وهذا الأمر من الأوامر المهمّة في الشريعة الإسلاميّة المقدّسة التي تحكي عن حقانيّة هذا الذين<sup>(1)</sup>.

وعلى الرغم من اختلاف المفسرين الجليلين حول ما إذا كان القتال بخصوص المستضعفين من المسلمين فقط أو هي قاعدة عامة تشمل كل مستضعف كيف ما كان دينه ومعتقده، إلاّ أنهما اتفقا على وجوب القتال في سبيل نصرة واستنقاذ المؤمنين المستضعفين من براثن ظالميهم.

وعلى القاعدة هذه سيكون أول المكلفين بذلك من خلقه الله وبعثه رحمة للعالمين شبيه جده المصطفى ووارثه في كل شيء إلاّ الأزواج والنبوة كما ورد عنهم ﷺ بقية الله وخليفته في أرضه وعلى عباده، الإمام المهدي (عجل الله فرجه الشريف).

إذن لم يكن لهؤلاء (بمختلف أصنافهم) أن يحكموا لو وجد الإمام أنصاراً وأعواناً لاستنقاذ المستضعفين من شيعته بالإضافة إلى بقية المسلمين، وبالتالي فإن حكم هؤلاء نتيجة لعدم تمكين الناس الإمام من حكمهم فابتلاهم الله بالطواغيت ولأنهم غيروا فغير الله كما قلنا سابقاً .

(۱) تفسير الأمثل للشيخ مكارم الشيرازي ج۲/ ۲۸.

غيبة الإمام المهدي (عج)

والمحصلة أن حكم هؤلاء جاء نتيجة لخذلان الناس لإمامهم الحقيقي وإلجائه للغيبة، وإنما مكن الله تبارك وتعالى كل الأصناف من خوض تجربة الحكم كي لا يدعي أحدهم بعد أن يرى عدل قائم آل محمد عليه وسيرته العطرة بين الناس وملئه الدنيا قسطاً وعدلاً كما ملؤوها من قبله ظلماً وجوراً، نعم كي لا يدعي أحد أو صنف من الناس القدرة على الإتيان بما جاء به قائم آل محمد عليه لسعادة البشرية.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى لكي يصبح واضحاً لدى الناس أن لا منقذ لهم غير الحاكم بأمر الله وهديه وهو الإمام المعصوم المسدد من قبل الله الذي يعيش من أجل سعادتهم وتكاملهم فقط وهذا غاية ما يريد أن يوصلهم إليه من دون أن تكون لديه أية منافع شخصية، وسيعرف الناس هذا بعد أن يشاهدوا بأم أعينهم سقوط كل تجارب الحكم والتسلط التي حكمت بغير هدي الله وتسديده والذي لم ولن يجدوه إلاً عند مهدي آل محمد يشي .

ولعل آخر هذه الأصناف هو الصنف الذي يحكم الآن في العراق من الشيعة، بعد أن حُرموا من الحكم طيلة الأربعة عشر قرنا المنصرمة.

# و: حتى تمتلئ الأرض ظلماً وجوراً

عن سلمان المحمدي في رواية طويلة نأخذ محل الحاجة منها قال: قال أمير المؤمنين علي : «... ثمّ يكشف الله بنا أهل البيت جميع البلايا عن أهل دعوة الله بعد شدّة من البلاء العظيم حتى تملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلما وجوراً...»<sup>(1)</sup>.

وعَنْ أَبِي أَحْمَدَ مُحَمَّدِ بْنِ زِيَادٍ الْأَزْدِيِّ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ فِي حَلِيكِ أَوْصَافِ الْإِمَامِ الثَّانِي عَشَرَ وَغَيْبَتِهِ قَالَ: «تَخْفَى عَلَى النَّاسِ وِلَادَتْهُ وَلَا تَحِلُ لَهُمْ تَسْمِيَتُهُ حَتَّى يُظْهِرَهُ اللَّهُ فَيَمْلاً الْأَرْضَ عَدْلًا وَقِسْطاً كَمَا مُلِنَّتْ جَوْراً وَظُلْماً»<sup>(٢)</sup>.

الحقيقة أن من الشبهات التي انتشرت في الآونة الأخيرة وبالأخص في سنوات

- (۱) بحار الأنوار ج۳۰/ ۸۰.
- (٢) وسائل الشيعة ج ٢٤٢/١٦.

الفصل ألرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

التسعينيات إلى يومنا هذا شبهة أن الإمام لن يظهر حتى تمتلئ الدنيا ظلماً وجوراً!!.

وإن من المؤسف عدم التمييز بين العلامة أو الشرط وبين النتيجة، فإن العلامة هي إشارة لحدث سيقع بعدها، أما الشرط فهو توقف حدوث حدث ما على تحققه كما في الرواية التالية: عن تبيع قال: «إذا كانت هدة بالشام قبل البيداء، فلا بيداء ولا سنياني»<sup>(1)</sup>.

والرواية هذه (بغض النظر عن صحتها أم لا) تتحدث عن تحقق شرط (وهذا واضح باستخدام إذا الشرطية) وهو الهدة التي في الشام لينتفي على أثرها خروج السفياني وطبعاً الخسف بالبيداء بجيشه لانتفاء الموضوع.

أما امتلاء الأرض ظلماً وجوراً، إنما هو نتيجة لفساد الناس وحكم الظالمين وعدم تمكين الإمام من الحكم وأخذ دوره الشرعي المنصوص عليه من قبل الله بهداية الناس وقيادتهم نحو الله تبارك وتعالى وليس هو علامة أو شرطاً للظهور المبارك.

ويرجع السبب في ذلك لنفس العلة التي أشرنا إليها وهي عدم وجود أعوان وأنصار لإحقاق الحق وإقامة العدل.

#### ز: انتظاره للعدة المعدودة من أصحابه

عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني قال قلت لمحمد بن علي بن موسى عنه الإلى لأرجو أن تكون القائم من أهل بيت محمد عنه الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً فقال النه يا أبا القاسم ما منا إلا وهو قائم بأمر الله برج وهاد إلى دين الله ولكن القائم الذي يطهر الله برجل به الأرض من أهل الكفر والجحود ويملؤها عدلاً وقسطاً هو الذي تخفى على الناس ولادته ويغيب عنهم شخصه ويحرم عليهم تسميته وهو سمي رسول الله تشكر وكنيه وهو الذي نطوى له الأرض ويذل له كل صعب ويجتمع إليه من أصحابه عدة أهل بدر ثلاثمائة وئلائة عشر رجلاً من أقاصي الأرض وذلك . . . العقد وهو عشرة آلاف رجل خرج

(١) معجم أحاديث المهدي ج١ / ٤٤٨ .

غيبة الإمام المهدي (عج)

بإذن الله بَرْجَكَ <sup>(1)</sup>. وعن أبي عبد الله بن بكير قال: «قال أبو الحسن للجَلَّهُ : يا ابن بكير إني لأقول قولاً، قول الله عَرَجَكَ : ﴿أَيَّنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ ٱللَّهُ عَلَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ <sup>(1)</sup>، فإذا اجتمعت له هذه العدة من أهل الإخلاص أظهر اله أمره، . . قد كانت آبائي للجَلَّة تقوله: لو كان فيكم عدة أهل بدر لقام قائمنا. . . <sup>(۳)</sup>. الروايتان توضحان بشكل لا لبس فيه أن العلة في عدم القيام هي عدم توفر العدة المطلوبة للتغيير، وبهذا يئبت أيضاً ما قلناه في البدء ورجع الأمر إلى العلة الأصلية التي هي عدم توفر الآذرع الصالحة للقيام بعملية التغيير.

## ح: حتى لا تكون لأحد الطواغيت بيعة في عنقه.

إن من العلل التي كانت وراء الغيبة كما أوردتها الروايات، هي العمل على أن لا يكون لأحد الطواغيت بيعة في عنقه، والغيبة هي أفضل الحلول لذلك.

عن أمير المؤمنين عليمًة قال: للقائم منا غيبة أمدها طويل كأني بالشيعة يجولون جولان النعم في غيبته يطلبون المرعى فلا يجدونه ألا فمن ثبت منهم على دينه ولم يقس قلبه لطول أمد غيبة إمامه فهو معي في درجتي يوم القيامة ثم قال عليه ال القائم منا إذا قام لم يكن لأحد في عنقه بيعة فلذلك تخفى ولادته ويغيب شخصه<sup>(1)</sup>.

بما أن الإمام الحجة المهدي (عجل الله فرجه الشريف) هو الإمام الأخير في سلسلة الأوصياء والمقدر له أن يكون منقذ الناس والشريعة من الإندراس. للا وجب عليه الحفاظ على حياته التي بها قوام الدنيا حسب قانون السببية التي شاء اله أن يدبر العالم من خلاله، فلا خيار أمامه إلاّ البيعة التي تتعارض مع مهمته بالقضاء على الظالمين أو المواجهة التي ستكون نهايتها القتل المحتم له بسبب قلة أنصاره وأعوانه أو الغيبة وهو المتعين.

- (۱) كمال الدين ج۲/ ۳۷۸.
- (٢) سورة البقرة، الأية: ١٤٨.
- (٣) مشكاة الأنوار لعلي بن الحسن الطبرسي ج١/ ٤٧. الاحتجاج ج٢/ ٤٤٩ وإعلام الورى/ ٣٥ وكفاية الأثر/ ٢٨٢ ومنتخب الأنوار المضيئة/ ١٧٧.
  - (٤) كمال الدين ج١/ ٣٠٣، ميزان الحكمة ج١/ ٢٤٣.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة).

إشكال محتمل : قد يقول قائل ولم الغيبة وتوجد التقية التي من خلالها يمكن أن يحفظ نفسه من القتل؟ .

نقول: لا شك أن التقية واجب شرعي يجب الالتزام به عند الضرورة، ولكن إذا كان حتى هذا الحكم لا يجعله بمنأى عن القتل والملاحقة فيجب عليه أن يلجأ لحل آخر، هذا من جهة والجهة الأخرى انه وإن عمل بالتقية فلن يتناسوا أنه هو الإمام الثاني عشر المقدر له أن يكون سقوط عروش جميع الطواغيت على يديه، فلا مناص حينئذ من الغيبة لاسيما أن القاعدة التي يمكن أن يتكئ عليها الإمام لم توجد بعد (ونعنى بها قاعدة الأيصار والأعوان).

إضافة إلى أن التقية التي انتهجها الأنمة ﷺ كانت فترة مرحلية لا تصلح لمهدي آل محمد فقد كان الأئمة ﷺ بحاجة إلى وقت ليرسخوا قيم الدين الحنيف التي شُن عليها حملة شعواء لتحريفها وتزييفها وبالنالي إضلال الناس بخلط الحق بالباطل.

والمتتبع لمجرى الأمور يلاحظ أن أعداء الدين من خلفاء الجور وحزب المنافقين الذين كانوا على عهد رسول الله ع الله وتوثبوا على منبره وغصبوا الخلافة بعد استشهاده، لم يذخروا جهداً لهدم هذا الدين من الداخل وبكافة السبل المتاحة.

وواحدة من هذه السبل تتمثل في خنق صوت الحق والعلم الذي كان واضحاً أن أهل البيت ﷺ هم الصادحون به على طول الطريق، وبعبارة اخرى تغبب خط الإمامة وحجبه عن الناس.

لذا كان كل جهد الأئمة عن الإسلام، ولأنهم كانوا يعلمون أن لا أحد غيرهم سيما أصل الإمامة] والدفاع عن الإسلام، ولأنهم كانوا يعلمون أن لا أحد غيرهم يضطلع أو يقدر على القيام بهذه المهمة لذا كان ديدنهم المحافظة على حياتهم لأطول مدة ممكنة وعيش سنوات إضافية لاستثمارها بالتصدي للبدع والتزييف وتحريف أحكام القرآن، ولولا ذلك لما كان يصلنا الحق الذي ننعم من خلاله بالهدى الذي نحن عليه اليوم.

أما القائم المهدي من آل محمد على فإن عمله يختلف عن عملهم وتكليفه ليس عين تكليفهم، إنما تكليفه يتلخص باجتثاث أصول الظلم والظالمين والقضاء على أئمة الجور ونشر أحكام الإسلام كما نزلت، لا تلك التي يسمح بها (الظرف المعاش)، وتطهير الدنيا من الكفر والشرك والظلم والجور والإلحاد، وبكلمة واحدة، إن الإمام المهدي يمثل انقضاء المهلة الإلهية لكل المنحرفين بالرجوع إلى الله والحق والعدل، لأنه يمثل الرحمة للمؤمنين والنقمة والعذاب على الكافرين والظالمين، لذا صرحت الروايات أنه (عجل الله فرجه الشريف) يقوم بالسيف والعلم.

## ط: لو تزيلوا لأنزلنا عليهم العذاب

عن إبراهيم الكرخي قال: قلت لأبي عبد الله المجلى : أو قال له رجل : أصلحك الله الم يكن علي المجلى قوياً في دين الله المرجل ؟ قال : بلى قال : فكيف ظهر عليه القوم وكيف لم يدفعهم وما يمنعه من ذلك؟ قال : اية في كتاب الله المرجل منعته، قال : قلت : وآية اية هي؟ قال : فوله عرجك : المؤنو ترتيلوا لعذّاً الذيك كفروا مِنْهُمْ عذابا إليماً (11)، إنه كان لله المرجل ودائع مؤمنون في أصلاب قوم كافرين ومنافقين فلم يكن علي للجلة ليفتل الاباء حتى يخرج الودائع فلما خرجت الودائع ظهر على من ظهر فقاتله وكذلك قائمنا أهل البيت لن يظهر آبداً حتى تظهر ودائع الله عرجك فإذ ظهرت، ظهر على من يظهر فقتله<sup>(11)</sup>.

تشير هذه الروايات إلى علة من نوع آخر. وتحيل الغيبة إلى شأن غيبي لا يمت إلى الفعل البشري بصلة، يمثل في خروج ودائع الله من المومنين من أصلاب الكافرين، بيد أن هذا التفسير يواجه بعدة إشكالات:

الأول: أنه يعارض ظاهر الأية التي تتحدث عن مؤمني مكة وأنهم لو تزيلوا (أي تمايزوا أو انعزلوا) عن مشركي مكة لأمكن القضاء على المشركين من دون التسبب بقتل المؤمنين أو أذيتهم من قبل أخوتهم المسلمين.

يقول السيد الطباطبائي في تفسيره الميزان عند التعرض لهذه الآية : ﴿هُمْ ٱلَّذِينَ

- (١) سورة الفتح، الآية: ٢٥.
- (٢) كمال الدين ج٢/ ٦٤٢، تفسير القمي ج٢/ ٣١٧ وعلل الشرائع ج١/ ١٤٧.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

كَفَرُوا وَصَدُوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْهَدَى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغَ مَعَلَّهُ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَآةُ مُؤْمِنَتُ لَذ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَعُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرَّةٌ بِغَيْرٍ عِلْمٍ لَيُدْخِلَ ٱللهُ في رَحْمَتِهِ، مَن يَشَاَةً لَوْ تَـزَيَّلُوا لَعَذَبَا ٱلَذِيبَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا ٱلِيـمَا﴾(١).

الوطء، الدوس، والمعرة، المكروه. . . والمعنى : لولا أن تدوسوا رجالاً مؤمنين ونساء مؤمنات بمكة وانتم جاهلون بهم فيصيبكم من قتلهم وإهلاكهم مكروه لما كف الله أيديكم عنهم، وقوله تعالى : ليدخل في رحمته من يشاء، اللام متعلق بمحذوف والتقدير ولكن كف أيديكم عنهم ليدخل في رحمته أولئك المؤمنين والمؤمنات غير المتميزين سلامتهم من القتل وإياكم بحفظكم من إصابة المعرة. وقوله : لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً آليماً، "التزيل التفرق"، وضمير "تزيلوا" لجميع من تقدم ذكره من المؤمنين والكفار من أهل مكة، أي لو تفرقوا بأن يمتاز المؤمنون من الكفار لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً آليماً، هل مكة، أي لو تفرقوا بأن يعتاز المؤمنون من الكفار لعذبنا الذين كفروا منه م يفاو من أهل مكة من إصابة المعرة.

ويقول صاحب تفسير الأمثل في تفسيره للآية: وهذه الآية تشير إلى طائفة من (الرجال والنساء) المسلمين الذين اعتنقوا الإسلام في مكة ولم يهاجروا لأسباب خاصة، فلو قاتل المسلمون أهل مكة لأوقعوا أرواح هؤلاء المستضعفين في خطر، ولامتدت ألسنة المشركين بالقول إن جنود الإسلام لم يرحموا لا أعداءهم ومخالفيهم ولا أتباعهم ومؤالفيهم وهذا عيب وعار كبير... إلى أن قال: وهذا لا يمنع أن تكون الآية مشيرة إلى المؤمنين المختلطين بالكفار في مكة وإلى المؤمنين الذين هم في أصلاب الكافرين وسيولدون في ما بعد<sup>(٣)</sup>.

الثاني: أنه يتعارض مع الكثير من الروايات الواردة بشأن ضرورة توفر العدة المعدودة وعدها شرطاً رئيساً في الظهور الشريف: مثل قول أمير المؤمنين عَظِيَّة : «لولا حضور الحاضر وقيام الحجة بوجود الناصر وما أخذ الله على العلماء ألا يقرّوا على كظة ظالم ولا سغب مظلوم لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت آخرها بكأس

- (١) سورة الفتح، الآية: ٢٥.
- (٢) الميزان للطباطبائي ج١٨/ ٣١٤.
- (٣) تفسير الأمثل للشيخ مكارم الشيرازي ج١٦/ ٤٣٥.

أولها ولألفيتم دنياكم هذه عندي أزهد من عفطة عنز»، أو قول الإمام الباقر الميمة : «إذا اجتمع للإمام عدة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر وجب عليه القيام والتغيير»، الروايتان واضحتان في دلالتهما على علة القيام، فإن أمير المؤمنين الميمة يقر بأن الحجة تقوم على الإمام بوجود (أي توفر) الناصر، وأن لا حجة شرعية له في القعود مع توفر هذا الشرط، لاسيما مع قرينة وظيفة العالماء التي بينها الإمام (سلام الله عليه) وهو على رأسهم.

وأما قول الإمام الباقر على فهو الآخر واضح في دلالته على وجوب القيام مع توفر العدة المعدودة، حيث افتتح حديثه بأداة الشرط إذا، والتي يتوقف عملها على وجود الشرط وهو توفر عدة كعدة أهل بدر، وهذا يؤكد عين المعنى في حديث أمير المؤمنين المتقدم بشأن قيام الحجة، حيث يقول الباقر على "وجب عليه القيام والتغيير» ومعنى الوجوب واضح لا يحتاج إلى شرح.

الأمر الآخر في حديث الباقر عنه قال: «إذا اجتمع للإمام»، ولم يحدد أنه الثاني عشر بل يمكن أنه أراد أي واحد منهم عليه وبهذا فهو يشير إلى علة قعودهم كلهم هلي إذ لا علة خاصة بكل منهم، من هنا فإن هذا المعنى يتعارض مع التفسير المتقدم لأية المزايلة.

**الثالث**: لو فتحنا باب النقاش في المعنى الوارد في الروايات المفسرة لآية التزيل، لقلنا إن كان التزايل شرطاً في الظهور وهو يسري مع كل إمام وصولاً للحجة ابن الحسن (أرواحنا لتراب مقدمه فداء)، فلماذا إذن قاتل أمير المؤمنين عليه؟؟.

التفسير يقول إنه عمل بالرواية، وكانت سبباً في قعوده منتظراً خروج الودائع من أصلاب آبائهم الكافرين... فهل جاء تأويل هذه الآية في الفترة التي قاتل فيها أمير المؤمنين عنه الناكثين والقاسطين والمارقين؟ فإن قيل إن الأمير كان لا يقتل من يعلم أن في صلبه مؤمنا، قلنا فمن أين لأصحابه هذا العلم حيث كانوا يقتلون من يواجههم في المعركة، وعندها يكون لا لزوم للآية أصلاً، لأننا إذا اعتبرنا أن الله أراد أن يعذبهم بيد علي بن أبي طالب عنه فإننا نكون بين أمرين لا ثالث لهما، الأول: أن يكون قتال أمير المؤمنين غلي إعلاماً بأنه يعمل بتأويل هذه الأية، وأنها

والثاني : أن نرد هذا التفسير ونكل علمه إليهم لأنه يخالف الواقع، لأننا إذا قبلنا أن أمير المؤمنين عليه كان لا يقتل من في صلبه مؤمن، فماذا نقول عن أفراد جيشه الذين كانوا يقتلون كل من يواجههم في ساحة المعركة، وبهذا تكون المسألة عبئية، إذ من جهة يلتزم بها أمير المؤمنين عليه وتكون هي العلة في قعوده، ومن جهة أخرى لا يلتزم بها جنده ويقتلون على الظاهر، وبالتالي ما هو مصير الودائع في أصلاب المقتولين على أيدي جيش الإمام؟ ألا يكونون قد عَدموا بعد هذه السنين الطوال من المحافظة عليهم، وبهذا تكون علة قعوده وكل صبره وتضحياته قد ذهبت أدراج الرياح وذهبت ودائع الله بقتل آبائهم!!.

والمحصلة: أننا إذا قبلنا هذه الروايات التي فسرت آية المزايلة بالمعنى الوارد. فلا مناص للخروج من الإشكال إلا إذا اعتمدنا الوجه الأول وهو أن قتال الإمام كان إعلاماً وإشعاراً لخلو الأصلاب من هذه الودائع.

من هنا تكون نفس علة قيام أمير المؤمنين المن هي علة قيام مهدي أل محمد (أرواحنا فداه) واكتمال العدة المعدودة وخروجه المنتق يكون أيضاً إشعاراً لتحقق تأويل هذه الآية في عصره أيضاً .

وبعد هذه الإيضاحات يتبين لنا بشكل جلي، أن كل هذه العلل المذكورة للغيبة، إنما هي علل فرعية لعلة أصلية، هي عدم وجود وتوفر القاعدة الصالحة المهيأة لحمل راية التغيير. ونكون قد عُدنا لما ذهبنا إليه من أن تكليفنا يتحصر في نفي علة القعود عن الساحة الإسلامية، ويتحقق هذا النفي بتهيئة أنفسنا، والعمل على أن نكون من هذه العدة المباركة، أو إرشاد من تتوفر به الملكات التي يستطيع من خلالها أن يدخل في دائرتهم ويخوض السباق المعنوي للصيرورة منهم، فإنه ليس كل من تحدث بهذا الموضوع يكون مؤهلا للكون منهم، وليس كل من توصل من خلالها الدليل لهذه الحقيقة، يستطيع الفوز بالسباق العملي في ميدان الجهاد الأكبر، لأن الحديث عن هذا الموضوع شيء، والتخلق بالشروط شيء آخر، فأسأل الله العلي القدير الرؤوف الرحيم، أن يجعلنا منهم وأن يسدد خطانا ببركة صاحب العصر والزمان ويجعله هو المعلم والمرشد والهادي لنا في عصر الفتن هذا، ونتوسل به أن يُكمل عقولنا ويُزهدنا في الدنيا، لأنها رأس كل خطيئة، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### الغيبة والتجربة العراقية

لعل من أوضح الدلائل على حكمة الغيبة ما يجري اليوم على الساحة العراقية بعد سقوط صنم الكفر والنصب والعدوان. فالكل كان يحلم بسقوطه ولأجل ذلك استشهد مئات الآلاف من خيرة رجال العراق، بيد أن الخطأ الكبير الذي وقعت فبه كل الحركات والأحزاب من دون استثناء هو اليأس من إمكانية إسقاطه أو هكذا نقرأ نحن ذلك اليوم بعد أن عايشنا تجربتهم بالحكم على مدى تسع سنين، ولعل الفساد المستشري في جميع أجهزة الدولة التي تديرها مع الأسف الأحزاب الإسلامية، هو من أكبر المؤشرات على صحة ما نقول، فلو لم يكن ما ندعيه صحيحا لجهزت هذه الأحزاب أنفسها لهذا اليوم وقامت بتأهيل العناصر الكفوءة حسب النظرة الشرعية أي مع كونه ملماً باختصاصه الأكاديمي أو الحركي، لزم أن يكون تقياً ورعاً معا للناس مخلصاً للشريعة.

إلاً أن الواقع مع الأسف يحدثنا بنقيض ذلك، فجميع الوزارات المُدارة من قبل الأحزاب والتيارات الإسلامية يصول الفساد فيها ويجول، وهذا ينم [فضلاً عن الذي قلناه من أنهم كانوا يائسين من إمكانية التغيير]، عن عدم استيعابهم لفكرة الحكومة الإسلامية التي كانوا يدعون إليها ومن ثم تخلوا عنها بمجرد وصولهم لكراسي الحكم، فالحكومة الإسلامية تعتمد بالدرجة الأساس على إدارة الإمام المعصوم أو نائبه الخاص أو العام (ودستورها القرآن طبعاً)، وهؤلاء (الإمام ونائبه الخاص والعام) لن يقدموا على طرح هذه الفكرة من الأساس ما لم تكن أرضية التغيير متوفرة أصلاً، فعملهم بالدرجة الأولى سينصب على إمكانية تأهيل الناس التعيير متوفرة أصلاً، فعملهم بالدرجة الأولى سينصب على إمكانية تأهيل الناس والوحيد لخلاصهم وخلاص البشرية جمعاء، والعمل كذلك بكل جدية على خلق أوحيد لخلاصهم وخلاص البشرية جمعاء، والعمل كذلك بكل جدية على خلق أو عبل على أو يكونوا على الاستعداد لحملها والموت لأجلها لأنها السبيل والوحيد لخلاصهم وخلاص البشرية جمعاء، والعمل كذلك بكل جدية على خلق أو على على أو يه يكونوا على الاستعداد لحملها والموت لأجلها لأنها السبيل والوحيد لخلاصهم وخلاص البشرية جمعاء، والعمل كذلك بكل جدية على خلق أو علي على النورية أو يكونوا على الاستعداد لحملها من دون أن يختلج في جوانعه

وهنا يظهر المعدن الحقيقي لحامل راية التغيير فإذا لم يكن قادرا على تربية

وإعداد بضعة أشخاص ليكونوا أذرعته الحاملة للواء الإصلاح فكيف يستطيع أن يغير أو يصلح مجتمعا ذا ساحة عريضة كمجتمعنا مع كل ما تتصارع فيه من تيارات فكرية وأهواء نفسية وأمراض أخلاقية خلفتها تلك الحقبة السوداء.

وهذا الذي نعاني منه اليوم من هذه الأحزاب والتيارات التي تدعي حمل راية التغيير والإصلاح، فلاهي أصلحت نفسها وأصبحت على مستوى ما حملت على كاهلها من مسؤولية ولاهي تركت الناس لنقرير مصيرها، والحقيقة إلي أعجب من كل هذا التاريخ والشخصيات الإسلامية الكبيرة التي كانت تشرف على قيادة كل هذه الأحزاب والتيارات، فمع كل ما يمتلكونه من علم وسطرة على أصحابهم إلا أنهم لم يتمكنوا من تربية أناس صالحين يعدونهم لمسك زمام دفة التغيير، هل من المعقول أنهم لم يتمكنوا من توبية عدة أفراد صالحين، فلو أعدت كل حركة مجموعة من وينا لنا ولا تكونوا شيئا علينا إوسلموهم مسؤولية إدارة الوزارات بما يرضي الله لكنا الأسخاص الملتزمين بدينهم وسمعة المتهم على الأقل األم يقل الإمام هيا كونوا زيناً لنا ولا تكونوا شيئا علينا إوسلموهم مسؤولية إدارة الوزارات بما يرضي الله لكنا ولا أو لم يكن هذا بعدان معاد المتورين الماتيم في المنوان الم يوضي الله لكنا منه من حال، ولحافظوا على مقدرات الناس والوانهم، نكن مع الاسف لم يتمكن هؤلاء حتى من إعداد هذه النسبة الضنيلة من الأشحاص الورعين الملتزمين، هذا الذهباذ من أولاء على مقدرات الناس والوانهم الماتير مع الاسف لم يتمكن هؤلاء حتى من إعداد هذه النسبة الضنيلة من الأشحاص الورعين الملتزمين، هذا النا الم الماتري في الماتهم المه المنه الم معلم الم الكنا المي الماتر مع الله لكنا منهم الم يكن الأمر كذلك فين الذي يسرق في عده الوزارات؟ ومن هو المسؤول عن

الأن لو سأل سائل: ما هي علاقة ما قلته بغيبة الإمام ﷺ ٢.

نجيب: إن ما قلناه يدخل في صميم الإجابة عن علة الغيبة، تتذكرون أعزائي، الرواية التي نقلناها وتحدثت عن قوم نوح تلني ورواية الإمام الصادق تشخ التي فضلت ما سيجري على الشيعة من تمحيص وغربلة، ما قلناه هو عين ما حذرت منه هذه الروايات، فلكم أن تتخيلوا لو خرج الإمام تشيئ وكان مثل هؤلاء الناس أنصاره وحاملي رايته، تخيل عزيزي القارئ لو كان مثل هؤلاء الناس من مختلف التيارات الإسلامية خرجوا مع الإمام وسلطهم على مقدرات الناس، أكان يستطيع أن يملأ الدنيا قسطاً وعدلاً؟ أنت أجبني؟ أكان يستطيع أن يملأ الدنيا رحمة ومحبة وتسامحاً؟ أجبني أنت أيضاً؟.

عرفت أن إجابتك كانت بالنفي لأنك تعلم أن فاقد الشيء لا يعطيه، فكيف لمن

لا يرحم ابن جلدنه رحمة الناس حسيعاً؟ ومن أين لمن يكدس الأموال وجاره جائع أن يكون مصدافا لـقولـه تعالى : ﴿وَالَذِين تَنَوَءُو اللَّذَار وَالْإِمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَر التِّهِمَ وَلَا بِحِدُون فِي صُدُورِهِمْ حَاجَنَةَ شِمَآ أُونُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بهمْ خَصَاصُهُ ومن يُوق شُخَ نفسه. فأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

أرأيتم من يؤثر الناس على نفسه منهم، وهم يعيشون بقصور كقصور ألف ليلة وليلة والناس يعيشون ببيوب بنوها من صفيح الحصة التموينية.

ومع ذلك لا يرالون يرفعون شعار الإسلام وهذه أم المصائب فأين المسؤولون اليوم ومراجع الأمة من قول على ابن أبي طالب (عليه آلاف التحية والسلام) لعثمان بن حنيف واليه على المصرة حسم ، وسله خبر تلبينه نوليمة دعاه إليها أحد وجهاء البصرة، وهي من روائع الأداب التي يرسخها أمير المؤمنين عيتك لعلاقة الوالي برعيته، فقد جاء في كتابه الى غدمان بن حَنيَّف: «... وَلَوْ شِئتَ لَأَهْتَدَيْتُ الطَّرِيقَ إلى مصفى هذا العسل ولبب هذا الفتح ونسابيج هذا القرّ ولكن هيتهات أن يغلبني هواي ويقودني جسعي إلى نَحْيُر الأطعمة ولمان بن حَنيَّف: ولكن هيتهات أن يغلبني مواي ويقودني جسعي إلى نَحْيُر الأطعمة ونصابيج هذا القرّ ولكن هيتهات أن يغلبني بالفرص ولا عهد له بالسّني أز أن أبيت متطاناً وحوّلي بُطُونٌ غرَقي وأكبادً خرى أو بألفرض ولا عهد له بالسّني أز أن أبيت متطاناً وحوّلي بُطُونٌ عرَقي وأكبادً خرى أو مَنْ نفسي بأن يقان أمير المؤمنين ولا أشاركُهم في مكاره الذهر وأكبون أسوة لهم في مَن نفسي بأن يقان أمير المؤمنين ولا أشاركُهم في مكاره الذهر وأكبون أسوة لهم في أمر نفسي بأن يقان أمير المؤمنين ولا أشاركُهم في مكاره الذهر يتألي الموة لهم في من نفسي بأن يقان أمير المؤمنين ولا أشاركُهم في مكاره الذهر وأكبون أسوة لهم في من فرسلة شعليها تعمَّمها إلى أن قال عليك واليم ألي يوليه ألي ينهم في المر

فالإمام الحجة عَلَيْهَا يريد مثل سلمان وأبي ذر والمقداد أو على الأقل ممن توافرت فيهم الشروط التي بينها القرآن الكريم وأحاديثهم المباركة لدعاة التغيير

- (١) سورة الحشر. الأية: ٩.
- (٢) مستدرك الوسائل ج ١٦/١٦. شرح نهج البلاغة ج٢١/ ٢٩٤ ومجموعة ورام ج٢/ ٣٦.

والإصلاح حتى يتمكن من الارتقاء بالناس نحو الكمال الحقيقي ولكي يضمن أنه لن يظلم أحداً.

وسيأتيك في الفصل الخامس بيان الشروط التي اشترطها الله على الداعين إليه والمجاهدين في سبيله.

ولكي نعطي الموضوع حقه الذي يستحق، لابد أن نستعرض المذاصل التي عاشها الأثمة ﷺ وكان من المفروض لهم أن يقوموا بالثواء صد الطواغيت واجتثاث حزب الشيطان، بيد أنهم لم يفعلوا، فهل يا ترى للموضوع علاقة بعدم وجود الناصر، أم لا؟ .

هذا ما سنتعرض له بالبحث والدراسة في الصفحات المقبلة. وسنبدأ بمناقشة الموضوع قرآنياً علنا لجد قانوناً عاماً يوضح عملية النهضة وشروطها.

ومن ثم سنبحث عن الأسباب التي أدت إلى أن يقوم الرسول £2. يوجه قريش بعد ثلاث عشرة سنة من القعود عنهم واختيار مبدأ اللا عنف في التعامل مع طغيانهم.

وكذا سيأتي الدور على الأئمة واحداً واحداً بدءاً بامير المؤمنين غليمة الذي قعد لمدة خمس وعشرين سنة ليقوم ويقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين بسنوات معدودة.

البحث القرآني

من المؤكد أن الأصل الأول الذي يجب الرجوع إليه في كل مسألة شرعية للبت فيها هو القرآن الكريم، فإن له الكلمة الفصل في كل القضايا التي تهم المسلمين، ومن ثم يأتي دور الرسول الأعظم عليه وعنرته الهادية كمصدر ثان وكترجمان للقرآن الكريم.

وفي بحثنا عن القانون الذي وضعه الكتاب للتعامل مع هذه القضية والشروط الني اشترطها للقيام وجدنا عدة آيات تتحدث وتبين ذلك. وقد أعجبني الرد الذي فرأته على شبكة الانترنت في موقع السادة مركز الأبحاث العقائدية على ادعاء بعض المخالفين بأحقية خلافة الأول والثاني لأن أمير المؤمنين المن لم يقم بوجههما وقعد عن قتالهما، ويدّعون بأنه لو كان لديه حق لطالب به لأن الساكت عن الحق شيطان أخرس، (حاشا أمير المؤمنين من ذلك). ولأن الرد استدل بالقرآن الكريم ارتأيت أن استشهد به لذلك.

#### الرد

فقد يلبس الباطل لباس الحق للتمويه والتضليل وقد ينجع في أغلب الأحيان لبساطة عقول الناس أو لحسن ظنهم به وقد ينتصر الباطل أحيانا لوجود أنصار مؤيدين له، فما على الحق إلا الصبر وانتظار وعد الله بأن يزهق الباطل إن الباطل كان زهوةًا. وأكبر مثل على ذلك ما حكاه القرآن الكريم في قصة يعقوب وأولاده، إذ ﴿وَجَآءُ أَبَاهُمُ عِثَاءَ يَبَكُونَ إلى قَالُوا يَتَآبَاناً إِنَّا دَهَبْ نَسْتَقُ وَتَرَكَنا يُوسُفَ عِند مَتَنعِنا فَأَكَلَهُ الإِنَّهُ وَمَا أَنتَ يِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَ كَتَأَبَاناً إِنَّا دَهَبْ نَسْتَقُ وَتَرَكَنا يُوسُفَ عِند مَتَنعِنا فأصل الإِنْمُ الله وَمَا أَنتَ يمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَ كَتَبَاناً إِنَّا دَهَبْ نَسْتَقُ وَتَرَكَنا يُوسُفَ عِند مَتَنعِنا فَأَكَلَهُ الصدق أن يقولوا : وما أنت بمؤمن لنا لأنا كاذبون . فما كان من سيدنا يعقوب وهو نبي الله يوحى إليه ، إلا أن استسلم إلى باطلهم واستعان بالله على الصبر الجميل رغم علمه بأنهم كاذبون، قال : ﴿قَالَ بَلَ سَوَلَتَ لَكُمُ أَنفُسُكُمُ أَمُرُأً فَصَبَرُ جَعِيلٌ وَاللَهُ الْفُسْتَعَانُ عُلَى بيانهم على الجميل رغم علمه تُصِعُونَ ﴾ (\*) . وماذا عساه أن يفعل أكثر من ذلك، وهو يواجه أحد عشر رجلا اتفقوا لله معلم على كلمة واحدة ومثلوا مسرحية القميص والدم وكلهم يبكون على أنصبر مؤلا الفقوا المفقود.

فهل يكشف يعقوب كذبهم ويدحض باطلهم ويسارع إلى الجب ليخرج ابنه الصغير الحبيب لقلبه، ثم يعاقبهم على فعلتهم الشنيعة؟ .

كلا ، إن ذلك فعل الجاهلين الذين لا يهتدون بحكمة الله أما يعقوب فهو نبي يتصرف تصرف الحكماء العلماء وقد قال الله في شأنه : ﴿وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمٍ لِمَا عَلَّمَنَهُ وَلَكِنَ

- (١) سورة يوسف، الآيتان: ١٧، ١٧.
  - (٢) سورة يوسف، الآية: ١٨.

أَحْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾('')، فما كان من علمه وحكمته إلا أن تولى عنهم وقال: ﴿وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ وَٱبْيَضَتْ عَيْسَنَاهُ مِرَى ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴾(\*). ولـــــو تصرف يعقوب مع أبنائه كما قدمنا بأن أخرج ابنه من الجب وعنفهم على كذبهم وعاقبهم على جريمتهم لاشتد بغضهم لأخيهم ولوصل بهم الأمر إلى اغتيال أبيهم وربما عبروا عن ذلك بقولهم لأبيهم: ﴿قَالُواْ تَٱللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ نُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَّمًا أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَلِكِينَ ("). ومن كل هذا نستنتج بأن السكوت في بعض الأوقات مستحب إذا كان في معارضة الباطل مفسدة أو هلاك أو كان في السكوت عن الحق مصلحة عامة ولو آجلة. ولا بد أن يفهم من الحديث النبوي الشريف القائل: الساكت عن الحق شيطان أخرس هذا المدلول الذي يتزر مع العقل ومع كتاب الله المجيد. ولو تتبعنا حياة الرسول ﷺ لوجدناه يسكت في كثير من الأوقات لمصلحة الإسلام والمسلمين حسبما يروى في الصحاح من السيرة النبوية كصلح الحديبية وغيره. ورحم الله أمير المؤمنين علياً عظيمًا الذي سكت بعد وفاة ابن عمه بأبي هو وأمي، وقال في ذلك قولته المشهورة: (وطفقت أرتئي بين أن أصول بيد جذاء أو أصبر على طخية عمياء يهرم فيها الكبير ويشيب فيها الصغير ويكدح فيها مؤمن حتى يلقى ربه، فرأيت أن الصبر على هاتا أحجى فصبرت وفي العين قذى وفي الحلق شجا). ولولم يسكت أبو الحسن عن حقه في الخلافة، وقدم في ذلك مصلحة الإسلام والمسلمين، لما كان للإسلام بعد محمد عظيم أن يعيش أيداً على ما رسمه الله ورسوله .

وهذه هي الحقيقة التي يجهلها أكثر الناس اللين يحتجون علينا دائماً بصحة خلافة أبي بكر وعمر لأن علياً سكت عنهما، ويضيفون كما يحلو نهم: لو كان الرسول عليه عين علياً للخلافة بعده لما جاز له أن يسكت عنها، لأنها من حقه والساكت عن الحق شيطان أخرس. هذا ما يقولونه ويرددونه. وهذا لعمري هو الفهم الخاطئ الذي لا يعرف من الحق إلا الذي يتماشى مع ميوله وهواه، ولا يدرك

- (١) سورة يوسف، الآية: ٦٨.
- (٢) سورة يوسف، الآية: ٨٤.
- (٣) سورة يوسف، الآية: ٨٥.

### غيبة الإمام المهدى (عج)

الحكمة التي تتمخض عن ذلك السكوت والمصالح الآجلة التي لا تقدر بقيمة إذا ما قيست بالمصلحة العاجلة نتيجة الثورة على الباطل الذي له أنصار ومؤيدون كثيرون. وإذا كان سكوت رسول الله عنه يوم الحديبية على الحق وقبوله بشروط قريش وباطل المشركين، حتى ثارت ثورة عمر بن الخطاب فقال للرسول: أولست نبي اله حقا؟! أولسنا على الحق وهم على الباطل؟ فلماذا نعطي الدنية في ديننا؟ أقول: إذا كان سكوته عنه سلبياً بنظر عمر بن الخطاب وأغلب الصحابة الذين حضروه، فإن الواقع يثبت بلا شك أنه إيجابي لمصلحة الإسلام والمسلمين وإن لم تكن تلك المصلحة عاجلة فقد ظهرت نتائجه الإيجابية بعد عام واحد عندما فتح رسول الله عنه مكة المكرمة بدون حرب ولا مقاومة ودخل الناس في دين الله أفواجا عند ذلك استدعى رسول الله عنه عمر بن الخطاب وأطلعه على نتائج سكوته على الله المصلحة عاجلة فقد ظهرت نتائجه الإيجابية بعد عام واحد عندما فتح رسول والحكمة من وراء ذلك . ولما وجد علي الأنصار لقتال الباطل لم يتوان عن قال عائشة وجيشها ولم يسكت عند ذلك عن باطلها فماذا تريد أكثر من القتال لدخض باطل عائشة.

### لوط 🚙 يفلسف قعوده عن قتال قومه ومنع إفسادهم

يذكر القرآن الكريم أن لوطاً عليه قعد عن قتال قومه لعلة ذكرتها الآية الآنية، وهي عدم وجود الأنصار والآعوان على منع قومه من الإفساد وعمل المنكر، لذا اتجه بالتعامل معهم إلى مبدأ اللين والنصيحة إلآ أنهم لما تجاوزوا مرحلة النصح إلى مرحلة اللا عودة ومطالبتهم إياه بتسليم ضيفيه وهو لا يعلم أنهما ملكان مرسلان من قبل الله لإهلاك قومه، نراه يتحسر بشدة متمنياً أن تكون لديه قوة ومنعة لقتال قوم ومعاقبتهم على فسادهم وإفسادهم بأشد العقوبات، لذا قال القرآن على لسانه: ﴿نَا لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوَ ءَاوِي إِلَى رُكْنِ شَدِيدٍ﴾<sup>(1)</sup>.

(١) سورة هود الآية: ٨٠.

يقول الشيخ الطوسي في تفسيره لهذه الآية :

ومعناه إني لو قدرت على دفعكم وقويت على منعكم من اضيافي لحلت بينكم وبين ما جئتم له من الفساد. وقوله: «أو آوي إلى ركن شديد»: معناه لو كان لي من استعين به في دفاعكم. وقيل معناه لو كان لي عشيرة. قال الراجز:

يأوي إلى ركن من الأركان، والركن معتمد البناء بعد الأساس، وركنا الجبل جانباه.

وإنما قال هذا القول مع انه كان يأوي إلى الله تعالى، لأنه إنما أراد العدة من الرجال، وإلا، فله ركن وثيق من معونة الله ونصره، إلا انه لا يصح التكليف إلا مع التمكين<sup>(1)</sup>.

أما الشيخ الطبرسي في تفسيره فقال عن الآية: «قال لو أن لي بكم قوة» أي منعة وقدرة وجماعة أتقوى بها عليكم فأدفعكم عن اضيافي «أو آوي إلى ركن شديد» أو أنضم إلى عشيرة منيعة تنصرني وشيعة تمنعني لدفعتكم ولكن لا يمكنني أن أفعل ذلك<sup>(٢)</sup>.

أما السيد الطباطبائي فقال في الميزان ما يلي :

قوله تعالى: ﴿قَالَ لَوُ أَنَّ لِى بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِىَ إِلَىٰ زُكْنِ سَّدِيدِ﴾، يقال: أوى إلى كذا يأوي أويا ومأوى أي انضم إليه، وآواه إليه يؤويه إيواء أي ضمه إليه، والركن هو ما يعتمد عليه البناء بعد الأساس.

الظاهر أنه لما وعظهم لوط عيني بالأمر بتقوى الله وتهييج فتوتهم في حفظ موقعه ورعاية حرمته في عدم التعرض لضيفه بما يجلب إليه العار والخزي، وقد قطع عذرهم بعرض بناته عليهم بالنكاح ثم استغاث بالاستنصار من أولي الرشد منهم رجاء أن يوجد فيهم رجل رشيد ينصره عليهم ويدفعهم عنه فلم يجبه أحد في ما سأل ولا انماز من بينهم ذو رشد ينصره ويدفع عنه بل أيأسوه بقولهم: «لقد علمت ما لنا في بناتك من حق وإنك لتعلم ما نريد» لم يبق له إلا أن يظهر ما به من البث والحزن

- (۱) تفسير التبيان/ج۲.
- (۲) تفسير مجمع البيان/ج٥.

في صورة التمني فتمنى أن يكون له منهم قوة يقوى به على دفع عتاتهم الظالمين وهو الرجل الرشيد الذي كان يسأل عنه في استغاثته أو يكون له ركن شديد وعشيرة منيعة ينضم إليهم فيدفعهم بهم.

فقوله: «لو أن لي بكم قوة» أي ليت لي قدرة بسببكم بانضمام رجل منكم رشيد إلي يقوم بنصرتي فأدفعكم به، وقوله: «أو آوي إلى ركن شديد» أي أو كنت أنضم إلى ركن شديد أي عشيرة منيعة يمنعكم مني هذا ما يعطيه ظاهر السياق.

وقيل: إن معنى قوله: «لو أن لي بكم قوة» أتمنى أن يكون لي منعة وقدرة وجماعة أتقوى بها عليكم فأدفعكم عن اضيافي<sup>(١)</sup>.

والقرآن الكريم يشير إلى أن لوط ﷺ كان وحيداً في قومه ولم يكن له أعوان، بل لم يكن فيهم مؤمن في كل المدن الأربع حسب الروايات، والأنكى من ذلك أنه حتى أهل بيته لم يكونوا كلهم أعواناً ومؤمنين به، قال تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَهَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَبَتٍ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ <sup>(٢)</sup>. وقـال أيـضـاً: ﴿وَلَمَّا أَن حَاَّتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِتَ، بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُوا لَا تَخَفَ وَلَا تَحْزَنَ إِنَّا مُنَجُولُ

# احتجاج أمير المؤمذين عظيه بالقرآن

وقد احتج أمير المؤمنين الشين بالقرآن حينما سأله البعض عن علة قعوده عن الثلاثة وقيامه على طلحة والزبير وعائشة ومعاوية (عليهم اللعنة)، ونرى أن من المناسب لو اهتدينا بهذا الاحتجاج في هذا الموضع

فعن ابن مسعود قال: احتجوا في مسجد الكوفة فقالوا: ما بال أمبر المؤمنين المسيحية لم ينازع الثلاثة كما نازع طلحة والزبير وعائشة ومعاوية؟ فبلغ ذلك علياً المسيحية فأمر أن ينادى الصلاة جامعة، فلما اجتمعوا صعد المنبر فحمد الله وألني

- (۱) الميزان/ج ۱۰.
- (٢) سورة الذاريات، الآيتان: ٣٩، ٣٦.
  - (٣) سورة العنكبوت، الآية: ٣٣.

عليه ثم قال: معاشر الناس إنه بلغني عنكم. . كذا وكذا؟ قالوا: صدق أمير المؤمنين عَلَيْتُهُ قد قلنا ذلك. قال: فإن لي بستة من الأنبياء أسوة في ما فعلت. قال الله بَحْرَظٌ في محكم كتابه: [لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة]. قالوا: ومن هم يا أمير المؤمنين؟ . قال: أولهم إبراهيم عليه الذقال لقومه: [وأعتزلكم وما تدعون من دون الله]، فإن قلتم إن إبراهيم عَظِيْنَهُ اعتزل قومه لغير مكروه أصابه منهم فقد كفرتم، وإن قلتم اعتزلهم لمكروه منهم فالوصى أعذر . ولي بابن خالته لوط أسوة إذ قال لقومه: [لو أن لي بكم قوة أو آوي إلى ركن شديد] فإن قلتم إن لوطا كانت له بهم قوة فقد كفرتم، وإن قلتم لم يكن له بهم قوة فالوصى أعذر . ولي بيوسف عظيمًا أسوة، إذ قال: [رب السجن أحب إلى مما يدعونني إليه] فإن قلتم إن يوسف دعا ربه وسأله السجن بسخط ربه فقد كفرتم، وإن قلتم إنه أراد بذلك لئلا يسخط ربه عليه فاختار السجن، فالوصي أعذر . ولي بموسى عظي أسوة إذ قال : [ففررت منكم لما خفتكم] فإن قلتم إن موسى ﷺ فر من قومه بلا خوف كان له منهم فقد كفرتم، وإن قلتم إن موسى ١٠٠٠ خاف منهم فالوصى أعذر . ولي بأخي هارون ١٠٠٠ أسوة، إذ قال لأخيه يا : [ابن أم إن القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني] فإن قلتم لم يستضعفوه ولم يشرفوا على قتله فقد كفرتم، وإن قلتم استضعفوه وأشرفوا على قتله فلذلك سكت عنهم فالوصى أعذر . ولى بمحمد ع أسوة حين فر من قومه ولحق بالغار من خوفهم وأنامني على فراشه، فإن قلتم فر من قومه لغير خوف منهم فقد كفرتم، وإن قلتم خافهم وأنامني على فراشه ولحق هو بالغار من خوفهم فالوصى أعذر().

بيان

يشير لي في قوله عن عزلة إبراهيم لي والمكروه الذي أصابه من قومه إلى عدم وجود الأنصار المدافعين عنه وعن الحق الذي يمثله، ولو كانوا لما اضطر إلى الاعتزال وعدم مقاتلة المشركين وتغيير منكرهم بيده.

وكذا في الإشارة إلى لوط ١٩ ٢ كما بينا سابقاً. ونفس الأمر عن يوسف ١٩ ٨

(١) علل الشرائع ج١/ ١٤٩.

فإنه لم يكن ليختار السجن لو كانت هناك منعة يمتنع بسببها عن ظلم نساء مصر وعزيزها، ويبين (سلام الله عليه) أنه من غير المقبول أن يكون سجن يوسف لسخط من الله عليه حاشاه، بل أن السجن كان أمراً اضطر إليه يوسف للهروب من ملاحاة امرأة العزيز ونساء مصر الجامحات

والأمر كذلك في فرار موسى ﷺ لأنه لو كان يجد في بني إسرائيل من يعينه على المواجهة لفعل ولما ضن بنفسه عن الفتل.

آما المسألة في هارون فهي واضحة جدا من خلال الآيات ومن خلال قوله لأخيه وهو ما استشهد به علي ليجيئ في المقام، ي (ابن أم إن القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني)، فالإمام بسنشهد بمواقف الأنبياء إلى أن يصل به الدور إلى رمول الله يحيد الذي اضطر إلى أن يلجأ إلى الغار خوفاً من ملاحقة المشركين له وهم يحاولون الضفر به وقتله، ولذلك أنام في فراشه أول فدائي في الإسلام الإمام الهمام علي بن أبي طائب التيخ وبهدا يتم احتجاج أمير المؤمنين (سلام الله عليه) في مسألة قعوده وقيامه.

### تنويه

حينما يثبّت الإمام (سلام الله عليه) خوف الأنبياء عليه ومنهم الرسول الأكرم على فيجب أن لا تذهب بنا المذاهب في أن المقصود خوفهم على أنفسهم حباً للحياة، حاشا للرسول والوصي والأنبياء من ذلك، بل أن الخوف متعلقه الحرص على الشريعة والتبليغ للناس وهدايتهم إلى طريق الحق وعتقهم من النار، وذلك لأن الهدى منوط بهم ولا سبيل للناس لمعرفة الطريق لولاهم.

وقد جسد رسول الله بي وأهل بيته الأطهار هذا المعنى أي تجسيد، فبالرغم . من كثرة إيذاء قريش له إلاّ إنا لم نسمع بأنه دعا عليهم بسوء أبداً، بل إن الأمر على العكس من ذلك، فكلما يزداد أذاهم له يزداد بهم رحمة وحرصاً على هداهم، حتى : أن القرآن أنّبه على ذلك إشفاقاً عليه، كما في قوله تعالى: ﴿لَمَلَكَ بَخَعٌ نَفَسَكَ أَلَا بِكُؤْلًا ﴿

(١) سورة الشعراء، الآية: ٣.

وجاء في مجمع البحرين في مادة بخع ما يلي: بخع، قوله تعالى: لعلك باخع نفسك على آثارهم، أي قاتل نفسك بالغم والوجد عليهم، هو من قولهم بخع نفسه بخعا: أي قتلها غماً ووجداً<sup>(1)</sup>.

وكىذا فـي قـولـه تـعـالـى: ﴿أَفَمَن زُبَّنَ لَهُ سُوَءُ عَمَلِهِ. فَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ أَلَنَّه يُضِلُّ مَن بَشَاً، وَبَهْدِى مَن يَشَاءُ فَلَا لَذَهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَمَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

يقول الشيخ الطبرسي في تفسيره: "فلا تذهب نفسك عليهم حسرات"، أي لا تهلك نفسك يا محمد عليهم حسرة ولا يغمك حالهم إذ كفروا واستحقوا العقاب وهو مثل قوله "لعلك باخع نفسك ألا يكونوا مؤمنين" والحسرة شدة الحزن على ما فات من الأمر<sup>(11)</sup>.

وجاء في تفسير الأمثل بيان رائع لهذه الآية المباركة التي تصف حالة رسول الله ﷺ وشدة حرصه وتألمه لضلالة قومه. يقول الشيخ مكارم الشيرازي (دام ظله الوارف): «(فلا تذهب نفسك عليهم حسرات) وهذا التعبير يشابه ما ورد في الآية (٣) من سورة الشعراء: ﴿لَعَلَكَ بَحْمٌ لَقَسَكَ الَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ﴾».

التعبير بـ «حسرات» الذي هو «مفعول لأجله» لما قبله في الجملة، إشارة إلى أنَّه ليس عندك عليهم حسرة واحدة، بل حسرات:

«حسرة» على تضييع نعمة الهداية، «حسرة» على تضييع جوهر الإنسانية، «حسرة» على تضييع حاسّة التشخيص إلى حدّ رؤية القبيح جميلاً، وأخيراً «حسرة» على الوقوع في نار الغضب والقهر الإلهي.

ولكن لماذا لا ينبغي أن تتحسّر عليهم؟! ذلك لأجل (إنَّ الله عليم بما يصنعون).

واضح من نبرة الآية شدّة تحرّق الرّسول على الضالّين والمنحرفين، وكذلك هي حال القائد الإلهي المخلص يتألّم لعدم تقبّل الناس الحقّ وتسليمهم

- (1) مجمع البحرين ج٤/ ٢٩٧.
  - (٢) سورة فاطر، الآية: ٨.
    - (۳) مجمع البيان/ج۸.

للباطل، وضربهم بكلَّ أسباب السعادة عرض الجدار، إلى حدَّ كأنَّ روحه تريد أنَّ تفارق بدنه<sup>(۱)</sup>.

بعد هذا نعرف أن الرسول ﷺ ليس ضنيناً بنفسه من أجل هداية الناس وإرشادهم لما فيه صلاحهم ونجاتهم من النار، وكذا الأنبياء والأوصياء ﷺ .

### القرآن وأنصار القائم ﷺ

عن عبد الأعلى الحلبي قال: قال أبو جعفر علي : أصحاب القائم علي الثلاثمانة والبضعة عشر رجلاً، هم والله الأمة المعدودة التي قال الله في كتابه: «ولنن أخرنا عنهم العذاب إلى أمة معدودة»، قال: يجتمعون له في ساعة واحدة قزعا كقزع الخريف<sup>(٢)</sup>.

وعنه للجنة : . . . أصحاب القائم الثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً، قال: هم والله الأمة المعدودة التي قال الله في كتابه: (ولئن أخرنا عنهم العذاب إلى أمة معدودة) قال: يجمعون في ساعة واحدة قزعا كقزع الخريف<sup>(٣)</sup>.

وعـن أبـي عـبـد الله تَشْخَلُ فـي قـولـه تـعـالـى: ﴿وَلَبَنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَدَابَ إِنَّ أُنَّز مَعْـدُودَةِ﴾ قال: «العذاب هو القائم ﷺ وهو عذاب على أعدائه، والأمة المعدودة هم الذين يقومون معه بعدد أهل بدر"<sup>(٤)</sup>.

إذن بعد هذا كله يتبين أن العلة التي كانت وراء قعود الأنبياء والأوصياء عن مجاهدة أعدائهم وتغيير المنكر بأيديهم كما بينها القرآن الكريم، هي قلة الناصر وعدم التمكين.

وبعبارة أخرى: إن الله تبارك وتعالى كان قد وضع شرطاً للإصلاح هو مشاركة

- ۱) الأمثل ج ۲۹/۱٤ ۳۰.
   ۲) تفسير نور الثقلين ج ۲/۲۳۲.
  - (۳) تفسير العياشي ج۲/ ٥٨.
- (٤) معجم أحاديث المهدي ج٥/ ١٦٩ .

الناس أنفسهم فيه وعلى الأقل نخبتهم، ولذلك بما أن الغاية هي إقامة الدولة التي تدار بالحكم الإلهي ولا مجال فيها للمنافقين والمنحرفين، والذين هم حتماً سيكونون حجر عثرة في سبيل إعلاء هذا الحق، لذلك لا سبيل سوى إنزال العذاب عليهم ومحقهم وتخليص الناس من شرهم ولأن المشروع متوقف على توفر هذه العدة المعدودة في كل عصر (حسب قانون الأسباب الذي يدير دائرتي التكوين والتشريع)، ولأن الزمان لم يجد بهم في عصر الأئمة على لذا تم تأجيل يوم الفتح يوم خلاص المؤمنين وبالطبع هلاك وعذاب الكافرين إلى يومنا هذا، وكانوا (العدة المعدودة) هم العلة وراء عدم ظهور الإمام (وحسب ما أتتك وما سيأتيك من الأدلة تباعاً)، وبالتالي أصبحوا علة عرضية لعدم إنزال العذاب على الكافرين.

البحث الروائي

في بيان العلة التي كانت وراء قعود أمير المؤمنين ﷺ عن القيام بحقه وإقامة دولة العدل الإلهي:

لقد كان من المقرر أن يحمل الإمام علي بن أبي طالب عن الراية بعد رسول الله عن وأن يقود الناس نحو الهدى والرشاد كما أمر بذلك البارئ عن ، وهو أمر معروف. إلا أن الأمة غدرت به، وبالحقيقة هم اغتالوا أنفسهم إذ امتنعوا عن الهدى، وأراد أمير المؤمنين عن أن يغير الحال إلا أن القوم تظاهروا عليه واستضعفوه، والرواية التالية توضح المعنى المقصود: عمرو بن سعد عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عن أنه قال يوماً لحذيفة بن اليمان . . يا ابن اليمان إن النبي عن تفل في فمي وأمر يده على صدري وقال اللهم أعط خليفتي ووصيي وقاضي ديني ومنجز وعدي وأمانتي ووليي وناصري على عدوك وعدوي ومفرج الكرب عن وجهي ما أعطيت آدم من العلم وما أعطيت نوحا من الحلم وإبراهيم من المترة الطيبة والسماحة وما أعطيت أيوب من الصبر على عدوك وعدوي ومفرج من المنة عند منازلة الأقران وما أعطيت من الهم اللهم أعلية من المعام من المدة عند منازلة الأقران وما أعطيت سيمان من الفهم اللهم لا تخف عن علي شيئا جلادة موسى واجعل في نسله شبيه عيسى على اللهم إنك خليفتي عليه وعلى عترته وذريته الطيبة المطهرة التي أذهبت عنها الرجس والنجس وصرفت عنها ملامسة الشياطين، اللهم إن بغت قريش عليه وقدمت غيره عليه فاجعله بمنزلة هارون من موسى إذ غاب عنه موسى<sup>(1)</sup>.

وسبق أن بينا أن هارون ﷺ قال: «ابن أم إن القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني»، كل ذلك لأنه لم يكن له أنصار يعينونه على القيام.

وفي الرواية نكتة مهمة جداً، هي أن الإمام (سلام الله عليه) أراد أن يبين للمسلمين من خلالها أنه الوريث الشرعي لخط النبوة من آدم وحتى رسول الله ﷺ وأنه الهيكل الجامع لكل فضائلهم وهديهم.

# وصية الرسول الأكرم ﷺ للأمير ﷺ بضرورة أن يكون معه أعوان، وإلاّ فالقعود أولى

عن سليم بن قيس الهلالي قال سمعت سلمان الفارسي رضي الله عنه قال: كنت جالسا بين يدي رسول الله في مرضته التي قبض فيها فدخلن فاطمة في فلما رأت ما بأبيها صلوات الله عليه وآله من الضعف بكت حتى جرن دموعها على خديها فقال لها رسول الله في ما يبكيك يا فاطمة قالت يا رسول اله أخشى الضيعة على نفسي وولدي بعدك فاغرورقت عينا رسول الله في بالبكاء ثم قال يا فاطمة أما علمت أنا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا وأنه حتم الفناء على جميع خلقه وأن الله تبارك وتعالى اطلع إلى الأرض اطلاعة فاختارني منهم وجعلني نبياً واطلع إلى الأرض اطلاعة ثانية فاختار منها زوجك فأوحى الله إلي أن أزوجك إيه وأن أنه إلى الأرض اطلاعة ثانية فاختار منها والمتي في أمتي فابوك خير أنبياء اله

 (۱) الغيبة للنعماني/ ١٤٣. موسوعة أحاديث أمير المؤمنين على على النهية / اللجنة العليا للتحقيق في مؤسسة نهج البلاغة/ ٢٤٤.

ورسله وبعلك خير الأوصياء... ثم أقبل على علي تشكل فقال يا أخي إنك ستبقى بعدي وستلقى من قريش شدة من تظاهرهم عليك وظلمهم لك فإن وجدت عليهم أعواناً فقاتل من خالفك بمن وافقك، وإن لم تجد أعواناً فاصبر وكف يدك ولا تلق بها إلى التهلكة فإنك مني بمنزلة هارون من موسى ولك بهارون أسوة حسنة إذ استضعفه قومه وكادوا يقتلونه فاصبر لظلم قريش، إياك وتظاهرهم عليك فإنك مني بمنزلة هارون من موسى ومن اتبعه، وهم بمنزلة العجل ومن اتبعه<sup>(1)</sup>.

وعن رسول الله عنه . . . قال : يا علي ما أنت صانع لو قد تأمر القوم عليك بعدي، وتقدموا عليك، وبعث إليك طاغيتهم يدعوك إلى البيعة ثم لببت بثوبك تقاد كما يقاد الشارد من الإبل مذموماً مخذولاً محزوناً مهموماً وبعد ذلك ينزل بهذه الذل؟ قال : فلما سمعت فاطمة ما قال رسول الله عنه صرخت وبكت، فبكى رسول الله عنه لبكائها، وقال : يا بنية لا تبكين ولا تؤذين جلساءك من الملائكة، هذا جبرئيل بكى لبكائها، وقال : يا بنية لا تبكين ولا تؤذين جلساءك من الملائكة، هذا جبرئيل بكى لبكائك، وميكائيل وصاحب سر الله إسرافيل، يا بنية لا تبكين فقد بكت السماوات والأرض لبكائك، فقال علي عنه : يا رسول الله أنقاد للقوم، وأصبر على ما أصابني من غير بيعة لهم، ما لم اصب أعواناً لم أناجز القوم فقال رسول الله عنه : اللهم اللهم الله.

هاتان الروايتان واضحتا الدلالة على أن أمير المؤمنين عليه كان مكلفاً تكليفاً تشريعياً لازماً له من حيث العمل، وهو ضرورة أن يكون له أعوان يقومون بالدفاع عن أهم مكتسبات الأمة وحقها في أن يقودها الولي والخليفة الشرعي المنصوص عليه من قبل السماء، لأن الإمام إمام ويمارس دوره التشريعي والتكويني حسب قانون الأسباب العام الذي جعله الله برنامجاً يدبر به العالم، والإمام يمثل القطب بالنسبة لعمل هذا القانون، شاء الناس ذلك أم أبوا، فكان لزاماً على الأمة أن تكون هي المعنية بالدفاع عن حقها المغتصب قبل أن يكون هذا الحق للإمام علىهم أن تكون

بمعنى آخر أن المنصب السياسي والخلافة الظاهرية لاتهم الإمام لنفسه أو لنفسها، بل الأهمية وكل الأهمية تكمن في أن هذه الخلافة هي حق الناس في أن

(1) كمال الدين ج 1/ ٢٦٣. حياة أمير المؤمنين تشيئ عن لسانه محمد محمديان ج 1/ ٢٤١.
 (٢) بحار الأنوارج ٢٢/ ٤٩٣.

يقودهم على وأن يكون مؤدبهم على وأن يكون دليلهم على (صلوات الله وسلامه عليك يا علي) لذا كان لا بد ودفاعاً عن هذا الحق أن يقوم الناس أنفسهم للمطالبة به والدفاع عنه، حتى وإن كان أضعف الإيمان أن تقوم القلة القليلة التي تفي بالغرض وتستطيع أن تكون عاملا مؤثرا في تغيير اتجاه المعادلة نحو صاحب الحق الشرعي في أن يكون الهادي للناس لا سيما أنه لا هادي سواه كما اقتضت ذلك الحكمة الإلهية.

ولعل الرواية التالية توضح هذا المطلب:

«قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْعَبَّاسِ دَخَلْتُ عَلَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ بِذِي قَارٍ وَهُوَ يَخْصِفُ نَعْلَهُ فَقَالَ لِي: مَا قِيمَةُ هَذَا النَّعْلِ فَقُلْتُ: لَا قِيمَةَ لَهَا فَقَالَ: وَاللَّهِ لَهِيَ أَحَبُّ إِلَيَ مِنْ إِمْرَتِكُمْ إِلَا أَنْ أُقِيمَ حَقًا أَوْ أَدْفَعَ بَاطِلًا»<sup>(١)</sup>.

نفهم من الإمام ﷺ أن الخلافة لا تمثل له أي هم شخصي وإنما هي وسيلة يصل من خلالها إلى تحقيق العدالة الاجتماعية وقناة يوصل لهم عبرها كل ما يحتاجون إليه في هجرتهم الدنيوية نحو الآخرة ولقاء الله تعالى.

## أمير المؤمنين 🕬 يبين علة قعوده

سبق أن قدمنا الرواية التي احتج بها الأمير عن في السابق من الصفحات. تلك التي ساق فيها استدلاله القرآني بمواقف الأنبياء عنه نقدم الآن إضافة لما سبق، وهو بعض ما ورد عنه في تعليل قعوده عن مجاهدة خلفاء الجور.

عن سليم بن قيس قَالَ: . . . فَقَالَ لَهُ قَائِلٌ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لَوِ اسْتَنْفَرْتَ النَّاسَ فَقَامَ وَخَطَبَ إِلَى أَنْ قَالَ: فَقَالَ ابْنُ قَيْسٍ وَغَضِبَ مِنْ قَوْلِهِ: فَمَا مُنَعَكَ يَا ابْنَ أَبِي طَالِبٍ حِينَ بُويعَ أَبُو بَكْرٍ أَخُو تَيْمٍ وَأَخُو بَنِي عَدِيٍّ بْنِ كَعْبٍ وَأَخُو بَنِي أُمَيَّةَ بَعْدَهُمُ أَنْ تُقَاتِلَ وَتَضْرِبَ بِسَيْفِكَ إِلَى، أَنْ قَالَ فَقَالَ عَلِيَّةٍ : يَا ابْنَ قَيْسٍ اسْمَعِ الْجَوَابَ: لَمُ

(١) شرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد ج٢/ ١٨٥ .

يَمْنَعْنِي مِنْ ذَلِكَ الْجُبْنُ وَلَا كَرَاهَةٌ لِلِقَاءِ رَبِّي وَأَنْ لَا أَكُونَ أَعْلَمُ أَنَّ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِي مِنَ الدِّنْيَا وَالْبَقَاءِ فِيهَا وَلَكِنْ مَنَعْنِي مِنْ ذَلِكَ أَمْرُ رَسُولِ اللَّهِ حَيَّة وَعَهْدُهُ إِلَيَ أَخْبَرَنِي رَسُولُ اللَهِ حَيَّة بِمَا الْأَمَة صَائِعَةٌ بَعْدَهُ.. فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَهِ فَمَا تَعْهَدُ إِلَيَ إِذَا كَان ذَلِكَ قَالَ إِنَّ وَجَدْتَ أَعُواناً فَانَبَدُ إِلَيْهِمْ وَجَاهِدُهُمْ وَإِنْ لَمْ تَجِدُ آعُواناً فَكُفَّ يَلَكُ وَاحْقِنْ دَمَكَ حَتَّى تَجِدَ عَلَى إِقَامَةِ الدِّينِ وَكِنَابِ اللَّهِ وَسُنَتِي أَعُواناً فَكُفَ الْأُمَة سَتَحْلُلُنِي وَتُبَايِعْ عَيْرِي وَأَخْبَرَنِي أَنِّي مِنْهُ بِمَنْزِلَةٍ هَارُونَ مِنْ مُوسَى وَأَنَ الأُمَّة سَيَصِيرُونَ بَعْدَهُ بِمَنْزِلَةٍ هَارُونَ وَمَنْ تَبِعْهُ وَالْحِجْلِ وَمَنْ تَبِعْهُ.. وَإِنَّ لَمُ تَحِد مَيَصِيرُونَ بَعْدَة بِمَنْزِلَةٍ هَارُونَ مِنْ فَرَيْ وَأَنَّ الْأُمَّةِ نَيْطَ أَنْ مَا عَنْذَلِكَ قَالَ إِنَّ

وعن الصادق للجيم أن أمير المؤمنين التيم قال: . . . وان رقبوا الأمر إلى أبي بكر وجاءوا يدعوني إلى بيعته فامتنعت إذ لا ناصر لي وقد علم الله ورسوله أن لو نصرني سبعة من سائر المسلمين لما وسعني القعود<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية طويلة . . . فأقبل العباس وأخذ بيد علي التيلة فمسحها على يد أبي بكر ثم خلوه مغضبا فسمعته يقول ورفع رأسه إلى السماء اللهم إنك تعلم أن النبي في قد قال لي إن تموا عشرين فجاهدهم وهو قولك في كتابك : ﴿ن يَكُن مِنكُمْ عِشُرُونَ صَنبُونَ يَغْلِبُوا مِأَنَيْنَ؟<sup>(٣)</sup> قال وسمعته يقول اللهم وإنهم لم يتموا عشرين حتى قالها ثلاثاً ثم انصرف<sup>(٤)</sup>. وهذه أيضاً ترجع العلة إلى عدم وجود الناصر.

وفي رواية توضح محاورة جرت بين أمير المؤمنين الله وبين الأول بمحضر من بعض المسلمين وفيهم الشيعة الأوائل، جاء فيها : فقال علي الله : يا زبير ويا سلمان وأنت يا مقداد أذكركم الله وبالإسلام أسمعتم رسول الله يقول ذلك لي إن فلاناً وفلاناً حتى عد هؤلاء الخمس قد كتبوا بينهم كتاباً وتعاهدوا وتعاقدوا على ما

- (٢) الهداية الكبرى/ ٨٠٨ .
- (٣) سورة الأنفال، الآية : ٦٥ .
- (٤) الاختصاص للشيخ المفيد/ ١٨٧ .

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل للمحدث النوري ج١١/ ٧٥. كتاب سليم بن قيس/ ٦٦٤ و٩١٩ وإرشاد القلوب ج٢/ ٣٩٥.

صنعوا؟ قالوا : اللهم نعم قد سمعنا ، يقول ذلك لك ، فقلت بأبي أنت يا رسول الله فما تأمرني أفعل إذا كان ذلك فقال لك إن وجدت عليهم أعواناً فجاهدهم ، ونابذهم، وإن لم تجد أعواناً فبايعهم واحقن دمك . فقال علي عنه عنه : أما والله لو أن أولئك الأربعين رجلاً الذين بايعوني وفوا لي لجاهدتك والله<sup>(١)</sup> . ونفس الرواية المتقلمة ولكن في تفصيل أكثر : عن إسحاق بن موسى ، عن أبيه موسى بن جعفر ، عن أبيه جعفر بن محمد، عن آبائه عليهم السلام قال : خطب أمير المؤمنين صلوات الله عليه خطبة بالكوفة . . فقلت : يا رسول الله فما تعهد إلي إذا كان كذلك؟ فقال : إن وجدت بي مظلوماً . فلما توفي رسول الله فما تعهد إلي إذا كان كذلك؟ فقال : إن وجدت بي مظلوماً . فلما توفي رسول الله فما تعهد إلي إذا كان كذلك؟ فقال : إن وجدت بي مظلوماً . فلما توفي رسول الله فما تعهد إلي ينه والفراغ من شأنه ، ثم آليت يبينا أعواناً فبادر إليهم وجاهدهم ، وإن لم تجد أعواناً فكف يدك واحقن دمك حتى تلحق أعواناً فبادر إليهم وجاهدهم ، وإن لم تجد أعواناً فكف يدك واحقن دمك حتى تلحق أعواناً فبادر إليهم وجاهدهم ، إن لم تجد أعواناً فكف يدك واحقن دمك حتى تلحق نعر من والحسين ثم درت على أهل بدر وأهل السابقة فناشدتهم حقي ودعوتهم إلى نصري ، فما أجابني منهم إلا أربعة رهط : سلمان وعمار والمقداد وأبو ذر ، وذهب من نصري ، فما أجابني منهم إلا أربعة رهط : سلمان وعمار والمقداد وأبو ذر ، وذهب من يوم بويع أخو تيم أربعين رهطاً لجاهدتهم في الله إلى أن أبلي عذري<sup>(٢)</sup> .

### إيضاحات في نهج البلاغة

ومن خطبة له وهي المعروفة بالشقشقية يقول عَلَيْتُمَا وَاللَّهِ لَقَدْ تَقَمَّصَهَا ابْنُ أَبِي قُحَافَةَ وَإِنَّهُ لَيَعْلَمُ أَنْ مَحَلِّي مِنْهَا مَحَلُّ الْقُطْبِ مِنَ الرَّحَى يَنْحَدِرُ عَنِّي السَّيْلُ وَلَا يَرْقَى إِلَيَّ الطَّيْرُ فَسَدَلْتُ دُونَهَا ثَوْباً وَطَوَيْتُ عَنْهَا كَشْحاً وَطَفِقْتْ أَرْتَبْي بَيْنَ أَنْ أَصُولُ بِيَدٍ جَذَّاءَ أَوْ أَصْبِرَ عَلَى طَخْيَةٍ عَمْيَاءَ يَهْرَمُ فِيهَا الْكَبِيرُ وَيَشِيبُ فِيهَا الصَّعْرِ وَ مُؤْمِنٌ حَتَّى يَلْقَى رَبَّهُ فَرَأَيْتُ أَنْ الصَّبْرِ عَلَى طَخْيَةٍ عَمْيَاءَ يَهْرَمُ فِيهَا الْكَبِيرُ وَيَشِيبُ فِيهَا الصَّغِيرُ وَيَكْدَحُ فِيهَا

- مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول ج ٢٦/ ١٨٨.
- (۲) الاحتجاج ج١/ ١٩١. ومستدرك الوسائل ج١١/ ٧٤ وكتاب سليم بن قيس/ ٦٦٧ وبحار الأنوار ج٢٩/ ٢٢٩.

الْحَلْقِ شَجًا أَرَى تُرَاثِي نَهْباً. . » واليد الجذاء. . بمعنى المقطوعة والطخية قطعة من الغيم والسحاب وقوله عمياء تأكيد لظلام الحال واسودادها يقولون مفازة عمياء أي يعمى فيها الدليل<sup>(۱)</sup>.

يبين الإمام عليه هذه المسألة المأساة بأوضح عبارة، فيقول: أنا بين خيارين لا ثالث لهما، فأما أن أقاتل بيد مقطوعة (جذاء) والنتيجة معروفة هي القتل، لا لعلي بن أبي طالب عليه شخصاً وإنما لشريعة محمد عليه ولكل قيم السماء، أو أصبر على ما سألاقيه من ظلم وجور سيقع علي، وفترة سوداء مظلمة من الفتن والجهل والتخاذل بالنسبة لأكثر الناس، كما صبر دليلي ومرشدي محمد عليه والأنبياء من أولي العزم قبله.

واليد الجذاء (المقطوعة) كناية عن عدم وجود الناصر فكأنه يقول، أصبحت كالذي يريد أن يقاتل بيد مقطوعة لا طاقة لها على حمل السيف، وهي بطبيعة الحال يد خاسرة للمعركة فعندها يكون الصبر أولى ولاسيما أن الحاجة لوجوده عليه السلام ما زالت حاجة ماسّة لمراقبة الإسلام الفتي والمسلمين الذين ترنحوا من أول ضربة تلقوها من عصبة الفتن والنفاق المتحدة، ولعل الوضع سيحتاج إلى تضحية بالنفس وعندها سيكون علي جاهزا للفداء كما فعل ولده سيد الشهداء حينما وجد أن إيقاظ الأمة من غفلتها يتطلب أن يسفك دمه الطاهر فقدمه من دون تردد ولا وجل.

وهنا يطرح السؤال الأتي:

ما الذي تغير في زمن خلافته الظاهرية ﷺ حتى قام، ورأى أن القعود بعدُ لا يجوز، فقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين؟.

الجواب

لقد ورد الجواب عن هذا السؤال في رواية إسحاق بن موسى المتقدمة، والتي فيها يبين الإمام علي للأشعث بن قيس المنافق علة قعوده عن المطالبة بحقه، ولأجل الفائدة نأتي بها مرة أخرى.

(١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج ١/ ١٥١.

عن إسحاق بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه على قال: خطب أمير المؤمنين خطبته بالكوفة فلما كان في آخر كلامه قال: إنّي لأولى الناس بالناس، وما زلت مظلوماً منذ قبض رسول الله على فقام الأشعث بن قيس، فقال: يا أمير المؤمنين لم تخطبنا خطبة منذ قدمت العراق إلاّ وقلت: والله إنّي لأولى الناس بالناس، وما زلت مظلوماً منذ قبض رسول الله، ولمًا ولّى تيم وعديّ ألا ضربت يسيفك دون ظلامتك؟ فقال له أمير المؤمنين على : يا بن الخمّارة، قد قلت قولاً فاستمع، والله ما منعني الجبن ولا كراهيّة الموت، ولا منعني ذلك إلاّ عهد أخي رسول الله، خبّرني وقال: يا أبا الحسن إنّ الأُمّة ستغدر بك وتنقض عهدي، وأنّك منّي بمنزلة هارون من موسى، فقلت: يا رسول الله فما تعهد إليّ إذا كان كذلك؟ فقال: إن وجدت أعواناً، فبادر إليهم وجاهدهم؛ وإن لم تجد أعواناً، فكفّ بدك واحقن دمك حتّى تلحق بي مظلوماً.

فهذه علة القعود، أما سبب انتفائها وقيامه لمجاهدة الناكثين والفئات التي تلي، هو ما يوضحه يُشِيَّة في هذه الرواية:

وهي كتاب بعثه الأمير ﷺ لواليه على البصرة. . . <sup>«</sup>وأنا من رسول الله ﷺ كالصنو من الصنو والذراع من العضد والله لو تظاهرت العرب على قتالي لما وليت عنها ولو أمكنت الفرص من رقابها لسارعت إليها . . . »<sup>(۱)</sup>.

يتضح من هذه الرواية أن الإمام ﷺ ينتظر الفرصة التي تمكنه من رقاب المنافقين المغتصبين، فعلى ماذا تعتمد هذه الفرصة؟ وما الذي ينتظره ﷺ للقيام؟ .

يأتينا الجواب من خلال قوله الآتي ﷺ :

أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لولا حضور الناصر ولزوم الحجة بوجود الناصر وما أخذ الله على أولياء الأمر ألا يقروا على كظة ظالم أو سغب مظلوم لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت آخرها بكأس أولها ولألفوا دنياهم أزهد عندي من عفطة عنز<sup>(۲)</sup>.

- (١) السياسة من واقع الإسلام السيد صادق الشيرازي/ ٣٦١.
- (٢) الإرشاد للمفيد جـ / ٢٨٩ . علل الشرائع جـ / ١٥١ ، الاحتجاج جـ / ١٩٤ ، الأمالي للطوسي/ ٣٧٤ .

يؤكد أمير المؤمنين (صلوات الله وسلامه عليه) ما نريد إثباته ونقول به، وهو توقف القيام على وجود الناصر، وهذه الحجة أسسها القرآن الكريم كما بينًا، وأستدل بها أمير المؤمنين الشيخ على حركته من حيث القعود والقيام فكان أحد مصاديقها الواضحة، ويجري هذا القانون أو السنة كما سيصفها الإمام الحسن الشيخ كما سيأتيك، على حركة جميع الأئمة الشيخ من دون استثناء وصولاً إلى حركة إمام زماننا الحجة بن الحسن (أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء).

إن أمير المؤمنين الشيَّة يقر هنا أن الحجة ألزمته عند توفر الناصر له، على مجاهدة المبطلين، فلم يبق أمامه الشيَّة إلاّ القيام وإبلاء العذر أمام الله تبارك وتعالى في المحاولة لتغيير المنكر باليد بعد توفر شرطه، وهو اليد المبسوطة.

بعد أن ظهر أن من الأركان الأساسية للقيام بوجه الطغاة وإعلان الثورة على الفساد، هو الحاجة إلى أعوان وأنصار مخلصين قادرين على التغيير، وتبيّن مقدار أهمية وجودهم في التأثير على حركتي أمير المؤمنين الشرة في قعوده وقيامه سلباً وإيجاباً، لذا سنسير مع هذه القاعدة لنرى مدى تأثيرها في حركات الأئمة الشرة وهم المعنيون بالقيام وقيادة الأمة نحو هديها وصلاحها والقضاء على الفساد بجميع صوره.

### حركة الإمام الحسن عظير

>>0C≪200ca=

إن من المعروف تاريخيا حتى وإن حاول البعض أن يطمس ذلك أن الإمام الحسن عليه قد قاد الأمة بعد أبيه لمدة ستة أشهر تقريباً بعد أن بايعه المسلمون، بيد أن الأمور ما لبثت أن خرجت من يده بعد انفراط عقد الذين بايعوه طمعاً بدنيا معاوية وكراهية الموت.

أما ما السبب الذي دعا الإمام إلى تخليه عن الخلافة لصالح معاوية، هذا ما توضحه الرواية التالية: عن الحارث الهمداني قال: لما مات علي على خلاف جاء الناس إلى الحسن بن علي على فقالوا له: أنت خليفة أبيك ووصيه ونحن السامعون المطيعون لك فمرنا بأمرك قال عليه: كذبتم والله ما وفيتم لمن كان خيرا مني فكيف تفون لي أو كيف أطمئن إليكم ولا أئق بكم إن كنتم صادقين فموعد ما بيني وبينكم معسكر المدائن فوافوني هناك. فركب وركب معه من أراد الخروج وتخلف عنه خلق كثير لم يفوا بما قالوه وبما وعدوه وغروه كما غروا أمير المؤمنين عشر من قبله. فقام خطيباً وقال: قد غررتموني كما غررتم من كان قبلي، مع أي إمام تقاتلون بعدي، مع الكافر الظالم الذي لم يؤمن بالله ولا برسوله قط ولا أظهر الإسلام هو ولا بنو أمية إلا فرقاً من السيف ولو لم يبق لبني أمية إلا عجوز درداء لبغت دين الله عوجاً وهكذا قال رسول الله عشر . ثم وجه إليه قائداً في أربعة آلاف وكان من كندة وأمره أن يعسكر بالأنبار ولا يحدث شيئاً حتى يأتيه أمره فلما توجه إلى الأنبار ونزل بعض كور الشام أو الجزيرة غير منفس عليك.

وأرسل إليه بخمسمائة ألف درهم فقبض الكندي عدو الله المال وقلب على الحسن عُشِيرٌ وصار إلى معاوية في مائتي رجل من خاصته وأهل بيته. وبلغ الحسن ١٠٠٠ ذلك فقام خطيباً وقال: هذا الكندي توجه إلى معاوية وغدر بي وبكم وقد أخبرتكم مرة بعد أخرى أنه لا وفاء لكم أنتم عبيد الدنيا وأنا موجه رجلاً آخر مكانه وأنا أعلم أنه سيفعل بي وبكم ما فعل صاحبه لا يراقب الله فيّ ولا فيكم. فبعث إليه رجلاً من مراد في أربعة آلاف وتقدم إليه بمشهد من الناس وتؤكد عليه وأخبره أنه سيغدر كما غدر الكندي فحلف له بالأيمان التي لا تقوم لها الجبال أنه لا يفعل فقال: الحسن للشِّنْة: إنه سيغدر. فلما توجه إلى الأنبار أرسل معاوية إليه رسلاً وكتب إليه بمثل ما كتب إلى صاحبه وبعث إليه بخمسمائة ألف درهم ومنَّاه أي ولاية أحب من كور الشام أو الجزيرة فقلب على الحسن ع الله وأخذ طريقه إلى معاوية ولم يحفظ ما أخذ عليه من العهود وبلغ الحسن ﷺ ما فعل المرادي. فقام خطيبا وقال: قد أخبرتكم مرة بعد مرة أنكم لا تفون لله بعهود وهذا صاحبكم المرادي غدر بي وبكم وصار إلى معاوية. . . فقالوا إن خانك الرجلاًن وغدرا فإنا مناصحون لك. فقال لهم الحسن للشيُّة لأعودن هذه المرة فيما بيني وبينكم وإني لأعلم أنكم غادرون والموعد ما بيني وبينكم أن معسكري بالنخيلة فوافوني هناك والله لا تفون لي بعهد ولتنقضن الميثاق بيني وبينكم، ثم إن الحسن ٢٠٠٠ أخذ طريق النخيلة فعسكر عشرة أيام فلم يحضره إلا أربعة آلاف فانصرف إلى الكوفة فصعد المنبر

وقال: يا عجباً من قوم لا حياء لهم ولا دين مرة بعد مرة ولو سلمت إلى معاوية الأمر فأيم الله لا ترون فرجاً أبداً مع بني أمية والله ليسومنكم سوء العذاب حتى تتمنوا أن يلي عليكم حبشي، ولو وجدت أعواناً ما سلمت له الأمر لأنه محرم على بني أمية فأف وترحا يا عبيد الدنيا، وكتب أكثر أهل الكوفة إلى معاوية بأنا معك وإن شئت أخذنا الحسن وبعثناه إليك ثم أغاروا على فسطاطه وضربوه بحربة فأخذ مجروحاً. ثم كتب جواباً لمعاوية إن هذا الأمر لي والخلافة لي ولأهل بيتي وإنها لمحرمة عليك وعلى أهل بيتك سمعته من رسول الله بيني ، لو وجدت صابرين عارفين بحقي غير منكرين، ما سلمت لك ولا أعطيتك ما تريد وانصرف إلى الكوفة<sup>(1)</sup>.

الرواية تكشف عن مدى الألم الذي قاساه الإمام الحسن عليه بسبب ابتلائه بأناس لا يعرفون معنى الوفاء بعد أن أخذهم الوهن وتشرب في نفوسهم وعقائدهم وأخلاقهم، كما أنه يؤكد (سلام الله عليه) بأنه لو كان له أنصار صابرون عارفون بحقه المنصوص عليه من قبل السماء، لما سلم الأمر إلى معاوية. وفي رواية طويلة أخذنا منها موضع الحاجة، وهي عبارة عن حوار جرى بين الإمام الحسن عليه وبين حجر بن عدي، لما قال له في الأولى السلام عليك يا أمير المؤمنين، وعاتبه الحسن عليه لله، وفي الثانية سلم بالصيغة التي ستأتي في بداية الرواية :

... فقال له السلام عليك يا مذل المؤمنين فضحك في وجهه وقال والله يا حجر هذه الكلمة لأسهل علي واسر إلى قلبي من كلمتك الأولى فما شأنك؟ أتريد أن تقول إن خيل معاوية قد أشرفت على الأنبار وسوادها وأتى في مائة ألف رجل في هذين المصرين يريد البصرة والكوفة، فقال حجر يا مولاي ما أردت أن أقول إلاً ما ذكرته، فقال: والله يا حجر لو أني في ألف رجل لا والله إلا مائتي رجل لا والله إلا في سبع نفر لما وسعني تركه، ولقد علمتم أن أمير المؤمنين دخل عليه ثقاته حين بايع أبا بكر فقالوا له مثلما قلتم لي فقال لهم مثلما قلت لكم فقام سلمان والمقداد وأبو ذر وعمار وحذيفة بن اليمان وخزيمة بن ثابت وأبو الهيثم مالك بن التيهان

(١) الخرانج والجرائح لقطب الدين الراوندي ج٢/ ٧٧٤ .

فقالوا: نحن لك شيعة ومن قال بنا شيعة لك مصدقون الله في طاعتك فقال لهم حسبي بكم قالوا وما تأمرنا قال إذا كان غدا فاحلقوا رؤوسكم وأشهروا سيوفكم وضعوها على عواتقكم وبكروا إلى فإنى أقوم بأمر الله ولا يسعني القعود عنه فلما كان من الغد بكر إليه سلمان والمقداد وأبو ذر وقد حلقوا رؤوسهم وأشهروا سيوفهم وجعلوها على عواتقهم ومعهم عمار بن ياسر وقد حلق نصف رأسه وشهر نصف سيفه، فلما قعدوا بين يديه ١٩ نظر إليهم، وقال لعمار يا أبا اليقظان من يشتري نفسه على نصر دينه يبقى ولا يخاف، قال: يا أمير المؤمنين خشيت وثوبهم على وسفك دمي، فقال: اغمدوا سيوفكم فوالله لو تم عددكم سبعة رجال لما وسعني القعود عنكم وتالله يا حجر إلى لعلى ما كان عليه أبي أمير المؤمنين لو أطعتموني، فخرج حجر واجتمع إليه وجوه قبائل الكوفة فقالوا إنا قد امتحنا أهل مصرنا فوجدناهم سامعين مطيعين وهم زهاء ثلاثين ألف رجل فقم بنا إلى سيدنا ابن رسول الله ﷺ حتى نبايعه بيعة مجددة ونخرج بين يديه ولا ندع ابن هند يعبر علينا وقوائم سيوفنا في أيدينا فجاؤوا إلى الحسن ﷺ فخاطبوه بما يطول شرحه فقال لهم والله ما تريدون إلا انقطاع الجبل بي حتى تريحوا معاوية مني ولئن خرجت معكم بالله حتى أبرز عن هذا المصر ليرغبنكم معاوية وليدبر على رجل منكم يرغبه في قتلي بالمال الكثير ويسأله اغتيالي بطعنة أو ضربة فيضربني ضربة يجرحني بها ولا يصل إلى قالوا بأجمعهم تالله يا ابن رسول الله لا تقل هذا فنقتل أنفسنا وقد قلدناك دمنا فقال أبرزوا إلى المدائن حتى تنظروا فبرزوا وساروا حتى وردوا المدائن فعسكر بها في ليلة مقمرة وقد كان معاوية كاتب يزيد بن سنان البجلي ابن أخي جرير بن عبد الله البجلي وبذل له مالاً على اغتيال الحسن وقتله فأخذ له سيفاً وأحتمل تحت أثوابه وتوجه نحو الحسن عظي فخاف على نفسه فرجع فرمي السيف وأخذ الرمح معه فضاق به صدره فرده خوفاً وأخذ حربة مرهفة وأقبل يتوكأ عليها حتى انتهى إلى الفسطاط المضروب للحسن بن على ﷺ فوقف غير بعيد ونظر إليه ساجداً وراكعاً والناس نيام فرمي بالحربة فأثبتها فيه وولى هاربا فتمم صلاته والحربة تهتز في بدنه ثم انتقل من صلاته ونبَّه من حوله وصاحوا الناس فجاؤوا حتى نظروا إلى الحربة

تهتز في بدنه فقال لهم ها أنا يا أهل الكوفة أخبرتكم ما تفعلونه وكذبتموني وأخذ الحربة وصاح بالرحيل وانكفأ من المدائن جريحاً<sup>(١)</sup>.

لا أوضح من هذه الرواية شاهداً على تخاذل أصحابه وعدم رغبتهم بالقتال، بل أنه ﷺ قد كشف لهم أن التخاذل والخيانة وصل بهم إلى حد أن في نيتهم تسليمه لمعاوية إن هو أصر على القتال.

وللمزيد من الإيضاح نورد الرواية الآتية التي تسلط الضوء على الظرف المحزن الذي كان يمر به الإمام الحسن علي وكذا يشير إلى ما قلنا أنه سيأتيك لاحقاً، في ضرورة وجود الأنصار المخلصين لنجاح المشروع الإلهي، وأنها سنة عامة تتكرر في كل زمان ومكان كما يقرر ذلك القرآن الكريم في قضية هارون علي مع بني إسرائيل، والتي يستشهد بها الأئمة كثيراً لأهميتها: يقول الإمام الحسن على في كلمة يوجهها لمعاوية... وإذا ما طمعت يا معاوية فيها ولكنها لما أخرجت سالفاً من معدنها وزحزحت عن قواعدها تنازعتها قريش بينها وترامتها كترامي الكرة حتى أمة أمرها رجلاً قط وفيهم من هو أعلم منه إلا لم يزل أمرهم يذهب سفالاً حتى أمة أمرها رجلاً قط وفيهم من هو أعلم منه إلا لم يزل أمرهم يذهب سفالاً حتى أخاه وخليفته ووزيره وعكفوا على العجل وأطاعوا فيه سامريهم وهم يعلمون أنه أخاه وخليفته ووزيره وعكفوا على العجل وأطاعوا فيه سامريهم وهم يعلمون أنه

(١) الهداية الكبرى للحسن بن حمدان الخصيبي/ ١٩٢ - ١٩٤ . وجاء في تحف العقول في نفس المضمون : وصيته عنه لأبي جعفر محمد بن النعمان الأحول : قال أبو جعفر قال لي الصادق ع إن الله جل وعز عير أقواما في القرآن بالإذاعة فقلت له جعلت فداك أين قال : قال قوله : فرَإِذَا جَآءَهُمْ أَمَرٌ مِنَ ٱلأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ، النساء : ١٩ ثم قال المذيع علينا سرنا قوله : فرَإِذَا جَآءَهُمْ أَمَرٌ مِنَ ٱلأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ، النساء : ١٩ ثم قال المذيع علينا سرنا كالشاهر بسيفه علينا رحم الله عبدا سمع بمكنون علمنا فدفنه تحت قدميه والله إني لأعلم بشراركم من البيطار بالدواب، شراركم الذين لا يقرؤون القرآن إلا هجرا ولا يأتون الصلاة إلا معلم بشراركم من البيطار بالدواب، شراركم الذين لا يقرؤون القرآن إلا هجرا ولا يأتون الصلاة إلا معاود في الموات المادي عليه الأمر بشراركم من البيطار بالدواب، شراركم الذين لا يقرؤون القرآن إلا هجرا ولا يأتون الصلاة إلا دبرا ولا يحفظون ألسنتهم اعلم أن الحسن بن علي عليه لما طعن واختلف الناس عنه الأمر لما يقرأن المؤمنين فقال ع ما أنا بمذل المؤمنين ولكني معاود المومنين فقال ع ما أنا مدن المؤمنين ولكني معاود المومنين فقال ع ما أنا بمذل المؤمنين ولكني معا المومنين إلى المان معان واختلف الناس قليم معن واختلف الناس عليه الأمر لمعاوية فسلمت عليه الشيعة عليك السلام يا مذل المؤمنين فقال ع ما أنا بمذل المؤمنين ولكني معو المومنين إلى لما رأيتكم ليس بكم عليهم قوة سلمت الأمر لأبقى أنا وأنتم بين أظهرهم معز المؤمنين إلى الما رأيتكم ليس بكم عليهم قوة سلمت الأمر لأبقى أنا وأيتكم ليس بكم عليهم قوة سلمت الأمر لأبقى أنا وأنتم بين أظهرهم معز المؤمنين إلى الما رأيتكم ليس بكم عليهم قوة سلمت الأمر المونين اله وأنتم بين أله وكما عاب العالم السفينة لتبقى لأصحابها وكذلك نفسي وأنتم لنبقى بينا وأنتم بين أظهرهم.

خليفة موسى على وقد سمعت هذه الأمة رسول الله على يقول ذلك لأبي إنه مني بمنزلة هارون من موسى إلآ أنه لا نبي بعدي وقد رأوا رسول الله على حين نصبه لهم بغدير خم وسمعوه ونادى له بالولاية ثم أمرهم أن يبلغ الشاهد منهم الغائب وقد خرج رسول الله على حذراً من قومه إلى الغار لما أجمعوا على أن يمكروا به وهو يدعوهم لما لم يجد عليهم أعواناً ولو وجد عليهم أعواناً لجاهدهم وقد كف أبي يده وناشدهم واستغاث أصحابه فلم يغث ولم ينصر ولو وجد عليهم أعواناً ما أجابهم وقد جعل في سعة كما جعل النبي على في سعة وقد خذلتني الأمة وبايعتك يا ابن محرب ولو وجدت عليك أعواناً يخلصون ما بايعتك وقد جعل الله تحرك الله سعة حين استضعفه قومه وعادوه كذلك أنا وأبي في سعة من الله حين تركتنا الأمة وبايعت غيرنا ولم نجد عليه أعواناً وإنما هي السنن والأمثال يتبع بعضها بعضاً<sup>(1)</sup>

# حركة الإمام الحسين عظام

كان من المقدر أن يكون الإمام الحسين عليه أول المعيدين للحق المسلوب إلى أصحابه الشرعيين، بيد أن خذلان الناس منعه من الوصول إلى ذلك. هذا ما تدل عليه الآثار الواردة عنهم عليه ولكي نفهم ذلك بشكل جيد، نسأل هل أن الإمام الحسين ولد ليقود الناس ويهديهم ويؤمهم إلى الله، أم ولد ليقتل ويسيل دمه دفاعاً عن الشريعة؟ ومن خلال الإجابة عن هذا السؤال سوف نسلط الضوء على الجديد الذي سنستفيده من الروايتين أدناه وله علاقة بالبداء.

فعن أبي حمزة الثمالي قال قلت لأبي جعفر الله إن علياً الله كان يقول إلى السبعين بلاء وكان يقول بعد البلاء رخاء وقد مضت السبعون ولم نر رخاء فقال أبو جعفر الله يا ثابت إن الله تعالى كان وقت هذا الأمر في السبعين فلما قتل الحسين المتد غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة سنة فحدثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم قناع السر فأخره الله ولم يجعل له بعد ذلك وقتا عندنا في مُحُواً الله مَا يَشَآءُ وَيُثِيثَ وَعِندَهُ, أَمُ الصحيَّيَ (<sup>(1)</sup> قال أبو حمزة وقلت ذلك لأبي عبد الله الله فقال قد كان ذلك <sup>(۲)</sup>.

وعن عثمان النواء قال سمعت أبا عبد الله على يقول: «كان هذا الأمر فيّ فأخره الله ويفعل بعد في ذريتي ما يشاء»<sup>(٣)</sup>.

إن هاتين الروايتين تحتويان في ما تحتويانه على موضوع هو من أعقد المواضيع التي اشتملت عليها الشريعة المقدسة، وهو موضوع البداء، بيد أننا لسنا في صدد

- (١) سورة الرعد: الآية: ٣٩.
- (٢) مستدرك الوسائل ج٢١/ ٢٠١. تفسير العياشي ج٢/ ٢١٨٠ الخرائج والجرائح ج١/ ١٧٩.
  - (٣) الغيبة للطوسي/ ٢٩ . .

مناقشة هذا الموضوع في هذا البحث المختصر، لذا سنستدل به (أي البداء) فقط للتأشير على العلة في حدوثه.

وقبل أن ندخل في صلب الموضوع لا بد لنا أن نوضح مسألة تتعلق بملابسات واقعة الطف، تلك الواقعة التي ما زلنا نعيش تداعياتها حتى هذه اللحظة بكل أبعادها .

الحقيقة أننا ومن خلال تعايشنا مع الناس لاحظنا أن هناك فهما خاطئاً لدى العموم منهم يتعلق بقيام الإمام الحسين عن وإعلانه الثورة، فإن المتصور لديهم أن الله خلق الحسين عن لي للشهادة فقط، وأنه (روحي فداه) لم يخطط للنصر على أعدائه وإنما كان يخطط للشهادة فقط، والغريب أنهم لم يحاولوا أن يفهموا لماذا! ولم يتدبروا السبب الذي دعاه لذلك، ومن جهتهم لم يؤد خطباء المنبر الحسيني دورهم الأهم وهو تعريف الأمة بحقيقة ثورة الإمام الحسين عن وإفهامهم ملابساتها، والكثير من القضايا التي بقيت من دون بحث، ومثال على ذلك قوله عنه: الله أن يراني قتيلاً . . . وشاء أن يراهن سبايا، فما معنى هذه المشيئة؟ وهل لهذه العبارة علاقة بموضوعة الجبر؟ .

فعن أبي عبد الله عَلَى قال: جاء محمد بن الحنفية إلى الحسين عَلَى في الليلة التي أراد الحسين الخروج في صبيحتها عن مكة فقال له : يا أخي إن أهل الكوفة قد عرفت غدرهم بأبيك وأخيك وقد خفت أن يكون حالك كحال من مضى فإن رأيت أن تقيم فإنك أعز من بالحرم وأمنعه فقال : يا أخي قد خفت أن يغتالني يزيد بن معاوية بالحرم فأكون الذي يستباح به حرمة هذا البيت فقال له ابن الحنفية : فإن خفت ذلك فصر إلى اليمن أو بعض نواحي البر فإنك أمنع الناس به ولا يقد ابن الحنفية فأتاه فأخذ بزمام ناقته وقد ركبها فقال يا أخي : ألم تعدني النظر في ما سألتك قال : أنظر في ما قلت فلما كان السحر ارتحل الحسين عن فبلغ ذلك ابن الحنفية فأتاه فأخذ بزمام ناقته وقد ركبها فقال يا أخي : ألم تعدني النظر في ما سألتك قال : بلى قال : فما حداك على الخروج عاجلاً، قال : أتاني رسول الله ت بعد ما فارقتك فقال : يا حسين اخرج فإن الله قد شاء أن يراك قتيلا فقال محمد بن

على مثل هذا الحال قال: فقال لي صلوات الله عليه إن الله قد شاء أن يراهن سبايا فسلم عليه ومضي<sup>(۱)</sup>.

وللإجابة عن السؤال الذي طرحناه في بداية الموضوع، نقول: إن الأئمة عَكَمَمَّ خلقهم الله تبارك وتعالى ليقودوا الخلق نحو كمالهم وسعادتهم التي جعلها الله في عبادته، فالوظيفة الأصلية هي هداية الخلق نحو خالقهم والسير بهم إلى الصراط المستقيم، لذا فإن وظيفة الإمام تقتضي الحياة لا الموت، نعم قد يشكل علينا البعض بقولهم إن الحسين عَكِمَ باستشهاده قد وهب الحياة للكثير من المؤمنين لا بل لجميع الأحرار في العالم.

ونقول: نعم نحن لا ننكر ذلك، بيد أن المشروع أكبر من أن يكون الإمام الحسين عن مبياً لهداية الألاف والملايين، لأن الذي نعتقده أن الإمام العلة في هداية كل شيء، لأنه قانون الهداية الذي تجلى بالهيكل العلوي والهيكل الحسني والحسيني . . إلى آخر الأئمة المعصومين عنه لذا لا نستغرب من الحديث الوارد عن الرسول الأكرم بأن أمير المؤمنين بُعث مع كل نبي سرآ، فعن النبي عنه أنه قال لعلي عنه : يا علي! إن الله تعالى قال لي : يا محمد بعثت عليا مع الأنبياء باطنا وقال عنه : بعث علي مع كل نبي سرآ، فعن النبي عظاهراً<sup>(٣)</sup>. وقال علي الما أمير المن نبي إلا وبعث معه علي باطناً ومعي ظاهراً<sup>(٣)</sup>. وقال علي الما من أئمة أهل البيت عنه ما من نبي الا وبعث معه علي باطناً ومعي فاهراً<sup>(٣)</sup>. وقال علي الما من أئمة أهل البيت علي ما من نبي الا ومعي جهراً<sup>(٤)</sup>. وعلى هذا فإننا نعتقد أن الإمام من أئمة أهل البيت علي ما هو إلا تجل وظهور لهذا القانون بهذا الهيكل ونقول بل إنها دولة كونية ستعم الكون بأسره.

وتأسيساً على هذا نقول: إن المقدر للإمام الحسين عظيمًة كان الحياة، كما أن الأصل في مسألة إمامته هو القيام بواجبه في تعليم الناس وتأديبهم وتربيتهم وفق

- (١) اللهوف للسيد ابن طاووس/ ٦٤.
- (٢) الإمام على/أحمد الرحماني الهمداني/ ٨٧ نقلاً عن الأنوار النعمانية للجزائري ج١/ ٣٣٠. قصص الأنبياء للجزائري/ ٩١.
  - (٣) الإمام علي/ أحمد الرحماني الهمداني/ ٨٧ نقلاً عن المجلي لأبن أبي جمهور / ٣٦٨.
  - (٤) الإمام علي/ أحمد الرحماني الهمداني/ ٨٧ نقلاً عن المجلي لأبن أبي جمهور/ ٣٠٩.

الطريقة الإسلامية التي تضمن إيصالهم إلى مراد الله من الخلق، وهو أن يعرفوه، فإن عرفوه عبدوه، وإن عبدوه أوصلهم إلى سعادة الأبد، كما ورد عنهم عليظة .

## ثورة الإمام الحسين عنه من المشيئة إلى القضاء

إن المتتبع لمجمل أحاديث الإمام الحسين عليه في المدة التي امتدت من لحظة خروجه إلى آخر لحظات حياته الشريفة (روحي فداه)، يلاحظ أن كل هذه المدة أو هذه الحركة الثورية انطوت تحت دائرتين، هما دائرتا المشيئة والقضاء، فحركته عليه ابتدأت بقوله "شاء الله أن يراني قتيلاً . . وأن يراهن سبايا"، وانتهت بقوله (سلام الله عليه) (رضا بقضائك وتسليما لأمرك)<sup>(١)</sup>، أي أن حركته امتدت لما بين المشيئة والقضاء، والسؤال المهم هو، لماذا غير الإمام الحسين عليه صيغة الكلام من المشيئة في أول الأمر، إلى القضاء عند النهاية والاستعداد للرحيل من هذا العالم؟ .

وعند الرجوع للروايات الشريفة التي تتحدث عن موضوع المشيئة نراها تحدد بداية الفعل بها، وأنها الركن الأصلي في بداية أي فعل، أما القضاء فهو وصوله إلى درجة الحتم والإبرام، كما في الرواية التي وردت عن عالم أهل البيت عليقية :

عَنْ عَلِيٍّ بُنِ إِبْرَاهِيمَ الْهَاشِمِيَّ قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا الْحَسَنِ مُوسَى بْنَ جَعْفَر ﷺ يَقُولُ: لَا يَكُونُ شَيء إِلَّا مَا شَاء اللَّهُ وَأَرَادَ وَقَدَّرَ وَقَضَى قُلَتُ مَا مَعْنى شَاءَ قَالَ ابْتِدَاءُ الْفِحْلِ قُلْتُ مَا مَعْنَى قَدَرَ قَالَ تَقْدِيرُ الشَّيء مِنْ طُولِهِ وَعَرْضِهِ، قُلْتُ مَا مَعْنَى قَضَى، قَالَ إِذَا قَضَى أَمْضاهُ فَذَلِكَ الَّذِي لَا مَرَدَّ لَهُ<sup>(٢)</sup>.

موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ﷺ في الكتاب والسنة والتاريخ للريشهري/ ٢٤٨.
 (٢) الكافي ج١/ ١٥٠.

وعن الإمام موسى الكاظم علي الله قال ليونس مولى علي بن يقطين «يا يونس لا تتكلم بالقدر، قال: إني لا أتكلم بالقدر ولكن أقول: لا يكون إلا ما أراد الله وشاء وقضى وقدر فقال ليس هكذا أقول، ولكن أقول: لا يكون إلا ما شاء الله وأراد وقدر وقضى ثم قال: أتدري ما المشية، فقال: لا، فقال: همه بالشيّء أو تدري ما أراد، قال: لا، قال: إتمامه على المشية فقال: أو تدري ما قدّر قال: لا قال: هو الهندسة من الطول والعرض والبقاء ثم قال: إن الله إذا شاء شيئا أراده وإذا أراده قدّره وإذا قدّره قضاه وإذا قضاه أمضاه»().

وعن الإمام علي بن موسى الرضا الله قال: لا يكون إلا ما شاء الله وأراد وقدر وقضى قال: قلت: فما معنى شاء قال ابتداء الفعل قلت فما معنى أراد قال الثبوت عليه قلت فما معنى قدر قال تقدير الشيء من طوله وعرضه قلت: فما معنى قضى قال: إذا قضاه أمضاه فذلك الذي لا مرد له<sup>(٢)</sup>.

وعن يونس أيضاً قال: قال الرضا ﷺ . . . أتدري ما المشية يا يونس قلت لا قال هو الذكر الأول أتدري ما الإرادة قلت لا قال العزيمة على ما شاء الله وتدري ما التقدير قلت لا قال هو وضع الحدود من الآجال والأرزاق والبقاء والفناء وتدري ما القضاء قلت لا قال هو إقامة العين ولا يكون إلا ما شاء الله في الذكر الأول<sup>(٣)</sup>.

معنى المشيئة

ومن أجل أن نفهم المطلب بشكل جيد لابد لنا أن نبين ونوضح معنى المشيئة المشار إليها في الروايات الشريفة.

كما قرأنا في الروايات المتقدمة، فإن ما من شيء يكون إلاً من خلال المرور بهذه الأطوار التي جاءت في كلامهم عشي وهي المشيئة والإرادة والقدر ومن ثم

- (١) التوحيد/السيد كمال الحيدري ج٢/ ١٦٣ ١٦٤.
  - (٢) التوحيد/ السيد كمال الحيدري ج٢/ ١٦٤.
    - (۳) تفسير القمي ج۱/ ۲٤.

غيبة الإمام المهدي (عج)

القضاء، فمرة تم الإشارة من خلالها إلى ابتداء الفعل، وثانية الهم بالشيء وأخرى بالذكر الأول، فهل لهذه الأوصاف الثلاثة معنى جامع؟.

نقول: لا خلاف أو تناقض بين هذه الأوصاف، بل إنها كلها تدل على المعنى ذاته ولكن بلحاظ معين، فالأول كان يشير والله العالم وكما يشير الشيخ المجلسي إلى أول الكتابة في اللوح المحفوظ، حيث قال (رض): «ابتداء الفعل أي أول الكتابة في اللوح أو أول ما يحصل من جانب الفاعل ويصدر عنه مما يؤدي إلى وجود المعلول»<sup>(۱)</sup>.

يعني أن الأمر انتقل من العلم الإلهي بالشيء إلى أول مراحل خلقه وهو ذكره في اللوح المحفوظ الذي فيه كل ما خلق الله وبرأ. أي إخراجه من العلمية إلى الفعلية، أو إبداع العلل التي سيوجد بسببها المعلولات.

أما الوصف الثاني وهو الهم بالشيء، نقول إنه (أي الهمّ) في الإنسان تلك القوة أو العزيمة الباطنية على إحداث فعل ما، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهُ وَهَمَّ مِهَا لَوْلَا أَن رَمَا بُرْهَنَ رَبِهِ ﴾(٢).

فإن يوسف المسلم لولا برهان ربه الذي كان متحققاً عنده لتفجرت لديه تلك القوة الباطنية التي تدفعه باتجاه الفعل مثل ما حدث للمرأة التي راودته عن نفسه (وهمت به)، فيكون الهمّ هو القوة الدافعة باتجاه تحقيق الفعل في الخارج، هذا بالنسبة إلى الإنسان، أما معنى الهمّ بالنسبة للخالق جل وعلا فبما يتناسب مع ساحة قدسه تبارك وتعالى.

وبعبارة أخرى، فإن المشيئة تُعد أول تحقق وظهور للشيء من علمه الذاتي تبارك وتعالى إلى علمه الفعلي، وكما في الرواية التالية:

عن محمد بن مسلم عن أبي عبد الله عَلَيْمَة قال: المشية محدثة<sup>(٣)</sup>. وعَنْ مُعَلَّى بُنِ مُحَمَّدٍ قالَ: «سُئِلَ الْعَالِمُ عَلَيْهَ كَيْفَ عِلْمُ اللَّهِ قَالَ: عَلِمَ وَشَاءَ وَأَرَادَ وَقَلَّرَ

- (١) بحار الأنوار ج٥/ ١٢٢.
- (٢) سورة يوسف، الآية: ٢٤.
- (٣) المحاسن للبرقي ج١/ ٢٤٥.

وَقَضَى وَأَمْضَى فَأَمْضَى مَا قَضَى وَقَضَى مَا قَدَّرَ وَقَدَّرَ مَا أَرَادَ فَبِعِلْمِهِ كَانَتِ الْمَشِيئَة وَبِمَشِيئَتِهِ كَانَتِ الْإِرَادَةُ وَبِإِرَادَتِهِ كَانَ التَّقْدِيرُ وَبِتَقْدِيرٍهِ كَانَ الْقَضَاءُ وَبِقَضَائِهِ كَانَ الْإِمْضَاءُ وَالْعِلْمُ مُتَقَدِّمٌ عَلَى الْمَشِيئَةِ وَالْمَشِيئَةُ ثَانِيَةٌ وَالْإِرَادَةُ ثَالِئَةٌ وَالتَقْدِيرُ وَاقِعٌ عَلَى الْقضاء بِالْإِمْضَاء وَالْعِلْمُ مُتَقَدِّمٌ عَلَى الْمَشِيئَةِ وَالْمَشِيئَةُ ثَانِيَةٌ وَالْإِرَادَةُ ثَالِئَة الْقَضَاء بِالْإِمْضَاء فَلِلَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى الْبَدَاءُ فِيمَا عَلِمَ مَتَى شَاء وَفِيمَا أَرَادَ لِتَقْدِيرِ الْأَشْيَاء فَإِذَا وَقَعَ الْقَضَاءُ بِالْإِمْضَاء فَلَا بَدَاء فَالْعِلْمُ فِي الْمَعْلُومِ قَبْلَ كَوْنِهِ وَالْمَشِيئَة فِي الْمُنْشَا قَبْلَ عَيْنِهِ . . . \*<sup>(۱)</sup>.

# مقاربة عرفية

ولعلنا نقرب الأمر بمثال من الواقع وهو قياس مع الفارق طبعاً، أي أننا سنأتي بمثال عرفي لتقريب المسألة، أما ما يختص بالخالق من هذه المسألة فهو بما يليق بساحة قدسه تبارك وتعالى.

#### المثال

تصور أنك عطشان، فما هي الخطوات التي ستمر بها حتى تروي عطشك وتلبي هذه الحاجة أو تحقق الإرواء لنفسك؟ .

إن علمك بأنك عطشان هو علمٌ حضوريٌ، ثم ظهر هذا العلم على شكل مشيئة لشرب الماء أي (رغبة) وهو أول ابتداء الفعل وهو الهم بالشيء أي هو (رغبة وقوة باطنية تدفعك لإرواء عطشك)، فإذا ثبتت هذه المشيئة تحولت إلى إرادة، وهي المعبر عنها بالثبوت على الفعل، وفي هذه الأثناء سرت باتجاه الماء لكنك لم تشرب بعد، حتى إذا أمسكت بالقدح (وهي الإرادة) أي ثبّتّ مشيئة الشرب لديك، تحولت إلى القدّر، وهو التخطيط لكم تشرب؟ وكيف تشرب؟ هل بجرعة واحدة؟ أم ستشرب جرعات؟ وهل ستتنفس داخل الإناء؟ وهكذا... كل هذا ينتمي لدائرة القدّر، فإذا فرغت من هذه الهندسة، كان القضاء، فإذا شربت وقع الإمضاء على القضاء.

أما الذكر الأول فهو الاسم أو الوصف الابتدائي الذي هو أول تعبير عن الشيء بعد ظهوره في الفعلية، أو هو الاسم الآخر للّوح المحفوظ على اعتبار أنه نُقش فيه كل ذكر العالم، فيصح أن يسمى الذكر الأول، وذلك أن لا ذكر قبله، وعليه فلا

212

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

منافاة بين الأوصاف الأربعة التي وصفت بها المشيئة. إذن المشيئة تعني ابتداء الفعل الذي لم يصل بعد إلى طور الثبوت.

جيد، والآن بعد أن علمنا هذا، يأتي السؤال: هل للمشيئة علاقة بالجبر؟ أو هل أراد الإمام الحسين ﷺ حبنما أحال الأمر إلى المشيئة معنى الجبر؟ .

أقول: إن روايات أهل بيت العصمة والطهارة قد أجابت عن هذا السؤال وإليك:

## الإجابة

"عن الفتح بن يزيد الجرجاني (في رواية طوبلة أخذنا منها مقدار حاجتنا) قال: لقيته (يعني الإمام موسى بن جعفر علي الطريق عند منصرفي من مكة إلى خراسان وهو سائر إلى العراق، إلى أن يقول... فقال ويحك يا فتح إن تله إرادتين ومشيتين إرادة حتم وإرادة عزم ينهى وهو يشاء ويأمر وهو لا يشاء أو ما رأيت أنه نهى آدم وزوجته عن أن يأكلا من الشجرة وهو شاء ذلك ولو لم يشأ لم يأكلا ولو أكلا لغلبت مشيتهما مشية الله وأمر إبراهيم بذبح ابنه إسماعيل عشي وشاء أن لا يذبحه ولو لم يشأ أن لا يذبحه لغلبت مشية إبراهيم مشية الله عنها من ال

المعنى: أن لله إرادتين ومشيتين، إحداهما لا مجال للإنسان أن يختار فيها، لأنها مجبولة فيه بمشية الله وإرادته اللازمة المحتومة، والأخرى تكون ما بين الله وبين خلقه، فيكون للإنسان القدرة على اختيار أي الفعلين شاء، ويكون لله تبارك وتعالى الإمضاء أو الحيلولة عنه.

والمثال في الرواية يعطي تصورين للأمر، الأول، هو المعبر عنه بالمثال الأول في الرواية الشريفة «ينهى وهو يشاء. . . أو ما رأيت أنه نهى آدم وزوجته عن أن يأكلا من الشجرة وهو شاء ذلك ولو لم يشأ لم يأكلا ولو أكلا لغلبت مشيتهما مشية الله»، يعني أن الله تبارك وتعالى نهى آدم ﷺ أن يأكل، بيد أنه أمر غير لازم تكوينيا أي هو لزوم تشريعي (بمعنى أن الله تبارك وتعالى لا يجبره على الطاعة)،

(۱) التوحيد للصدوق/ ۲۱ - ۲۲.

لأنه قبل أن ينهى آدم شاء وأراد بالمشيئة والإرادة اللازمة المحتومة أن يكون آدم مختاراً بين أن يلتزم بهذا النهي أو لا، لأن الله تعالى أعطاه القدرة على الاختيار بأن جعله مريدا شائياً لنفسه، ولكن هذه المشيئة قائمة وجارية بمشيئة الله. فنهى آدم عن الأكل وشاء أن يأكل لأنه سبق بمشيته تعالى أن جعل آدم مختاراً فكان آدم شائياً لأن الله جعله كذلك، أي أن مشيئة آدم لم تكن بمعزل عن مشيئة الله لأنه هو الذي جعله مشيئاً ولم يسلبه القدرة على الاختيار، فتكون هذه مشيئة عزم، أي أن لآدم مدخلية في تحقيقها من عدمه.

أما الثاني، هو الذي ورد بالشكل التالي: "وأمر إبراهيم بذبح ابنه إسماعيل بن وشاء أن لا يذبحه ولو لم يشأ أن لا يذبحه لغلبت مشية إبراهيم مشية الله برض " فهو مشيئة وإرادة حتم، فإن الله شاء وأراد بمشيته وإرادته المحتومة أن لا يُذبح إسماعيل المن مع أنه أمر إبراهيم بذلك، فكان هذا اختبار لطاعة إبراهيم الن مع أن الأمر مفروغ منه بعدم ذبح إسماعيل. فلو كان إبراهيم أصر على ذبحه لولده لكانت مشيئته غلبت مشيئة الله (حاشا لله) وهذا لا يكون، وبعبارة أخرى أن الله كلف إبراهيم بأمر وجعله مختاراً فيه (وهذه عزم) بين الرضوخ وعدمه آما في ما يخص عدم تعرض إسماعيل للذبح، فإنه من (الحتم) الذي ليس لإبراهيم القدرة بالتدخل فيه حتى وإن أراد خلافه.

وقال مصنف هذا الكتاب رضي الله عنه إن الله تبارك وتعالى نهى آدم وزوجته عن أن يأكلا من الشجرة وقد علم أنهما يأكلان منها لكنه تختر شاء أن لا يحول بينهما وبين الأكل منها بالجبر والقدرة كما منعهما من الأكل منها بالنهي والزجر فهذا معنى مشيته فيهما ولو شاء تختر منعهما من الأكل بالجبر ثم أكلا منها لكانت مشيتهما قد غلبت مشيته كما قال العالم تشيئ ، تعالى الله عن العجز علواً كبيراً<sup>(1)</sup>.

إذن وعلى وفق هذه القاعدة التي يؤسسها الإمام (صلوات الله عليه) استنباطاً من القرآن الكريم، يكون قول الإمام الحسين ﷺ «شاء الله أن يراني قتيلاً . . .» واضحاً لا إشكال فيه ولا لبس، ولا يمت إلى الجبر بصلة.

(١) التوحيد للصدوق/ ٦٦.

کيف؟

لو طبقنا هذه القاعدة بأن لله إرادتين ومشيتين. . لاتضح الأمر ورفع الإشكال كما قلنا، فإنه ينهى وهو يشاء. . ويأمر وهو لا يشاء.

فتكون المسألة: إن الله تبارك وتعالى قد نهى الأمة نهياً زجوياً (عزمياً، بمعنى أنه لم يجبرهم عليه) عن التخلف عن الحسين علي وعدم نصرته وخذلائه، والأئمة يشتركون مع الحسين في هذا، حسب التأسيس الذي خطه رسول الله يحقق يوم الغدير بقوله... اللهم أنصر من نصره وأخذل من خذله.

على هذا يكون الله تبارك وتعالى قد نهى الأمة عن التورط في خذلان الحسين عير وأمرهم بوجوب نصرته، بيد أنه نهي تشريعي يخضع للمشيئة التي ثبتها بإرادته حينما جعل الإنسان مختاراً لأفعاله غير مجبور عليها، يعني أنه لم يكرههم ويجبرهم على ذلك.

ولهذا فإنه نهى الأمة عن خذلان الحسين المن وعدم نصرته، بيد أنه ألى شاء أن يُقتل (سلام الله عليه) إذا اختارت الأمة طريق خذلانه لتتم الحجة عليهم وتكون الجريمة في أعناقهم إلى يوم القيامة.

وبهذا یکونون قد قتلوا الحسین ﷺ بمشیئتهم ااتی سمح الله بها بأن جعلهم أصحاب مشیئة وقرار، وعلیه فلم تغلب مشیئتهم مشیئة الله، لأن الله تبارك وتعالی هو الذي قدّرهم علیها ولو شاء لسلبها منهم.

ويعلق صاحب الفصول المهمة على هده الرواية بقوله: أقول: لا يخفى أن مشية المعصية بمعنى خلق الأسباب والتخلية وعدم المنع، وكذا مشية عدم الطاعة، فالمقصود من الحديث وأمثاله بطلان التفويض لا ثبوت الجبر<sup>(١)</sup>.

ومعنى خلق الأسباب، أنه ﷺ قضى على نفسه بأن يجعل الناس ذوي إرادة واختيار، ولا يجبرهم على شيء من أوامره ونواهيه، نعم إن شاء أن يحول بين العبد

(١) الفصول المهمة في أصول الأئمة الحر العاملي ج١/ ٢١٠.

وبين المعصية له ذلك لتلطفه على عبده ورأفة به من العذاب، وكذا إن شاء أن يتدخل لينقذ أنبياءه وأولياءه كما فعل مع إبراهيم عيني يوم إنقاذه من النار لحكمة اقتضاها .

ولكي يتضح الأمر أكثر نورد الرواية التالية :

قال أبو الحسن ﷺ ليونس مولى علي بن يقطين يا يونس. . . . . ثم قال: قال الله يا ابن آدم بمشيتي كنت أنت الذي تشاء وبقوتي أديت إلتي فرائضي وبنعمتي قويت على معصيتي وجعلتك سميعا بصيرا قويا فما أصابك من حسنة فمني وما أصابك من سيئة فمن نفسك وذلك أني لا أسأل عما أفعل ﴿وَهُمْ يُسْتَلُوكَ﴾<sup>(١)</sup> ثم قال: قد نظمت لك كل شيّء تريده<sup>(٢)</sup>.

وعن جعفر عن أبيه علي قال: . . . قال رسول الله علي "إن الله يقول يا ابن آدم بمشيتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء وبإرادتي كنت أنت الذي تريد لنفسك ما تريد وبفضل نعمتي عليك قويت على معصيتي وبقوتي وعصمتي وعافيني أديت إلي فرائضي وأنا أولى بحسناتك منك وأنت أولى بذنبك مني الخير مني إليك بما أوليتك به والشر مني إليك بما جنيت جزاء وبكثير من تسلطي لك انطويت عن طاعتي وبسوء ظنك بي قنطت من رحمتي فلي الحمد والحجة عليك بالبيان ولي السبيل عليك بالعصيان ولك الجزاء الحسن عندي بالإحسان لم أدع تحذيرك بي ولم أخذك عند عزتك وهو قوله: ﴿وَلَوْ يُوَاحِدُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَنَ طَهَرِهَ مِن هَاكِةَ لم أكلفك فوق طاقتك ولم أحمَلك من الأمانة إلا ما أفررت بها على نفسك ورضيت نفسي منك ما رضيت به لنفسك مني المانية إلا ما أفررت

بيان قوله على الله تعالى بمشيتي كنت أنت الذي تشاء أي شئت أن أجعلك شائياً مختاراً وأردت أن أجعلك مريداً فجعلتك كذلك... قوله تعالى وبكثير من تسلطي لك أي من التسلط الذي جعلت لك على الخلق وعلى الأمور وانطوى عن الشيء أي هاجره وجانبه وفي التوحيد مكان تلك الفقرة وبإحساني إليك

- (١) سورة الأنبيات الأية: ٢٣.
  - (٢) المحاسن ج١/ ٢٤٤.
  - (٣) سورة فاطر. الأية: ٤٥.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

قويت على طاعتي: قوله تعالى ولم آخذك عند عزتك أي لم أعذبك عند غفلتك بل وعظتك ونبهتك وحذرتك<sup>(۱)</sup>.

إذن إن قتل الإمام الحسين عليمًا كان نتاج اختيار قاتليه وليس جبراً من قبل الله سبحانه، بل أن غاية الأمر أن جعلهم ذوي مشيئة واختيار وأقدرهم على تنفيذ اختياراتهم، فإن كانت حسنة فهو الذي أقدرهم عليها وله الفضل في ذلك لأنه من أعطاهم القدرة على الفعل، وإن كانت سيئة فهي خيارهم ومشيئتهم لأنهم من استعمل نفس هذه القدرة في أعمال الشر.

وفي رواية عن الإمام موسى بن جعفر علي . . . كتب الحسن بن أبي الحسن البصري إلى الحسين بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهما يسأله عن القدر وكتب إليه فاتبع ما شرحت لك في القدر مما أفضي إلينا أهل البيت فإنه من لم يؤمن بالقدر خيره وشره فقد كفر ومن حمل المعاصي على الله تخرّف فقد افترى على الله افتراءً عظيماً إن الله تبارك وتعالى لا يطاع بإكراه ولا يعصى بغلبة ولا يهمل العباد في الهلكة لكنه المالك لما ملكهم والقادر لما عليه أقدرهم فإن ائتمروا بالطاعة لم يكن الله صاداً عنها مبطئاً وإن ائتمروا بالمعصية فشاء أن يمن عليهم فيحول بينهم وبين ما الله صاداً عنها مبطئاً وإن ائتمروا بالمعصية فشاء أن يمن عليهم فيحول بينهم وبين ما إياهم بعد إعذاره وإنذاره لهم واحتجاجه عليهم طوقهم ومكنهم وجعل لهم السبيل إلى أخذ ما إليه دعاهم وترك ما عنه نهاهم، جعلهم ملوقهم ومكنهم وجعل لهم السبيل عبوه أي أخذ ما أليه ولناره لهم واحتجاجه عليهم طوقهم ومكنهم وجعل لهم السبيل بي غير آخذيه، ولترك ما نهاهم عنه من شيّء غير تاركيه، والحمد لله الذي جعل عبوه أقوياء لما أمرهم به ينالون بتلك القوة وما نهاهم عنه وجعل العذر لمن يجعل له السبيل حمداً متقبلاً فأنا على ذلك أذهب وبه أقول والله وأنا وأصحابي أيضاً عليه له السبيل حمداً متقبلاً فأنا على ذلك أذهب وبه أقول والله وأنا وأمحابي أيضاً عليه وله الحمد<sup>(٢)</sup>.

أعتقد أن الرواية واضحة جداً في رسم الصورة الحقيقية لمعنى المشيئة من الله ومن العبد، فمن جهة الله وَرَضِّ ، هو الذي جعل الإنسان صاحب مشيئة ليتحمل

- (١) بحار الأنوار ج٥/ ٩٤ ٩٥.
  - (٢) بحار الأنوار ج٥/ ١٢٤.

مسؤولية خياراته، وله رضى أن يحول بينه وبين خياراته السيئة، مناً منه ورحمة، وهذا بعد أن رسم طريقي الهدى والضلال بمشيئته وخيّر العبد بينهما، أما من جهة العبد فإن الله تبارك وتعالى قد أتحفه وحباه بنعمة الاختيار بين أفعاله (ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها)، فإن اختار العبد أن يفعل الحسنة فهذا بفضل الله الذي جعله ذا قدرة مشيئاً مريداً، وإن ارتكب السيئة فهي من نفسه التي سولت له استعمال نعمة الله التي حباه بها وهي المشيئة والاستطاعة في فعل الشر الذي نهاه الله عنه بلطفه.

وفي كلمة أخيرة نقول: إن من غير الممكن أن تكون هذه العبارة تشير إلى الجبر، وذلك لعدة أسباب، منها أن أئمة أهل البيت علي هم رواد حقيقة الأمر بين الأمرين، حيث لا جبر ولا تفويض، وهذه من القواعد الكلامية التي تميزوا بها عن بقية فرق المسلمين، هذا أولاً، أما ثانياً: فلو كان الأمر كذلك لبطل الثواب والعقاب، ولكان لا يحق لنا لوم قتلة الحسين التي أو مدح أنصاره، لأنهم ليسوا إلاّ بيادق تم تحريكهم من دون إرادة منهم، ولأصبحت كل مناشدات الإمام الحسين لطلب النصرة، مناشدات حبتية، وحاشا أن يكون في النظام الذي خلقه الله الحكيم مثل هذا التصور الأحوق.

وبهذا يتضح معنى قول الإمام الحسين اللي «شاء الله أن يراني قتيلاً . . . وأن يراهن سبايا ا بالنسبة إلى الفعل المنسوب إلى الله تبارك وتعالى ونعني به مشيته في قتله الليك . ولكن السؤال المهم هو : ما علاقتنا نحن بهذه المشيئة؟ وما علاقتها بموضوع الفصل؟ .

نقول: لمما ثبن أن كل فعل أو شيء من الأشياء كيف ما كان مادياً أم معنوياً، لابد أن يمر بأطوار متعددة لكي يصل إلى مرحلة الإمضاء والتحقق في الخارج، وهذه الأطوار هي المشيئة والإرادة والقدر والقضاء، ولمّا قلنا أيضاً إن معنى المشيئة هي ابتداء الفعل كما اتضح من خلال الروايات الشريفة، لذا فإنه (الفعل) إذا كان في طور المشيئة، كما قال الإمام عليه فهو لم يُثبّت بعدُ بالإرادة (كما فسرتها الروايات بأنها الثبوت على الفعل)، ولم يصل بعدُ أيضاً إلى طور التقدير ومن ثم القضاء. فيكون قابلاً لورود البداء عليه لأنه لا يزال خاضعاً لمشيئة الناس التي الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

جعلها الله لهم والتي لها المدخلية في تحققه، فحينما قال الحسين الشِّنَّة قولته المشهورة هذه فلأنه يعلم أن الأمر لم يحسم بعد، وستأتيك الأدلة على ذلك.

منها: أن المشيئة التي تتعلق بالإمام الحسين ﷺ لا تعني الجبر .

**وثانياً**: كل الروايات التي تحدثت عن المشيئة كما أوردنا ذلك في ما تقدم.

وثالئاً: تبدل صيغة كلام الإمام الحسين عَمَى المشيئة في بداية إعلان الثورة إلى القضاء في آخر لحظات حياته التي انتهت باستشهاده عَمَيَّة فإنه يدل على أن الأمر في بداية الحركة لم يكن وصل إلى درجة الحتم بعد.

رابعاً : الدعوة التي وجهها الإمام الحسين ﷺ إلى عموم الناس يطالبهم فيها بالنصرة.

خامساً : نزول أفواج الملائكة على الإمام الحسين ﷺ حتى رفرف النصر فوق رأسه وتخييره بين نصرته والانتصار في المعركة أو الشهادة فاختار الشهادة . «فنزلت الملائكة من السماء لنصرته فلم يأذن لهم بشيء»(١) .

والآن لنحاول ترتيب الأجوبة لهذه النقاط التي ذكرناها لتكتمل الصورة، لمّا ثبت أن المشيئة لا تعني الجبر، يكون المعنى أن للإنسان القدرة على توجيه هذه المشيئة بالاتجاه الذي ينحاه فعله، فلو نصر الناس الإمام الحسين أكان استشهد يوم الطف؟ قطعاً لا، فهذه أول النتائج التي تتعلق ببحثنا في هذا الفصل فلو وجد العدد الكافي من الأنصار المخلصين لانتصر الحسين على أعدائه ولما قاسي ما قاساه هو وأهل بيته الكرام من صنوف العذاب والترويع.

ولو كان الأمر غير ما ذهبنا إليه فما معنى دعوة الإمام للناس لنصرته، فإن كان مكتوباً عليه أن يقتل حتى وإن وجد النصرة على عدوه، تكون دعوته للناس عبثية لا طائل منها، ولكان قتلته في حل من دمه لأن الله هو الذي أكرههم على قتله، وبهذا دخل الأمر في العبث والظلم الذي يتنزه الله عنه سبحانه.

وكيف يُنزل الله تبارك وتعالى ملائكته على الحسين الشِّيَّة لنصرته وجعل أمرهم

(١) فاجعة الطف محمد كاظم القزويني/ ٢٩ .

بيده للسُّلِين لو كان قضى مسبقاً وبمعزل عن اختيار الناس أن الحسين يجب أن يقتل، لو صح هذا لكان أمراً عبثياً والله منزه عن العبث.

والأمر الآخر لو كانت مسألة قتله مفروغاً منها في قضاء الله سبحانه، فلماذا أحال الإمام الشهيد عشر مسألة قتله إلى المشيئة؟ وهي كما اتضح في الروايات (مشيئة عزم لا حتم) يعني أن الإنسان مخير فيها، كالنهي الذي جرى في قضية أكل آدم عشي . فإن كان ثمة سائل يسأل: ما هو الدليل على أن المشيئة تخضع للبداء؟.

نقول: في رواية عن الإمام الكاظم عنه يقول: «... والقضاء هو الإبرام وإقامة العين...»<sup>(١)</sup>. يعني أن الإبرام وهو حصول الفعل على درجة الحتم والفطع لم يكن إلاّ بعد أن وصل الأمر إلى طور القضاء متخطياً المشيئة والإرادة والقدر التي يجوز فيها البداء كما تقول الرواية التي تصدى لشرحها المولى محمد صالح المازندراني في كتابه شرح أصول الكافي:

عن عمر بن يزيد قال: سمعت أبا الحسن ﷺ يقول: إن الدعاء يردما قد قدر وما لم يقدر، قلت: وما قد قدر عرفته فما لم يقدر؟ قال: حتى لا يكون.

الشرح: قوله: (إن الدعاء يرد ما قد قدر وما لم يُقدر) إشارة إلى أن اللعا، يرد البلاء الذي قدر وقوعه والذي لم يُقدّر بعد، فإن تقدير وقوعه في الاستقبال يمكن أن يدفع بالدعاء، فقوله علي : «حتى لا يكون» معناه: يرد الدعاء ما لم يُقلّر حتى لا يكون التقدير أو غير المُقدّر، وإن شئت زيادة توضيح فنقول: إيجاده تعالى للشيء موقوف على علمه بذلك الشيء ومشيئته وإرادته وهي العزيمة على ما شار وتقديره وقضائه وإمضائه وفي مرتبة المشيئة إلى الإمضاء تجري البداء<sup>(٢)</sup>.

وعَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْهَاشِمِيِّ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: لَا يَكُونُ شَيٍّ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَأَرَادَ وَقَدَّرَ وَقَضَى قُلْتُ: مَا مَعْنَى شَاءً قَالَ: ابْتِدَاءُ الْفِعْلِ قُلْتُ: مَا مَعْنَى قَدَّرَ قَالَ: تَقْدِيرُ الشيءَ مِنْ طُولِهِ وَعَرْضِهِ قُلْتُ: ما مَعْن

- الفصول المهمة في أصول الأئمة ج١/ ٢٣٢.
- ۲۳۷ أصول الكافي المولى صالح محمد المازندراني/ ۲۳۷.

قْضَى قَالَ: إِذَا قَضَى أَمْضَاهُ فَذَلِكَ الَّذِي لَا مَرَدٌ لَهُ<sup>(١)</sup>. وهذه الرواية أيضاً تبين أن الأطوار الأولى هي التي يمكن فيها البداء، وذلك قبل وصول الفعل إلى درجة القضاء والإمضاء.

فيكون معنى قول الإمام الحسين التيلة عند انطلاقة حركته الشريفة إن الأمر ما يزال لم يُبت فيه بعد، انتظاراً لموقف الناس من هذه الحركة سلباً وإيجابا، وهذا الانتظار في العلم الفعلي لا الذاتي فإن المواقف في الأخير منكشفة لله تبارك وتعالى، وذلك كقوله سبحانه: ﴿... وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاً إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُنَيَّعُ ٱلرَّسُولَ مِمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَةٍ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَا عَلَى ٱلَذِينَ هَدَى اللّ

فإن الله يعلم من سينقلب على عقبيه في علمه الأزلي، بيد أنه عنى هنا بالعلم، الانكشاف الفعلي للمواقف على الصعيد الخارجي العيني بالنسبة لنا لا له سبحانه.

ولعل الرواية التي سنوردها سترفع كل إشكال وشبهة عن كل ما له علاقة بموضوع المشيئة، فعن عَلِيُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ وَإِسْحَانَ بْنِ مُحَمَّدٍ وَغَيْرِهِمَا رَفَعُوهُ قَالَ: كَانَ أُمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَكْشَ جَالِساً بِالْكُوفَةِ بَعْدَ مُنْصَرَهِهِ مِنْ صِفَينَ إِذْ أَقْبَلَ شَيْخٌ فَجَنًا بَيْنَ يَذِيهِ ثُمَّ قَالَ لَهُ: يَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَخْبِرُنَا عَنْ مَسِرِنَا إِلَى أَهْلِ الشَّام أَبِقَضَاءٍ مِنَ اللَّهِ وَقَدَرٍ فَقَالَ لَهُ: يَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَكْشَ أَجَلْ يَا شَيْخُ مَا عَلَوْتُمْ تَلَعَةً وَلَا أَبِقَضَاءٍ مِنَ اللَّهِ وَقَدَرٍ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَكْشَ أَجَلْ يَا شَيْخُ مَا عَلَوْتُمْ تَلَعَةً وَلَقَضَاءٍ مِنَ اللَّهِ وَقَدَرٍ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَكْشَ أَجَلْ يَا شَيْخُ مَا عَلَوْتُمْ تَلَعَة مَعْظُنُمُ بَطْنَ وَادٍ إِلَّا بِقَضَاءٍ مِنَ اللَّهِ وَقَدَرٍ فَقَالَ أَمُ السَّيْخُ عَنْهُ عَنْهُ مَا عَلُوْتُمْ تَلَعَةً وَلَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَعْالَ لَهُ: مَه يَا شَيْخُ فو الله لَقَدَ عَظْمَ اللَّهُ الأَجْرَ فِي مَسِيرِكُمْ وأَنْتُمْ سَائِرُونَ وَفِي مَقَامِكُمْ وَأَنْتُمْ مُقِيمُونَ وَفِي مُنْصَرِهُحُمْ وأَنْتُمْ مُنْصَرِفُونَ وَيَمْ تَكُونُوا فِي شَيْء مِنْ حَالَاتِكُمْ مُكْرَهِينَ وَلَا إِلَيْهِ مُصْطَرِينَ فَعَالَ لَهُ اللَّاعَرَ فَى أَنْتُمْ شَي عِنْ حَالَاتِهُ أَنْ مَقْيَ لَهُ تَعْبَلُهُ وَنَعْنَ مَعْ مَعْتَى وَيَعْ مَا تَعْنَا لَهُ الْنَا مُونَ وَنَعْ مَنْ عَنْ شَي عِنْ حَالَاتِكُمْ مُكْرَهِينَ وَلَا إِلَيْهِ مُصْطَرِينَ وَكَانَ بِالْقَضَاءِ وَالْقَدْ مَا تَكُونُ فِي مُنْ عَانَ مَالَا فَاللَّهُ اللَّيْعَنَ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ لَهُ السَيْعَا وَمَ عَالَ مَ

- (۱) الکافي ج۱/ ۱۵۰ .
- (٢) سورة البقرة، الآية: ١٤٣.

لَائِمَةُ لِلْمُذْنِبِ وَلَا مَحْمَدَةُ لِلْمُحْسِنِ وَلَكَانَ الْمُذْنِبُ أَوْلَى بِالْإِحْسَانِ مِنَ الْمُحْسِنِ وَلَكَانَ الْمُحْسِنُ أَوْلَى بِالْعُقُوبَةِ مِنَ الْمُذْنِبِ تِلْكَ مَقَالَةً إِخْوَانِ عَبَدَةِ الْأَوْثَانِ وَخُصَمَاءِ الرَّحْمَنِ وَحِرْبِ الشَّيْطَانِ وَقَدَرِيَّةِ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَمَجُوسِهَا إِنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَلَفَ تَحْيِيراً وَنَهَى تَحْذِيراً وَأَعْطَى عَلَى الْقَلِيلِ كَثِيراً وَلَمْ يُعْصَ مَغْلُوباً وَلَمْ يُطَعْ مْكُرها وَلَمْ يُمَلِّكُ مُفَوِّضاً وَلَمْ يَحْذِيراً وَأَعْطَى عَلَى الْقَلِيلِ كَثِيراً وَلَمْ يُعْصَ مَغْلُوباً وَلَمْ يُطَعْ مْكُرِها وَلَمْ يُمَلِّكُ مُفَوِّضاً وَلَمْ يَحْلُقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا وَلَمْ يُطَعْ مْكُرِها يُمَلِّكُ مُفَوِّضاً وَلَمْ يَحْلُقُ الشَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا وَلَمْ يُطَعْ مْكُرِها يُمَلِّكُ مُفَوِّضاً وَلَمْ يَنْعَمْ الْتَعْلِيلِ كَثِيراً وَلَمْ يَعْصَ مَغْلُوباً وَلَمْ يُطَعْ مْكُرِها وَلَمْ يُمَلِّكُ مُفَوِّضا وَلَمْ يَطْعُ مْكُرِها وَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا وَلَمْ يَلْعَ

أَنْتَ الْإِمَامُ الَّذِي نَرْجُو بِطَاعَتهِ يَوْمَ النَّجَاةِ مِنَ الرَّحْمَنِ غُفْرَاناً أَوْضَحْتَ مِنْ أَمْرِنَا مَا كَانَ مُلْتَبِسا جَزَاكَ رَبُّكَ بِالْإِحْسَانِ إِحْسَاناً<sup>(۱)</sup>

وعلى هذا فلا جبر في المسألة، كما ثبت أيضاً إمكانية جريان البداء ما دام الفعل لم يصل إلى طور الإمضاء الذي يلي القضاء فإنه الذي لا مرد له.

وخير ما نختم به هذا الفصل الرواية التي ابتدأناه بها، وهي:

عن أبي حمزة الثمالي قال قلت لأبي جعفر السلام إن علياً الله كان يقول إلى السبعين بلاء وكان يقول بعد البلاء رخاء وقد مضت السبعون ولم نر رخاء فقال أبو جعفر الله يا ثابت إن الله تعالى كان وقت هذا الأمر في السبعين فلما قتل الحسين اشتد غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة سنة فحدثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم قناع السر فأخره الله ولم يجعل له بعد ذلك وقتا عندنا ويَمْحُو الله ما يَشاءُ وَيُثْبُتُ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتابِ قال أبو حمزة وقلت ذلك لأبي عبد الله عليه السلام فقال قد كان ذلك.

الحقيقة أن الرواية مهمة جداً ولا أعلم لِم لِم يتم التركيز عليها من قبل، فإنها تتحدث عن موضوع غاية في الأهمية من حيث العلة التي كانت وراء تأخر الفرج عن شيعة آل محمد عليه ا

إن علي بن أبي طالب عظيمً كان يبشر الناس أن يستعدوا للرخاء في العام

(۱) الکافي ج۱/ ۱۵۵ – ۱۵۲.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

السبعين من الهجرة المباركة ونهاية البلاء عندئذ، فلم لم يأت الفرج كما يسأل السائل؟ .

فيجيب باقر علوم الأولين والآخرين ﷺ بأن السبب وراء ذلك هو قتل الحسين ﷺ مما أدى إلى غضب الله تعالى وتأخير الأمر إلى مائة وأربعين.

#### المناقشة

لقد وعد الله الأمة بأنه سينهي فترة البلاء ويبدأ عصر الرخاء في سنة سبعين، ولكن هل أن الوعد الإلهي كما فهمنا من القرآن الكريم يأتي جزافاً من دون مقدمات؟ أم أن التغيير يحتاج إلى مقدمات ضرورية لا يتم الأمر من دونها؟ . إن المتيقن وكما تشير الرواية الشريفة أن لقتل الحسين عشي مدخلية واضحة جداً في تحقق ذلك من عدمه.

#### کیف؟

الظاهر من خلال السياق العام لهذه الرواية المباركة أن التقدير كان يقوم على اضطلاع الإمام الحسين عليه بمهمة النهوض والتغيير ولكن بمعونة الأمة، إذ لا يصح أبدأ كما قرر القرآن الكريم أن يتم التغيير من دون أن تتغير الأمة نفسها بأن تعلن ذلك صراحة وتعمل من أجله، قال تعالى: ﴿... إِنَ اللَّهُ لَا يُفَيَّرُ مَا يِقَوْمِ حَتَى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ وَإِذَا آرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ شَوَءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالِ (<sup>(1)</sup>

إذن التغيير بيد الأمة وهي الوحيدة القادرة بمعية الإمام المعصوم الجاهز للقيادة على تغيير حالة البعد عن الله والرضا بحكم الظالمين وخونة العقيدة والإنسانية، لذا كان التقدير الإلهي واختيار الوقت المناسب للنهوض بيد حجة الله في أرضه الحسين بن علي ﷺ إن رضيت الأمة أن تسلمه قياد نفسها، فإنه سيقودها نحو الكرامة والحرية ومرضاة الله تعالى وتحقيق العدل الاجتماعي.

(١) سورة الرعد، الآية: ١١.

وفي اختيار السبعين نكتة واضحة لمن يتأمل فيها، فقد هلك الملعون معاوية في سنة ستين للهجرة بعد أن انكشف للأمة التي كانت مخدوعة مغرورة فيه نفاقه ومروقه من الدين، وبدأت الأصوات تتصاعد من هنا وهناك بضرورة القيام ضد حكم بني أمية لا سيما من أولائك الذين كانت قلوبهم تميل لأهل البيت عشي بل من عموم المسلمين، بعد أن رأوا بأم أعينهم مخالفات معاوية الصريحة للإسلام ونبيه، وكانت الحركة التي كشفت اللثام عن معاوية بشكل كبير وعرّته أمام جموع المسلمين هي أخذه البيعة لابنه يزيد (لعنهما الله) الذي كان معروفاً بتهتكه وعربدته وإعلانه للفسق والفجور.

فكان الوضع من الخارج أي (من حيث الزمان والمكان) ملائماً للقيام، ولكن بشرط، وهو أن تختار الأمة الحسين بن علي الشير إماماً وقائداً لها وتقوم معه ونبايعه على ذلك، وعندها لخطط لهم ودلهم على السبيل الذي من شأنه أن يسقط دولة بني أمية بشكل نهائي، وتكون المدة من هلاك معاوية إلى سنة السبعين هي المدة الكافية لإعادة الأمور إلى نصابها الصحيح ولعادت الأمة إلى نهج رسول الله وأمير المؤمنين الشير وكان من المحتم لو تسلم الحسين القيادة ووجد أنصاراً على ذلك لغلب بقيادته الحكيمة ذلك القائد الأهوج المغرور المسمى يزيد. إذن ما الذي جرى وكيف آل الأمر إلى ما آل إليه؟.

نقول: الذي جرى أن حركة الزمن كانت مواتية للتغيير ولكن الزمن برجاله، فإذا ما وجد الحق أنصاراً فإنه سينتصر لا محالة، لاسيما لو كان القائد مثل أبي عبد الله الحسين عليك وإن لم يجد فسيكون غريباً وحيداً مخذولاً كما حدث للإمام الشهيد (روحي فداه).

كانت الأمة الإسلامية وللأسف مصابة بداء عضال وكان نتيجة حتمية لاختياراتهم الباطلة طيلة عقود من الزمن (هو الشلل النفسي)، فإن الفترة التي قضوها تحت حكم معاوية والأساليب التي كان يتبعها تجاه المسلمين بشكل عام من الترهيب والترغيب وشراء الضمائر قد أصابت الأمة بالوهن الشديد، أما شيعة علي فقد لاقت فترة من أشد الفترات قسوة وجوراً في تاريخ الإسلام.

بالمقابل فإن حكم بني أمية كان يمر بفترة حرجة وانعطافة خطيرة، مرحلة تعد

من أوهن المراحل في سنوات حكمة الغاشمة، بعد أن تربع على عرشه رجل لا يعرف من شؤون السياسة شيئاً، فقد كان الوقت ملائماً جداً للملمة شمل الأمة وإسقاط الحكم الأموي المنافق الكافر إن اختارت الأمة ذلك ونفضت عن نفسها رداء الكسل والخوف وحب الحياة.

ولمّا لم تختر ذلك فإن الحسين (بأبي وأمي) أصبح وحيداً بين ذئاب بني أمية التي تراه ناقوس الخطر الوحيد الذي يدق لإيقاظ الأمة من سباتها وشفائها من شللها وغفلتها، فكان ما كان وجرى البداء بسبب ذلك، والذي يؤكد هذا المعنى أن الرواية تقول: إن غضب الله اشتد على أهل الأرض لا على بني أمية خاصة، لأنهم السبب في قتله لا بل إنهم مشتركون بدمه والجور عليه بسب عدم نصرته والذود عنه وهو الثائر من أجل تحريرهم والدفاع عن حقهم بالعيش في حرية وكرامة وسلام.

والنكتة الأخرى التي تشير لها الرواية من حيثية التوقيت، هو الدقة في اختيار الفترة الزمنية المناسبة للقيام إن توفرت النصرة والمعونة على ذلك.

فبعدما حددت السبعين التي كانت مُقدَّرة لانتصار الإمام الحسين ﷺ انتقلت لمفصل زمني غاية في الوضوح والأهمية، ألا هي الفترة التي انهارت فيها دولة النفاق الأموي وقيام دولة الجور العباسي، إذ تقول الرواية: "فأخره إلى أربعين ومائة سنة فحدثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم قناع السر فأخره الله ولم يجعل له بعد ذلك وقتا عندنا ﴿يَمْحُوا أللَهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أَمُ الْكِتَبِ﴾<sup>(1)</sup>».

الذي يتأمل في الفترة الزمنية التي حددتها الرواية يرى بوضوح أنها كانت تشير إلى مدة إمامة الإمامين الصادق والكاظم علي الله وبتعبير أدق هي أواخر إمامة الصادق وبداية إمامة الكاظم علي لأن من المعروف أن الإمام الصادق علي استشهد سنة ١٤٨ من الهجرة، وتعد هذه الفترة الزمنية من الأوقات المؤهلة لأن يحدث عندها التغيير لو التزمت الأمة بالوصايا والتوجيهات الصادرة من الإمامين علي .

وللتأكيد على هذا المعنى ورد عن الإمام الصادق عليه هذه الرواية: عن عثمان النواء قال سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «كان هذا الأمر فيّ فأخره الله

(١) سورة الرعد، الآية : ٣٩.

ويفعل بعد في ذريتي ما يشاء"<sup>(١)</sup>. ومعنى الأمر هو النهوض والقيام، وسيأتيك بيان الإمام الصادق عن للعلة التي كانت وراء جريان البداء في مسألة قيامه عندما نصل إلى مناقشة حركة الإمام الصادق إضافة إلى العلة التي بينها الإمام الباقر عن في الرواية في بداية الفصل، والتي هي : «فحدثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم قناع السر فأخره الله» ولا يبعد أن كشف السر أدى إلى التضييق على الإمام الصادق نا لامام ثم النية في قتله من قبل المنصور الدوانيقي إلى أن أدى الأمر إلى اعتقال الإمام الكاظم عنه واستشهاده بسم هارون العباسي، أي أن كشف السر عن قائد الحركة أصابها في الصميم، وبالتالي حتى وإن توفرت بقية الشروط اللازمة لنجاحها فهي محكومة بالفشل لاستحالة نجاحها من دون قائدها المعصوم المؤيد والمسدد من السماء، مع أن الإمام كما سيتضح في المقبل من الصفحات سينفي توفر بقية الشروط .

والرواية الأخرى التي تؤيد ما ذهبنا إليه ما ورد عن الرضا عليه : «عن داود الرقي قال: قلت لأبي الحسن الرضا عليه : جعلت فداك إنه والله ما يلج في صدري من أمرك شتيء إلا حديثا سمعته من ذريح يرويه عن أبي جعفر عليه السلام قال لي: وما هو قال: سمعته يقول سابعنا قائمنا إن شاء الله، قال: صدقت وصدق ذريح وصدق أبو جعفر عليه . . <sup>(۲)</sup>.

والإمام السابع هو الكاظم عليه كما تعرف، والنكتة اللطيفة في الرواية، قوله عليه : «سابعنا قائمنا إن شاء الله» فإنه أحال الأمر إلى المشيئة التي تكلمنا عنها، وهنا الإمام يؤكد هذا الأمر ويحيل مسألة قيام الإمام الكاظم إلى المشيئة، وهي مشيئة العزم كما عرفت في الصفحات الماضية، والتي تعني تقاسم الفعل بين الإنسان وبين الله تبارك وتعالى، الإنسان لأنه مخير وعلى ضوء هذه القدرة الموهوبة له من الله يختار أعماله، ومن الله بخري فلأنه وهب قدرة الاختيار لعبده وله أن يعارض هذه الإرادة والمشيئة فيمنعها أو يمضيها.

- (١) الغيبة للطوسي/ ٤٢٩.
- (۲) رجال الکشي/ ۳۷۳.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة)

فكانت المشيئة الإلهية أن يكون الإمام الكاظم ومن قبله الصادق بي هما القائمين إن وجدا أنصاراً على ذلك واختارت الأمة القيام معهما، إلاّ أن مشيئة الناس حالت دون ذلك، لا بمعنى أن مشيئة الناس غلبت مشيئة الله، لا، وإنما جرت مشيئتهم في ظل مشيئة الله لأن الله هو الذي جعلهم أصحاب مشيئة ولو شاء أن يسلبهم هذه القدرة لفعل، بيد أنه لا يريد أن يجبرهم على ذلك، وتركهم يختارون أفعالهم ولكنه بيّن لهم مآل كل نوعية من العمل وأعطاهم القدرة والدلائل الواضحة للتمييز بين قبح وحسن كل عمل يختارونه، فقامت الحجة عليهم بذلك واختارت كل فئة منهم المنزلة التي تستحقها في الجنة أو الجحيم.

# حركة الإمام علي بن الحسين عنه الحسين عليه

لم تختلف الأسباب التي دعت الإمام زين العابدين عن إلى القعود، عن تلك التي كانت في زمن آبائه عن لا سيما أنه كان يعيش تداعيات مقتل والده الإمام الحسين عن بعد خذلان الناس له وتركه لسيوف بني أمية، ولعل من ابرز الأثار التي تبين ذلك، كلمته المشهورة التي خاطب بها أهل الكوفة حينما دخل هو وسبايا آل محمد كوفانهم، وضجوا بالبكاء والعويل طالبين منه أن يقودهم لقتال آل أمية، قال لهم (هيهات هيهات أيها الغدرة المكرة حيل بينكم وبين شهوات أنفسكم أتريدون أن تأتوا إلي كما أتيتم إلى آبائي من قبل كلا ورب الراقصات فإن الجرح لما وثكل أبي وبني أبي ووجده بين لهاتي ومرارته بين حناجري وحلقي وغصصه يجري في فراش صدري ومسألتي أن لا تكونوا لنا ولا علينا<sup>(۱)</sup>. الكلمات تدل على شدة في فراش صدري ومسألتي أن لا تكونوا لنا ولا علينا<sup>(۱)</sup>. الكلمات تدل على شدة في فراش صدري ومسألتي أن لا تكونوا لنا ولا علينا<sup>(۱)</sup>. الكلمات تدل على شدة في فراش صدري ومسألتي أن لا تكونوا لنا ولا علينا<sup>(۱)</sup>. الكلمات لدلك في فراش صدري ومسألتي أن لا تكونوا لنا ولا علينا<sup>(۱)</sup>. الكلمات لما غلى شدة في فراش حدري ومسألتي أن لا تكونوا لنا ولا علينا<sup>(۱)</sup>. الكلمات لا على شدة في فراش عادي ألها الما السجاد عنه بعد أن رأى أباه مقتولاً مخذولاً، لذلك

(١) مثير الأحزان/ بن نما الحلي/ ٨٩.

غيبة الإمام المهدي (عج)

فإذن والحال هذه فأي نهضة وأي قيام يصلح أن يكون بهؤلاء المسلمين المسلوبة إرادتهم المعميين ببهارج الدنيا وزخارفها .

وكذا المحاورة التي جرت بينه وبين عباد البصري حينما اتهمه الأخير بالقعود عن الجهاد:

فعن عُثْمَانَ بْنِ عِيسَى عَنْ سَمَاعَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيَّ قَالَ لَقِمِي عَبَّادُ الْبَصْرِئُ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَلَى الْحَج وَلِينَتِهِ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ إِنَّ اللَّه اشْتَرى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَصُعُوبَتَهُ وَأَقْبَلْتَ عَلَى الْحَج وَلِينَتِهِ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ إِنَّ اللَّه اشْتَرى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفِى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بايَعْتُمُ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ فَقَالَ لَهُ عَلِيُّ بْنُ الْحَسَيْنِ عَلَيْهِ أَنَهُ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي التَقَائِبُونَ الْعَالِي فَاللَهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي التَائِبُونَ الْعَانِ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِعَنْعَةً عَالَ اللَهِ عَلَيْ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَذِي التَعْتُبُونَ الْعَائِحُونَ الْعَنْ أَنْ عَظِيمُ فَقَالَ لَهُ عَلَيْ فَى اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بَعْنَ الْدَى التَائِعُونَ الْعَابَ مُونَ الْعَائِقُونَ الْعَائِمُ أَنْ وَالْعَانَ اللَهُ مَاللَهُ فَوْ الْعَنْ الْعَالَ اللَهُ الْالَهُ الْعَائِ

هذه الرواية واضحة بدلالتها على الشروط التي يبتغيها الإمام عَلَيْكَ في القاعدة التي تكون مهيأة للقيام ومن دونها لا يمكن لثورة تصحيحية أن تحقق الغاية المرجوة منها في إصلاح الإنسان والنهوض بالمجتمع، وهذه الشروط إنما وضعها الإمام عَلَيْكَ لأنها كفيلة بذلك.

## حركة الإمام الباقر عظ

استمر الوضع الصعب في زمان الإمام الباقر ﷺ من استمرار المضايقات والملاحقات في زمن حكم آل أمية الغاشم للإمام وأنصاره حتى انتهى الأمر بقتله

<sup>(</sup>١) الكافي ج٥/ ٢٢. تهذيب الأحكام ج٦/ ١٣٤، وسائل الشيعة ج١٥/ ٤٦، الاحتجاج ج٢/. ٣١٥.

الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدى العاملة)

(صلوات الله عليه) بسم أمية المعروف، والإمام كان مشغولا بإرساء دعائم المدرسة التي خطها والده السجاد عَلَيْنَ للتصدي لبدع آل أمية (لعنهم الله) وإنشاء قاعدة من المؤمنين على النهج الذي خطه الرسول ووصيه أمير المؤمنين عَلَيْنَ والتي من أجلها ثار الحسين (صلوات الله عليه) بعيدا عن جاهلية بني أمية التي حاولوا جهدهم للوجوع بالأمة الإسلامية إليها، لذلك فإن قيام الإمام الباقر في هذه الحقبة الزمنية كان قياماً فكرياً وثورة علمية أعادت للإسلام هيبته وللقرآن مرجعيته.

### حركة الإمام الصادق 🕬

لعل الإمام الصادق ٢ كان أبرز من تمتع بشيء من حرية الحركة من أئمة أهل البيت [من بعد استشهاد الإمام الحسين ٢ ٢ إلى غيبة الإمام المنتظر (عج)]، للتحول السياسي الذي شهدته المنطقة آنذاك، بعد استيلاء بني العباس على مقاليد السلطة ورفع شعار يا لثارات الحسين، ليس حبا به أو إيماناً بأهدافه طبعاً، وإنما كسبا لأكبر جبهة معارضة لبني أمية وهم الشيعة.

نظرا لهذه الظروف تحررت الشيعة بعض الشيء وأخذت أنفسهم تحدثهم بالقيام لشعورهم أن البيت العلوي هو الأجدر لقيادة الأمة وأن أهل البيت هم أصحاب الحق الشرعيين بالخلافة.

بيد أن السبب الذي يمنع من القيام لا يزال حاضراً لدى الإمام ﷺ ألا وهو قلة المؤمنين محل اعتماده وثقته، ممن يستطيع أن يحمل هذه المسؤولية الجسيمة في التغيير والثورة على قوى الظلم والطغيان والفساد، وبالتالي تحقيق حلم الأنبياء في إقامة دولة العدل والحق، ولعل الروايات التالية ستوضح المطلب بشكل جيد.

حدّث إبراهيم عن أبي حمزة عن مأمون الرقي قال: كنت عند سيدي الصادق ﷺ إذ دخل سهل بن حسن الخراساني فسلم عليه ثم جلس فقال له يا ابن رسول الله: لكم الرأفة والرحمة وأنتم أهل بيت الإمامة ما الذي يمنعك أن يكون لك حق تقعد عنه وأنت تجد من شيعتك مائة ألف يضربون بين يديك بالسيف فقال غيبة الإمام المهدي (عج)

له عنه المجلس يا خراساني رعى الله حقك ثم قال يا حنفية أسجري التنور، فسجرته حتى صار كالجمرة وابيض علوه، ثم قال يا خراساني قم فاجلس في التنور، فقال الخراساني يا سيدي يا ابن رسول الله لا تعذبني بالنار أقلني أقالك الله قال قد أقلتك فبينما نحن كذلك إذ أقبل هارون المكي ونعله في سبابته فقال السلام عليك يا ابن رسول الله فقال له الصادق عنه ألق النعل من يدك واجلس في التنور قال فألقى النعل من سبابته ثم جلس في التنور وأقبل الإمام يحدث الخراساني حديث خراسان حتى كأنه شاهد لها ثم قال قم يا خراساني وانظر ما في التنور قال فألقى متربعا فخرج إلينا وسلم علينا فقال له الإمام يحدث الخراسان مثل هذا فقلت والله ولا واحدا فقال المجلي لا والله ولا واحدا أما إنا لا نخرج في زمان لا نجد فيه خمسة معاضدين لنا نحن أعلم بالوقت<sup>(1)</sup>.

يؤكد الإمام ﷺ في هذه الرواية على ضرورة توفر الطاعة والتسليم المطلق له من قبل شيعته، وهذه لا تتحصل إلا من خلال المعرفة بمنزلتهم وحقيقة إمامتهم وعصمتهم، ولمّا لم يكن مثل هؤلاء متوفرا لدى الإمام فسيكون مصير كل حركة هو الفشل بسبب عظمة الثورة وسمو أهدافها وطهارة القيم التي تدعو إليها.

وبكلمة أخرى أن الثورة التي ينهجها الإمام (روحي فداه) لا تشبه أي ثورة، يهي ثورة حقيقية تلامس الحاجات الأساسية للفطرة من الإنعتاق من عبودية الآخر والتحرر من أسر الهوى إلى التناغم والانسجام مع كل ما خلق الله بحيث يحظى كلً بالكرامة والسلام النفسي.

ولهذا فإن النوعية الثائرة لابد أن تكون على أعلى درجة من التربية الإسلامية الصحيحة، ومنها التسليم للمعصوم وقبلها معرفته والإيمان به كقائد مسدد من قبل السماء بحيث لا ينقطع عنه المدد الغيبي ولا يجانب الحكمة ولب الحقيقة.

وكان الإمام ﷺ أكثر تشوقا من كل أحد للقيام والتغيير وإعادة الأمور إلى نصابها ولا يحتاج لخراساني ولا لعربي يذكره بواجبه (حاشاه) بيد أن الأمنيات شيء

(١) المناقب لأبن شهرا شوب ج٤/ ٢٣٧.

والواقع الخارجي شيء آخر، لذا تراه (سلام الله عليه) يتحسر ولو على توفر الحد الأدني من الأنصار .

ويبين في الرواية التالية أن المواصفات المطلوبة للقيام بالتغيير لم تتوفر بعد، وأن الشيعة في ذلك الزمن (زمنه) لم تكن على مستوى المسؤولية أو الإعداد الكافي الذي يوهلها لرفع راية الإصلاح، وبمعنى أصح أن الذين كان يعتقدهم الناس شيعة لأهل البيت هم في الواقع ليسوا شيعة لهم مع أنهم يذعون ذلك، والفرق كبير بين من يدّعي الوصل ومن ذاق الوصال، وهنا تكمن الخطورة، فربما يقضي الإنسان عمره كله معتقداً أنه من شيعتهم، بينما يظهر بعد العرض على منهجهم أنه ليس له علاقة بهم لا من قريب ولا من بعيد، وهذه الطامة الكبرى والعياذ بالله.

عَنْ مِهْزِم الْأَسَدِي قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَنَيْقَة : يا مهْزَمُ شِيغتَنَا مَنْ لَا يَعْدُو ضَوْتُهُ سَمْعَهُ وَلَا شَحْنَاؤُهُ بَدَنَهُ وَلَا يمْتَدِحُ بِنَا مُعْلَنَا وَلَا يُجَالِسُ لِنَا عَائِبًا وَلَا يُخَاصِمُ لَنَا قَالِياً إِنَّ لَقِي مُؤْمِناً أَكْرَمَهُ وَإِنَّ لَقِيَ جَاهِلَا هَجزَهُ قُلْتْ جَعِلْتُ فَذَاكَ فَكَيْف أَصْنَعُ بِهَوَلَاءِ الْمُتَشَيَّعَة قَالَ فِيهِمُ التَّمْبِيزُ وَفِيهِمَ التَّبْدِيلَ وَفِيهِمْ التَمْحِيصُ تَأْتِي عَلَيْهِمُ سِنُونَ تُفْنِيهِمْ وَطَاعُونَ يَقْتَلْهُمْ وَاخْتِلَافٌ يُبَدِّدُهُمْ شيغتَنَا مَنْ لَا يَهرُ هريز الْكَلَبِ وَلا يَظْمَع طَمَع الْغُرَابِ وَلا يَسْأَلُ عَدُونَا وَإِنْ مَاتَ جُوعا قُلْتُ جُعلْتُ فَذَاكَ فَأَيْنَ أَطْلُبْ هَؤَلَاء قَالَ فِي أَطْرَابِ وَلا يَسْأَلُ عَدُونَا وَإِنْ مَاتَ جُوعا قُلْتُ جُعلْتُ فَذَاكَ فَأَيْنَ أَطْلُبْ هَؤُلاً قَالَ فِي أَطْرَافِ الْأَرْضِ أُولَئِكَ الْحَفِيضَ عَيْشَهُمْ الْمُنْتَفِلَةُ فِيارَهُمْ إِنْ يَعْرَفُوا قَالَ فِي أَطْرَافِ الْأَرْضِ أُولَئِكَ الْحَفِيضَ عَيْشُهُمْ الْمُنْتَفِلَةُ فِيارَ فَرَسُ فَوَا لَهُ عَالَهُ

وعن المفضل بن عمر قال : قال أبو عبد الله عنه مرة وأنا معه يا مفضل : كم أصحابك فقلت قليل، فلما انصرفت إلى الكوفة أقبلت على الشيعة فمزقوني كل ممزق يأكلون لحمي ويشتمون عرضي حتى أن بعضهم استقبلني فوثب في وجهي وبعضهم قعد لي في سكك الكوفة يريد ضربي ورموني بكل بهتان حتى بلغ ذلك أبا عبد الله عيش فلما رجعت إليه في السنة الثانية كان أول ما استقبلني به بعد تسليمه علي أن قال يا مفضل ما هذا الذي بلغني أن هؤلاء يقولون لك وفيك قلت وما علي

(۱) الکافی ج۲/ ۲۳۹.

من قولهم قال أجل بل ذلك عليهم أيغضبون، بؤس لهم إنك قلت إن أصحابك قليل، لا والله ما هم لنا شيعة ولو كانوا شيعة ما غضبوا من قولك وما اشمأزوا منه لقد وصف الله شيعتنا بغير ما هم عليه وما شيعة جعفر إلا من كف لسانه وعمل لخالقه ورجا سيده وخاف الله حق خيفته ويحهم أفيهم من قد صار كالحنايا من كثرة الصلاة أوقد صار كالتائه من شدة الخوف أو كالضرير من الخشوع أو كالضنى من وليام أو كالأخرس من طول الصمت والسكوت أو هل فيهم من قد أدأب ليله من طول القيام وأدأب نهاره من الصيام أو منع نفسه لذات، وإنهم ليخاصمون عدونا فينا حتى يزيدوهم عداوة وإنهم ليهرون هرير الكلب ويطمعون طمع الغراب أما إني لولا أنني أتخوف عليهم أن أغريهم بك لأمرتك أن تدخل بيتك وتغلق بابك ثم لا تنظر واحتج بهم على غيرهم لا تغرنكم الدنيا وما ترون فيها من نعيمها وزهرتها وبهجتها وملكها فإنها لا تصلح لكم فو الله ما صلحت لأهلها".

وقال جابر بن يزيد الجعفي دخلت على مولاي أبي جعفر الباقر على فقال: يا جابر ليس من انتحل التشيع وحبنا أهل البيت بلسانه كان من شيعتنا فلا تذهبن بكم المذاهب فو الله ما شيعتنا إلا من اتقى الله وأطاعه . . . فقال يا جابر : حسب الرجل أن يقول أحب علياً وأتولاه ولا يكون مع ذلك عاملا بقوله فلو قال أحب رسول الله فرسول الله خير من علي ولم يتبع سيرته ولم يعمل بسنته ما أغنى عنه ذلك من الله شيئا فاتقوا الله واعملوا لما عند الله فإن أحب العباد إلى الله أعملهم بطاعته وأتقاهم له وإنه ليس بين الله وبين أحد قرابة وما معنا براءة من النار ولا لنا على الله من حجة، من كان طائعا لله فهو لنا ولي ولو كان عبدا حبشيا ومن كان عاصياً لله فهو لنا عدو وإن كان حرا قرشيا والله ما تنال شفاعتنا إلا بالتقوى والورع والعمل الصالح المة وكونوا لنا زيناً ولا تكونوا لنا شيئاً . . .<sup>(1)</sup>

- (1) بحار الأنوار ج٢٨٣ (١).
  - (٢) أعلام الدين/ ١٤٣.

إذن من كان يظنهم الخراساني والناس معه شيعة ظهر أنهم ليسوا شيعة وإنما يتشيعون (أي يدّعون التشيع) وستثبت الغربلة صحة هذا القول، فإن شيعة التغيير لهم مواصفات لم تكن متوفرة آنذاك وهذا أحد أهم الأسباب لعدم قيام الإمام الصادق عينية .

ونختم الحديث عن حركة الإمام الصادق للمنتي بهذه الرواية التي تبين أنه كان سيقوم لو توفر له حتى الحد الأدنى من الأنصار المخلصين الذين تنطبق عليهم شروط الشيعة المجاهدين (أهل التغيير).

عَنْ سَدِيرٍ الصَّيْرَفِيِّ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ظَيَّةٌ فَقُلْتُ لَهُ: وَاللَّهِ مَا يَسَعُكَ الْقُعُودُ فَقَالَ: وَلِمَ يَا سَدِيرُ قُلْتُ لِكَثْرَةِ مَوَالِيكَ وَشِيعَتِكَ وَأَنْصَارِكَ وَاللَّهِ لَوْ كَانَ لِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَيْبٌ مَا لَكَ مِنَ الشَّيعَةِ وَالْأَنْصَارِ وَالْمُوَالِي مَا طَمِعَ فِيهِ تَيْمٌ وَلَا عَدِي فَقَالَ يَا سَدِيرِ أُمُؤْمِنِينَ عَيْبُهُ مَا لَكَ مِنَ الشَّيعَةِ وَالْأَنْصَارِ وَالْمُوَالِي مَا طَمِعَ فِيهِ تَيْمٌ وَلَا عَدِي فَقَالَ يَا سَدِير أُمُؤْمِنِينَ عَيْبُهُ عَمَى أَنْ يَكُونُوا قُلْتُ مائَةَ أَلْفٍ قَالَ: ما طَمِعَ فِيهِ تَيْمُ وَمائَتَي أَلْفٍ قَالَ: مائَتَيْ أَلْفٍ قُلْتُ نَعَمْ وَنِصْفَ الدُّنْيَا قَالَ: فَسَكَتَ عَنِّي ثُمَ قَالَ: يَخفتُ عَلَيْكَ أَنْ تَبْلُغَ مَعَنَا إِلَى يَنْبُعَ قُلْتُ نَعَمْ وَنِصْفَ الدُنْيَا قَالَ: فَسَكَتَ عَنِي ثُمَ قَالَ: يَخفتُ عَلَيْكَ أَنْ تَبْلُغَ مَعَنَا إِلَى يَنْبُعَ قُلْتُ نَعَمْ وَاعَتَيْ عَلَيْكَ أَنْ تَبْلُغَ مَعَنَا إِلَى يَنْبُعَ قُلْتُ نَعَمْ وَلِعَنْ وَالدُّيْبَا قَالَ: فَسَكَتَ عَنِي ثُمَ قَالَ: الْحِمَار عَلَيْكَ أَنْ تَبْلُغَ مَعَنَا إِلَى يَنْبُعَ قُلْتُ نَعَمْ وَلِعَنْ الْدُنْيَا قَالَ: الْحِمَار الْحِمَار فَقَالَ يَا سَدِير أَ الْنُه قُلْتُ نَعَمْ وَالَا الْحَمَارِ وَالْنُو فَانَا إِلَى وَالْنُو فَالَ: الْحِمَار أَرْفَقُ فِي فَنَزَلْتُ فَرَكِبُ الْحَمَارِ وَرَكِبْتُ الْبُعْلَ فَمَعَيْنَا فَحَانَتِ الصَّلَاةُ فَقَالَ يَا سَدِيرُ: الْحِمَارَ فَيْنَا نُصَلَ ثُمَ قَالَ: هَذِي أَنْ مَنْعَالَ وَاللَّهُ فِي فَنَرَلْتُ وَيَعْنُ عَلَى وَلَا إِلَى أَرْفَقُ فِيهَا فَيَرْنُ مَنْ وَالَا مَنْ مَعْنَ إِنَى عُلَامَ يَنْ مَائِةً وَلَنْ وَاللَّهُ فِي عَانَ وَاللَهُ فَعَانَ الْعَنْ فَعَانَ الْعَنْ وَالَنْ فَقَالَ إِنَ

ويختم (بأبي وأمي) حسرته بقوله لمفضل بن قيس:كم شيعتنا بالكوفة؟ قال: قلت خمسون ألفاً، فما زال يقول إلى أن قال: والله لوددت أن يكون بالكوفة خمسة وعشرون رجلاً يعرفون أمرنا الذي نحن عليه، ولا يقولون علينا إلا الحق<sup>(٢)</sup>.

- (1) الكافي ج٢/ ٢٤٣.
- (٢) ميزان الحكمة ج١٦٨ .

## حركة الإمام موسى بن جعفر 🕮

لقد سبق أن قلنا إن الله تبارك وتعالى قد وقت هذا الأمر إلى سبعين ومن ثم بعد قتل الإمام الحسين عليم استد غضب الله على أهل الأرض وأخره إلى أربعين ومائة، وهو وقت أواخر إمامة الصادق عليم وبداية إمامة الكاظم عليم والذي يؤكد ذلك ورود روايات تشير إلى هذا المعنى كما بيناها آنفا كقول الصادق عليم «كان هذا الأمر فيّ فأخره الله ويفعل بعد في ذريتي ما يشاء»، والرواية التي أشارت إلى قيام الإمام السابع (روحي له الفداء)، «سابعنا قائمنا إن شاء الله».

إذن كان من المقدر أن يكون الوضع مهياً لقيام الصادق والكاظم على [وقد كان كذلك فعلا بعد سقوط حكومة بني أمية (لعنهم الله)] لو أن الشيعة سارت على المسار الذي اختطه لهم أئمتهم الكرام، إلا أنهم لم يلتزموا بهذا وأذاعوا السر وتم القضاء على الحركة باغتيال الإمام عليه بعد سجنه لسنوات طوال.

والكاظم علي الله يشذ عن القاعدة التي كانت هي بمثابة العلة لقعودهم عن حقهم، ألا وهي قلة الناصر وعدم توفر العدد الكافي ذي الشروط الكفيلة بإنجاح حركة التغيير.

فعن أبي عبد الله بن بكير قال: قال أبو الحسن عليه : يا ابن بكير إني لأقول قولاً كانت آبائي عليه تقوله: لو كان فيكم عدة أهل بدر لقام قائمنا.. (هنا يبين الإمام سلام الله عليه علة قعوده وقعود من سبقه من آبائه عليه ، والنكتة هنا في قوله عليه [لقام قائمنا]، وكأنه يشير إلى نفسه المباركة أو للأئمة الذين سبقوه، لأنه لو أراد الإمام الثاني عشر (أرواحنا له الفداء) لما تحدث بصيغة الماضي [لقام] وقبلها قال: [لو كان فيكم] وهي صيغة ماض أيضاً)، ومن ثم يشرع الإمام (سلام الله عليه) بتفصيل العلة وبيان حال من كان يدعي محبتهم ومشايعتهم في ذلك الزمان، ويوضح عنه أنهم ليسوا من أهل الصدق الذين يمكن الاعتماد عليهم في حركة التغيير، فيقول مخاطبا ابن بكير: إنا نداوي الناس ونعلم ما هم، فمنهم من يصدقنا المودة ويبذل مهجته لنا ومنهم من ليس في قلبه حقيقة ما يظهر بلسانه ومنهم الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان (الأيدي العاملة).

من هو عين لعدونا علينا يسمع حديثنا وإن أطمع في شيَّء قليل من الدنيا كان أشد علينا من عدونا، وكيف يرون هؤلاء السرور وهذه صفتهم إن للحق أهلا وللباطل أهلا فأهل الحق في شغل عن أهل الباطل ينتظرون أمرنا ويرغبون إلى الله إن يروا دولتنا ليسوا بالبذر المذيعين ولا بالجفاة المرائين ولا بنا مستأكلين ولا بالطمعين خيار الأمة نور في ظلمات الأرض ونور في ظلمات الفتن ونور هدي يستضاء بهم لا يمنعون الخير أولياءهم ولا يطمع فيهم أعداؤهم إن ذكرنا بالخير استبشروا وابتهجوا واطمأنت قلوبهم وأضاءت وجوههم وإن ذكرنا بالقبح اشمأزت قلوبهم واقشعرت جلودهم وكلحت وجوههم وأبدوا نصرتهم وبدا ضمير أفندتهم قد شمروا فاحتذوا بحذونا وعملوا بأمرنا تعرف الرهبانية في وجوههم يصبحون في غير ما الناس فيه ويمسون في غير ما الناس فيه يجأرون إلى الله في إصلاح الأمة بنا وأن يبعثنا الله رحمة للضعفاء والعامة يا عبد الله أولئك شيعتنا وأولئك منا وأولئك حزبنا وأولئك أهل ولايتنا(``. ويؤكد الإمام الصادق المُنْتَلَة نفس المعنى باستعماله صيغة الماضي في الحديث عن القائم [ لو كملت العدة. . كان الذي ]، بقوله لما دخل عليه بعض أصحابه فقال له : جعلت فداك إنى والله أحبك وأحب من يحبك، يا سيدي ما أكثر شيعتكم فقال له : اذكرهم فقال: كثير فقال: تحصيهم فقال: هم أكثر من ذلك فقال أبو عبد الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ أما لو كملت العدة الموصوفة ثلاثمائة وبضعة عشر كان الذي تريدون. . (٢).

### حركة الإمام الجواد عالا

لم يتغير شيء في مدة إمامة الرضا والجواد للظير من حال الأمة الإسلامية بشكل عام والحالة الشيعية بشكل خاص ما يستدعي التغيير، إلا أن الأمر الذي تغير هو في تصريح الأئمة للظير بأن القائم سيكون هو الثاني عشر منهم للظير في إشارة إلى أن الأمة ستستمر في وضعها المزري في إقصاء أئمة الحق والانحراف عنهم إلى

(٢) الغيبة للنعماني/ ٢٠٣.

<sup>(</sup>۱) مشكاة الأنوار / ۲۳ - ۲۶.

جبهة الباطل وبقاء العلة التي ألجأتهم للقعود، مما سيؤدي إلى حدوث الغيبة وحجب الإمام عن هذه الأمة الجاحدة، لذلك كان عمل الإمام الجواد (سلام الله عليه) منصباً في تهيئة الشيعة لمرحلة الغيبة والتعامل مع النواب والسفراء، وبدأ يعلن أن الإمام الذي سيقوم وتكون حركة الإصلاح والتغيير على يديه سيكون هو الذي يغيب عنهم شخصه ويخفى على الناس مولده.

فعن عبد العظيم الحسني (رضي الله عنه) قال: قلت لمحمد بن على بن موسى ع الله : يا مولاي إني لأرجو أن تكون القائم من أهل بيت محمد الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً فقال ع الله : ما منا إلا قائم بأمر الله وهاد إلى دين الله ولكن القائم الذي يطهر الله به الأرض من أهل الكفر والجحود ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً هو الذي يخفى على الناس ولادته ويغيب عنهم شخصه ويحرم عليهم تسميته وهو سمي رسول الله وكنيه وهو الذي تطوى له الأرض ويذل له كل صعب يجتمع إليه من أصحابه عدة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً من أقاصي الأرض وذلك قول الله أَيْنَ ما تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيعاً إِنَّ اللَّهَ عَلى كُلُ شَيءٍ قَدِيرٌ فإذا اجتمعت له هذه العدة من أهل الإخلاص أظهر الله أمره فإذا كمل له العقد وهو عشرة آلاف رجل خرج بإذن الله فلا يزال يقتل أعداء الله حتى يرضى ﴾ إلى قال عبد العظيم فقلت له يا سيدي : فكيف يعلم أن الله قد رضي قال يلقي في قلبه الرحمة فإذا دخل المدينة أخرج اللات والعزى فأحرقهما<sup>(١)</sup>.

وهنا نكتة لطيفة أيضاً في قوله: «فإذا اجتمعت له هذه العدة من أهل الإخلاص أظهر الله أمره» والنكتة في استعماله أداة الشرط إذا ليعلن أن شرط الظهور الشريف هو اجتماع هذه العدة الشريفة واكتمال عددهم، والنكتة المهمة الأخرى هي في وصفهم (بأهل الإخلاص) وهو ما نحاول أن نثبته في هذا البحث، بأن الإمام يحتاج إلى عدة من أهل الإخلاص والطهارة وممن تخرّج من مدرسة محمد وآله ﷺ لتزكية النفس، وحاز على درجة معلم لغيره.

واستمر الأمر على ما هو عليه في إمامة الهاديين العسكريين ١٠٠٠ في تهيئة

۲٤+

(۱) الاحتجاج ج ۲/۴٤٤.

الأمة للتعامل مع الغيبة والارتباط بالسفراء والفقهاء، وكأنهم ﷺ قد يئسوا من أن تنفض الأمة غبار بؤسها وغفلتها، فراحوا يخططون لزمن الغيبة ويحضرون شيعتهم على ما فيهم من تقصير للتعامل مع الإمام الغائب رحمة بهم ورعاية لهم.

## حركة الإمام الحجة (أرواحنا له الفداء)

لم يحدث تغيير في الوضع العام الذي الجأ الأئمة عَنَى للقعود مما اضطر الإمام (عج) للتواري عن الأنظار حفاظاً على مستقبل الشريعة المرتبط بسلامته (أرواحنا فداه)، ونعني أن العدة المنتظرة لم تكن متوفرة بعد، وبالتالي فإن سنة الله في التغيير لن تتبدل ولن تتحول فلابد من أن تكون هنالك إرادة عند الناس للتغيير وعمل في هذا الاتجاه ليتحقق الوعد الإلهي بالنصر على الظالمين ونصر المستضعفين، ونرى هذا المعنى حاضرا في جواب الإمام (أرواحنا له الفداء) في أحد توقيعاته التي خرجت في معرض الإجابة عن علة الغيبة، فكان جوابا مهذبا فهم السائل منه أن السبب يعود إليهم لا للإمام، عن إسحاق بن يعقوب أنه ورد عليه من الناحية المقدسة على يد محمد بن عثمان: «وأما علمة ما وقع من الغيبة فإن الناحية المقدسة على يد محمد بن عثمان: «وأما علمة ما وقع من الغيبة فإن يكن أحد من آبائي إلا وقعت في عنقه بيعة لطاغية زمانه وإني أخرج حين أخرج ولا يعة لأحد من آبائي إلا وقعت في عنقه بيعة لطاغية زمانه وإني أخرج حين أخرج ولا يعة لأحد من الطواغيت في عنقي ""

سلام الله عليك يا مولاي ما أروع هذا الجواب وما أنبله، فبالوغم من شدة معاناتك التي نحن السبب فيها إلا أنك لم تشأ أن تجرح السائل ومن ورائه المجتمع الشيعي حتى ولو بكلمة فأجبت إجابة يفهم منها أن العلة في الغيبة أنتم، ويؤكد هذا ما وصل للشيخ المفيد من رسائل من الناحية المقدسة تحمل هذا المضمون.

يقول (عج): نحن وإن كنا نائين بمكاننا النائي عن مساكن الظالمين حسب

- (١) سورة المائدة، الأية: ١٠١.
  - (۲) بحار الأنوار ج۰۲/ ۹۳.

الذي أراناه الله تعالى لنا من الصلاح ولشيعتنا المؤمنين في ذلك ما دامت دولة الدنيا للفاسقين فإنا نحيط علما بأنبائكم ولا يعزب عنا شيّء من أخباركم ومعرفتنا بالذل الذي أصابكم مذ جنح كثير منكم إلى ما كان السلف الصالح عنه شاسعاً ونبذوا العهد المآخوذ وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون، إنا غير مهملين لمراعاتكم ولا ناسين لذكركم ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء واصطلمكم الأعداء. .<sup>(1)</sup>.

ويقول في رسالة أخرى متحسرا معاتبا شيعته (أرواحنا فداه): ولو أن أشياعنا. وفقهم الله لطاعته على اجتماع من القلوب في الوفاء بالعهد عليهم لما تأخر عنهم اليمن بلقائنا ولتعجلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حق المعرفة وصدقها منهم بنا فما يحبسنا عنهم إلا ما يتصل بنا مما نكرهه ولا نؤثره منهم والله المستعان وهو حسبنا ونعم الوكيل...<sup>(٢)</sup>.

إذن بهذا يتضح أن المسؤول الأول عن الغيبة هم الناس أنفسهم وأن التقصير الذي لحق بالشيعة جراء عدم العمل لنصرة إمامهم كان كبيرا جدا وخير دليل على ذلك هذه الأسطر التي سطرها الإمام (سلام الله عليه) مخاطبا الشيخ المفيد (رضي الله عنه) بحسرة وألم مبينا أن الذي يمنع الظهور واللقاء هو جنوح الناس عما كان عليه السلف الصالح (أي أئمة أهل البيت عليهم السلام) ونبذهم العهد بنصرة إمامهم ووليهم، وكذا التفرق والتشرذم الحاصل بينهم، وأشار (روحي فداه) بشكل واضح إلى أن علة غيبته هو عدم لياقة الناس (فما يحبسنا عنهم إلا ما يتصل بنا مما نكرهه ولا نؤثره منهم) وأن هذه القبائح والأعمال الردية هي الحجاب المانع من التشرف برؤيته عليه وبالتالي هي التي كانت وراء غيبته الطويلة، قلو كانت هناك عدة من أهل الإخلاص والصلاح لتحقق اليمن باللقاء وتعجلت السعادة بالمشاهدة والظهور الشريف المبارك، وبهذا نكون قد خلصنا إلى أن سبب الغيبة هو في خطأ الأرض لا اختبار السماء.

(١) الاحتجاج ج٢/ ٤٩٧.

(٢) الاحتجاج ج٢/ ٤٩٩.

## خلاصة الفصل

والخلاصة التي نخرج بها بعد سوقنا للأدلة والشواهد التي مرت بنا في هذا الفصل أن السبب الرئيس وراء الغيبة هو في عدم لياقة الناس وعدم توفر شروط التغيير المتمثلة بوجود عدة مخلصة مغيّرة ومؤهلة لرفع راية الإصلاح والعدل، إذ كما قلنا أن فاقد الشيء لا يعطيه فالقلب الظالم لا ينتج العدالة والعقل الأسير للهوى لا يمكن له اتباع الحق فضلاً عن قيادة الناس نحوه.

ومن الشواهد التي سقناها ما ورد عن أمير المؤمنين عن حينما برر مسألة قيامه بعد القعود، قوله عن الله على الحبة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر وقيام الحجة بوجود الناصر وما أخذ الله على العلماء ألا يقرّوا على كظة ظالم ولا سغب مظلوم لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت آخرها بكأس أولها ولألفيتم دنياكم هذه عندي أزهد من عفطة عنز»، وكذا قول الإمام الباقر على : «إذا اجتمع للإمام عدة أهل بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر وجب عليه القيام والتغيير».

تأمل عزيزي القارئ بقول أمير المؤمنين عَلَيَّة "وقيام الحجة بوجود الناصر»، اذ يؤكد الإمام أن لا حجة شرعية تبرر له القعود بوجود الأنصار والأعوان، وكذا يؤكد الإمام الباقر هذا المعنى بإعلانه أن وجود الأنصار يوجب على الإمام القيام والتغيير، والكل يعرف أن الوجوب يعني الإلزام، فحينما يؤكد الإمام (روحي فداه) أنه يجب على الإمام القيام يعني أن تكليفه الشرعي يقتضي ذلك وعدم الالتزام بهذا الواجب يعني الخروج عن العصمة وبالتالي الإمامة وهذا محال. وقد مر بنا الكثير من هذه الشواهد بيد أننا جئنا بهذين المثالين للتذكير أولاة ملاحظة

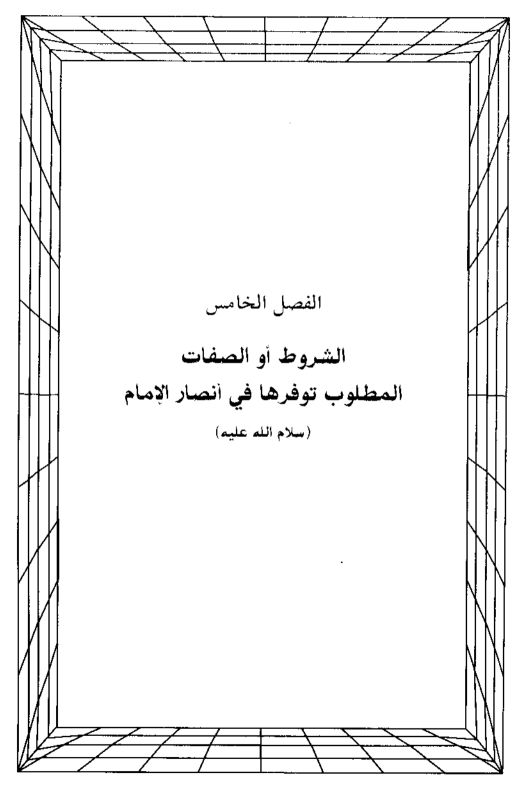
ولم يبق لنا إلا ملاحظة واحدة، هي: قد يطرح سؤال مفاده: لم تفاوت العدد الذي طلبه الأئمة ﷺ للقيام، وقد تراوح ما بين سبعة أشخاص إلى ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً .

نقول والله العالم: إننا لو تتبعنا مسار الأحداث حين صدور الروايات التي ذكرت فيها هذه الأعداد، لتبين لنا السبب وراء ذلك، فحينما أراد أمير المؤمنين عن الله سبعة أشخاص يكونون عونا له بالقيام، أراد بهذا الحد الأدنى من العدة المطلوبة، فقد تحدثت روايات عن أربعين رجلاً أو أقل من هذا العدد كما في قوله عن : «والذي بعث محمداً بالحق لو وجدت يوم بويع أخو تيم أربعين رهطاً لجاهدتهم في الله إلى أن أبلي عذري»، والمعنى أن الوضع المضطرب وعدم استتباب الأمر للمتآمرين كان في صالح قيام الإمام، إن بايعه العدد المطلوب من أهل الإخلاص والثبات، إذ كان في علمه وهو باب مدينة العلم، وهو ابن أبي طالب صاحب السيف الذي لا يجرؤ على مواجهته أحد، أن هذا العدد يكفي لإحداث أو إطلاق شرارة التغيير التي ستعصف بالمؤامرة الغادرة.

وهذا الأمر يجري على سائر الظروف التي صدرت فيها روايات العدة المطلوبة، إذ أن السبعة عشر أو الخمسة والعشرين الذين تمنى الصادق ع وجودهم كانوا ملائمين لإحداث التغيير أو إطلاق شرارته في ظل الظرف الذي كان يعصف بدولة بني أمية الكافرة والأحداث التي أدت إلى تولي بني العباس زمام السلطة، على اعتبار أن النماذج التي يطلبها الأئمة (صلوات ربي عليهم)، على درجة عالية من الإخلاص والطاعة والعلم والتسليم والشجاعة، مما سيؤدي بشكل حتمي إلى نجاح المهمة الملقاة على عاتقهم، وهذا الأمر ينطبق على قيام الحجة ابن الحسن (عج)، فلأن دعوته مقدر لها أن تعم جميع المعمورة احتاج لأن يكون العدد المطلوب من القادة، وهم العلماء والحكماء الحلماء يبلغ ثلاثمائة وثلاثة عشر المطلوب من القادة معمم العلماء والحكماء الحلماء يبلغ ثلاثمائة وثلاثة الم عشرة أو اثني عشر ألفاً من المقاتلين الشجعان المستمينين دفاعاً عن قائدهم وعقيدتهم، وهو عدد يناسب الوضع في عصرنا الحالي لاسيما إن كانوا على درجة عالية من الانضباط والتدريب والتفاني في تنفيذ كل ما يطلبه منهم قائدهم المسدد والمؤيد من قبل السماء، وتجدر الإشارة إلى أنه كلما ربحوا معركة، دخل في عدادهم الكثير من المقاتلين.







بعد أن ثبت لنا في الفصل السابق أن العلة وراء الغيبة هي عدم لياقة الناس واستعدادهم للتغيير، يُطرح سؤال مهم هو : بعد أن شخصنا العلة من خلال الشواهد والأدلة التي طرحت آنفا، هل بيّن الأئمة عليه سبل الخروج من هذه المشكلة أو الشروط والصفات التي تؤهل من يتصف بها أن ينضم إلى حركتهم المباركة بالتغيير ويكون جندياً صالحاً لخدمة العقيدة الحقة التي أراد الله أن يظهرها على الدين كله ولو كره المشركون؟ .

الجواب: نعم لقد بينوا عليم من خلال أحاديثهم المباركة ومنها ما مر علينا من روايات الشروط والصفات التي أرادوا من شيعتهم الاتصاف بها ليكونوا مؤهلين لحمل راية الهدى والإصلاح.

ومن هذه الروايات ما مر بنا عن إمامنا السجاد عنه في حواره مع عباد البصري في صفات المجاهدين، بيد أننا قبل أن نأتي بالرواية المذكورة وغيرها من الشواهد للإشارة لهذا الموضوع لابد من مقدمة منهجية للتوضيح.

أن حركة التغيير التي من المقرر أن يقوم بها الإمام (روحي وأرواح العالمين له الفداء) هي في حقيقتها استئناف لجميع حركات الأنبياء ودعواتهم، لذلك هو يشترك معهم بصفة الدعوة إلى الله، فهو داعي الله كما في القرآن الكريم والزيارات والدعوات له بالفرج، كما أنه في أول خطبة له يوجهها للبشرية جمعاء يقول: "أيها الناس من يحاجني في آدم فأنا أولى الناس بآدم"، وهي إشارة لطيفة منه الم لحركته الهادفة لبناء الإنسان من حيث هو إنسان بغض النظر عن كل شيء آخر ولكن انطلاقا من منهج خالق ذلك الإنسان، إذن فهو يشترك مع الأنبياء هي الغاية من بعثاتهم التي هي الدعوة إلى الله وبناء الإنسان والوصول به إلى مقام الإنسان الكامل، ولما كان من المقدر أن هذه المهمة الشاقة ستقع على عاتقه الشريف وأن الله تبارك وتعالى قد قدّر أيضاً أن هذه المهمة تحتاج إلى أعوان أكفاء (حسب قانون الأسباب) اقتضى أولا توفر هذه العدة المعدودة من الكاملين وثانباً ليكونوا شهوداً على أحقية المنهج الذي سيطرحه (روحي فداه) لتربية الخلق وتوجيههم نعو السعادة، على اعتبار أن هؤلاء الكاملين قد تخرجوا من مدرسته وتربوا على يليه وأيدي آبائه الطاهرين شيئة ومن ثم ليكونوا هم النمير الصافي المتفرع من فيض علمه وجوده وأدبه لينهل منه الخلق، وليكونوا أيضا الأداة المستقيمة التي سيقوم بها اعوجاج الناس ويصبحوا لسانه الناطق في رعيته والمرأة التي تحكي صفاته، وبكلمة أخرى سيصنع منهم نموذجا مصغرا عنه يبثهم في المعمورة معلمين ومؤدبين وحكاما وقضاة بين الناس لا يحيفون ولا يجورون.

من هنا نستطيع أن نعرف لماذا كل هذا الانتظار والشوق لهذه العدة المعدودة، يعنى أننا في حقيقة الأمر لا ننتظر الإمام (روحي وأرواح العالمين له الفداء) وإنما ننتظر هؤلاء النفر الذين سيحركون سُنة التغيير الإلهية (المعطلة الآن) لأنهم سيعملون على تغيير أنفسهم وإصلاحها وبهذا ستعم بركتهم كل العالم، وذلك لأن سنن اله تبارك وتعالى لا تتحقق اعتباطا وإنما حسب شروط ومحركات، كما قال ربنا سبحانه وتعالى في محكم كتابه الحكيم «إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم» فإن الإمام سيكون قلب هذه العدة المباركة وروحها التي تحيى بها وبالتالي ستكون هذه العدة قلب هذه الأمة وروحها التي ستبث الحياة في جسد هذا العالم الميت وتوفر الشرط في التغيير وتحقق السنة الإلهية، فكانوا هم الشرط والمحرك لسنة التغيير، وبهذا فإن العمل على إيجاد هؤلاء النفر المباركين من أولى أولويات المنتظرين، ولا أعني من إيجادهم هو البحث عنهم في الخارج، بل إيجادهم في أنفسنا فلربما أنت منهم يا من تقرأ هذه السطور ولم تكن ملتفتا لعظم الدور الذي من الممكن أن تؤديه في حركة الإصلاح والتغيير، بل ربما أن العدد يوشك أن يكتمل ولم تبق إلا أنت، فالبدار البدار إلى ساحة الجهاد الأكبر لنهزم أنفسنا شيطاننا الأكبر فإن من قدر على نفسه كان على غيرها اقدر كما يقول أمير المؤمنين المتنه إذن تبين أننا ننتظر أنفسنا ولا نشعر وننتظر الفرج من غير جهته كما يقول أمير المؤمنين عظيمة وذلك لأننا نتوقع أن يأتي الفرج من الخارج في حين أنه قابع في أنفسنا ومتوقف على إصلاح الفصل الخامس: الشروط أو الصفات المطلوب توفرها...

ذواتنا، وسبحان الله الآن والآن فقط فهمت قول الإمام الرضا عليه : «انتظار الفرج من الفرج»<sup>(۱)</sup>. فإن الأمر منوط بنا ونحن الذين نصنع الحدث وإلا فالإمام جاهز للقيادة والهدى في كل وقت بيد أنه يعمل وفق السنن الإلهية ومفاتيح هذه السنن بيد الخلق بالمشيئة التي قررها البارئ عَنَى ، أي أن الانتظار هو العمل على التحلي بالصفات التي قرروها عَنِينه وبينوها من كتاب الله وأحاديثهم الشريفة.

بعد هذه المقدمة نقول: إن الأئمة ﷺ لم يتركونا سدى من دون أن يبينوا لنا السبيل ويهدونا إلى محجة الوصول، لذلك أشاروا في أكثر من مناسبة وبأساليب متنوعة إلى طريق الهدى المتمثل بالتحلي بصفات العدة المغيرة، والشروط الواجب توفرها في أنفسهم.

# أسلوب القرآن الكريم في بناء الإنسان الكامل

لقد قسم كتاب الله الإنسان إلى محورين وركز حركته الإصلاحية باتجاههما بغية الوصول من خلالهما إلى إنسان يتمتع بصفات الكمال ومن ثم سعادة الأبد كما ورد في الأخبار من الغاية في خلق الإنسان، وهما محور العقل (أي دائرته الفكرية) ومحور القلب أي (دائرته النفسية)، وعبر عن هذه المهمة بالغاية التي بعث من أجلها خاتم الأنبياء والمرسلين عليه بقوله تبارك وتعالى في كتابه المجيد: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيحُمْ رَبُولًا مِنحُمَّ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَيُزَيِّيحُمْ وَيُعَلِّمُحُمُ الْكِنَبَ وَأَلْحِصَمَةً وَيُعَلِّمُكُمُ مَا لَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ (<sup>٢)</sup>.

واللافت للنظر أن الآية الكريمة قدمت التزكية على التعليم، بل أن كل الآيات التي تحدثت عن بعث الرسول الأكرم عنه بمهمة التزكية قد قدمت الأخيرة على التعليم، (ما عدا آية واحدة تمثلت بدعاء إبراهيم عنه وليس محل شرحها هنا) ومن حقنا أن نتساءل عن سبب تقديم التزكية على التعليم؟.

- (۱) غيبة الطوسي/ ٤٥٩ .
- (٢) سورة البقرة، الآية: ١٥١.

الذي يهمنا في هذا البحث هو مسألة التزكية (لأن دائرتها النفس)، باعتبار أن الانتظار مسالة نفسية تحتاج إلى الكثير من المزايا والكمالات النفسانية مثل الصبر والحلم والأناة والتسليم إلى غيرها من الصفات، بيد أننا يمكن أن نلخص الكلام بشأن السؤال المطلوب الإجابة عنه بالتالي.

فنقول: بما أن التعليم الذي جاء به رسول الله عليه الم يختص بالكتاب المنزل من البارئ جل وعلا، لذا هو يحتاج إلى أوعية طاهرة، لأن الوعاء المتنجس مهما استقبل من الماء سينجسه بالملاقاة وبالتالي لن تفيده كثرة الماء شيئاً مادام فيه عين النجس، من هنا قدمت التزكية على تعلم الكتاب لأنه ليس أي كتاب، هو تجلى اله لخلقه، وعليه فإن غير المتطهر لن يزيده الكتاب إلا ضلالا، وأما المتطهرون فسينهل أحدهم من الكتاب على قدر تطهره من الأرجاس والأدناس الباطنية، والتزكية معناها رفع الأوساخ الباطنية والأمراض القلبية والتخلص من الحجب الظلمانية، يقول الشيخ مكارم الشيرازي أعزه الله في تفسيره الأمثل «إن المقصود من التزكية هو التنقية من رواسب الجاهلية والشرك، ومن بقايا العقائد الباطلة والأفكار الخرافية والأخلاق الحيوانية القبيحة لأن الضمير الإنساني ما دام لم يطهر من الأدران والرواسب لم يمكن إعداده وتهيئته لتعليم الكتاب الإلهي والحكمة والعلم الواقعيين. تماما مثل اللوحة التي لا تقبل الألوان والنقوش الجميلة ما لم تنظف من النقوش القبيحة أولاً<sup>(١)</sup>. إذن إذا تطهرت النفس، صفا القلب، وإذا صفا القلب تحرر العقل من أسره وعقل عن ربه وفهم الخطاب وأشرق بنور العلم وأصبع مصداقًا لقول أبي عُبدِ الله ١٩ قَالَ: قُلتُ لَهُ: مَا الْعَقْلُ قَالَ مَا عُبِدَ بِهِ الرَّحْمَنُ وَاكْتُسِبَ بِهِ الْجِنَانْ. . . <sup>(٢)</sup>، لأن العقل إذا لم يتحرر من أسر الهوي (الذي **ه**و استيلاء قوى النفس الأمارة على الإنسان) يصبح كما وصفه أمير المؤمنين عُلِيًه بقوله: «كم من عقل أسير عند هوى أمير»، أو يصبح منتفياً كما في قوله ﷺ : الا عقل مع هوي»، أو «لا يجتمع العقل والهوي»، أو فاسداً كما في قوله: "يسير الهوى يفسد العقل»، والحل في قوله ١٩ : «مخالفة الهوى شفاء العقل»<sup>(٣)</sup>.

- تفسير الأمثل ج٢/ تفسير الآية ١٦٤.
   (٣) غور الحكم/ ٦٤.
  - (۲) الكافي ج۱۰/۱۰.

والمعنى أننا إن لم نحرر عقولنا من قوانا الغضبية والشهوية واستسلمنا للنزعات الحيوانية فينا فإن العقل سيبقى معطلاً وبالتالي ستسيطر على أنفسنا الشيطنة أو النكراء التي كانت مهيمنة على معاوية أو البهيمية التي ذكرت في القران الكريم باعتبارها وصفاً لفئة من الناس في قوله تعالى : ﴿وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ حَيْيَرًا مَنَ أَلَيْ وَٱلَإِسَ لَمَ مُ فَلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمَ أَعْيُنٌ لَا يُبْعِرُونَ بِهَا وَلَمَ مَاذَانُ لَا يَبَعُونَ بِهَا كَالأَعْفَرِ بَلَ هُمُ أَضَلُّ أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلْعَنْفِلُونَ بَا و وبعبارة أخرى أن جوهر الإدراك الذي هو العقل سوف لن يعمل ويعطل وبالتالي فإن الإنسان سوف لن يدرك المعلومات ولن يكون مؤهلاً لاستقبال النور الإلهي المفاض على ذوي العقول المتحررة من أسرها، فأصبح لزاماً على المؤمنين أن يباشروا التزكية لنيل الفلاح وتحصيل ما لم يكونوا يعلمون عن طريق النبي الأعظم وأهل بيته الكرام (صلوات ربي عليهم أجمعين).

فلا طريق للعلم إلا بالتزكية، وبمقدار هذه التزكية سننهل من علم الكتاب، فإذا طهر المرء ظاهره فقط أخذ من الكتاب ظاهر الشريعة فقط وصورة الحقيقة لا روحها وهكذا كلما تعمق المرء في تطهير نفسه تعمق في كتاب ربه، والخلاصة أن علم الكتاب لا ينال إلا بالتزكية، وإذا علمنا أن الإمام (عج) سيدعو الناس إلى الرجوع والاحتكام إلى كتاب الله وأن الأخير سيكون هو دستور الحياة الفعلي في دولته المباركة لذا أصبح لزاما على من يريد الانخراط في مشروعه المبارك ويصير من ومعارفه وهذا لا يكون إلا بالتزكية، ونحن في هذا الفصل سنسير وراء جانب التزكية في القرآن الكريم لأنه المفتاح لنيل المعارف الأخرى.

ولقد وجدنا أن القرآن الكريم يسطر صفاتاً للداعين إلى الله والمجاهدين في سبيله، ووجدنا أيضاً أنها عين الصفات التي يشترطها الأئمة لليظر للدخول في مشروعهم في القيام والإصلاح، والذي سيتلخص في النهضة المهدوية الموعودة، لذا ارتأينا أن نتخذها منهجا والعمل على التحلي والاتصاف بها.

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٩.

والصفات هي في قوله تعالى: ﴿ التَّبَبُونَ ٱلْمَدِونَ ٱلْمَيدُونَ ٱلْمَيدُونَ ٱلْمَتَبَحُونَ التَّحِنُونَ آلَتَجَبُونَ آلْتَحَبُونَ آلْتَنْجَبُونَ آلْمَنْحَكَمُ وَٱلْمَعْرُوفِ وَٱلتَاهُونَ عَن ٱلْمُنْحَكَم وَٱلْمَنْظُونَ لِحُدُودِ آللَهُ وَيَزِ ٱلْمُوْمِدِينَ ٱلْأُمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَٱلتَاهُونَ عَن ٱلْمُنْحَكَم وَٱلْمَنْظِلُونَ لِحُدُودِ آللَهُ وَيَز كما في الرواية التي سقناها في الصفحات المتقدمة ونعيد تقديمها في هذه السطور، تقول الرواية : "عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ هَنَ قَالَ: لَقِي عَبَّادُ الْبَضريقُ عَلِيَّ بُنَ الْحُسَيْنِ هَنِي اللَّهُ الْمَعْدَة وَصَعْدَة وَاللَّهُ عَنْ عَلَى الْحُسَيْنِ تَرَكْت الْجَهَادَ وَصَعُوبَةُ وَأَقْبَلْتَ عَلَى الْحَجَ وَلِينَتِهِ إِنَّ اللَّهُ عَزَ وَجَلُ يَقُولُ إِنَّ اللَّهُ الشَتَرى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمُ وَأَقْبَلْتَ عَلَى الْحَجَ وَلِينَتِهِ إِنَّ اللَّهُ عَزَ وَجَلُ يَقُولُ إِنَّ اللَّهُ الشَتَرى مِن الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمُ وَأَمُوانَهُمُ بِأَنْ لَهُمُ الْحَبَة فِقَالَ لَهُ عَزَ وَجَلُ يَقُولُ إِنَّ اللَّهِ الْمَتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمُ وَامُوانَهُمُ بِأَنْ لَهُمُ الْحَبَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاسْتَبْشَرُوا بِبَيْعَكُمُ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمُ وَامُوانَهُمُ بِأَنْ لَهُمُ الْحَبَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاسْتَبْشَرُو وَ بِينَعِهُ مَا أَعْمَا فَي وَعُدا عَلَيْ حَقَالَ اللَّهِ فَاسْتَبْشَرُوا بِيَعْمُ بِعَالَهُ وَعَالَةً اللَّذُونَ وَعُذَا الْتَعَالَى اللَّهُ فَاسْتَبْشَرى وَ وَعْدَا عَلَيْ عَدًا عَلَيْ عَوْ وَذَلِكَ هُوَ الْفُورُ الْحَقِي وَالْقَائِنَ عَلَيْ عَاتِي وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْبُهِ مِنْ الْقَيْشَ عَنْ الْعَاقُونَ وَعُونَ عَنْعُونَ عَائَةً عَلَى الْتَعْمَى وَالْتَنْتَرَى وَعُولَ وَعُونَ وَعُونَ الْتَعْدَى وَالْنَائِينَ وَلَيْنَهُونَ وَاللَهُ وَالْتَنْعَلَى وَقَولَ وَالْتَنْعَانُ وَالْتَنَا وَالْتَعْونَ وَ وَالْتَنْهُونَ وَالْتَنْهُونَ وَالْتَعْذَى وَالْتَعْوَى وَالْتَعَانُ الْمُونَ وَ الْمُونَ وَالَقُونَ الْتَعَرَى وَالْنَهُ وَالْ مَائَنَهُونَ وَالْتَعْوَى وَالَةُ عَلَهُ وَالْحَاذِ وَالْتَاعَانَ وَالْحَدَ وَالْتَعْرَى وَالَنَهُ وَالْتَنْعُونُ وَالَا عَالَ عَانَ أَنْهُو وَالْنَالْهُونَ وَالْتَعْهُ وَالْتَ

ونستفيد من هذه الرواية من وجهين، الأول أنها تدل على ما قلناه من أن الإمام يفتقر إلى الأنصار المهيئين للقيام والتغيير، والثاني أنها تدل على الصفات المطلوبة في الرجال المغيرين.

والرواية الأخرى التي كانت الآية عينها تمثل محور استدلالها على شرعية القيام والجهاد والدعاء إلى الله تبارك وتعالى (وهي مهمة أنصار القائم) (عج) ما ورد عَنْ أَبِي عَمْرٍو الزُّبَيْرِيّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَكْمَ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: أَخْبِرُنِي عَنِ الدُّعَاء إلَى اللَهِ عَزْ وَجَلَّ وَالْجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ أَهُوَ لِقَوْمٍ لَا يَحِلُّ إِلَّا لَهُمُ وَلَا يَقُومُ بِهِ إِلَّا مَنْ كَانَ مِنْهُمُ أَوْ هُوَ مُبَاحٌ لِكُلِّ مَنْ وَحَدَ اللَهُ تَعَالَى وَآمَنَ برَسُولِهِ عَنَى وَمَنْ كَانَ كَذَا فَلهُ أَنُ يَدْعُوَ إِلَى اللَهِ عَزَ وَجَلٌ وَإِلى طَاعَتِهِ وَأَنْ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ اللَهِ تَعَالَى فَقَالَ ذَلِكَ لِعُمْ لَا يَحِلُّ إِلَا لَهُمُ وَلَا يَقُومُ بِهِ إِلَّا مَنْ عَالَهُ تَعَالَى وَآمَنَ برَسُولِهِ عَنْ أَنُ

- (١) سورة التوبة، الآية: ١١٢.
  - (۲) الکافي ج٥/ ۲۲.

بِشَرَائِطِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلُ فِي الْقِتَالِ وَالْجِهَادِ عَلَى الْمُجَاهِدِينَ فَهُوَ الْمَأْذُونُ لَهُ فِي الدُّعَاءِ إِلَى اللَّهِ عزَّ وَجَلُّ وَمَنْ لَمْ يَكُنْ قَائِماً بِشَرَائِطِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْجِهَادِ عَلَى الْمُجَاهِدِينَ فَلَيْسَ بِمَأْذُونٍ لَهُ فِي الْجِهَادِ وَلَا الدّْعَاءِ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حَتّى يَحْكُمَ فِي نَفْسِهِ بِمَا أَخَذَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ شَرَائِطِ الْجِهَادِ قُلْتُ فَبَيَّنْ لِي يَرْحَمُكَ اللَّهْ قَالَ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَخْبَرَ فِي كِتَابِهِ الدُّعَاءَ إِلَيْهِ وَوَصَفَ الدُّعَاةَ إِلَيْهِ فَجَعَلَ ذَلِكَ لَهُمْ درَجَاتٍ يُعْرَفُ بْعْضْهَا بِبَعْض وَيُسْتَدَلُّ بِبَعْضِهَا عَلَى بَعْض فَأَخْبَرَ أَنَّهُ تَعَالَى أَوَّلْ مَنْ دَعَا إِلَى نَفْسِهِ وَدَعَا إِلَى طَاعَتِه بِاتَّبَاع أَمْرِهِ فَبَدَأَ بِنَفْسِهِ فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ وَاللَّهُ يَدْعُو إلى دار السَّلام وَيَهْدِي مَنْ يَشاءُ إِلَى صِراطٍ مُسْتَقِيم ثُمَّ ثَنَّى بِرَسُولِ اللَّهِ حِنْنَ فَقَالَ ادْعُ إِلى سَبِيلُ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ يَعْنِي بِالْقُرْآنِ فَلا يَكُونُ دَاعِياً إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ منْ خَالَفَ أَمْرَ اللَّهِ وَدَعَا إِلَيْهِ بِغَيْرِ مَا أَمَرَ اللَّهُ عَزْ وَجَلَ فِي كِتَابِهِ الَّذِي أَمَرَ أَنْ لَا يُدْعَى إِلَّا بِهِ وَقَالَ لِنَبِيَّهِ ٢ يَقُولُ تَدْعُو ثُمّ ثَلَّثَ بِالدُّعَاءِ إِلَيْهِ بِكِتَابِهِ أَيْضاً فَقَالَ تَعالَى إِنَّ هذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي المّتِي هِنْ أَقُومُ أَيْ يَدْعُو وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ثُمَّ ذَكَر مَنْ أَذِنَ لَهُ فِي الدَّارِ إِلَيْهِ بَعْدَهُ وبَعْدَ رَسُولِهِ ٢٠٠٠ فِي كِتَابِهِ فَقَالَ وَلْتَكُنُ مِنْكُمُ أَمَّةٌ يَدْعُون إِلَى الْخَيْرِ ءَيَأُمُرُونَ بِالْمغرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفَلِحُونَ ثُمّ أَخْبَر منْ هَذِه الْأُمَّةُ ومِمَّنْ هِيَ وَأَنَّهَا مِنْ ذُرِّيَّة إِبُراهِيمَ وَمِنْ ذُرَّيَّةِ إِسْمَاعِيلَ مِنْ سُكَّانِ الْحَرَم مِمِّنْ لَمُ يَعْبُدُوا غَيْرَ اللهِ قَظْ الَّذِينَ وَجَبَتْ لَهُمْ دَعْوَةُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ مِنْ أَهْلِ انْمُسْجِدِ الَّذِبِنِ أَخْبَرَ عِنْهُمْ فِي كِتَابِهِ أَنَّهُ أَنْهَبَ عَنْهُمُ الرِّجْسَ وَطَهَّرَهُمْ تَطْعِيراً الَّذِينَ وَصَفْنَاهُمْ قَبْلَ هَذَا مِنْ مِصْةِ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَظَنَ الَّذِينَ عَنَاهُمُ اللَّهُ تَعَالَى فِي كِتَابٍ غَوْلِهِ تَعَالَى أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن اتَّبَعَنِي يَعْنِي أَوَّلَ مَنْ تَبِعَهُ عَلَى الْإِيمَانِ وَالتَّصْدِيق لَهُ وَبِمَا جَاء مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ الْأُمَّةِ الَّتِي بُعِثَ فِيهَا وَمِنْهَا وَإِلَيْهَا قَبْلَ الْخَلْقِ مِمَّنْ لَمْ يُشْرِكْ باللَّه قَظْ وَلَمْ بَلْسْ إِيمَانَهُ بِظُلْمٍ وَهُوَ الشِّرْكُ ثُمَّ ذَكَرَ أَتْبَاعَ نَبِيِّهِ ﷺ وَأَتْبَاعَ هَذِهِ الْأُمَّةِ الْتي وَضفها فِي كِتَابِهِ بِالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ وَجَعَلَهَا دَاعِيَةً إِلَيْهِ فَأَذِنَ لَهُ فِي الدِّعَاءِ إِلَيْهِ فَقَالَ يا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ثُمَّ وَصَفَ أَتْبَاعَ نَبِيَّهِ عَظَّيْتِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءً عَلَى الْكُفَّارِ رُحماء بَيْنَهُمْ غيبة الإمام المهدي (عج)

تَراهُمْ رُكَّعاً سُجّداً يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْواناً سِيماهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَر السُّجُودِ ذلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْراةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ وَقَالَ يَوْمَ لا يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمانِهِمْ يَعْنِي أُولَئِكَ الْمُؤْمِنِينَ وَقَالَ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ثُمَّ حَلَّاهُمْ وَوَصَفَهُمْ لِتَلَّا يَطْمَعَ فِي اللُّحُوقِ بِهِمْ إِلَّا مَنْ كَانَ مِنْهُمْ فِيمَا حَلَّاهُمْ وَوَصَفَهُمْ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عن اللَّغو مُعْرِضُونَ إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى أُولئِكَ هُمُ الْوارِثُونَ الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيها خالِدُونَ وَقَالَ فِي وَصْفِهِمْ وَجِلْيَتِهِمْ أَيْضاً وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهاً آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثاماً يُضاعَفْ لَهُ الْعَذابُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهاناً ثُمَّ أَخْبَرَ أَنَّهُ اشْتَرَى مِنْ هَؤُلَاءِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ كَانَ عَلَى مِثْل صِفَتِهِمْ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْداً عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْراةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ ثُمَّ ذَكَرَ وَفَاءَهُمْ بَعْدَهُ بِعَهْدِهِ وَمُبَايَعَتِهِ فَقَالَ: وَمَنْ أَوْفِي بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بَبَيْعِكُمُ الَّذِي بِايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ فَلَمَّا نَزَلَتْ هَٰذِهِ الْآيَةُ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ بأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ قَامَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِي ٢٠ أَنَّهُ يَقْتَرِفُ مِنْ هَذِهِ الْمَحَارِمِ أَشَهِيدُ هُوَ فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى رَسُولِهِ عَلَى التَّائِبُونَ الْعابدُونَ الْحامِدُونَ السَّانِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَن الْمُنْكَر وَالْحافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَبَشَّرِ الْمُؤْمِنِينَ فَبَشَّرَ النَّبِيُّ ٢ الْمُوْمِنِينَ الَّذِينَ هَذِهِ صِفْتُهُمْ وَحِلْيَتْهُمْ بِالشَّهَادَةِ وَالْجَنَّةِ فَقَالَ التَّائِبُونَ مِنَ الذُّنُوبِ الْعَابِدُونَ الَّذِينَ لَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا يُشْرِكُونَ بِهِ شَيْئًا الْحَامِدُونَ الَّذِينَ يَحْمَدُونَ اللَّه عَلَى كُلِّ حَالٍ فِي الشَّدَّةِ وَالرَّخَاءِ السَّائِحُونَ وَهُمُ الصَّائِمُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الَّذِينَ يُوَاظِبُونَ عَلَى الصَّلَوَاتِ الْحَمْسِ الْحَافِظُونَ لَهَا وَالْمُحَافِظُونَ عَلَيْهَا برُكُوعِهَا وَسُجُودِهَا وَفِي الْخُشُوعِ فِيهَا وَفِي أَوْقَاتِهَا الْآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ بَعْدَ ذَلِكْ وَالْعَامِلُونَ بِهِ وَالنَّاهُونَ عَن الْمُنْكَر وَالْمُنْتَهُونَ عَنْهُ قَالَ فَبَشَّرْهُمْ مَنْ قُتِلَ وَهُوَ قَائِمٌ بهَذِهِ الشّرائِطِ بِالشَّهَادَةِ وَالْجَنَّةِ ثُمَّ أَخْبَرَ تَعَالَى أَنَّهُ لَمْ يَأْمُرْ بِالْقِتَالِ إِلَّا أَصْحَابَ هَذِهِ الشُّووطِ فَقَالَ تَعَالَى أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقاتَلُونَ بِأَنْهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ

دِيارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَذَلِكَ أَنَّ جَمِيعَ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْض لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَتْبَاعِهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَهْلٍ هَذِهِ الصُّفَةِ فَمَا كَانَ مِنَ الدُّنْيَا فِي أَيْدِي الْمُشْرِكِينَ وَالْكُفَّارِ وَالظَّلَمَةِ وَالْفُجَّارِ وَأَهْلِ الْخِلَافِ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْمُوَلِّي عَنْ طَاعَتِهِمَا مِمَّا كَانَ فِي أَيْلِيهِمْ ظَلَمُوا الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الصِّفَاتِ وَغَلَبُوهُمْ عَلَيْهِ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى رَسُولِهِ ٢ مَعْنَى الْفَيِءِ كُلُّ مَا صَارَ إِلَى الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى مَا قَدْ كَانَ عَلَيْهِ أَوْ فِيهِ فَمَا رَجَعَ إِلَى مَكَانِهِ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فِعْل فَقَدْ فَاءَ مِثْلُ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فاؤُ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ أَيْ رَجَعُوا ثُمَّ قَالَ وَإِنْ عَزَمُوا الطِّلاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ وَقَالَ وَإِنْ طائِفَتانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَغَتْ إِحْداهُما عَلَى الْأُخُرى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيَّءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ أَيْ تَرْجِعَ فَإِنْ فاءَتْ أَيُ رَجَعَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ يَعْنِي بِقَوْلِهِ تَفِيَّءَ تَرْجِعَ فَدَلَّ الدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ الْفَيءَ كُلُّ رَاجِعٍ إِلَى مَكَانٍ قَدْ كَانَ عَلَيْهِ أَوْ فِيهِ وَيْقَالُ لِلشَّمْسِ إِذَا زَالَتْ فَاءَتِ الشَّمْسُ حِينَ يَفِيَّءُ الْفيءُ وَذَلِكَ عِنْدَ رُجُوع الشُّمْسِ إِلَى زَوَالِهَا وَكَذَلِكَ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ مِنَ الْكُفَّارِ فَإِنَّمَا هِيَ حُقُّوقُ الْمُؤْمِنِينَ رَجَعَتْ إِلَيْهِمْ بَعْدَ ظُلْم الْكُفَّارِ إِيَّاهُمْ فَكَذَلِكَ قَوْلُهُ أَذِنَ لِلَّذِينَ يْقاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَٰذِمُوا مَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ أَحَقَّ بِهِ مِنْهُمْ وَإِنَّمَا أَذِنَ لِلْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ قَامُوا بِشَرَائِطِ الْإِيمَانِ الَّتِي وَصَفْنَاهَا وَذَلِكَ أَنَّهُ لَا يَكُونُ مَأْذُوناً لَهُ فِي الْقِتَالِ حَتَّى يَكُونُ مَظْلُوماً وَلَا يَكُونُ مَظْلُوماً حَتَّى يَكُونَ مُؤْمِناً وَلَا يَكُونُ مُؤْمِناً حَتَّى يَكُونَ قَائِماً بِشَرَائِطِ الْإِيمَانِ الَّتِي شَرَطْهَا اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُجَاهِدِينَ فَإِذَا تَكَامَلَتْ فِيهِ شَرَائِطُ اللَّهِ عَزّ وَجَلّ كَانَ مُؤْمِناً فَإِذَا كَانَ مُؤْمِناً كَانَ مَظْلُوماً وَإِذَا كَانَ مَظْلُوماً كَانَ مَأْذُوناً لَهُ فِي الْجِهَادِ لِقَوْلِهِ عَزّ وَجَلَّ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ مُسْتَكْمِلًا لِشَرَائِطِ الْإِيمَانِ فَهُوَ ظَالِمٌ مِمَّنْ يَنْبَغِي وَيَجِبُ جِهَادُهُ حَتَّى يَتُوبَ وَلَيْسَ مِثْلُهُ مَأْذُوناً لَهُ فِي الْجِهَادِ وَالدُّعَاءِ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ لِأَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمَظْلُومِينَ الَّذِينَ أَذِنَ اللَّهُ لَهُمْ فِي الْقُرْآنِ بِالْقِتَالِ فَلَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا فِي الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرَجُوهُمْ أَهْلُ مَكَّةَ مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ أُجِلْ لَهُمْ

جِهَادُهُمْ بِظْلُمِهِمْ إِيَاهُمْ وَأَدْنَ لَهُمْ فِي الْتِتَالِ فَقَلتُ هَذِهِ نَزَلْتْ فِي الْمُهَاجِرِينَ بِظْلَم مُشْرِكِي أَهْلِ مَكَةً لَهُمُ فِيمَا نَالَهُمْ أَوْ فِي قِتَالِ كِسُرَى وَقَيْصَرَ وَمَنْ دُونَهُمَا مِنْ مُشْرِكِي قْبَائِلِ الْعَرَبِ فَقَالَ لَوْ كَانَ إِنَّمَا أَذِنَ لَهُمْ فِي قِتَالِ مَنْ ظَلَّمَهُمْ مِنَّ أَهْل مَكْةَ فَقَطْ لَمْ يَكُنُ لَهُمُ إِلَى قِتَالِ جُمُوع كِشْرِي وَقَيْضَرَ وَغَيْرِ أَهْلِ مَكَةَ مِنْ قَبَائِلِ الْعَرَبِ سَبِيلٌ لِأَنْ الْذِينَ ظَلْمُوهُمْ غَيْرُهُمْ وَإِنَّمَا أَدِنَ لَهُمْ فِي قِتَالِ مَنْ ظَلَمَهُمْ مِنْ أَهْلِ مَكْةَ لِإِخْرَاجِهِمْ إيَّاهُمْ مِنْ دِيَارِهِمُ وَأَمُوانِهِمْ بِغَيْرٍ حَقٍّ وَلَوْ كَانَتِ الْآيَةُ أَنَّمَا عَنَتِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ ظَلَمَهُمُ أَهْلُ مَكَةَ كَانَتِ الْآيَةُ مُرْتَفِعَةُ الْفَرْضِ عَمَّنْ بَعْدَهُمْ إِذْ لَمْ يَبْقَ مِنَ الظَّالِمِينَ وَالْمَظْلُومِينَ أَحَدٌ وَكَانَ فرُضْهَا مَرُفُوعاً عَنِ النَّاسِ بَعْدَهُمُ إِذْ لَمْ يَبْقَ مِنَ الظَّالِمِينَ وَالْمَظْلُومِينَ أَحَدّ وَلَيْسَ كَمَا ظُنْنُتْ وَلَا كَمَا ذَكَرْتَ وَلَكِنَّ الْمُهَاجِرِينَ ظُلِمُوا مِنْ وَجْهَيْنِ ظَلْمَهُمْ أَهْلُ مَكْةَ بِإِخْرَاجِهِمْ مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمُوَالِهِمْ فَقَاتَلُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ لَهُمْ في ذَٰلِكَ وَظَلْمَهُمْ كِسُرَى وَقَيُصَرُ وَمَنْ كَانَ دُونَهُمْ مِنْ قَبَائِلِ الْعَرْبِ وَالْعَجَم بِمَا كَانَ فِي أَيْلِيهِمُ مِمَّا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ أَحَقُّ بِهِ مِنْهُمْ فَقَدُ قَاتَلُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ لَهُمْ في ذَلِكَ وَبِحُجَّةِ هَذِهِ الْآيَةِ يُقَاتِلُ مَؤْمِنُو كُلِّ زَمَانَ وَإِنَّمَا أَذِنَ اللَّهُ لِلْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ قَامُوا بِمَا وَصَفَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلُ مِنَ الشِّرَائِطِ انَّتِي شَرَطْهَا اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ فِي الْإِيمَانِ وَالْجِهَادِ وَمَنْ كَانَ قَائِماً بِتِلْكَ الشَّرَائِطِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَهُوَ مَظْلُومٌ مَأْذُونٌ لَهُ فِي الْجِهَادِ بِذَلِكَ الْمَعْنَى وَمَنْ كَانَ عَلَى جَلَافٍ ذَلِكَ فَهُوَ طَالِمٌ ﴿ لَبْسَ مِنَ انْمَظْلُومِينَ وَلَيْسَ بِمَأْذُونٍ لَهُ فِي الْقِتَالِ وَلَا بِالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكُرِ وَالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ لأَنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ ذَلِكَ وَلَا مَأَذُونٍ لَهُ فِي الدِّعَاءِ إِلَى الْلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلَا يَكُونُ مُجَاهِداً مَنْ قَدَ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِجِهَادِهِ وَحَظَرَ الْجِهَادَ عَلَيْهِ وَمَنْعَهُ مِنْهُ وَلَا يَكُونُ دَاعِياً إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مَنْ أَمَرَ بِدُعَاءٍ مِثْلِهِ إِلَى التّوْبَةِ وَالْحَقِّ وَالْأَمْرِ بِالْمَعْزُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَا يَأْمَرُ بِالْمَعْرُوفِ مَنْ قَدْ أَمَرَ أَنْ يُؤْمَرَ بِهِ وَلَا يَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ مَنْ قَدْ أَمَرَ أَنْ يُنْهَى عَنْهُ فَمَنْ كَانَ قَدْ تَمَّتْ فِيهِ شَرَائِطْ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ الَّتِي قَدْ وَصَفَ بِهَا أَهْلَهَا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيُّ ٢ الْجِهَادِ كَمَا أَذِنَ لَهُمْ لِأَنَّ حُكْمَ اللَّهِ عَزَ وَجَلَ فِي الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ وَفَرَائِضَهُ عَلَيْهِم سَوَاءٌ إِلَا منْ عِلَّةٍ أَوْ حَادِثٍ يَكُونَ وَالْأَوَّلُونَ وَالْآخِرُونَ أَيْضاً فِي مَنْعِ الْحَوَادِثِ شُرَكَاءُ وَالْفَرَائِضُ عَلَيْهِمْ وَاحِدَةٌ يُسْأَلُ الْآخِرُونَ عَنْ أَدَاءِ الْفَرَائِض كَمَا يُسْأَلُ عَنْهُ الْأَوَّلُونَ

وَيُحَاسَبُونَ بِهِ كَمَا يُحَاسَبُونَ وَمَنْ لَمْ يَكُنْ عَلَى صِفَةٍ مَنْ أَذِنَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ فِي الْجِهَادِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَلَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْجِهَادِ وَلَيْسَ بِمَأْذُونٍ لَهُ فِيهِ حَتَّى يَفِيٓءَ بِمَا شَرَط اللَّهُ عَلَيْهِ فَإِذَا تَكَامَلَتْ فِيهِ شَرَاتِطُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُجَاهِدِينَ فَهُوَ مِن الْمَأْذُونِينَ لَهُمْ فِي الْجِهادِ فَلْيَتَق اللَّهَ عَبْدٌ وَلَا يَغْتَرَّ بِالْأَمَانِيَ الَّتِي نَهَى اللّه عَزَ وَجَلّ عَنْهَا فِي هَذِهِ الْأَحَادِيثِ الْكَاذِبَةِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى الَّتِي يُكَذِّبْهَا الْقُرْأَنْ ويَتَبَرأُ مِنْهَا وَمِنْ حَمَلَتِهَا وَرُوَاتِهَا وَلَا يَقْدَمُ عَلَى اللَّهِ بِشَبْهَةٍ وَلَا يُعْذَرُ بِهَا فَإِنَّهُ لَيْس وزاء الْمُتَعَرَّض لِلْقَتْل فِي سَبِيلِ اللَّهِ مَنْزِلَةٌ يُؤْتَى اللَّهُ مِنْ قِبَلِهَا وَهِيَ غَايَةُ الْأَعْمَالِ فِي عِظم قَدْرِهَا فَلْيَحْكُم امْرُؤٌ مِنْ نَفْسِهِ وَلْيُرِهَا كِتَابَ اللَّهِ عَزَ وَجَلَّ وَيَعْرِضُهَا عَلَيْهِ فَإِنَّهُ لا أَخذُ أَعْلَمُ بامْرِي مِنْ نْفُسِهِ فَإِنَّ وَجَدَهَا قَائِمَةً بِمَا شَرَط اللَّهُ عَلَيْهَا فِي الْجِهَادِ فَلْيُقَدِمْ عَلى الْجِهَادِ فَإِنَّ عَلِمَ تْقَصِيرَهَا فَلْيُقِمْها عَلَى مَا فَرَضَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهَا فِي الْجِهَادِ ثُمَّ لَيُقْدِمُ بِها وَهِيَ ظاهِرَةُ مُطَهْرَةُ مِنْ كُلِّ دَنْسٍ يَحُولُ بَيْنَهَا وَبَيْنَ جِهَادِهَا وَلْسَّنَا نَقُولُ لِمِنْ أَزادَ الْجِهَادَ وَهُوَ عَلَى خِلَافٍ مَا وَصَفْنَاهُ مِنْ شَرَائِطِ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُجَاهِدِينَ أَنْ لَا يُجَاهِدُوا وَلَكِنَّا نَقُولُ قَدْ عَلَّمْنَاكُمْ مَا شَرَطَ اللَّهُ علَى أَهْلِ الْجِهَادِ الَّذِين بايَعَهْمْ وَاشْتَرَى مِنْهُمُ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمُ بِالْجِنَانِ فَلْيُصْلِحِ امْرُؤٌ مَا عَلِمَ مِنْ نفْسِهِ مِنْ تَقْصِيرِ عَنْ ذَلِكَ وَلْيَعْرِضْهَا عَلَى شَرَائِطِ اللَّهِ فَإِنَّ رَأَى أَنَّهُ قَدْ وَفَى بِهَا وَتَكَامَلتْ فيه فَإِنَّهُ مِمَّنْ أَذِنَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ فِي الْجِهَادِ فَإِنَّ أَبِي إِلَّا أَنْ يَكُونَ عَلَى مَا فِيهِ مِنَ الْإِصْرَار عَلَى الْمَعَاصِي وَالْمَحَارِم وَالْإِقْدَام عَلَى الْجِهَادِ بِالتَّخَبُّطِ وَالْعَمَى وَالْقُدُوم عَلَى اللَّهِ غزّ وَجَلَّ بِالْجَهُلِ وَالرِّوَاَيَاتِ الْكَادِبَةِ فَقَدْ لَعَمْرِي جَاءَ الْأَثْرُ فِيمَنْ فَعَلْ هَذَا الْفِعْلَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلُّ يَنْصُرُ هَذَا الدِّينَ بِأَقْوَامٍ لَا خَلَاقَ لَهُمْ فَلْيَتَّقِ اللَّهَ أَمْرُؤٌ وَلْيَحْذَرْ أَنْ يَكُونَ مِنْهُمْ فَقَدْ بَيَّنَ لَكُمْ وَلَا عُذْرَ بَعْدَ الْبَيَّانِ فِي الْجَهْلِ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ وَحَسْبُنَا اللَّهُ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ (1).

(١) تهذيب الأحكام للطوسي ج٦/ ١٢٨ - ١٣٤.

### ملخص الرواية

أنه لا يحل لأحد الدعاء إلى الله والجهاد باسم الدين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا إن كانت فيه الشرائط التي اشترطها الله على المجاهدين في سبيله وهي الآية محل البحث، لأن فاقد الشيء لا يعطيه، فكيف بالظالم أن يكون محل الخطاب الإلهي بجهاد الظالم، وكيف بالذي يأتي المنكر أن ينهى الناس عنه وهكذا .

الرواية تؤكد على أن الوحيدين ممن تتوفر بهم الشروط المطلوبة هم المشمولون بالخطاب الإلهي وهم المعنيون بالإذن الرباني بجهاد الظالمين وإن قتلوا فهم الشهداء حقا، وإذا عرفنا أن الإمام زين العابدين علي تمنى وجود هؤلاء المؤمنين الذين تتوفر فيهم هذه الشروط للقيام، كما بين ذلك لعباد البصري، اتضح لنا أن الشروط الواجب توفرها في العدة المنتظرة هي عين الصفات المذكورة في رواية الإمام الصادق والإمام السجاد علي وهي صفات نفسية تمثل منهجا قرآنيا لتربية الإنسان وتزكيته ليكون مؤهلا لرفع راية الإصلاح، وذلك لأنه قدر على نفسه فكان على غيرها اقدر.

قال تعالى في محكم كتابه ومنيف خطابه: ﴿التَّبَيْئُونَ ٱلْمَـٰبِدُونَ الْحَنِيدُونَ الْمَنْبِحُونَ ٱلرَّكِعُونَ ٱلسَّنجِدُونَ ٱلآمِـرُونَ بِٱلْمَعْـرُوفِ وَٱلنَّبَاهُونَ عَنِ ٱلْمُن<sup>َّ</sup>كِو وَٱلْحَنفِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهُ وَيَشْرِ ٱلْمُوْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

كما قلنا إن هذه الآية الشريفة تمثل المنهج المطلوب السير عليه كما ثبن بالروايات المتقدمة، كما تمثل الصفات الواجب توفرها في المؤمن المنتظر لإمامه (عج) لنصرته في قيامه المبارك والمشاركة في الثورة المهدوية على الظلم والجور بكافة صوره.

وسنحاول وخوفا من الإطالة أن نمر مروراً مقتضباً على كل صفة من الصفات المذكورة بالآية بالشرح والبيان ويبقى الجهد الحقيقي لك أخي القارئ بالبحث

سورة التوبة، الآية: ١١٢.

والتوسع في تحصيل المعاني التامة لهذه الصفات من المصادر المختصة بذلك، فما محاولتنا إلا جهد بسيط ورغبة حقيقية لإيضاح الطريق ليس إلا .

يقول العلامة المحقق مصطفوي في كتابه التحقيق في كلمات القرآن عن هذه الآية ما نصه: «وقد رتب الله ﷺ مراحل السالكين إلى الله تعالى في سبعة منازل:

- ١ منزل التوبة: وهو الرجوع إلى الله تعالى من العصيان والخلاف، ومن التعلق بالحياة الدنيا، ومن الغفلة والضلال، وهذا أول منزل للسالك إلى الله تعالى، ولابد له من العزم والتصميم والنية الخالصة القاطعة، حتى يخرج عن الخلاف والضلال بالكلية، وتتحقق له التوبة القاطعة من دون ترديد وتزلزل وريب.
- ٢ منزل العبودية المطلقة : وهو التذلل والتعبد والإطاعة والإتباع في جميع ما يريد الله ويأمر وينهى، حتى يكون جميع أعماله وأقواله وأحواله وبرنامج أموره وظاهره وسره على طبق حكم الله تعالى وعلى ما تقتضي وظائف العبودية، بحيث لا يرى منه غير الطاعة، ولا يشاهد منه غير الخضوع والتذلل، ويلزم للسالك أن يجاهد في تثبيت آثار هذا المنزل والتثبت فيه حتى لا يبقى له أدنى خلاف في سره وعلنه، ويكون جميع جوارحه وأعضاء بدنه وقلبه في طاعة الله تعالى وعلى ما تقتضي وقلبه ورفائف العبودية، بحيث لا يرى منه غير الطاعة، ولا يشاهد منه غير الخضوع والتذلل، ويلزم خلاف في سره وعلنه، ويكون جميع جوارحه وأعضاء بدنه وقلبه في طاعة الله تعالى وعلى ما تقتضي وقلبه في حاءة الله للسالك أن يجاهد في تثبيت آثار هذا المنزل والتثبت فيه حتى لا يبقى له أدنى خلاف في سره وعلنه، ويكون جميع جوارحه وأعضاء بدنه وقلبه في طاعة الله تعالى واتباعه، قال تشيش وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون فإن عبادة الله تعالى والسير في طاعته واتباعه هي سعادة العبد، وفيها صلاحه وكماله، ويقابلها الضلال والانحراف عن الحق، واتباع خطوات الشيطان.
- ٣ منزل الحمد: ومرجعه إلى رضا العبد وطمأنينة نفسه في قبال قضائه وحكمه، تكوينياً وتشريعياً، وكون الرب تعالى ممدوحا عنده من أي جهة وصفة، من جهة صفاته الذاتية وصفاته الفعلية، ومن جهة أوامره ونواهيه وتكاليفه المتوجهة إلى العبيد عامة وخاصة.

فإن العبد إذا توجه إلى أن صلاحه وسعادته وخيره في اتّباع الأحكام الإلهية وفي عبودية الرب وإطاعته وسلوك مرضاته، يعرف أن ما يريد ويقضي ويحكم ويقدّر إنما هو خير وصلاح للعبد، وما يريد إلا إصلاح حاله وتكميل نفسه وإيصال الخير والرحمة إليه.

فهو محمود في كل فعاله وشؤونه، ليس في حكمه وهن، ولا في عمله ضعف

ولا في قوله خلاف، ولا في تدبيره اختلال، ولا يتصوّر له نقص ولا حاجة، وهو غني في ذاته وفي صفاته وفي أفعاله.

فلا بد للعبد من تحقيق هذه الصفات الإلهية ومعرفتها واليقين بها، حتى يكون مطمئنا عليها، وحامدا له على كل حال، لا يبقى في نفسه أدنى درجة من اضطراب واعتراض وترديد.

فتحقّق هذه الصفة وتثبّتها في سر السالك إنما يكون بعد تثبّت العبودية، وما لم يتثبت في هذا المنزل لا يتوقع له الارتقاء إلى منزل أعلى.

٤ - منزل السياحة: وهو سير معنوي وحركة روحية في الأسماء والصفات والتجليات الإلهية، وتحصيل المعرفة بالحقائق والمعارف اللاهوتية بتهذيب النفس وتزكيتها وتسليمها ورفع الحجب بتأييد الله المتعال وحوله وقوته ولطفه وعنايته وتوفيقه.

وهذا المعنى إنما يتحقق بالاتّصاف بالصفات العليا الإلهية، والتمكن في حضرتها والتثبّت في ساحتها، والتخلق بحقائقها.

وحينئذ تتجلى له حقائق الأسماء والصفات، ويستعد لإدراكها، وهذا المنزل يعبر عنه أ بالسفر في الحق بالحق.

- منزل الركوع: وفيه يتحقق الخضوع والخشوع التام للسالك في قبال عظمة
   اللاهوت وجلال الله وجماله الأبهى، وترتفع الأنانية، ويركع لله بظاهره وباطنه
   وفي جميع أعماله وأحواله.
- ٦ منزل السجود: وفيه يتحقق مقام المحو والفناء الصرف، ولا يبقى من وجوده
   اثر، ولا يرى إلا الله، وفيه تتجلى حقيقة الإخلاص.
- ٧ منزل السفر إلى الخلق: وهو المعبر عنه بقوله تعالى: ﴿ ٱلْأَمِرُونَ بِٱلْمَعْرُونِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنَكَرِ وَٱلْحَدَفِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(١)</sup>، وهذه الجمل بمنزلة جملة واحدة، وإشارة إلى منزل واحد، بقرينة العطف بالواو.

وفي هذا المنزل بعد الفناء الصرف وتجلي الإخلاص، يستعد السالك لأن يكون واسطة بين الخلق والخالق بولاية عامة أو خاصة.

فهذه سبعة منازل للسالك إلى الله العزيز، منزلان منها في عالم الملك ويتعلقان بالبدن، وهما التوبة والعبادة، وثلاثة منازل منها تتعلق بالقلب وعالم الملكوت، وهي الحمد والسياحة والركوع، وواحد منها يتعلق بعالم الجبروت والعقل وحكومة اللاهوت وهو السجود، والمنزل الأخير مقام جامع، وفيه تتجلى حقيقة الإنسان وكماله.

وهذا هو المراد من الإنسان الكامل، كما أن المنزل السادس يعبر عنه بمقام الوصول واللقاء ورفع الحجب<sup>(۱)</sup>.

ونقول إن التوبة : هي إعادة صياغة الذات حسب المنظور الإلهي، فهي تشكل بمدلولها القرآني العودة إلى الله "توبوا إلى الله متابا" لأن كل معصية هي انفصال عن إرادة الرب، والتوبة والاستغفار بمثابة إعادة الصلة بين إرادة العبد ومراد الرب، وتعتمد التوبة الكاملة على ست ركائز تتضح وفق الرواية الواردة عن أمير المؤمنين المالا : قال كميل بن زياد سألت أمير المؤمنين ألي . . . قلت يا أمير المؤمنين العبد يصيب الذب فيستغفر الله منه فما حد الاستغفار قال يا ابن زياد التوبة، قلت بس، قال لا قلت فكيف قال إن العبد إذا أصاب ذنباً يقول أستغفر الله وما الحقيقة قال تصديق في القلب وإضمار أن لا يعود إلى الذب الذي استغفر الله وما الحقيقة قال تصديق في القلب وإضمار أن لا يعود إلى الذب الذي استغفر منه، وقال كميل : فإذا فعلت ذلك فأنا من المستغفرين، قال : لا، قال كميل : فكيف ذاك إلى التوبة من الذب الذي استغفرت منه وهي أول درجة العابدين وترك الذب وما الحقيقة قال تصديق في القلب وإضمار أن لا يعود إلى الذنب الذي استغفر منه، وما الحقيقة قال تصديق في القلب وإضمار أن لا يعود إلى الذنب الذي استغفر منه، وما الحقيقة قال المنعان من المستغفرين، قال : لا، قال كميل : فكيف ذاك وال التوبة من الذب الذي استغفرت منه وهي أول درجة العابدين وترك الذب إلى التوبة من الذب الذي استغفرت منه وهي أول درجة العابدين وترك الذب والاستغفر الم على على ما مضى والثاني الرجوع والاستغفار اسم واقع لمعان سنة أولها الندم على ما مضى والثاني العزم على ترك والاستغفار اسم واقع لمعان سنة أولها الندم على ما مضى والثاني العزم على ترك والاستغفار الم والخامس أن تذبيب اللحم الذي نبت على السحت والحرام حق الله في كل فرض والخامس أن تذبيب اللحم الذي نبت على السحت والحرام

<sup>(</sup>١) التحقيق في كلمات القرآن للعلامة مصطفوي ج٥/ ٣٤٦ .

حتى يرجع الجلد إلى عظمه ثم تنشئ فيما بينهما لحما جديدا والسادس أن تذيق البدن ألم الطاعات كما أذقته لذات المعاصي<sup>(1)</sup>.

أما العبادة: هي الاستمداد الوجودي من الله، لأن بعد الصياغة تحتاج هذه الذات إلى الاستمداد من مبدعها ومكونها، فهي قائمة على ركنين هما (التبصر والتطهر) فالذات العابدة في حركتها الباطنية أثناء ممارسة العبادة تواجه الذات في قبال الرب، فتستمد في تبصرها بحقائقها، من غناه لفقرها ومن قدرته لعجزها ومن قوته لضعفها ومن بقائه لفنائها، فيحصل العابد بهذا التشكل الباطني على ثمرة التطهر والتي تقوم على رصد ما منه إليه، فتتحول بذلك العبادة بمدلولها النفسي إلى وسيلة التفاعل بين صفات المطلق بما يحمل من جمال وجلال وصفات المحدود بما يحمله من فناء وزوال، ومن هنا قال الرب تعالى ﴿وَآسَتَمِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوَقُ)<sup>(1)</sup>

وفي وصية الإمام الصادق على لعنوان البصري . . إلى أن يقول عنوان : قلت يا أبا عبد الله : ما حقيقة العبودية قال : ثلاثة أشياء أن لا يرى العبد لنفسه فيما خوله الله ملكا لأن العبيد لا يكون لهم ملك يرون المال مال الله يضعونه حيث أمرهم الله به ولا يدبر العبد لنفسه تدبيرا وجملة اشتغاله فيما أمره تعالى به ونهاه عنه فإذا لم ير العبد لنفسه فيما خوله الله تعالى ملكاً هان عليه الإنفاق فيما أمره الله تعالى أن ينفق فيه، وإذا فوض العبد تدبير نفسه على مدبره هان عليه مصائب الدنيا وإذا اشتغل أعبد بما أمره الله تعالى ونهاه لا يتفرغ منهما إلى المراء والمباهاة مع الناس فإذا أكرم الله العبد بهذه الثلاثة هان عليه الإنفاق ولا يطلب الدنيا وإذا اشتغل وتفاخراً ولا يطلب ما عند الناس عزاً وعلواً ولا يدع أمامه باطلاً فهذا أول درجة فسَاذًا وَالمَنِقِبَةُ لِلْمُنَقِينَ﴾ (٣) .

- (١) تحف العقول/ ١٩٦ ١٩٧.
  - (٢) سورة البقرة، الآية: ٤٥.

- (٣) سورة القصص، الآية: ٨٣.
- (٤) بحار الأنوار ج1/ ٢٢٥ ٢٢٦.

يقول الشيخ الآصفي معلقا على هذه الرواية الشريفة: ننطلق إلى إيضاح حقيقة العبودية من قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبَّدًا مَّمْلُوكًا لَّا يَقَدِرُ عَلَى شَقِءِ﴾<sup>(1)</sup>، وهذه الآية تحدد العبودية ضمن حدين:

الحد الأول للعبودية

أن العبد مملوك والحد الثاني أنه لا يقدر على شيء، وبطبيعة الحال المملوك لا يملك، فالعبد إذن: مسلوب الملك، ومسلوب القارة (مملوك لا يقدر على شيء)، غير أن سلب القدرة عن العبيد (الرقيق) في دائرة التشريع وليس في دائرة التكوين.

أما في علاقة العبد بالله تعالى فهو مسلوب القدرة تكويناً وتشريعاً معاً .

الحد الأول في هذا التعريف أنه مملوك، والمملوك لا يمكن أن يملك، وهو وما بيده لمولاه. ولكن دلالات (المملوك) أكثر من أنه لا يملك من مال الذنيا شيئا وكل ما بيده لمولاه، فإنه هو مملوك، وكل ما يكون واجداً له (بالتكوين) في نفسه من عقل وذكاء وذاكرة وحياة وحركة وفهم وشعور ونطق وبصر وسمع وذوق ودرك... كل ذلك لله تعالى، هذا هو معنى المملوك، فلا يملك نفسه، وإذا كان لا يملك نفسه، فهو بالأحرى لا يملك ما بيده من المال والمتاع... وهذا هو الحد الأول للعبودية.

الحد الثاني للعبودية

(لا يقدر على شيء) وإذا كان العبيد - في نظام الرق - لا يقدرون على شيء

(١) سورة النحل، الآية: ٧٥.

قانونا وتشريعا، فإن العباد بازاء الله تعالى لا يقدرون على شيء، بالتكوين والتشريع معا.

فلا يقدر العبد على شيء إلا بإقدار الله تعالى له، وهذا الإقدار يصل من ناحة الله على الناس، فإذا انقطع لحظة واحدة توقف الإنسان عن القدرة في نفس اللحظة، إن إفاضة الرحمة والقدرة والفهم والحياة والحركة... متصلة من جانب الله، فإذا انقطعت هذه الإفاضة عن الإنسان انقطع الإنسان عن كل قدرة في نفس اللحظة، فلا يفهم، ولا يدرك، ولا يتذكر، ولا يعرف، ولا ينطق، ولا يتحرك، ولا يحيى، ولا يتنفس، ولا يبصر، ولا يسمع، ولا يعقل، ولا يقوى على شيء، فإن الله تعالى هو مبدأ كل حول وقوة في هذا الكون، ولا حول ولا قوة للإنسان، من نون أن يمكنه الله تعالى من الحول والقوة، وهذا التمكين يتصل من جانب الله، كما نفس اللحظة، وإذا انتفى الملك والقدرة عن الإنسان تنتفي عنه (الأنانية) بالضرورة، نفس اللحظة، وإذا انتفى الملك والقدرة عن الإنسان تنتفي عنه (الأنانية) بالضرورة، فإن (الأنا) و(الأنانية) هي محصول الملك والقدرة، وتنافي بانتفاء الملك والقدرة، وإذا تحرر الإنسان في سير العبودية لله تعالى من الألماك والقدرة، وإذا تحرر الإنسان في محصول الملك والقدرة، والأنا والأنانية الملك والقدرة، وإذا تحرر الإنسان في سير العبودية لله تعالى من الألماك والقدرة، والخرور والحركة في الأنا، وأعراض الأنا كثيرة منها (العجب) و(الغرور) والحركة في القدان الأنانية الملك والقدرة، والمان الأنانية الملك والقدرة، وإذا تحرر الإنسان في سير العبودية لله تعالى من الأنا والأنانية تحرر من أعراض الأنا، وأعراض الأنا كثيرة منها (العجب) و(الغرور) و(الحسد) و(طول الأمل).

وبين الإنسان وبين الله تعالى عقبتان لابد أن يجتازهما الإنسان في حركته إلى الله، وهما (الأنا) و(الهوى) وللأنا أعراض كما قلنا، وللهوى أعراض مثل (حب المال) و(التعلق بالدنيا) و(الشهوات)، والعبودية تحرر الإنسان من (الأنا) و(الهوى)<sup>(۱)</sup>.

فإذا تحقق في الإنسان هذان القيدان أصبح موحدا، ويتحقق قول الصادق ﷺ في شرحه لقوله تعالى العابدون، إذ يقول: «الْعَابِدُونَ الَّذِينَ لَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا يُشْرِكُونَ بِهِ شَيْئاً»<sup>(٢)</sup>.

(۱) تأملات في المعرفة والسلوك/الشيخ الأصفي/۲۹ ـ ۳۱.
 (۲) الكافي ج٥/١٥.

### الحامدون

الحمد لغة هو الثناء على الجميل اختيارياً من دون نعمة تقابله أو علة توجبه، وبذا يعتبر أعلى صور الثناء وأعم من الشكر الذي يقع بإزاء النعمة والمدح الذي يقع بإزاء العلة، كقولنا مدحت فلانا لعلمه أو تقواه، وشكرت فلاناً لقضاء حاجتي والحمد كفريضة إسلامية حث عليها القرآن معتبراً إياها من خصائص الشخصية الإسلامية لما يحمله من بعد عميق في بناء الذات وإكسابها السلامة النفسية المنقية والمعقمة لها من كل صور الإحباط والاضطراب والوهن.

فالحامد هو من يعتقد بأن مصدر النعم والعطاء هو الله، أو هو الواقف على صفات الجمال الإلهي مما أكسبه سكوناً وسكينة وأورثه اطمئنانا في مواجهة الحياة فلا يخشى فوتاً ولا يهاب قوة ولا يتردد في عمل.

والحمد قضية أخلاقية تصير الإنسان إنسانا بالفعل، وتخرجه من حدود البهيمية، لأن البهيمة لا تعرف الحمد ولا الشكر بل إنها ليست معنية بهذا الموضوع (أي أنها ليست كائنا أخلاقياً)، ولذا يقول إمامنا السجاد في صحيفته المباركة في دعاء التحميد لله تَرَضَّلاً : «والحمد لله الذي لو حبس عن عباده معرفة حمده على ما أبلاهم من مننه المتتابعة وأسبغ عليهم من نعمه المتظاهرة لتصرفوا في مننه فلم يحمدوه، وتوسعوا في رزقه فلم يشكروه، ولو كانوا كذلك لخرجوا من حدود الإنسانية إلى حدود البهيمية، فكانوا كما وصف في كتابه: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالَائَعَامَ بَلَ هُمَ أَسَلُ سَبِيلًا»<sup>(1)</sup>.

وللحمد دور عظيم في منظومة التربية الإسلامية بل يكاد يكون هو عصب

(١) سورة الفرقان، الآية: ٤٤.

الشريعة والقطب الذي تدور عليه جميع الأحكام والوصايا، فإن جل ما يريده الله تعالى هو أن يكون الإنسان حامداً ولا يكون كذلك حتى يصير إنساناً بالفعل ولا يكون إنساناً حتى يزكي نفسه وهذا يمر عبر التوبة والعبادة، ألا ترى أن بعد (ألكيدُونَ)<sup>(1)</sup> في الآية التي نحن بصدد شرحها ينتقل الخطاب إلى (ألتكتَمِحُونَ)<sup>(1)</sup> لأن العبد إن اطمئن بأن كل ما يأتيه من ربه هو خير محض واشعر هذا قلبه وتمكن منه، ساح في ملكوت الله وآلائه طلبا لرضاه.

ألا تتدبر أيها الأخ العزيز لما اختار الله تبارك وتعالى اسم أحمد لخير خلقه أجمعين، وأحمد هو صيغة تفضيل والمعنى أنه أكثر الخلق حمداً، حتى أنه يروى أن ورده عليه كان سورة الحمد فتدبر .

والموضوع يحتاج إلى دراسة مستقلة، فإن الله يريد من عبده أن يبدأ عبادته والمناجاة معه بالحمد ويختمها بالحمد وما بينهما يكون حامداً، وسأشير للموضوع باختصار شديد على أمل أن أوفق في يوم ما أن ابحث الموضوع بحثاً مستقلاً .

يبتدئ العبد مناجاته مع ربه في الصلاة التي هي أولى محطات اللقاء معه تبارك وتعالى بقوله : ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>، ويختتم مسيرته الكادحة إلى ربه بقوله : «وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين»، وهو ما بينهما يعمل على التخلق بأخلاق رسوله محمد ﷺ والمشتق اسمه من الحمد أيضاً، فتكون رحلته من بدايتها إلى منتهاها في دائرة الحمد، فأي موضوعة هو إذن، وما أعظم أهميته لنا وتكمن هذه الأهمية بأنه يصير الإنسان إنسانا بالفعل بعد أن كان بالقوة، كما عبر عن ذلك الإمام السجاد ﷺ في دعائه الذي مر آنفاً.

وهو نتاج العلم المعلول بالعبادة، فإن علم الإنسان أن كل ما يأتيه من الله تبارك وتعالى هو خير محض ولمصلحته، وأشعر بذلك قلبه وانطوى عليه ضميره، كان حامدا لله في السراء والضراء، في العافية والسقم، في الغنى والفقر، وفي كل أموره يكون مطمئنا لقضاء الله وقدره.

- (١) سورة التوبة، الآية: ١١٢.
- (٢) سورة التوبة، الآية: ١١٢.
- (٣) سورة الفاتحة، الآية: ٢.

السائحون: السِّياحةُ معجميا: هي الذهاب في الأرض للعبادة والتَّرَهُّب؛ وساح في الأرض يَسِيح سِياحةً وسُيُوحاً وسَيْحاً وسَيَحاناً أي ذهب؛ وفي الحديث: لا سِياحة في الإسلام؛ أراد بالسِّياحة مقارقةَ الأمصار والذَّهابَ في الأمصار وسُكْنى البَراري وتَرْكَ شهود الجمعة والجماعات؛ . . . ومنه المَسيحُ بن مريم، عليهما السلام؛ في بعض الأقاويل: كان يذهب في الأرض فأينما الأرض، وأصله من سَيْح الماء الجاري؛ قال ابن الأثير : أراد مفارقة أدركه الليلُ صَفَّ قدميه وصلى حتى الصباح . وسِياحةُ هذه الأمة الصيامُ ولُزُومُ المساجد.

وقوله تعالى: الحامدون السائحون؛ وقال تعالى: ﴿ سَيَحَنِ نَيَبَنَتِ وَأَبْكَارًا ﴾ (1)؛ السائحون والسائحات: الصائمون؛ قال الزجاج: السائحون في قول أهل التفسير واللغة جميعاً الصائمون، قال: ومذهب الحسن أنهم الذين يصومون الفرض؛ وقيل: إنهم الذين يُدِيمونَ الصيامَ، وهو مما في الكتب الأُوَل؛ قيل: إنما قيل للصائم سائح لأن الذي يسيح متعبداً يسيح ولا زاد معه إنما يَطْعَمُ إذا وجد الزاد. والصائم لا يَطْعَمُ أيضاً فلشبهه به سمي سائحاً؛ وسئل ابن عباس وابن مسعود عن السائحين، فقال: هم الصائمون<sup>(۲)</sup>.

وروائياً: عَنْ عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ قَالَ قُلْتُ لِرَسُولِ اللَّهِ إِنَّ نَفْسِي تُحَدِّئُنِي بِالسِّيَاحَةِ وَأَنْ أَلْحَقَ بِالْجِبَالِ قَالَ يَا عُثْمَانُ لَا تَفْعَلْ فَإِنَّ سِيَاحَةَ أُمَّتِي الْغَزُوُ وَالْجِهَادُ<sup>(٣)</sup>. وفي رواية أخرى هو الصيام كما في الرواية التالية: أَنَّ النَّبِيَّ عَنْ جَلُسَ لِلنَّاسِ وَوَصَف يَوْمَ الْقِيَامَة. . إلى أن قال: إِنَّ سِيَاحَةَ أُمَّتِي فِي الصَوْمِ وَرَهْبَانِيَّتَهَا الْجِهَادُ<sup>(٤)</sup>.

وعَنْ عَلِيٍّ عَلِيٍّ عَلَيْهُ قَالَ: جَاءَ عُثْمَانُ بْنُ مَظْعُونٍ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ غَلَبَنِي حَدِيثُ النَّفْسِ وَلَمْ أُحْدِثْ شَيْئاً حَتَّى اسْتَأْمَرْتُكَ قَالَ بِمَ حَدَّثَتْكَ

- (١) سورة التحريم، الآية: ٥.
  - (٢) لسان العرب ج٢/ ٤٩٢.
- (٣) تهذيب الأحكام ج٦/ ١٢٢ .
- (٤) مستدرك الوسائل ج١٦/ ٥٥.

إذن هل هناك من تناقض أم أن هناك قاسما مشتركا يربط بين كل هذه المعاني . للسياحة؟ .

أقول: نعم هناك قاسم مشترك بين هذه المعاني، وقبلها نقول قد تستغرب من قراءة الروايتين بشأن قول رسول الله عنها لعثمان بن مظعون، فمرة يقول له السياحة هي الصوم ومرة بأنها لزوم المساجد! .

ليس هناك غرابة في الموضوع فقد يكون الموقف قد تكرر لذا تكرر الجواب ولكن بما ليس فيه تناقض، فإن الرسول أراد العبادة، والصوم عبادة والمساجد رمز جميع العبادات.

والقاسم المشترك الذي نستخلصه من المعنيين اللغوي والروائي هو الانشغال عن الدنيا والزهد فيها وعدم العمل لها وهجرانها، أي أن المعنى لم يتغير في السياحة التي كانت في شريعة عيسى علي عن السياحة في الإسلام، بيد أن الصورة الظاهرية تغيرت، فحينما كان السائح في ذلك الزمن يهيم على وجهه لطلب العبادة والتفكر والمناجاة ويتشاغل عن الدنيا وأهلها ويهجر في سبيل ذلك الأوطان.

كان يسيح ظاهرا وباطنا، أما السياحة في الإسلام قد تغيرت صورتها فبدل أن يسيح بقلبه وبدنه، جاء الإسلام ليقول إن مرحلة السياحة الهجران للناس والأوطان قد انتهت، وبدأت سياحة الهجران النفسي والانعزال القلبي عن أهل الدنيا، ومن أوضح صور هذا الانعزال أي السياحة الإسلامية هو في شعيرة الصوم ولزوم المساجد للتعبد والاعتكاف، أو لزوم المساجد بتأدية الصلوات فيها.

إذن السائحون هم المنشغلون عن الدنيا وأهلها، المنشدون للعبادة والمناجاة وترك الشهوات، المواظبون على الطاعات، فهم الصائمون عن كل معصية أو شيء قد يحول بينهم وبين ربهم.

يقول الشيخ المجلسي: «وأقول إنما فسر السياحة بالصيام لقول النبي عليه

(۱) مستدرك الوسائل ج۸/ ۱۱۳.

سياحة أمتي الصيام شبه بها لأنه يعوق عن الشهوات أو لأنه رياضة نفسانية يتوصل بها إلى الاطلاع على خفايا الملك والملكوت وقيل السائحون للجهاد أو لطلب العلم».

لهذا المعنى يقول العلامة مصطفوي إن السياحة هي: «سير معنوي وحركة روحية في الأسماء والصفات والتجليات الإلهية، وتحصيل المعرفة بالحقائق والمعارف اللاهوتية بتهذيب النفس وتزكيتها وتسليمها ورفع الحجب بتأييد الله المتعال وحوله وقوته ولطفه وعنايته وتوفيقه»، لأنه إذا انقطع الإنسان عن المعصية وشهوات النفس والهوى كما يفعل الصائم، ستظهر له الحقائق وتنكشف له الأسرار فيكون كمن يعيش قلبه وروحه في عالم وبدنه في عالم آخر، لذا هو سائح على المعنى الحقيقي، فبدنه في الناس بيد أن قلبه وروحه في الملا الأعلى ينهل من



الراكعون

سُئِلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ٢ مَا مَعْنَى الرُّكُوعِ فَقَالَ مَعْنَاهُ آمَنْتُ بِكَ وَلَوْ ضَرَبْتَ عُنُقِي (١).

إن من الأمور التي يمكن أن تكشف عن الحال المعين في الصلاة هو الذكر الخاص بذلك الحال، فإننا حينما أمرنا أن نقول في حالة الركوع «سبحان ربي العظيم وبحمده» ما هو إلا تنزيه لذلك الإله العظيم الذي ملات عظمته كل شيء عن عبادتنا هذه من أن تفي حقه أو أن توائم عظمته، لذلك لا يبقى أمام العبد غبر التسليم والخضوع والخشوع التام، وأمام هذه العظمة لذا يقول أبو عبد الله الصادق عَلَيَّة في الركوع : «لَا يَرْكَعُ عَبْدٌ لِلَهِ رُكُوعاً عَلَى الْحقيقة إلَّا زَيْنَهُ اللَّهُ تَعَالَى الصادق عَلَيَّة في الركوع : «لَا يَرْكَعُ عَبْدٌ لِلَهِ رُكُوعاً عَلَى الْحقيقة إلَّا زَيْنَهُ اللَّهُ تَعَالَى الماذ تمن أن يم الركوع التام، وأمام هذه العظمة لذا يقول أبو عبد الله الصادق عَلَيَّة في ظلَّ كِبْرِيَائِهِ وَكَسَاهُ كِسْوَةَ أَصْفِيَائِهِ وَالرُّكُوعُ أَوَّلٌ وَالسُّجُودُ نَانَ عَمَنَ أَتَى بِالأَوَّلِ صَلَحَ لِلقَّانِي وَفِي الرُّكُوعِ أَدَبٌ وَفِي السُجُودِ قُرْبٌ وَمَنْ لَا يُحْسِنُ الأَدَبَ لا يَصْلُحُ لِلقُرْبِ فَارْكَعْ رُكُوعَ خَاشِع لِلَّهِ بِقَلْبِهِ مُتَذَلِّل وَجِلٍ تَحْتَ سُلْطَانِهِ حَافِضٍ لَهُ بِعَوَارِحِهِ خَفْضَ خَائِف حَزِنِ عَلَى مَا يَفُونُهُ مِنْ فَائِدَةِ الرَّالِحِينَ الْعَيْمَانِ

الساجدون

السجود عند أصحاب العرفان وأرباب القلوب : ترك النفس وغمض العين عن كل ما سوى الحق تعالى. . . وفي وضع الجبهة على التراب إشارةٌ إلى رؤية جمال الجميل في باطن قلب التراب وأصل عالم الطبيعة.

- (١) بحار الأنوار ج٢٦/ ٣٥٦.
- (٢) مستدرك الوسائل ج٤/ ٤٣٦.

وتتمثل آدابه القلبية في معرفة العبد حقيقة وأصل وجوده، ووضع «أم الدماغ» – وهو مركز سلطان النفس وعرش الروح – على أدنى عتبة من مقام القدس ورؤية التراب في عتبة مالك الملوك.

إذن فسر الوضع السجودي هو تطهير العين من رؤية النفس، وأدب وضع الجبهة على التراب هو إسقاط العبد لأعلى مقامات نفسه من أن تراها عينه.

إذن الساجد لا يرى غير الله، لأنه وصل إلى نقطة القرب وحبل الوصل، وعاد كما كان في الأصل حفنة من التراب فيها نفخة من الرب، فليس هنالك غير التراب ورب الأرباب، وهذا المعنى واضح جلي في العبارات التي ساقها أمير المؤمنين عيشة لمعنى السجود «سَأَلَ رَجُلٌ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ع مَا مَعْنَى السَّجْدَةِ الْأُولَى

<sup>(</sup>١) الآداب المعنوية للصلاة السيد الخميني/ ٤٩٣ .

فَقَالَ تَأْوِيلُهَا اللَّهُمَّ مِنْهَا خَلَقْتَنَا يَعْنِي مِنَ الْأَرْضِ وَتَأْوِيلُ رَفْعٍ رَأْسِكَ وَمِنْهَا أَخْرَجْتَنَا وَالسَّجْدَةِ النَّانِيَةِ وَإِلَيْهَا تُعِيدُنَا وَرَفْعِ رَأْسِكَ وَمِنْهَا تُخْرِجُنَا تَارَةُ أَخْرَى»<sup>(۱)</sup>.

ألا ترى يا أخي كيف أن معنى السجود مرتبط بالأرض، ولعل هناك إشارة قوية للفت نظر الإنسان لأصل وجوده وهو التراب لكي يعرف قدر نفسه، ومقدار الشرف الذي هو فيه حيث سمح له ملك الملوك وجبار السموات والأرض بعبادته ورخص له بمناجاته.

وهل لنا أن نتساءل لماذا يأخذ الطفل في بطن أمه وضعية السجود؟ وهل السجود يمثل رمزاً للولادة؟ فكما أن الطفل يخرج من حال السجود إلى كون آخر وفضاء أرحب، كذلك الساجد يخرج من كل سجدة بواقع جديد وعقل جديد وحياة جديدة، لأن في كل سجود ولادة.

إذن الساجد هو الذي لا يرى لنفسه أثرا غير التراب والضعة أمام ربه وخالقه، لذا تراه لا يعمل إلا لرضاه والتقرب منه جل وعلا .

# الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر

بعد أن وصل العبد إلى أن لا يرى لنفسه أثراً أو وجوداً أمام وجود الحق المتعال، أصبح مؤهلاً لأن يأمر الناس بعد أن صار مؤتمراً، وأن ينهى الناس بعد صيرورته منتهيا.

وبهذا أصبح مصداقاً لقول أُمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَّةٌ : مَنْ نَصَبَ نَفْسَهُ لِلنَّاسِ إِمَاماً فَعَلَيْهِ أَنْ يَبْدَأَ بِتَعْلِيم نَفْسِهِ قَبْلَ تَعْلِيم غَيْرِهِ وَلْيَكُنْ تَأْدِيبُهُ بِسِيرَتِهِ قَبْلَ تَأْدِيبِهِ بِلِسَانِهِ، وَمُعَلِّمُ نَفْسِهِ وَمُؤَدِّبُهَا أَحَقُّ بِالْإِجْلَالِ مِنْ مُعَلِّمِ النَّاسِ وَمُؤَدِّبِهِمْ.

وعنه ﷺ : «وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَاتْتَمِرُوا بِهِ وَانْهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَنَاهَوْا عَنْهُ وَإِنَّمَا أُمِرْنَا بِالنَّهْيِ بَعْدَ التَّنَاهِي<sup>»(٢)</sup>.

- (١) الآداب المعنوية للصلاة/ ٤٩٩ أ ٥٠٢.
- (٢) آداب السالكين في معرفة أسرار عبادات العارفين للفيض الكاشاني/ ٣٧٤

وعنه ﷺ : «إن سمت همتك لإصلاح الناس فابدأ بنفسك فإن تعاطيك صلاح غيرك وأنت فاسد أكبر العيب» وأيضاً «من لم يصلح نفسه لم يصلح غيره»<sup>(۱)</sup>.

فهؤلاء الناس بعد أن أدبوا أنفسهم بأدب الشريعة وتربوا على أيدي العترة الهادية من خلال المنهج الذي اختطوه لشيعتهم، أصبحوا مؤهلين لحمل هذه الفريضة المهمة والقيام بها على أكمل وجه.

# الحافظون لحدود الله

هم الذين لا يحيدون عن الشريعة مقدار أنملة، ولا يستدعيهم أمرهم بالمعروف والنهي عن المنكر ذلك، بحيث يشددون على الناس وينفرونهم من الدين أو يداهنونهم حتى يجرؤوا عليه.

ملاحظة : إننا حينما تحدثنا عن هذه الصفات بهذه الكيفية إنما تحدثنا بلسان العرفاء من أهل الطريقة والحقيقة، فإن في هذه الصفات مراتب ودرجات، أما الرواية الشريفة فقد تحدثت عن الحد الأدنى للتحلي بهذه الصفات، فلا غرابة في بساطة المعاني التي ذكرتها الرواية لشرح هذه المقامات.

يقول الإمام الصادق عَكَمَ : «التَّائِبُونَ الْعابِدُونَ الْحامِدُونَ السَّائِحُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الْآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَبَشَرِ الْمُؤْمِنِينَ فَبَشَّرَ النَّبِيُّ ص الْمُجَاهِدِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ هَذِهِ صِفَتْهُمْ وَحِلْيَتُهُمْ بِالشَّهَادَةِ وَالْجَنَّةِ فَقَالَ التَّائِبُونَ مِنَ الذُّنُوبِ الْعَابِدُونَ الَّذِينَ لَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا يُشْرِكُونَ بِهِ شَيْئَا الْحَامِدُونَ التَّائِبُونَ مِنَ الذُّنُوبِ الْعَابِدُونَ الَّذِينَ لَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا يُشْرِكُونَ بِهِ شَيْئَا الْحَامِدُونَ التَّائِبُونَ مِنَ الذُّنُوبِ الْعَابِدُونَ الَّذِينَ لَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا يُشْرِكُونَ بِهِ شَيْئَا الْحَامِدُونَ النَّائِبُونَ مِنَ النَّبُونَ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ حَالٍ فِي الشَّدَةِ وَالرَّحَاءِ السَّائِحُونَ وَهُمُ الصَائِمُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ اللَّهِ عَلَى كُلِّ عَلَى الشَّدَةِ وَالرَّحَاءِ السَّائِحُونَ وَهُمُ وَالْمَائِمُونَ الرَّاعَانِ اللَّائِبَةِ الْمُونَ السَّاجِدُونَ الَّذِينَ يُواطِبُونَ عَلَى الصَّلَةِ وَالرَّحَاءِ السَّائِحُونَ وَهُمُ

(١) وسائل الشيعة ج١٦/ ١٥١.

هذه هي الصفات النفسية التي بينها أئمة أهل البيت للعدة المنتظرة، وتمنوا على شيعتهم التحلي بها لتفعيل السنة الإلهية بالتغيير والسير نحو الله ﷺ . كما في الرواية التالية:

«عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ قَالَ: قَالَ رَجُلٌ لِعَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ عِ أَقْبَلْتَ عَلَى الْحَجِّ وَتَرَكْتَ الْجِهَادَ فَوَجَدْتَ الْحَجَّ أَلْيَنَ عَلَيْكَ وَاللَّهُ يَقُولُ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُمُ الْآيَةَ قَالَ فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عِ اقْرَأُ مَا بَعْدَهَا قَالَ فَقَرَأَ التَّابِئُونَ الْعابِدُونَ الْحامِدُونَ إِلَى قَوْلِهِ وَالْحافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ قَالَ فَقَالَ عَلِيُّ إِنَّ

وهذه الشروط هي الواجب توفرها عندهم، وعليه لابد لكل من أراد أن يدخل إلى دائرتهم ويكون مؤهلاً لنصرة الإمام روحي فداه، من أن يتحلى بهذه الصفات ويعرض نفسه عليها.

إن هذه الصفات التي ذكرت في كتاب الله هي صفات قادة جيش الإمام المهدي المنتظر عجل الله فرجه الشريف وهذا هو المسار الذي يجب أن يتخذه من يؤمن بالإمام ويستعد للارتباط بمشروعه، وقد تنوعت التوصيفات من خلال روايات الأئمة الأطهار علي فحملت لنا صورة دقيقة عن هذه الشخصيات، عن عقائدهم وتطلعاتهم وسلوكياتهم وعباداتهم وأعمالهم حتى يستطيع القارئ لهذه الأخبار أن يستخرج منها ورقة عمل جاهزة يمكن أن تعتمد كأساس لفهم ما هو مطلوب من المنتظر ليعد نفسه للدخول في مصافهم إن شاء الله تعالى.

#### صفات أخرى

بينا أن الصفات التي ذكرناها هي صفات نفسية، بيد أن هناك الكثير من الصفات التي عملت على تأطير شخصية المنتظر الحقيقي، وتوزعت على كل قواه أو سلوكياته الحاكية عما يضمره من معتقدات، مثل الصفات العقائدية والصفات العبادية والصفات الولائية والعسكرية وغيرها .

# فالصفات العقائدية مثلاً تتمثل بأنهم

# (أ) أحكموا علم التوحيد<sup>(١)</sup>

إن أهم صفة يحملها هؤلاء المغيرون هي صفة الموحدين فهم الموحدون على مستوى العلم والموحدون على مستوى السلوك، ولذا ورد في صفاتهم أنهم أحكموا علم توحيده، وهذه أهم صفة لديهم لأنها الأساس في بناء شخصياتهم العقائدية والأخلاقية وعلى جميع الصعد، أي أنهم جعلوا من التوحيد مساراً لنهجهم في الحياة على الصعيد الخارجي والداخلي، ففي الخارج لم يكونوا يرون غير الله في كل أعمالهم ولا يتوجهون إلى سواه، وعلى الصعيد الداخلي فقد توحد لديهم العقل والقلب، العقل في مبانيه الفكرية في المعرفة الإلهية الحقة، والقلب في نفي الأوهام عنه وفي رسوخ هذه المعرفة في ثناياه، ومنهما كان سلوكهم واحدا لا تناقض ولا القلب ويقينه ومشاعره والمئنانه، فلا تشتت من جهل كان يحكمهم ولا هوى كان يميل بهم عن جادة الحق.

(ب) لا يشوبهم شك في ذات الله<sup>(\*)</sup>

للمقدمات التي ذكرناها وصلوا لهذا اليقين الثابت، ولعل هذا الوصف جاء ليوضح الحال الذي سيعيشه المنتظرون في وقت الغيبة نظرا للفتن التي ستمر عليهم

- (١) تهذيب الأحكام ج٦/ ٣٤.
- (٢) يراجع تحف العقول/ ٣٢٦.

والذروات التي تحدث (والمقصود منها تحقق بعض الأمور التي تشابه بعض العلامات بحيث يظن المستعجلون أنها هي)، فإن وراء كل ذروة من البلاء يأتي انفراج جزئي مما يسبب إرباكا لضعيفي اليقين بعدم تحقق الفرج الموعود مما يؤدي بهم إلى أن يكون الشك هاجسهم وبالتالي سيخرجهم لاحقاً من دائرة الإيمان والعياذ بالله، إضافة إلى أن سير الأحداث والمخاضات التي سيمر بها المجتمع قبل الظهور المقدس ستضرب بجذور الشك في قلوب أكثر الناس وذلك لأن الفتن والابتلاءات صممت ضمن هندسة محكمة ستعمل قوانينها وتفاصيلها على تصفية النفوس واستخراج مكنوناتها وقد أشارت الروايات للذروات التي تحدثنا عنها وكيف أنها ويتوقع تحقق الفرج الموعود، بيد أن الأمر سيكون على عكس ذلك وتعود الأمور للانفراج والانبساط من جديد مما سيؤدي إلى سقوط جماعة بهذا الاختبار وهكذا المثل في رواية أمير المؤمني يشبه فيها السقوط في الفتنة وقد أكثر المثل في رواية أمير المومنين التي التي شبه فيها السقوط في الفتنة والمزام والمتعال والابساط من جديد مما سيؤدي إلى سقوط جماعة بهذا الاختبار وهكذا المثل في رواية أمير المؤمنين التي التي شبه فيها السقوط في الفتنة والم

#### الصفات الأخلاقية

الشجاعة : وهذه من أبرز صفاتهم وملكاتهم النفسية حتى أن قلوبهم وصفت بأنها كزبر الحديد وأنها أشد من الجمر إقداماً وتحمساً للإمام والمبدأ الذي ينهضون به.

التواضع: عن أبي عبد الله عليه الله الذ إن صاحب هذا الأمر محفوظة له أصحابه لو ذهب الناس جميعاً أتى الله له بأصحابه. . وهم الذين قال الله فيهم (فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين)»<sup>(۱)</sup>، شاهدنا (أذلة على المؤمنين) فهم أشد الناس تواضعاً لله ولرسله ولإمامهم والمؤمنين.

(۱) يراجع بحار الأنوار ج۳۰۸/۵۲.

الزهد: أن شيعتنا من لا يهر هرير الكلب ولا يطمع طمع الغراب، يبين هذا النص زهدهم بما في أيدي الناس وأمن الناس منهم.

الحلم: وصفوا أيضاً بأنهم حلماء بالنهار، والحلم يتفرع منه الكثير من الملكات الأخلاقية كالصبر والتحمل والإغضاء عن المسيء والعفو عنه ويدل بالجملة على كبر نفوسهم وعظمة أخلاقهم.

الصفات العبادية

هم رهبان في الليل من الحب والعشق الإلهي الذي يهيمن على قلوبهم (رجال لا ينامون الليل لهم دوي في صلاتهم كدوي النحل يبيتون قياماً على أطرافهم. . كالمصابيح كأن قلوبهم القناديل وهم من خشيته مشفقون يدعون بالشهادة)<sup>(١)</sup>. وهذه شهادة لهم من الإمام الصادق عشي وما أعظمها من شهادة.

الصفات الولائية

لشدة معرفتهم بسيدهم يعتبرونه أصل ومنبع البركة على الأرض لذا فهم يتبركون بكل ما يلامس جسده الشريف كما في هذا الوصف الروائي: (يتمسحون بسرجه يطلبون البركة ويحفون به يقونه بأنفسهم في الحروب ويكفونه ما يريد... هم أطوع له من الأمة لسيدها)<sup>(٢)</sup>. قد بلغوا من الطاعة درجة أصبحوا فيها أطوع له من الأمة لسيدها كما في الرواية لذا فهم لهذا كله يحفون به، ويقونه بأنفسهم في الحروب، ويفدونه بكل غال ونفيس.

- (١) الغيبة للنعمائي/٣١٦.
- (٢) بحار الأنوار ج٣٠٨/٥٢.

#### الصفات الحربية أو القتالية

قلوبهم كزبر الحديد (من الشجاعة والثبات على الحق والإقدام عليه) لو حملوا على الجبال لأزالوها لا يقصدون براياتهم بلدة إلا خربوها كأن على خيولهم العقبان ليوث بالنهار يتمنون أن يقتلوا في سبيل الله وإذا ساروا سار الرعب إمامهم شهرا شعارهم يالثارات الحسين<sup>(۱)</sup>.

نكتفي بهذا القدر من تعداد المواصفات التي وردت على لسان أئمة أهل البيت ﷺ بشأن أصحاب القائم (عج).

#### ملاحظة مهمة

إن ما تحدثنا عنه من صفات وما جئنا به من شرح لها من أقوال العلماء والعرفاء، إنما هو غوص في معانيها على طريقة أهل الطريقة والحقيقة، أي ليس المعنى الظاهري لها. بيد أن الرواية الواردة عن الإمام الصادق علي تتحدث عن ظاهر هذه الصفات، والمعنى أن لهذه الصفات مراتب كثيرة والإمام تتحدث عن أدناها أو ما يسمى بالبناء التحتي لها، وإلا فإن لها مراتب عديدة وكمالات شاسعة.

ما نريد أن نقوله هو أن الإنسان المنتظر له أن ينطلق باتجاه تحقيق هذه الصفات في نفسه من النقطة التي بدأ الإمام ببيانها له في شرحه لأحوال أصحاب الصفات التسع إلى أعلى المراتب التي تحدث عنها علماء السير والسلوك، ولأن في الإعادة إفادة نأتي بالشرح الروائي لهذه الصفات كما بينها الإمام الصادق غيشًا: «التَّائِبُونَ الْعابِدُونَ الْحامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الْآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ

(١) بحار الأنوار ج٣٠٨/٥٢.

الْمُنْكَرِ وَالْحافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ فَبَشَرَ النَّبِيُ ﷺ الْمُجَاهِدِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ هَذِهِ صِفَتُهُمْ وَحِلْيَتُهُمْ بِالشَّهَادَةِ وَالْجَنَّةِ فَقَالَ: التَّائِبُونَ مِنَ الذُّنُوبِ الْعَابِدُونَ الَّذِينَ لَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا يُشْرِكُونَ بِهِ شَيْئاً الْحَامدُونَ الَّذِينَ يَحْمدُونَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ حَالٍ فِي الشَّدَّةِ وَالرَّحَاءِ السَّائِحُونَ وَهُمُ الصَائِمُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الَّذِينَ يُوَاظِبُونَ عَلَى الصَّدَةِ وَالرَّحَاءِ السَّائِحُونَ وَهُمُ الصَائِمُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الَّذِينَ يُوَاظِبُونَ عَلَى الصَّلَوَاتِ الْحَمْسِ الْحَافِظُونَ لَهَا وَالْمُحَافِظُونَ عَلَيْهَا بِرُكُوعِها وَسُجُودِهَا وَفِي الْمُنْكَرِ وَالْمُنَعَمَّةِ وَالرَّعَاءِ السَّائِعُونَ وَهُمُ الصَائِمُونَ الرَّاكِعُونَ السَ

# نقاش مع الشيخ الكوراني

حقيقة لقد عجبت من قول الشيخ الكوراني (حفظه الله) ومن الطريقة التي استدل بها في طريق نقده لمقولة أن الإمام (روحي فداه) ينتظر وجود أصحابه.

إذ عرضت له (دام ظله) شبهة وقع فيها فيما كان يريد (كما يزعم) أن يحذر الناس من شبهة قد وقعوا فيها أو أن هناك من يريد أن يروج لها (كما يقول)، وهي أن من أسباب تأخر الظهور الشريف للإمام عدم وجود أصحابه.

رد شيخنا الكوراني هذا الأمر من دون أن يتأمل هذا الكم من الروايات التي سقنا بعضها والصادرة عن أهل الذكر ﷺ . . بل إن ما يزيد الأمر حيرة، استدلاله بروايتين أحداهما ليس لها صلة بالموضوع، لا من قريب ولا من بعيد! . والأخرى تدل على ما ذهبنا إليه، ولا أعلم لماذا جاء بها!؟ ويبدو أنه لم يجد رواية واحدة تدعم كلامه، لذلك أورد رواية الشيخ المفيد وحاول بشكل غريب إخراجها عن سياقها وما تدل عليه!!

وهذا يكشف عن عدم فهمه للمراد (مع الأسف)، أو ناتج عن عدم إعطاء الأمر التأمل الذي يستحقه.

لقد نفى الكوراني القضية (أي تأخر ظهور الإمام بسبب عدم وجود أصحابه) بحجة أن أمر الظهور ليس بيد الإمام ولا هو مخول به، بل هو من أمر الله. والغريب أن هذا من البديهيات، فمن يجرؤ على القول إن الإمام يتصرف بنحو مستقل عن الله تبارك وتعالى، وإن الأمر عائد إليه من دون الله، أعتقد أنك لن تجد مسلما يقول بهذا، فكيف فهم الشيخ الكوراني هذا!!.

يقول الشيخ الكوراني في كتابه المعجم الموضوعي لأحاديث الإمام المهدي الشينة في الفصل الثاني عشر، تحت عنوان نقد مقولة إن الإمام (عج) ينتظر وجود أصحابه.

«...وأنه تعالى قدر له أصحابا خاصين يوافونه من أقاصي الأرض بمعجزة في ليلة واحدة، هم وزراؤه وحواريوه، وهذا لا يعني أن ظهوره عليه متوقف عليهم وأنه عليه ينتظر أن يولدوا أو يوجدوا، وأنهم لو كانوا قبل قرون لظهر من يوم وجودهم، بل هم أصحاب خاصون يكونون في عصرهم، ولظهوره عليه وقت لا يقربه عجلة المستعجلين!.

ولعل أصل شبهة أن الإمام على ينتظر أصحابه، جاء من بعض الأحاديث المتشابهة كالذي رواه النعماني/ ٢٠٣، عن أبي عبد الله على الله عن أنه دخل عليه بعض أصحابه فقال له جعلت فداك إني والله أحبك وأحب من يحبك يا سبدي ما أكثر شيعتكم فقال له اذكرهم فقال كثير فقال تحصيهم فقال هم أكثر من ذلك فقال أبو عبد الله على أما لو كملت العدة الموصوفة ثلاثمائة وبضعة عشر كان الذي تريدون ولكن شيعتنا من لا يعدو صوته سمعه ولا شحناؤه بدنه ولا يمدح بنا معلنا ولا يخاصم بنا قاليا ولا يجالس لنا عائباً ولا يحدث لنا ثالباً ولا يحب لنا مبغضا ولا يبغض لنا محبا فقلت فكيف أصنع بهذه الشيعة المختلفة الذين يقولون إنهم يتشيعون يبغض لنا محبا فقلت فكيف أصنع بهذه الشيعة المختلفة الذين يقولون إنهم يتشيعون يقال فيهم التمييز وفيهم التمحيص وفيهم التبديل يأتي عليهم سنون تفنيهم وسيف ولا يسأل الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت جعلت فذاك فأين أطلب هؤلاء الموصوفين بهذه الصفة فقال اطلبهم في أطراف الأرض أولئك الخفيض عيشهم الموصوفين بهذه الصفة فقال اطلبهم في أطراف الأرض أولئك الخفيض عيشهم وإن خطبوا لم يزوجوا وإن ماتوا لم يشهدوا أولئك الذين في موال المعادوا ولا يحلوا له المن الما عائباً وا يعدو أول الما الما والا الما ولا والم الما مع العراب ولا يسأل الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت جعلت فداك فأين أطلب هؤلاء ولا يسأل الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت جعلت فداك فأين أطلب هؤلاء ولا يسأل الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت جعلت فداك فأين أطلب هؤلاء ولا يسأل الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت جعلت فداك فأين أطلب هؤلاء ولا يسأل الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت جعلت فداك فأين أطلب هؤلاء والمعلية دارهم الذين إن شهدوا أم يعرفوا وإن غابوا ما يفتقدوا وإن مرضوا لم يعادوا

قبورهم يتزاورون ولا تختلف أهواؤهم وإن اختلفت بهم البلدان»<sup>(۱)</sup>. ثم شرع في تبيينه للحديث فقال: «لكن قول الإمام الصادق عنه : (أما لو كملت العدة الموصوفة ثلاثمائة وبضعة عشر كان الذي تريدون ولكن شيعتنا من لا يعدو صوته سمعه... الخ)، إنما يدل على علاقة بين ظهوره عنه واكتمال عددهم، ولا يمكن الحكم بأنها علاقة سببية، فقد تكون علاقة في التقدير، وتكون السببية في الظهور وليس في الأصحاب. فالإمام الصادق عنه ليس في مقام بيان نوع العلاقة، بل في مقام موعظة الشيعة ليرفعوا من مستوى إيمانهم، وأن الأصحاب الذين يظهر فيهم المهدي المهدي الرقى من معاصريه المدعين استعدادهم لنصرته<sup>(1)</sup>.

ونقول: إن كانت الرواية التي أوردها من غيبة النعماني من المتشابهات فأين الروايات المحكمة؟ وقد رأيتم كيف استقصينا حركات الأئمة عليه؟ في الماضي من الصفحات، وكلهم يعللون سبب قعودهم بعدم وجود أنصار مخلصين لهم، وكذا قالوا عن علة غيبة الثاني عشر منهم عليه؟ كما في رواية الإمام الباقر عليه؟ أنَّهُ قَالَ: إِذَا اجْتَمَعَ لِلْإِمَامِ عِدَّةُ أَهْلِ بَدْرٍ ثَلَاثُمانَةٍ وَثَلَائَةَ عَشَرَ وَجَبَ عَلَيْهِ الْقِيَامُ وَالتَّغْيِرِ<sup>(٣)</sup>.

وأعتقد أن أهل اللغة يعرفون كيف تعمل إذا الشرطية، فهي تعلق وجوب التغيير باجتماع العدة، أي أن اجتماع العدة، شرط للتغيير، وأن لا تغيير من دون اجتماع العدة المعدودة.

إلا إن كانت هذه الرواية من المتشابهات أيضاً كحال جميع أخواتها، وهي مبثوئة بالعشرات في مختلف المصادر على جميع مستويات هذه المصادر! .

ونقول أيضاً: لماذا هذا التكلف من قبل شيخنا الكوراني (أعزه الله)، مع أن الرواية التي أوردها واضحة الدلالة بقرينة سياقها وعشرات الروايات المؤيدة لمعناها، ومن قال له إن الإمام عليك يقصد ما فهمه هو حيث يقول: «إنما يدل على علاقة بين ظهوره عليك واكتمال عددهم، ولا يمكن الحكم بأنها علاقة سببية، فقد

- (١) بحار الأنوار ج٣٠٨/٥٢.
- (٢) المعجم الموضوعي لأحاديث الإمام المهدي، الشبخ الكوراني/ ٣٧٣ أ ٣٧٤.
  - (۳) م ن/ ۳۷٤.

غيبة الإمام المهدي (عج)

تكون علاقة في التقدير، وتكون السببية في الظهور وليس في الأصحاب" انتهى. لماذا لا يمكن الحكم بأنها علاقة سببية مع هذا الكم من الروايات التي تعلل سبب عدم قيامه وآبائه على بعدم وجود أنصار لهم، ولا أعلم ماذا قصد بقضية التقدير، فهل التقدير زماني فقط بحيث يلتقون في زمان واحد، ولا أعلم هل أصبحنا نؤمن بالصدفة وننتظر تحققها من دون أن يكون لنا أي دور في عملية الإعداد؟ أم ماذا؟.

أما إن كان التقدير أن الله تبارك وتعالى قدر أن اجتماع هذه العدة الموصوفة سيؤدي إلى ظهور الإمام (روحي فداه)، فهذا الذي نقوله، ويكون الشيخ قد ناقض نفسه بنفسه! .

أما قوله: «فقد تكون علاقة في التقدير، وتكون السببية في الظهور وليس في الأصحاب».

فنرد عليه: إن كانت السببية في الظهور وليس في الأصحاب، فما معنى غيبته النظرة إذاً، وهو يستطيع بمجرد ظهوره أن يجمع العدة المعدودة، لأنه سيكون السبب في اجتماعهم، ويخلص العالم من الشرور والآثام، وبالأخص شيعته من بلاء القتل والسبي والتشريد، في سبيل محبته وآبائه المنظر . وإذا كان هو السبب في اجتماعهم، فما معنى الروايات الكثيرة التي تردد فيها قولهم المنظر : «أما لو كملت العدة المعدودة»، أليس من الصحيح على هذا الفرض، أن يقولوا : «أما لو ظهر المهدي لكملت العدة المعدودة»، إن كان هو السبب في اجتماعهم كما يقول الشيخ الكوراني وليس العكس؟ .

فعلى القول الأول، يثبت ما قلناه من أن العلة هي عدم وجود الأنصار، لذلك تكرر قولهم على لله في حث الأمة على العمل لإكمال هده العدة المعدودة، وأما على القول الثاني وهو الذي يتلاءم مع رأي الشيخ، يكون المطلوب هو إكمال العدة بظهور الإمام، فيكونون هم الغاية، وهو تشير الوسيلة، وهذا خلاف عقيدتنا وما نؤمن به، فلا يكون إلا ما أردناه.

وأليس هذا خلاف ما جاء في القرآن والأحاديث الشريفة كما جئنا بها في الفصول المتقدمة من هذا البحث، لاسيما أن القرآن يقول إن السيئة من أنفسكم وإن الحسنة من الله، ولا أعلم أين يضع الشيخ الكوراني غيبة الإمام عليه في خانة

الحسنات أم السيئات؟ ومن هو المسؤول عن آلام البشرية، هل هو الإنسان أم الله (حاشاه)؟ فإن كانت الغيبة من دون مبرر كما يزعم الشيخ الكوراني، كما هو المفهوم من حديثه الذي ينفي فيه إمكانية ظهور الإمام من قرون لو كمل أصحابه، ويعتقد أنه يبقى غائباً حتى لو كملت هذه العدة لأن الأمر بيد الله، وكأنه يرمي بطرف خفي أن إرادة الإمام، غير إرادة الله، وأن الإمام لو عاد الأمر له لظهر، بيد أن الأمر ليس بيده، وبهذا تكون المسؤولية تقع على الله سبحانه وتعالى عن ذلك ويكون هو الملام عن تسلط الظالمين على الأرض، إذ يستطيع أن يسمح للإمام بالظهور، الذي بدوره يكون سبباً لاكتمال العدة في تصور الشيخ الكوراني، وبهذا نخلص وحسب قناعات الشيخ إلى أن لا ذنب للناس في كل ما يجري وأن الذنب يقع على غيرهم (حاشا لله واستغفر الله من هذا التصور).

أليست هذه سفسطة لا تمت إلى فهم السنن القرآنية بشيء، بل لا تمت حتى إلى فهم السنن الاجتماعية في التغيير، أليس القرآن يصرح منذ أربعة عشر قرنا فإن آلله لا يُغَيَّرُ مَا يِقَوْمِ حَتَّى يُغَيَّرُوا مَا بِأَنْفُسِمُ <sup>(1)</sup>، وأن مصداق هذا التغيير هو في توفر هذه العدة المنتظرة التي ستكون سبباً في تحريك عجلة السنن الإلهية بالتغير، أليس القرآن يصرح بأن الإمام من النعم الإلهية بل هو أصلها ﴿وَأَمَّمْتُ عَلَيْمُ الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَيةً حَالَتُ الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَيةً حَالَتُ الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَيةً عَالَتُهُ لِنَاس الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَيةً حَالَتُ الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَافَهُ الله لي الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَافَهُ اللهُ لِنَاس الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَافَهُ اللهُ لِنَاس الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَافَهُ اللهُ لِنَاس الله وتاب عن ذنبه وجحوده رد الله إليه هذه النعمة، فوصَرَبَ الله فَرَافَهُ وَرَيةً كَاسَ المُوع وَالَعُوْنِ يَما حَافُوا يَصْنَعُونَ أنا الآية أوضح من أن تشرح، وهي من السنن الإلهية في تسلط العذاب على الأمم، فقد ذاقت هذه القرية لباس الجوع والخوف بكفرها بالنعم الإلهية وتحملت نتيجة صنيعتها، فلا أعلم ألم يقرأ الشيخ الكوراني هذه الآيات ويتدبرها؟ أم لا يعتبر أن الإمام هو النعمة الإلهية التي سنسأل عنها يوم القيامة، كما في قوله تعالى: ﴿نُو لَابَتَ تُسْعَلَى أَنَّ مَنَاسَ عنها مَالَه عنها منه منه الما عنها يوم القيامة، كما في قوله تعالى: أنه فاست تنسيريا .

(٣) سورة النحل، الآية: ١١٢.

- (١) سورة الرعد، الآية: ١١.
- (٢) سورة المائدة، الآية: ٣.
  (٤) سور التكاثر، الآية: ٨.

لا أريد الاسترسال في هذا الموضوع فقد تعرضنا لبيانه في ما مضى من البحث. والغريب أن الشيخ يقول إن هذه الشبهة كانت في أذهان المخالفين، وكأن لا أصل روائي لها ولم يتحدث عنها أثمتنا على والأغرب أنه يأتي برواية للشيخ المفيد كشاهد على ما يريد وهي تتحدث بخلاف ذلك على طول الخط ثم يعلل ما أراده الشيخ المفيد تُغَلَّلَهُ فيها لا بما فهمه المفيد من الأحاديث الشريفة حول هذا الموضوع، بل يقول ورجما بالغيب إن ما قاله المفيد هو مجاراة للسائل المخالف، وهو مما لا دليل عليه إلا في ذهن الشيخ الكوراني (حفظه الله)، يقول: «وقد كانت هذه الشبهة في أذهان المخالفين، فقد كانوا يتصورون أن الشيعة وإمامهم ينتظرون

ففي رسائل في الغيبة للمغيد تَخَلَقة : ١١/٣ : قال الشيخ المفيد تَخْلَقة : «حضرت مجلس رئيس من الوقساء فجرى كلام في الإمامة فانتهى إلى القول في الغيبة. فقال صاحب المجلس أليست الشيعة تروي عن جعفر بن محمد ع أنه لو اجتمع للإمام عدة أهل بدر ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً لوجب عليه الخروج بالسيف. فقلت قد روي هذا الحديث. قال أولسنا نعلم يقينا أن الشيعة في هذا الوقت أضعاف عدة أهل بدر فكيف يجوز للإمام الغيبة مع الرواية التي ذكرناها. فقلت له إن الشيعة وإن كانت في وقتنا كثيرا عددها حتى تزيد على عدة أهل بدر أضعافا مضاعفة فإن الجماعة التي عدتهم عدة أهل بدر إذا اجتمعت فلم يسع الإمام التقية ووجب عليه الظهور لم تجتمع في هذا الوقت ولا حصلت في هذا الزمان بصفتها وشروطها وذلك أنه يجب أن يكون هؤلاء القوم معلوما من حالهم الشجاعة العيوب وصحة العقول وأنهم لا يهنون ولا ينتظرون عند اللقاء ويكون العلم من اله تعالى بعموم المصلحة في ظهورهم بالسيف وليس كل الشيعة بهذه الصفة ولو علم الش تعالى أن في جملتهم العدد المذكور على ما شرطناه القرام من الم الغير من المعلحة في ظهورهم بالسيف وليس كل الشيعة بهذه الصفة ولو علم اله تعالى أن في جملتهم العدد المذكور على ما شرطناه لظهر الإمام هذا لك ولم يغب بعد اجتماعهم طرفة عين لكن المعلوم خلاف ما هما لا في الم

(۱) ميزان الحكمة ج۱/ ۱۹۸.

للإمام الغيبة على ما ذكرناه. قال ومن أين لنا أن شروط القوم على ما ذكرت وإن كانت شروطهم هذه فمن أين لنا أن الأمر كما وصفت.

فقلت إذا ثبت وجوب الإمامة وصحت الغيبة لم يكن لنا طريق إلى تصحيح الخبر إلا بما شرحناه فمن حيث قامت دلائل الإمامة والعصمة وصدق الخبر حكمنا بما ذكرناه. ثم قلت ونظير هذا الأمر ومثاله ما علمناه من جهاد النبي ص أهل بدر بالعدد اليسير الذين كانوا معه وأكثرهم أعزل راجل ثم قعد ص في عام الحديبية ومعه من أصحابه أضعاف أهل بدر في العدد وقد علمنا أنه ص مصيب في الأمرين جميعا وأنه لو كان المعلوم من أصحابه في عام الحديبية ما كان المعلوم منهم في حال بدر لما وسعه القعود والمهادنة ولوجب عليه الجهاد كما وجب عليه قبل ذلك ولو وجب عليه ما تركه لما ذكرناه من العلم بصوابه وعصمته على ما بيناه. فقال إن رسول الله ص كان يوحى إليه فيعلم بالوحي العواقب ويعرف الفرق بين صواب التدبير وخطئه بمعرفة ما يكون فمن قال في علم الإمام بما ذكرت وما طريق معرفته بذلك. فقلت له الإمام عندنا معهود إليه موقف على ما يأتى وما يذكر منصوب له أمارات تدله على العواقب في التدبيرات والصالح في الأفعال وإنما حصل له العهد بذلك عن النبي ص الذي يوحى إليه ويطلع على علم السماء ولو لم نذكر هذا الباب واقتصرنا على أنه متعبد في ذلك بغلبة الظن وما يظهر له من الصلاح لكفي وأغنى وقام مقام الإظهار على التحقيق كائنا ما كان بلا ارتياب لاسيما على مذهب المخالفين في الاجتهاد وقولهم في رأي النبي ص وإن كان المذهب ما قدمناه.

فقال لم لا يظهر الإمام وإن أدى ظهوره إلى قتله فيكون البرهان له والحجة في إمامته أوضح ويزول الشك في وجوده بلا ارتياب. فقلت إنه لا يجب ذلك عليه، كما لا يجب على الله تعالى معاجلة العصاة بالنقمات وإظهار الآيات في كل وقت متتابعات، وإن كنا نعلم أنه لو عاجل العصاة لكان البرهان على قدرته أوضح، والأمر في نهيه أوكد، والحجة في قبح خلافه أبين ولكان بذلك الخلق عن معاصيه أزجر وإن لم يجب ذلك عليه ولا في حكمته وتدبيره لعلمه بالمصلحة فيه على التفضيل فالقول في الباب الأول مثله على أنه لا معنى لظهور الإمام في وقت يحيط العلم فيه بأن ظهوره منه فساد وأنه لا يؤول إلى إصلاح وإنما يكون ذلك حكمة وصوابا إذا كانت عاقبته الصلاح ولو علم ع أن في ظهوره صلاحاً في الدين مع مقامه في العالم أو هلاكه وهلاك جميع شيعته وأنصاره لما أيقاه طرفة عين ولا فتر عن المسارعة إلى مرضاة الله جل اسمه لكن الدليل على عصمته كاشف عن معرفته لرد هذه الحال عند ظهوره في هذا الزمان بما قدمناه من ذكر العهد إليه ونصب الدلائل والحد والرسم المذكورين له في الأفعال. فقال لعمري إن هذه الأجوبة على الأصول المقررة لأهل الإمامة مستمرة والمنازع فيها بعد تسليم الأصول لا ينال شيئا ولا يظفر بطائل»<sup>(1)</sup>.

والغريب أن الشيخ الكوراني بعد أن لم يجد من الروايات والأحاديث ما يؤيد به كلامه، واضطر إلى أن يأتي بهذه الرواية التي هي عليه لا له، حاول أن يحرفها عن مسارها بعبارات لا يخلو فيها التردد والتكلف منه (حفظه الله) حيث استخدم (قد) التي تفيد التقليل إن جاءت قبل الفعل المضارع كما هو واضح من سياق كلامه الذي سيأتي، ولا أعلم لماذا هذا الإصرار على رأيه الذي يخالف أحاديث أهل البيت عنه ! ؟ حيث يقول في توجيهه لرواية الشيخ المفيد ما نصه : «أقول : قد يكون بحواب المفيد تُخلَقه مجاراة لذلك الرجل، أما إن قصد أن الإمام على هو الذي يعين وقت ظهوره وأنه ينتظر وجود هؤلاء الأصحاب، فلا يصح، لأن الله تعالى يتولى أمره بالكامل ومن أهمه تعيين وقت ظهوره، وقد نصت على ذلك أحاديث فهم الكوراني من كلام الشيخ المفيد تُخلَقه أن الإمام من الله تعالى وهل يقول بهذا المي يوذن له فيدعو ويبدأ ظهوره<sup>(٢)</sup>. العجيب في الأمر أنه كيف فهم الكوراني من كلام الشيخ المفيد تُخلَقه أن الإمام له من الأمر أنه كيف وهل يقول بهذا الكلام شيعي بسيط فضلاً عن الشيخ المفيد وهو الذي يعرف الله.

الشيخ المفيد تحدث عن علة الغيبة ولم يتحدث عن تفويض الله للإمام باختيار وقت ظهوره!! ولا قال إن الإمام هو من يعين الوقت!!.. وهذا ما يفهمه أبسط الناس من هذه الرواية فكيف لم يفهم ذلك الشيخ الكوراني مع سعة علمه!!؟.

(1) المعجم الموضوعي لأحاديث الإمام المهدي/ ٣٧٤ - ٣٧٧.
 (٢) م ن/ ٣٧٧.

والأنكى أن الشيخ الكوراني استرسل في فهمه الخاطئ للأمر وراح يتحدث عن ذلك في الصفحة التي تلت ذلك في معجمه وجاء برواية يؤكد فيها أن ليس للإمام أن يقترح على ربه شيئاً وأن الأمر كله لله! وكأن الشيخ المفيد قد قال غير ذلك.

يقول بعد أن جاء برواية يستدل بها على أن الأمر كله لله : "أقول : يدل ذلك على أن إرادة المعصوم عليه في هذا النوع من الأعمال تابعة لإرادة الله تعالى، وأنه لا يتصرف من نفسه ولا يستعمل ولايته التكوينية بل ينتظر الإذن والأمر من الله تعالى! فالأصل عنده أن يعمل ويعيش بالأسباب العادية، إلا إذا ابلغه الله تعالى بهاتف أو إلهام أو أي طريق، أن يعمل شيئا آخر أو يدعوه بشيء! وهذا معنى تفوق النبي وآله على غيرهم بأنهم لم يقترحوا على ربهم بحر شيئا. وظهوره اللغي من أهم الأمور التي لا يتقدم فيها أمر الله تعالى"<sup>(1)</sup>.

أخي القارئ أرجو أن تعيد قراءة حديث الشيخ المفيد تَظَمَّتُهُ مرة أخرى علك تجد ما لم أجده، أو تتأكد أن الشيخ الكوراني يتحدث بواد والشيخ المفيد بواد آخر. وعليه يثبت ما ذهبنا إليه وهذا ما أكده الشيخ المفيد تَظَمَّتُهُ بحديثه السالف من أن من أهم أسباب الغيبة أو سببها الرئيسي والله أعلم، أو هذا المفهوم من أحاديثهم عَشِيرًا هو عدم وجود أنصار مخلصين يثبتون عند اللقاء والإصلاح، ولديهم من العلم والحلم والحكمة وسائر الصفات الحميدة الأخرى ما يؤهلهم لحمل راية التغيير.



<sup>(</sup>١) المعجم الموضوعي لأحاديث الإمام المهدي/ ٣٧٨.

الفهرس

| الموضوع الصفحة                                                                                               |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٥                                                                                                            |  |  |
| ٩                                                                                                            |  |  |
| ۱۳                                                                                                           |  |  |
| ١٧                                                                                                           |  |  |
| ١٧                                                                                                           |  |  |
| 21                                                                                                           |  |  |
| ۲٤                                                                                                           |  |  |
| ۳.                                                                                                           |  |  |
| ٣٥                                                                                                           |  |  |
| ٣٧                                                                                                           |  |  |
| ۳٩                                                                                                           |  |  |
| ٤٢                                                                                                           |  |  |
| ٤٣                                                                                                           |  |  |
| ٤٤                                                                                                           |  |  |
| ٥٨                                                                                                           |  |  |
| 0<br>9<br>17<br>17<br>17<br>17<br>71<br>72<br>70<br>70<br>70<br>70<br>70<br>70<br>70<br>70<br>27<br>27<br>22 |  |  |

\_ .

į

| ٥٩ | عن القرآن                                                                 |
|----|---------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠ | الإسلام دين الفطرة/ واقعية الإسلام                                        |
| ٦١ | شمولية الإسلام لجميع مناحي الحياة                                         |
| ٦٢ | الشيوعيون يقرون بأحقية الإسلام مستستستستست                                |
| ٦٣ | رسول الإسلام محمد 👯                                                       |
| ٦٤ | الإسلام والعلم                                                            |
| ٦٧ | المساواة في الإسلام                                                       |
| ٦٨ | المرأة في الإسلام                                                         |
| ٧٠ | تعدد الزوجات                                                              |
| ۷١ | نساء ألمانيا يطالبن بالسماح بتعدد الزوجات                                 |
| ۲۷ | الزواج المؤقت (المتعة)                                                    |
| ٧٤ | الزواج والطلاق في الإسلام                                                 |
| γ٥ | القضاء في الإسلام                                                         |
| ٧٦ | الإسلام والحرب                                                            |
| ۷۷ | الإسلام وتحريم الخمر والميسر (القمار)                                     |
| ۷٩ | إقرار بفشل النظم (الماركسية والرأسمالية) التي تقود المجتمعات الغربية      |
| ۸١ | يتنبؤون بقيام دولة المهدي الإسلامية في مقبل الأيام                        |
|    | الفصل الثالث: هل الإمام الحجة (عجل الله فرجه الشريف) أو (القائد المنقذ أو |
| ۸۳ | مدير المشروع) جاهز للقيام بأعباء إقامة دولة العدل المنتظر؟                |
| ۸۹ | تناقض واضح                                                                |
| ٩٠ | ملاحظة مهمة                                                               |
| 94 | الدليل العقلي                                                             |
| ٩٤ | مناقشة السيد الصدر (رض)                                                   |
| ٩٩ | رد دعوى أن الإمام غير جاهز فكرياً مستعمد من الإمام غير جاهز فكرياً م      |
|    |                                                                           |

| د دعوى أن الله أمد بعمره وغيّبه حتى لا يتأثر بالحضارة القائمة                                                    | ۱۰۳ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| نسيمات الوحي                                                                                                     | ۱۰۹ |
| ١ - الوحي التكويني                                                                                               | ۱۰۹ |
| ٢ – الوحي التشريعي٢                                                                                              | 11+ |
| نسيمات الوحي التشريعي                                                                                            | 11. |
| معنى الوحي في الآية                                                                                              | 111 |
| ٣ - الوحي الإرشادي٣                                                                                              | ۱۱۳ |
| ليل العقل                                                                                                        | 118 |
| ليل النقل                                                                                                        | ۱۱۵ |
| صادر علم الإمام                                                                                                  | ۱۱٦ |
| لإلهام وحديث الملائكة                                                                                            | ۱۱٦ |
| عوا الإلهام هروباً من الإقرار بالوحي للأئمة عَلَيْ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                               | ۱۳۱ |
| قذف في القُلب هل هو وحي أم إلهام أم كلاهما؟                                                                      | 147 |
| منى الإلهام                                                                                                      | 130 |
| وح القدس                                                                                                         | 147 |
| ے۔<br>علم اللدني                                                                                                 | ۱۳۹ |
| تعليم والوراثة من النبي ﷺ                                                                                        | 12. |
| صحيفة                                                                                                            | ١٤٠ |
| جامعة                                                                                                            | ١٤١ |
| جفر                                                                                                              | 188 |
| صحف فاطمة عَبْيَى الله المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين | 188 |
| لإمام خليفة الله في أرضه                                                                                         | 124 |
| ا معنى أن يكون الإنسان خليفة لله؟                                                                                | 122 |
| كان يجب أن نعرف الإمام ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                      | 121 |
|                                                                                                                  |     |

| ١٤٨ | الله يصف الإمام                                                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۱ | باب الله ونظرية الفيض                                                 |
| 100 | ملاحظة أخيرة                                                          |
| 107 | رسول الله عظيمي يصف الإمام 🛛                                          |
| ١٥٨ | أمير المؤمنين عَظِيرٌ يصف الإمام                                      |
| ١٦١ | الإمام الحسين وولده زين العابدين ﷺ يصفان الإمام                       |
| 174 | الإمام الباقر عظيمة يتمنى نصرة الإمام (عجل الله فرجه)                 |
| ١٦٣ | الإمام الصادق ﷺ يتمنى خدمنه (روحي فداه)                               |
| 178 | الخلاصة                                                               |
| ٥٢١ | الفصل الرابع: الأذرع الصالحة أو الأنصار والأعوان: (ا لأيدي العاملة)   |
| 177 | ج : معاقبة الناس بنزع الحجة من بين أظهرهم                             |
| ١٦٨ | د: حتى يصفو الكدر ويبقى الخلص من المؤمنين                             |
| 171 | هـ: حتى لا تبقى فئة تقول لو حكمنا لعدلنا                              |
| ١٧٤ | و : حتى تمتلئ الأرض ظلماً وجوراً                                      |
| ۱۷٥ | ز : انتظاره للعدة المعدودة من أصحابه                                  |
| ۱۷٦ | ح: حتى لا تكون لأحد الطواغيت بيعة في عنقه                             |
| ۱۷۸ | ط : لو تزيلوا لأنزلنا عليهم العذاب                                    |
| 188 | الغيبة والتجربة العراقية                                              |
| 180 | البحث القرآني                                                         |
| ۱۸٦ | ۔<br>الرد                                                             |
| ۱۸۸ | لوط ﷺ يفلسف قعوده عن قتال قومه ومنع إفسادهم                           |
| 19. | احتجاج أمير المؤمنين عَشِيْنَ بالقرآن                                 |
| 198 | القرآن وأنصار القائم المستكر المستكرين القرآن وأنصار القائم المستكرين |
| 190 | البحث الروائي                                                         |

| وصية الرسول الأكرم عني اللامير عنه بضرورة أن يكون معه أعوان، وإلاّ فالقعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أولى٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أمير المؤمنين ١٩٣٠ يبين علة قعوده٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| إيضاحات في نهج البلاغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حركة الإمام الحسن عن الله المحسن عن المحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| حركة الإمام الحسين عليه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ثورة الإمام الحسين عَظِيمًا من المشيئة إلى القضاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| معنى المشيئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مقاربة عرفية٢١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| حركة الإمام علي بن الحسين عليه الله معلي بن الحسين عليه المعام علي بن الحسين عليه الله المعام المعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| حركة الإمام الباقر عليها المستعمر المستعمر الإمام الباقر عليها المستعمر المستعمر المستعمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| حركة الإمام الصادق ٢٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حركة الإمام موسى بن جعفر عليه الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حركة الإمام الجواد عي العربي المعربي الم |
| حركة الإمام الحجة (أرواحنا له الفداء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| خلاصة الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لفصل الخامس: الشروط أو الصفات المطلوب توفرها في أنصار الإمام ٢٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سلوب القرآن الكريم في بناء الإنسان الكامل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لخص الرواية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لحد الأول للعبودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| •• (1 +1z1) ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لساجدون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| ۲۷٤ | الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷٥ | الحافظون لحدود الله                                                    |
| ۲۷٦ | صفات أخرى                                                              |
| ۲۷۷ | فالصفات العقائدية مثلاً تتمثل بأنهم مستحمد العقائدية مثلاً تتمثل بأنهم |
| ۲۷۷ | (أ) أحكموا علم التوحيد                                                 |
| ۲۷۷ | (ب) لا يشوبهم شك في ذات الله                                           |
| 778 | الصفات الأخلاقية                                                       |
| 119 | الصفات العبادية                                                        |
| ۲۷۹ | الصفات الولائية                                                        |
| ۲۸۰ | الصفات الحربية أو القتالية                                             |
| ۲۸۰ | ملاحظة مهمة                                                            |
| 171 | نقاش مع الشيخ الكوراني                                                 |

\_\_\_\_\_