



إبن شهراَشوب المازندراني ومكانته العلمية

# جميع الحقوق محفوظة للناشر الطبعة الأولى ٢٠١١ م - ١٤٣٢ هـ

# مؤسسة الصفاء للمطبوعات بيروت لبنان

دار الكتاب العربي – بغداد هاتف: ٤١٥٤٥٦١ – نقال: ٧٩٠١٤١٩٣٧٥

# إبن شهرآشوب المازندراني ومكانته العلمية

تأليف جواد كاظم البيضاني

مؤسسة الصفاء للمطبوعات بيروت – لبنان دار الكتــاب العـريــي بغـداد



# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيعِ

﴿ وَقُل رَّبِ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴿ آَلُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْ

صدق الله العظيم

[المؤمنون: ۲۹-۳۰]

#### الشكر

يتوجه الباحث بالشكر إلى كل من قدم العون والمساعدة وأخص منهم الأستاذ الدكتور قحطان عبد الستار الحديثي الذي أنجز هذا العمل تحت إشرافه ولتشجيعه المستمر والصبر الذي أظهره في قراءة فصول الرسالة ولإرشادته وتوجيهاته العلمية؛ والشكر للأستاذ الدكتور مرتضى النقيب لسعة صدره في إرشاد الباحث وتوجيهه ونصحه رغم مشاغله الكثيرة ولا يفوت الباحث أن يخص بالثناء والامتنان والعرفان إلى أساتذته، الأستاذ الدكتور حمدان الكبيسي والأستاذ الدكتور ناجي حسن واللذان صرفا من وقتهما في متابعة جهد الباحث وتشجيعهما ودعمهما المتواصل له.

وأذكر بالثناء والتقدير جهود الدكتورة صباح الشيخلي لتشجيعها المستمر وقد أفاد الباحث من توجيهاتها السديدة ذات الموضوعية والشمولية. ويقدم الباحث شكره للدكتورة زكية الدليمي ولكل أساتذه الكرام في كلية الآداب؛ قسم التاريخ.

كما ويرغب الباحث أن يشكر وبكل امتنان سماحة آية الله العظمى الشيخ اليعقوبي لاهتمامه بالموضوع ومساعدة الباحث في الحصول على المصادر والمراجع المرتبطة بالدراسة. ولا يفوتني أن أقدم امتناني إلى الشيخ محمد ذياب البيضاني وللأستاذ الفاضل جواد الكسار لجهدهما في طبع الكتاب. وأذكر بالخير أيضاً المساعدات القيمة والتشجيع الذي لقيه الباحث من الأخ العزيز الأستاذ حسنين فاضل معلة مدير عام العلاقات

الثقافية في وزارة التربية، والأخ العزيز الشاعر وليد حسين مدير المكتب الاعلامي في وزارة التربية، والأخ العزيز حسن زيد مدير العقود في وزارة التربية، كما يقدم الباحث شكره إلى الدكتور حبيب الشمري مدير عام الأبنية المدرسية في وزارة التربية لمساعدة الباحث في ترجمة النص الإنكليزي الخاص بالبحث والأخ عم الذي أشرف على ترجمة النص. . ويسجل شكره وتقديره للعاملين بمكتبة المجدد الشهرستاني الأخ الفاضل إياد السيد جواد السيد هبة الدين الشهرستاني والذي قدم تسهيلات للباحث وكل الباحثين من رواد مكتبة الجوادين وهذا ديدنه ورثه عن أجداده، أما الأخ الشيخ أبو على (منير صادق نجم) فيعجز الباحث عن شكره فكان نعم الأخ والصديق فقد خص الكثير من وقته وهو متفرغ يتنقل بين طلاب العلم يقدم لهم ما يحتاجون من مصادر ومراجع رغم مشاغله وارتباطه؛ فله مني ألف شكر ولإخوانه في المكتبة ومنهم الشيخ أبو زهراء. وأخيراً يقدم الباحث شكره إلى والده مثله الأعلى واسترته، نسأل الله العلي العضيم أن يحفظ العراق وأهله ويوفق الجميع لخدمة وطنهم العزيز



# بِسْعِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيعِ

#### المقدمة

المصادر الإمامية مجمعة على شخصية ابن شهرآشوب المازندراني أحد علماء الإمامية الكبار حتى ان بعضهم دعاه شيخ الطائفة أسوه بلقب الشيخ الطوسي أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (ت٤٦٠٦هـ/ ١٩٦٩م) ولم يكن هذا التعظيم مختص بالشيعة وحدهم بل ان كبار علماء أهل السنة اشاروا إليه بالمديح والثناء كالذهبي شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد (ت٨٤٧هـ/ ١٣٤٧م) والصفدي صلاح الدين خليل بن أيبك (ت٤٦٥هـ/ ١٣٦٢م) وابن حجر شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي العسقلاني (ت٢٩٥هـ/ ١٤٧٧م) والسيوطي جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر (ت١٩٥١م) من المناف ابن شهرآشوب بكر (تا٩١٩هـ/ ١٥٠٥م) . . . وغيرهم كثير . ترى ماذا أضاف ابن شهرآشوب المازندراني لتخصصاته العلمية حتى يلقب بمثل هذه اللقب وهل يحق لهؤلاء العلماء وصفه بالمجدد أو شيخ الطائفة وما هو نتاجه العلمي؟

هذه الأسئلة وغيرها يحاول الباحث الإجابة عليها من خلال عرضه لسيرة هذا العالم الكبير، وأهم نتاجه في حقول المعرفة التي صنف بها.

قسم البحث منهجياً إلى (أربعة فصول) فضلاً عن مقدمة وخاتمة الدراسة، تحدث الفصل الاول عن بيئته وعصره وهو بمثابة فصل تعريفي حيث يتناول جغرافية طبرستان ووعورة مناطقها وأثرها في اعاقة تقدم الفاتحين لتلك الديار واستغلال طبيعة هذه الأرض من قبل قوى المعارضة من خلال الثورات التي انطلقت ضد الأموين والعباسين. مما جعلها مكانا أمنا للعلويين اعداء الدولتين التقليديين الذين استطاعوا التغلغل في هذة البقاع ونشر الإسلام هناك.

كما تناول البحث الاوضاع السياسية في هذه المنطقة عامة لما لها من أثر على الأحوال القائمة في عصره من وضع سياسي مضطرب والصراع القائم بين الامراء والحكام المتنفذين وحالة الضعف الاقتصادي التي أصابت مؤسسات الدولة مع تفكك اجتماعي وشيوع حالة من البؤس والحرمان بين الناس، غير ان الحالة العلمية شهدت نوعاً من الازدهار في بعض الامارات والدويلات التي نشأت في هذه المنطقة.

تناول الفصل الثاني حياة ابن شهرآشوب منذ أيامه الأولى موضحاً اسمه ولقبه ثم أسرته وأثرها في بناءه الفكري مع تناوله لسيرته وأقوال العلماء فيه وأهم مصنفاته لعل أهمها «معالم العلماء» يتناول الباحث التعريف بالكتاب وتاريخ تأليفه والغرض منه، وعناصر الترجمة، أما الكتاب الآخر الذي لا يقل أهمية عن باقي كتب ابن شهرآشوب فهو الكتاب القرآن ومختلفه) وهذا الكتاب بحجمه وما يحتوية من معلومات وآراء غاية في الأهمية فهو كتاب (تفسير وفقه ولغة وفلسفة) غير ان الباحث عرف هذا الكتاب مع ذكره لتاريخ تأليفه والغرض من تأليفه وما قال العلماء في حقه مع مكانته التي أكتسبها لدى الشيعة.

اما الفصل الثالث فقد ضم أهم رحلاته والتي أنقسمت إلى نوعين، الاولى في طلب العلم انتهت في بغداد، اما الأخرى فكانت نشر ما تعلم حيث كانت بغداد منطلقاً لهذه الرحلة، مع ذكر أهم شيوخه، وبعض تلاميذه، تاركاً الخوض في تفاصيلة الفقهية والعلمية والفلسفية. كما

استعرض البحث باقي آثاره المخطوطة والمفقودة التي أشار إليها المصنفون.

وشمل الفصل الرابع مصنفه (مناقب آل أبي طالب) والذي يعد من مصادر الإمامية المهمة في الحديث والتاريخ، حيث خصص لدراسة منهج ابن شهرآشوب من خلال عرض البناء المنهجي الذي رسمه ابتداءاً من التعريف بالكتاب، اسمه، تاريخ تأليفه، الغرض من تأليفه، الخطة التي اعتمدت بالكتاب، ثم عرض مادته التاريخية وموارده. مع محاولة اعطاء نبذة مختصرة لأصول الحديث عند الإمامية، مع ذكر موارد ابن شهرآشوب في علم الحديث ثم يتناول باقي مادة الكتاب والتي قسمها الباحث حسب تخصصها.

#### تحليل المصادر

اعتمدت الدراسة على مصادر مختلفة وموارد متعدده من مصنفات للتاريخ العام إلى كتب للطبقات والسير، وكتب المدن والأقاليم إلى جانب مصنفات جغرافية وغيرها.

# كتب التاريخ العام

من كتب التاريخ العام الذي اعتمدته الدراسة كتاب المنتظم في تاريخ الملوك والأمم لابن الجوزي أبي الفرج عبد الرحمن بن علي (ت٥٩٧ه/ ١٢٠٠م) الذي غطى الحوادث التي تعرضت لها الدولة العربيه الإسلامية حتى قبيل وفاته مع تناوله لتراجم كبار علماء ومشاهير تلك الحقبة ويكتسب كتاب المنتظم أهمية كبيرة ليس لأن مؤلفه ممن عاصر ابن شهرآشوب، بل لأنه من المقربين إلى السلاطين والخلفاء فهو قريب على ما يحدث في

قصورهم، كما انه كان من المعنيين بالأحداث الطائفية التي شهدتها بغداد وتحدث عن عمليات السلب والتي ما كان لها ان تحدث لولا السياسات الاقتصادية والاجتماعية التي اتبعت من قبل السلاجقة ومعانات الناس نتيجة لهذه السياسه الخاطئة. ينفرد كتاب المنتظم ببعض التراجم لشيوخ ابن شهرآشوب (ت٨٨٥هـ/١٩٢) حيث يورد معلومات مهمة عن أبي الحسين الاسنوي أحمد بن عبدالله بن علي (ت٤٤١هـ/١١٤) وأبي الحسين الشحامي زاهر بن طاهر أبي عبدالله حين بن أبي بكر (ت٣٥هـ/١١٨٨) أبو الوقت السجزي عبد الاول بن أبي عبدالله عيسى بن شعيب بن إبراهيم (ت٥٥٥هـ/١١٨٨) وآخرون. ومن كتب التواريخ الخاصة باخبار الدول كتاب (تاريخ آل سلجوق) للمورخ عماد الدين محمد بن محمد بن محمد بن حامد الاصفهاني (ت٧٩٥هـ/ ١١٠٠م)، تناول مؤلف الكتاب الأوضاع المزرية التي يقوم بها بعض سلاطين آل سلجوق (\*\*)، كما تحدث عن حاله الضعف التي شهدها العالم الإسلامي والمؤلف من معاصري ابن شهرآشوب.

ومصنف أبو شامة شهاب الدين أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل المقدسي (ت٦٦٦هه/ ١٢٦٦م) المعنون (الروضتين في أخبار الدولتين النورية والأيوبية من النورية والصلاحية) والذي يتناول فيه أخبار الدولتين النورية والأيوبية من المصنفات المهمة. فمن خلال هذا الكتاب يمكن التعرف على الأوضاع العامة في الدولة ومفهوم الاتابكيات مع عرض حالة التشرذم ثم الوحدة النسبية المؤقتة التي حدثت للمسلمين بعد وصول صلاح الدين الأيوبي أبو المظفر يوسف بن أيوب بن شاذان (ت ٥٨٩ هـ/ ١٩٣٣م) إلى الحكم. ثم

 <sup>(\*)</sup> الاصفهاني، عماد الدين محمد بن محمد، تاريخ آل سلجوق، قدم له: يحيى مراد، ط۱،
 بيروت دار الكتب العالمية (۱٤۲٥ – ۲۰۰٤)، ص ٣٦١.

حالة الانحلال والصراعات الداخلية التي رافقت وصول خلفاء صلاح الدين إلى الحكم.

الكتاب فيه تراجم لشخصيات علمية وفكرية وهو من أبرز المصادر التي تحدثت عن حقبة مهمة عاشها ابن شهرآشوب متنقلاً بين بغداد والحلة والموصل وحلب. كما ان أبا شامة يأخذ معظم معلوماته من ابن أبي طي يحيى بن حميد بن ظاهر الطائي (ت١٤٤٠هـ/ ١٢٤٢م) وهو من تلاميذ ابن شهرآشوب.

وقدم كتاب الكامل الابن الأثير عز الدين أبو الحسن علي بن محمد الشيباني (ت ٦٣٠هـ/ ١٢٣٢م) معلومات قيمة للدراسة فقد ضم تراجم وافية لمعظم شيوخ ابن شهرآشوب كما ان هذا الكتاب يتحدث عن الاوضاع العامة التي شهدها العالم الإسلامي في الحقبة العباسية الماخره. وانتفعت الدراسة من كتاب (عيون التواريخ) لابن شاكر الكتبي محمد بن أحمد (ت ٢٦٤هـ/ ١٢٦٥م) والذي تنوعت مصادره، وابن شاكر الكتبي عرف باعتداله، فهو يورد ما تعرض له بعض علماء الشيعة بعد اكتشاف تشيعهم الأمر الذي دفع السلطات العباسية لاقالتهم كما حدث للفصيحي علي بن محمد بن علي (ت ١٩٥هـ/ ١١١٦م) كذلك يتحدث عن الدولة المزيديه وعن مدينة الحلة والتي انتشر بها التشيع بوقت مبكر.

#### كتب الطبقات

لكتب الطبقات مكانة خاصة في هذه الدراسة ويمكن تصنيفها إلى قسمين: التراجم الخاصة والتي تختص بطبقة من العلماء ذوي الاختصاص نحو تراجم القراء والنحاة والفقهاء...، وهناك كتب التراجم العامة والتي تغطي كل الفئات ورجال الدولة فهي تراجم شاملة غير انها تنقسم من

حيث التبويب إلى نوعين الاولى تبويب وفق حروف المعجم اما الأخرى فتبويب وفق سنة الوفاة.

ومن أبرز كتب التراجم العامة كتاب (تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والاعلام) للمؤرخ شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي والذي بوبه وفق سني الوفيات، وهو من المصادر المهمة فقد ترجم فيه لابن شهرآشوب بصورة وافية معتمداً على كتاب ابن أبي طي المؤرخ الحلبي الشهير واحد تلامذة ابن شهراشوب. والذي يعد المصدر الرئيس في انتقاء المعلومات عن ابن شهرآشوب وحيث ان كتب ابن أبي طي قد فقدت لذلك يعد تاريخ الإسلام للذهبي مورداً مهماً في هذا الجانب. وهناك كتاب (الوافي بالوفيات) للصفدي الذي لا يختلف من حيث الأهمية عن كتاب الذهبي في ترجمته الوافية لابن شهرآشوب وعرضه لسيرته وأهم مؤلفاته. ومن كتب التراجم الشاملة والتي بوبت وفق حروف المعجم كتاب (لسان الميزان) لابن حجر العسقلاني والذي يضم ترجمة وافية لابن شهرآشوب ويتحدث عن تراجم بعض شيوخه.

اما كتب التراجم الخاصة فيقف في مقدمتها كتاب لابن بابويه منتجب الدين علي بن عبدالله بن الحسن بن الحسين الرازي (ت٥٨٥هـ/١١٩٩م) والمعنون (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم) ويكتسب هذ الكتاب أهمية كبيرة لأنه تفرد بالترجمة لاسماء لم يهتد إليهم احد من قبله بل أصبح كتابه من أهم المصادر لاصحاب التراجم والمعاجم الذين الفوا في هذا الباب فمعظمهم اخذين منه ناقلين عنه (\*\*). يغطي الكتاب الحقبة الممتدة بين سنة ٤٦٠هـ/١٠٦٧م.

 <sup>(\*)</sup> كالشيخ المحدث الحر العاملي محمد بن الحسن بن علي (ت١١٠٤هـ/١٦٩٢م)، وافندي عبدالله الاصفهاني (اعلام القرن السادس الهجري)، والمحدث النوري حسين بن محمد =

وهي سنة وفاة الطوسي أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (ت٤٦٠هم/ ١٠٦٧م) حتى نهاية وفاته، فقد غطاها الكتاب بشكل مفصل حين تحدث عن معظم شيوخ ابن شهرآشوب الشيعة، واغرب ما في الأمر ان الرجلين كانا متعاصرين ووضعا فهرساً لعلماء الشيعة ومصنفيهم غير أن أحدهما لم يترجم للآخر.

ومن كتب التراجم التي اختصت بتراجم مصنفي علماء الشيعة كتاب (ترتيب خلاصة الأقوال) للعلامة الحلي الحسن بن يوسف بن علي (ت٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م).

اما طبقات الشافعية للسبكي أبو نصر عبد الوهاب بن علي (ت٧٧١ه/ ١٣٦٩م) فهو من كتب التراجم المهمة فيه تراجم لعلماء الشافعية ومصنفيهم. كذلك اعتمدت الدراسة على كتاب الاسنوي جمال الدين عبد الرحيم بن الحسين (ت٧٧٧ه/ ١٣٠٠م) والذي يضم تراجم لرجال الحديث والفقه والادب والتاريخ من اصحاب المذهب الشافعي، كما وان الاسنوي ينقل بعض الاحداث التاريخية التي شهدتها مناطق طبرستان (ه) وعموم المشرق الإسلامي. وضم كتاب (انباه الرواة على انباه النحاة) للقفطي جمال الدين أبي الحسن علي بن يوسف (ت٢٤٦ه/ ١٢٤٨م) والذي يضم تراجم لبعض شيوخ ابن شهرآشوب وافاد الدراسة بكثير من المعلومات،

تقي الطبرسي المازندراني (ت ١٣٢٠هـ/ ١٩٠٢م) في المستدرك على الوسائل... الخ ينظر، ابن بابوي، منتجب الدين أبو الحسن الرازي، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، مقدمة المحقق عبد العزيز الطباطبائي ط٢ (بيروت دار الأضواء، ١٤٠٦ – ١٤٨٦) ص ٤٩.

<sup>(\*)</sup> ينقل عمليات الاغتيال التي كان ينفذها (الباطنية) ضد خصومهم ينظر: الاسنوي جمال الدين عبد الرحيم، طبقات الشافعية تحقيق عبدالله الجبوري، ط1 (بغداد، مطبعة الارشاد ١٩٧٠)، ج١، ص ص ٥٦٥، ٥٦٥.

كذلك فان كتاب (بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة للحافظ جلال الدين السيوطي) ذكر أخبار مهمة عن شيوخ ابن شهرآشوب خاصة في جزئه الاول من كتابه والذي تحدث فيه عن ابن شهرآشوب كما ألقى كتاب (طبقات المفسرين) للداؤودي شمس الدين محمد بن علي (ت٩٤٥هـ/ ١٥٣٨م) ضوءاً على سيرة ابن شهرآشوب وحياته وهذه المصادر بوبت على حروف المعجم.

# الكتب الجغرافية

وفي كتب الجغرافية مادة قيمة تتحدث عن طبرستان وباقي أقاليم المشرق الإسلامي وأحولها الاقتصادية والسياسية والاجتماعية ومن هذه الكتب كتاب البلدان لليعقوبي أحمد بن أبي يعقوب بن جعفربن وهب (ت٢٩٢هـ/ ٨٩٥م) وكتاب (مسالك الممالك) للاصطخري أبو اسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي (ت٤٤٦هـ/ ٨٧٨م).

ومختصر كتاب البلدان لابن الفقيه الهمذاني أبو بكر أحمد بن محمد (ت٣٦٥هـ/ ٩٧٥م) إضافة إلى كتاب (أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم) للمقدسي أبو عبدالله محمد بن أحمد (ت٣٧٥هـ/ ٩٨٥م). وكتاب (آثار البلاد وأخبار العباد) للقزويني زكريا بن محمد بن محمود (ت٢٢٦هـ/ ١٢٨٨م) وكتاب (معجم البلدان) لياقوت الحموي شهاب الدين أبو عبدالله (ت٢٨٦هـ/ ١٢٢٨م).

ويعد كتاب (المسالك والممالك) للاصطخري من المصادر الجغرافية المهمة لاحتوائه على معلومات دقيقة عن الطرق والتضاريس ومواقع الجبال وحدود كل ولاية كما وان الاصطخري حدد المسافات بين البلدان وعلى ما يبدو فان لاسفار الاصطخري الكثيرة جعلتة على اطلاع ومعرفة بهذه

الأقاليم وتحديد مسالكها وممراتها مع ذكر اسماء أهم جبالها وحدودها. بيد ان الاصطخري لم يتحدث عن مدن بعينها بشكل وافي نحو مدينة أمل وبعض قصبات طبرستان. ويعد كتاب (البلدان) لليعقوبي من المصادر المهمة لاحتوائه على مادة جغرافية وتاريخية مهمة. وكتاب مختصر البلدان لابن الفقيه هو تلخيص لكتاب البلدان للجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر البصري (ت٢٥٥هـ/ ٨٦٨م)(\*) غير ان ابن الفقيه أضاف إليه معلومات جغرافية وتاريخية، حيث غطت هذة المعلومات معظم المشرق الإسلامي بما في ذلك طبرستان، حتى أواخر القرن الثالث الهجري كما يتحدث عن فتوحات هذة المنطقة مع ولاتها إضافة إلى معلومات أخرى قيمة. ومن الكتب المهمة التى اعتمدت الدراسة كتاب ياقوت الحموي المعروف بـ (معجم البلدان) والذي يتناول مواقع المدن الإسلامية وحدودها ويتطرق إلى معلومات تاريخية وسياسية واقتصادية مهمة. وهو بمثابة قاموس جغرافي رتب على حروف المعجم وعلى ما يبدو فان ياقوت الحموي قد أخذ معلوماته من كتب الجغرافيين والمؤرخين الكبار أمثال الاصطخري وابن الفقيه، والمقدسي إضافة إلى معاينه بعض هذه المدن التي زارها بنفسه وسجل ملاحظاته ومشاهداته ومما تميز به ياقوت الحموي في هذا الكتاب الموضوعية والدقة في الوصف فهو يذكر جميع الروايات للمقارنة ثم يرجح الرواية التي تتفق مع العقل كما هو الحال بالنسبة لاشتقاق اسم طبرستان، فهو يورد جميع الروايات الخاصة لهذا الاسم مع ترجيحة لرواية يقول فيها اسم طبرستان مشتق من (طبر) و(ستان) ثم يذكر معناها .

<sup>(\*)</sup> كراتشكوفسكي، اغناطسيوس يوليانوفتشي، تاريخ الأدب الجغرافي العربي، ترجمة صلاح الدين عثمان هاشم، ط٢ (بيروت، دار الغرب الإسلامي، ١٤٠٨ – ١٩٨)، ص١٤٤.

اما الكتاب الآخر الذين لا يقل أهمية عن كتاب ياقوت الحموي فهو كتاب (آثار البلاد واخبار العباد) للقزويني والذي يضم معلومات تاريخية وجغرافية مهمة إضافة إلى ترجمته لعدد كبير من العلماء.

وللكتابين أهمية كبيره في رفد الدراسة بمعلومات غاية في الأهمية لأنهما يتحدثان عن الحياة الاقتصادية والعلمية فضلاً عن ترجمتهما لعدد من العلماء، وان اختلفا في طريقة العرض والمنهج فقد بوب ياقوت الحموي كتابه وفق حروف المعجم اما القزويني فيقسم العالم إلى سبع أقاليم ثم يذكر مدن هذه الأقاليم معتمداً نظام التبويب المعجمي نفسه الذي اعتمده ياقوت في كتابه، كما ان ياقوت الحموي والقزويني يشيران إلى أهم المتغيرات التي حدثت على أوضاع الناس العامة من الناحية السياسية والاقتصادية والعلمية.

#### كتب النسب

وكان لمصنفات الانساب مكانها في هذه الدراسة وفي مقدمتها كتاب (الانساب) للسمعاني أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور (ت٥٦٢ه/ ١٦٢٩م) والكتاب يبحث في معنى الانساب الخاصة للعلماء ورجال الدولة ويكتسب هذا الكتاب أهمية لتناولة أصول هذه الانساب وجذورها وهي فائدة غير متوافرة في كثير من المصنفات، فهو يعطي معاني هذه الانساب التي ترتبط بالمهن والاعمال التي يمارسها المترجم لهم والتي يشاع استخدامها في عصر ابن شهرآشوب وكذلك النسب إلى مدنهم وقبائلهم، نحو الفراوي أو الابنوسي وغيرها من الانساب التي عرفها السمعاني وذكر الاشخاص الذين نسبت إليهم، وقسم من هؤلاء كانوا من شيوخ ابن

شهرآشوب. ومن كتب الانساب الأخرى كتاب (عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب) لابن عنبه جمال الدين أبو العباس أحمد بن علي بن الحسين (ت٨٢٨هـ/١٤٢٤م) وهو من كتب الانساب المهمة يتحدث فيه ابن عنيه عن الظروف التي دفعت العلويين للهجرة إلى الولايات الإسلامية المترامية ودورهم في نشر الإسلام بطبرستان ورويان وديلمان. مع ذكره لعلاقة الأسرة العلوية مع بعضها البعض ويتحدث أيضاً عن العلويين ممن تتلمذ ابن شهرآشوب على أيديهم.

# كتب الأدب

كذلك اعتمد الباحث على بعض المصادر الأدبية لعل من أبرزها معجم الأدباء لياقوت الحموي. وهو بمثابة موسوعة لأهل الأدب قام ياقوت بتبويبها وفق نظام المعجم وعلى الرغم من ان ياقوت ترجم لاعداد كبيرة من أهل الأدب وفنونة وفيهم عدد من شيوخ ابن شهرآشوب غير انه لم يذكر اسماء أدباء ومصنفين كبار مثل الطبرسي أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل (ت١١٥٣هم/ ١١٥٣م) والفتال النسيابوري محمد بن الحسن بن علي ابن أحمد (ت٥٠٥هم/ ١١١٤م) والظاهر انه غفل كثير من أدباء الإمامية ولم يشر إليهم رغم مكانتهم التي يتمتعون بها بين أقرانهم.

# كتب تواريخ المدن

ومن الموارد المهمة التي اعتمدها الباحث الكتب المؤلفة في تاريخ المدن والأقاليم والتي تحتوي على مادة أساسية لموضوع هذه الرسالة ومن أهمها كتاب (تاريخ طبرستان) لابن اسفنديار بهاء الدين محمد بن حسين (ت ١٢١٦هـ/ ١٢١٦م) والذي استسقى معلوماته من خلال رحلاته التي

ذكرها في مقدمة كتابه فقد كان في بغداد عام ٢٠٦هـ/ ١٢٠٩م (\*) وزار الري أيضاً وقد حصل على كتاب أبي الحسن علي بن محمد النيزدادي المعنون (تاريخ طبرستان) من مكتبة الملك رستم بن على بن شهريار والذي ألف باللغة العربية ويتكون من عدة أجزاء (\*\* وعلى ما يبدو فان ابن اسفنديار قد اعتمد هذا المصنف في تأليف كتابه الذي وضعه باللغة الفارسية. وكتاب ابن اسفنديار يتحدث إلى سنة ٦٠٦هـ/ ١٢٠٩م يتناول فيه تاريخ طبرستان حكامها وطبيعة الحياة فيها، وأبرز علماتها مع حديثة عن الاسر التي حكمت في طبرستان ويبدء كلامه في هذا الكتاب بسرد بعض الأساطير الفارسية غير انه ينتقل إلى الموضوعية بعد وصوله إلى الفتوحات الإسلامية. يكتسب تاريخ طبرستان أهمية كبيرة لأن مؤلفة عاش بنفس الفترة التي عاشها ابن شهرآشوب، فهو يتحدث عن الاسر الحاكمة بصورة تفصيلية مع تناول الحياة العامة في طبرستان بعد ان يتحدث عن جغرافية طبرستان بصورة تفصيلية اما مصنفات ابن العديم كمال الدين أبى القاسم عمر بن أحمد الحلبي (ت٦٦٠ هـ/ ١٢٦١م) فتكتسب أهمية كبيرة حيث تتحدث عن حلب بصورة تفصيلة فهي توضح تواجد الشيعة في هذه المدينة قبل وبعد وصول ابن شهرآشوب لها مما يعطى تصور للدور الذي لعبه ابن شهرآشوب في اظهار التشيع هناك ومن هذه المصنفات (زبدة الحلب في تاريخ حلب) كما ان لكتب ابن العديم أهمية أخرى لانه ينقل معلومات من ابن أبي طي الذي يعد من المصادر المهمة لتاريخ حلب وهو من تلاميذ ابن شهرآشوب.

<sup>(\*)</sup> ابن اسفنديار بهاء الدين محمد بن حسين، تاريخ طبرستان، ترجمة: أحمد محمد نادر، ط ١ القاهرة المجلس الاعلى للثقافة ٢٠٠٢، ص ١٩٠.

<sup>( \*\* )</sup> ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ترجمة: أحمد محمد نادر، ط١ القاهرة المجلس الاعلى للثقافة ٢٠٠٢، ص ٢٢ – ٢٣.

### المراجع الحديثة:

زودت المراجع الحديثة هذه الدراسة باخبار غاية في الأهمية وأثرتها بكثير من معلوماتها، ومنها كتاب (الشيعة في إيران دراسة تاريخية) لرسول جعفري الذي حوى معلومات مهمة تخص الوضع في إيران خلال القرن السادس الهجري، وتحدثت عن ظروف تحول إيران نحو التشيع بعد ان سادتها المذاهب السنية في قرون خلت، ويتحدث جعفريان عن طبيعة العلاقة بين الامارات المحلية وبين الخلافة في بغداد.

وكتاب (جهاد الشيعة في العصر العباسي الأول) لسميرة مختار الليثي حيث تحدث عن أهم ثورات العلويين وانتشار التشيع في إيران على أيديهم ودورهم في نشر الإسلام في المناطق النائيه والتي اتخذت منها ملاذاً لهم. اما كتاب (تاريخ العراق في العصر السلجوقي) للدكتور حسين أمين الذي اعتمد على عدد من المصادر المهمة ذات الصلة بالرسالة فقد أفاد الباحث في متابعة بعض المراكز العلمية وتطورها مع تتبع الاوضاع الاقتصادية والاجتماعية.

وفي هذا المحتوى تبرز دراسة عماد الدين خليل المعنونة (عماد الدين زنكي) الذي غطى فيها بايجاز أبرز الأحداث السياسية التي عاشها العالم الإسلامي خلال القرن السادس الهجري. وهناك دراسات ذات أهمية كبيرة غطت وبصورة مختصرة ومركزة الاحداث الذي عاشها العراق وإيران أبان السيطرة السلجوقية ومنها كتاب (سلاجقة إيران والعراق)، لعبد المنعم محمد حسنين.

اما كتب التراجم الحديثة التي أفادت الرسالة فيقف في مقدمتها كتاب (رياض العلماء وحياض الفضلاء) لعبد الله افندي الاصفهاني والذي ضم تراجم لمعظم شيوخ وتلاميذ ابن شهرآشوب. وتكتسب موسوعة السيد الخوئي (معجم رجال الحديث) أهمية كبيرة لاعتماد مؤلفها أسلوب التمحيص والتدقيق في البحث وهي سمة قلما نجدها عند الرجاليين الذين نقلوا أكثر مما أضافوا.

# الرسائل والاطاريح الجامعية:

اما الرسائل والاطاريح فنشير إلى ما كتبه مهدي جواد حبيب في رسالته (الدولة العلوية في طبرستان) والذي تعرض إلى انتشار التشيع في طبرستان وطبيعة العلاقة بين هذه المقاطعة العصية وبين الامارات الإسلامية الأخرى، وأسباب معارضة الأهالي لسياسة العباسيين، كذلك الحال بالنسبة لدراسة عبد الحسين مهدي الرحيم بعنوان (الشيخ المفيد) التي تحدثت عن انتشار التشيع في بغداد ومراكزه ودور الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان بن عبد السلام (ت٤١٣هه/ ١٠٢٢م) في ذلك.

وتتوفر في اللغة الفارسية بعض المصادر المهمة مثل تاريخ طبرستان لابن اسفنديار وهي النسخة الاصلية الموجودة في مكتبة أمير المؤمنين في مدينة النجف الاشرف والتي احتوت على معلومات لم تنقل إلى العربية بصورة دقيقة، وأخيراً فان كتاب مرعشي ظهير الدين بن نصير الدين (تاريخ طبرستان ورويان ومازندران) لا يخلوا من الأهمية لأن المصنف استطاع الحصول على مصادر فقدت في وقتنا الحاضر.

ما من شك ان الباحث واجه عديد من المشاكل التي وقفت امامه لعل من اميزها ان ابن شهرآشوب لم يعرف شيوخه تفصيلاً من خلال ذكر اسمه المقدمة ٢٣

ونسبه ولقبه الكامل بل يكتفي بذكر الاسم نحو قوله عن (عبد العزيز) (۱) وربما يذكر الاسم والنسب نحو قوله (عبد اللطيف البغدادي) (۲) وقد يكتفي باللقب نحو قوله (الفراوي) أو (الفصيحي) (۱) الأمر الذي يدفع الباحث للبحث عن تراجم كل من حمل هذا اللقب ثم اجراء مقارنة بين هؤلاء للوصول إلى الشيخ الذي قصدة ابن شهرآشوب فهو مثلاً يذكر (الكرماني) (۱) فهناك أبو عبدالله الكرماني وهو محمد بن أبي الفجر وهو شخص غير معروف رغم ان الشيخ عباس القمي ذكره ضمن ترجمته للكرماني وقد يرد اسم شمس الدين الكرماني وهو ما لا يتوافق مع الترجمة لأن شمس الدين هذا توفي سنه (۲۸۷ه/ ۱۳۸۶م) فيكون الأقرب إلى الصواب هو أبو الفضل الكرماني والذي قال عنه المرزا الأفندي في رياض العلماء: «كان من أعاظم العلماء وكناه بركن الإسلام، ويروى انه من العامة» (۱۹ وابن شهرآشوب يعده أيضاً من العامة.

هذا إلى ان سني وفاة المترجم لهم عند ابن شهرآشوب هي الأخرى شكلت مشكلة كبيرة امام الدراسة فهو كبقية المصادر الإمامية التي لا تذكر سني الوفاة ولا إلى الحقبة الزمنية التي عاشها المترجم له مما يدفع إلى الارباك بسبب التشابه الحاصل بين الاسماء وقد حاول الميرزا أفندي

<sup>(</sup>١) ابن شهراشوب، مناقب آل أبي طالب، (بيروت، دار المرتضى للطباعة) ج١، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج١ ص١٠.

<sup>(</sup>٣) م. ن ج١ ص١٢.

 <sup>(</sup>٤) القمي، عباس، الكنى واللقاب، (النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية، ١٩٥٦) ج٣، ص٩٧.

 <sup>(</sup>٥) عبدالله افندي الاصفهاني، رياض العلماء وحياض الفضلاء، تحقيق: أحمد الحسيني،
 (قم، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، ١٤٠٣هـ) ج٥، ص٤٩١ ص٤٩٢.

الاصفهاني معالجتها فعلى سبيل المثال وجد ان المقصود بمسعود الصوابي هو نفسه مسعود بن علي الصوابي، وانما ذكر بمسعود الصوابي للاختصار كذلك عالج الكثير من الاسماء الواردة في كتابة رياض العلماء وغيرها. ومن الواضح ان استخدام المصطلحات الرجالية ليس غريبة على ابن شهرآشوب فهو من الرجالين حيث عده السيد الخوئي (بالمعتبرين منهم) واستخدامة لمثل هذه المفردات الرجالية دفع الباحث للجوء إلى كتب الرجال الشيعة.





## المبحث الأول

#### بيئته

#### ١ - الجغرافية التاريخية لطبرستان

يرى ابن الفقيه (۱) ان اسم طبرستان مشتق من كلمة (طبر) الذي يشق به الأحطاب وستان والتي تعني المكان فيكون مجمل المعنى مكان الفؤوس. وطبرستان (\*) بفتح أوله وثانيه وكسر الراء هكذا ورد عن ياقوت

<sup>(</sup>۱) ابن الفقيه، أحمد بن محمد الهمذاني (بريل - ليدن - ۱۹۳۸م)، مختصر كتاب البلدان، ص٤٠٤.

<sup>(\*)</sup> وردت معاني كثيرة لكلمة طبرستان حمل بعضها طابع إسطوري حاول الباحث تجنبها، فعلى ما ينقل ابن الفقيه ان معنى طبرستان هو ان بعض الاكاسرة أراد حبس الجن الذي في جيشه بعد ان تحرج منهم، فأشاروا عليه بجبال طبرستان وانه (أي الملك) زارهم أو اناب من يزورهم فسألهم عن حاجتهم فقالوا له (طبرها طبرها) والهاء بمعنى الجمع في كلام الفرس فزودهم بالاطبار لازالة الاشجار والاغصان المتشابكة، وبعد عام اوفد إليهم يتفقدهم فوجدهم وقد شيدوا منازل لهم ثم سالهم عن حاجتهم فقالوا (زنان زنان) أي نريد نساء حيث حملت إليهم بامر كسرى من في الحبوس من النساء وهي رواية غير مرجحة عند ياقوت الحموي رغم انه ادرجه في معاني طبرستان. وعن حسن وجوه سكان هذه الولاية يقول المعقوبي ان كسرى يزدجر خلف به جواريه فحسنت وجوه أهله من قبل أولئك الجواري لأن أمل طبرستان أولادهن. ينظر: اليعقوبي، البلدان، وضع حواشيه: محمد أمين حناوي، البلدان، ص ص ١٠٣٠ العلمية، ١٤٢٢ه / ٢٠٠٢م) ص ١٩٠٩ ابن الفقيه، مختصر كتاب البلدان، ص ص ٣٠٠ - ١٠٣٠ ياقوت الحموي، معجم البلدان، تصحيح وترتيب: محمد الخانجي الكتبي، ط١، (القاهرة، مطبعة السادة، ١٣٢٤ – ١٩٠٦)، ج٥، ص ص ٢٠٠٠ الخانجي الكتبي، اثار البلاد واخبار العباد، (بيروت، دار صادر، بلا)، ص ٤٠٠٠.

الحموي<sup>(۱)</sup> والذي يعلل اشتقاق الأسم من الأطبار التي يكثرون سكان هذه الولاية حملها في حربهم وسلمهم فمن المرجح إنها: "لكثرتها فيهم سميت بذلك ويجمل معنى طبرستان ب: "موضع الاطبار" وعند ابن اسفنديان<sup>(۲)</sup> انها كإسمها (طرب وبستان) أما معنى طبرستان عند عبدالله افندي<sup>(۳)</sup> (أعلام القرن الثاني عشر) فيختلف عما قاله ابن الفقيه ونقله الحموي فيورد معناها برناحية الجبل) وهو بذلك يوافق السترنج<sup>(1)</sup> الذي يرى إن معنى طبرستان تعني "بلاد الجبل" لأن "طبر" في لغة تلك البلاد معناها الجبل.

وطبرستان ولاية كبيرة تشمل بلاد كثيرة وينسب إليها عدد كبير من العلماء (٥)، وربما يطلق عليهم الطبري أو طبرسي وكلاهما واحد فسائر، العلماء المعروفين بالطبرسي كانوا من أهل هذه الولاية ويقول الافندي (٦): «ولا حاجة إلى القول بان الطبرسي والطبري من باب التغير في النسب».

وفي القرن السادس بطل استعمال اسم طبرستان وحل محله مازندران (۷).

<sup>(</sup>١) معجم البلدان، ج٥، ص١٧.

 <sup>(</sup>۲) تاریخ طبرستان، ترجمة وتعلیق، أحمد محمد نادر، ط۱، (القاهرة، المجلس الاعلی للثقافة، ۲۰۰۲)، ص ۹۱.

 <sup>(</sup>٣) رياض العلماء وحياض الفضلاء، (قم، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي،
 (٣) رياض العلماء وحياض الفضلاء، (قم، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي،

<sup>(</sup>٤) بلدان الخلافة الشرقية، نقله إلى العربية: بشير فرنسيس، كوركيس عواد، (بغداد، مطبعة الرابطة، ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م)، ص ٤٠٩٠.

<sup>(</sup>٥) ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر (ت٦٨١هـ/ ١٢٨٢م)، وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان، تقديم: محمد عبد الرحمن المرعَشلي، ط١، (بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م)، ج١، ص ص٣٢٩ - ٢٣٠.

<sup>(</sup>٦) رياض العلماء، ج١، ص ص ٥٠ - ٥١.

<sup>(</sup>٧) لسترنج، بلدان الخلافة الشرقية، ص ٤٠٩.

يقول ياقوت الحموي<sup>(۱)</sup>: "ولا أدري متى سميت بمازندران فانه اسم لم نجده في الكتب القديمة وانما نسمع من أفواه أهل تلك البلدان ولا شك انهما واحد» وهو اسم محدث على ما ينقل ابن اسفندريا<sup>(۲)</sup> مشتق من موز وهو جبل يمتد من حد جيلان حتى كلار وقصران وكان يقال له سوزكوه ثم يقول: "إن هذه الولاية كانت داخل جبل موز». ويرى لسترنج<sup>(۳)</sup> إن أول من ذكر اسم مازندران هو ياقوت الحموي، ومن المرجح ان استخدام هذا الاسم بدأ خلال القرن السادس الهجري واتسع استخدامه في المنتصف منه.

# موقع طبرستان وحدودها :

قسم الجغرافيون المسلمون المعموره إلى سبعة أقاليم، وذكروا أسماء المدن المشهوره والبلدان المعروفه التي يضمها كل أقليم من تلك الأقاليم السبعه، فذكر ابن رسته (٤) (ت ٢٩٠٨ه/ ٢٩٠٩م) أحد البلدانيين المسلمين وقوع طبرستان في الأقليم السابع ويتفق معه المقدسي في (البدء والتاريخ) وشيخ الربوه (٥) (٧٢٧ه/ ١٣٢٦م) في (نخبة الدهر). تقع طبرستان في شمال إيران قال عنها قدامة بن جعفر (٦) (278 = 780): "هي أقصى نحو

 <sup>(</sup>۱) معجم البلدان، ج٥، ص١٧. عن اسم طبرستان يقول القزويني: •طبرستان معروفة والعجم يسمونها مازندران، انظر: القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>۲) تاریخ طبرستان، ص ۷۳.

<sup>(</sup>٣) بلدان الخلافة الشرقية، ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) ابن رسته، أبو علي بن عمر، الاعلاق النفيسه، (بريل، ليدن، ١٨٩١م)، ص٩٧.

 <sup>(</sup>٥) المقدسي، مطهر بن مطهر، البدء والتاريخ، باعتناء كلمان هوار (مطبعة رطرند، باريس، ۱۹۱۹)، ص٥١، شيخ الربوه، شمس الدين أبي عبدالله محمد ن أبي طالب الانصاري الدمشقي، نخبة الدهر في عجائب البر والبحر. (باعتناء أ.ف.ميهرن. لايبزك ١٩٣٢)، ص٠٢٠.

 <sup>(</sup>٦) الخراج وصناعة الكتاب، شرح وتعليق: محمد حسين الزبيدي، (بغداد، دار الرشيد للنشر،
 ١٧٥)، ص ١٧٥.

الشمال». حيث تمتد على طول ساحل بحر الخزر الجنوبي الغربي ثم يلي ذلك من جهة الشرق برية الترك ومن الجنوب بعض قومس والري وقزوين وشيء من اذربيجان وشمال جرجان وقومس حدودها الشرقية أما من الغرب فتحدها أذربيجان وبعض الران وجزء من بحر الخزر(١).

ما يميز هذه الولاية هو انتشار الجبال<sup>(\*)</sup>، والتي تؤلف مساحة واسعة من أرضها حيث وصفت هذه الجبال بالمنعة وصعوبة المسالك مع كثرة الغابات وتشابكها ومن أعظم هذه الجبال كما يقول الاصطخري هو جبل دوماند (ماوند) والذي وصفه بانه جبل وسط جبال يعلو فوقها كالقبة ويحيط بالموضع الذي يعلو على جبال نحو أربعة فراسخ... ويرتفع من أعلاه دخان دائم الدهر كله<sup>(۲)</sup>.

ويهيمن جبل دوماوند على انحاء طبراستان كلها يعده المسعودي (٣) (ت٣٤٦هـ/ ٩٥٧م) بأعلى جبال العالم، وقد عده ابن اسفنديار من عجائب طبرستان فيقول في ذلك: «هو على شكل قبة مخروطية الشكل وجوانبه

<sup>(</sup>۱) الاصطخري، مسالك الممالك، (ليدن، مطبعة بريل، ۱۹۲۷)، ص ص ٣٠٠- ٢٠٠٧؛ قدامة بن جعفر، الخراج وصناعة الكتاب، ص ١٧٥؛ القزويني آثار البلاد واخبار العباد، ص ٤٠٥؛ عسكري، على باب، آمل، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ط١، (طهران، مركز دائرة المعارف الإسلامية، ١٩٧٠هـ/ ١٩٩١م)، المجلد الاول، ص ص ٣٠٠ - ١٩٣٠.

<sup>(\*)</sup> تتميز اسماء السلاسل الجبلية في طبرستان باسماء الاسر الحاكمة في المناطق الجبلية لذلك تخضع هذه الاسماء للتغير من هذه السلاسل جبال قارن نسبة إلى أسرة حكمت في جبال طبرستان وفيرستان وجبال قادوسيان نسبة إلى اسرة آل قادوسيان، ينظر: حبيب، مهدي جواد، الدولة العلوية في طبرستان، رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية الأداب، جامعة بغداد، مطبوعة على الالة الكاتبة، ١٩٦٨، ص ص ٨ - ١١.

<sup>(</sup>٢) الاصطخري، مسالك الممالك، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) التنبيه والاشراف، تصحيح ومراجعة: عبدالله إسماعيل الصاوي، (بغداد، طبع أوفسيت، مكتبة المثنى، ١٩٣٧م)، ص ٤٤.

مكسوة بالثلوج على الدوام... وعندما تقف على سطح الجبل يظهر بحر المخزر يجري أمامه والجبال من حوله كالتلال»(١) على أن الجبال تحيط بطبرستان من جهاتها الأربع، ويصف امتدادات الجبال بالقول: «وتمتد طولاً وعرضاً»(١) والحقيقة فإن الجبال تحد هذه الولاية من جميع الاتجاهات، فجبل قارن يفصلها عن قومس وهو جبل عظيم على ما يقول المسمعودي(٣). وتغطى السفوح الشمالية من هذه السلسلة غابات من نوع الأشجار القصيرة.

ولم تترك الجبال إلا ساحلاً ضيقاً يفصلها عن بحر الخزر ويأخذ بالاتساع بتجاه الديلم (٤) فتكون طبرستان بمثابة قلعة ذات مسالك وأودية متشعبة ووعرة (٥) تمثل الجبال أسوارها والمسالك الضيقة مداخلها.

وبالإضافة إلى ما تتمتع به طبرستان من حصانة فإن لموقعها أهمية كبيرة فهو يمثل عقدة المواصلات بين خراسان وبلاد ما وراء النهر وبين عاصمة الخلافة فكانت تثير قلق دائم للدولتين الأموية والعباسية (٦).

وطبرستان ذات صيف حار رطب وشتاء معتدل في المناطق السلهية

<sup>(</sup>۱) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ص ۹۶.

<sup>(</sup>۲) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ص ۸۸.

<sup>(</sup>٣) التنبيه والاشراف، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٤) الاصطخري، مسالك الممالك، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط٤، (القاهرة، دائرة المعارف، ١٩٧٧)، ج٤، ص ٢٧١.

 <sup>(</sup>٦) فلهاوزن، بوليوس، تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام إلى نهاية الدولة الأموية، ترجمة:
 محمد عبد الهادي أبو ريدة، (بنغازي، دائرة الثقافة العامة بوزارة التربية والتعليم، ١٩٧٥)،
 ص ٤٢٤.

والأرض المنخفضة (١)، وهي كثيرة الامطار صيفاً وشتاءً (٢).

ومن أبرز أنهارها نهر هواز الذي يقسم مدينة آمل إلى شطرين حيث يصب في بحر الخزر وتوجد أنهار أخرى في طبرستان (٣)، وليس بجميع طبرستان نهر تجري فيه سفينة (٤) فكان ذلك معوق أمام سفن الروس من دخول آمل بعد تعرضهم للمدن المطلة على بحر الخزر حيث عاثوا فيها فساداً (٥).

ولا يخلوا سطح طبرستان من بعض المناطق الرملية مثل صحراء (ليكاني)<sup>(1)</sup> وصحراء (كاذر)<sup>(۷)</sup> وعليه فإن تضاريس طبرستان متنوعة كما أن الغالب على سهولها الحشائش وجبالها الغابات والغالب على سهولها الغياض كما ينقل الجغرافيون العرب بان «الماء والغياض غالب بها إلا ما كان من المستعليه في الجبال فانها ايبس»<sup>(۸)</sup>.

أما أهم مدن طبرستان فمدينة آمل وساريه (٩) حيث تعد آمل مستقر الولاة على ما يقول الاصطخري (١٠) والذي وصفها بالقول: «وآمل أكبر من

<sup>(</sup>۱) عسكري، على باب، آمل، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ط١، (طهران، مركز دائرة المعارف الإسلامية، ١٣٧٠هـ، المجلد الاول، ص ٦٨٨.

<sup>(</sup>٢) الاصطخري، مسالك الممالك، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٣) عسكري، على باب، آمل، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، المجلد الاول، ص٦٨١.

<sup>(</sup>٤) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ص ۲۱۲.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٧) م.ن، ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>A) المقدسي، أبو عبدالله محمد بن أحمد البشاري، أحسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، (ليدن، مطبعة ليدن، ١٩٠٦) ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٩) قدامة، الخراج وصناعة الكتابة، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>١٠) مسالك الممالك، ص ٢١١.

قزوين مشتبكة العمارة لا يعلم بقدرها أعمر منها في هذه النواحي» وقد تعرضت هذه المدينة إلى الخراب عام ٤٢٦هـ/ ١٠٣٥م على يد السلطان مسعود الغزنوي (٤٢١ - ٤٣٠هـ/ ١٠٣٠ - ١٠٤٠م) اما قصبتها الثانية فهي مدينة ساريه (٢).

وبذلك تكون تضاريس طبرستان متنوعة ومختلفة رغم انتشار الجبال فيها إلا أن أرضها لا تخلوا من صحاري أو من سهول. كذلك كسبها موقعها أهمية من خلال الاتجار مع البلغار والترك والروس وغيرهم من الأقوام ويتم ذلك عبر بحر الخزر وهي عوامل ساهمت بحفاضها على استقلال ذاتي ومنعة عبر العصور.

## فتوح طبرستان:

يوصف أقليم طبرستان بصعوبة مسالكه ووعورة أرضه والغالب على هذه النواحي الجبال<sup>(٣)</sup> ويبدو أن هذه التضاريس وقفت حائلاً دون توغل المسلمين في هذا الاقليم.

يصور لنا البلاذري<sup>(٤)</sup> أبو الحسن أحمد محمد ابن يحيى (ت٢٧٩هـ/ ٨٩٣م) علاقة المسلمون يغزون طبرستان ونواحيها فربما أعطوا الآتاوة عفواً وربما أعطوها بعد قتال» وينقل

 <sup>(</sup>۱) عسكري، على بابه آمل، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ط١، (طهران، مركز دائرة المعارف الإسلامية، ١٣٧٠هـ/ ١٩٩١، المجلد الاول، ص ٦٩٢.

<sup>(</sup>٢) الاصطخري، مسالك الممالك، ص٢١١؛ ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) الاصطخري، مسالك الممالك، ص ص٣٠٦ - ٣٠٠؛ ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ص ١٦٠ - ١٧.

<sup>(</sup>٤) فتوح البلدان، تحقيق: رضوان محمد رضوان، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٣٩٨هـ – ١٩٧٨م) ص٣٣٠.

الطبري<sup>(۱)</sup> أبو جعفر محمد ابن جرير (ت ٢١٠هـ/ ٩٢٢م) إن أول تماس بين المسلمين وسكان طبرستان حدث في خلافة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (١٣ – ٢٣هـ/ ٦٣٤ – ٦٤٣م) سنة ٢٢هـ/ ٦٤٢م وأدع المسلمون خلالها أهل طبراستان على دفع الجزية، وفي عام ٣٠هـ/ ٢٥٠م غزا سعيد بن العاص (ت 0.0 هـ/ ٢٥٨م) جرجان وطبرستان دون تحقيق نتائج حاسمة (٢٠٠٠م).

والواقع إن البلاد الجبلية الواقعة إلى الجنوب الشرقي من بحر الخزر كانت منطقة تقطع اتصال الأرض الإسلامية قطعاً يضايق مواصلات الدولة (۲)، وهو ما يعني أن أي تمرد أو ارتداد أو امتناع من قبل أهل طبرستان أو جرجان من خلال نقظهم المواثيق مع المسلمين يعني قطع طريق خراسان، وقد حدث ذلك بعد عزل سعيد بن العاص وفي ذلك يقول الطبري (٤): «فلم يكن أحد يسلك طريق خراسان من ناحية قومس إلا على وجل وخوف من أهل جرجان، وكان الطريق إلى خراسان من فارس إلى كرمان».

ورغم الحملات العديدة التي شنت من قبل المسلمين لفتح هذا الولايه إلا أن أهل طبرستان كثيراً ما استعانوا بالتضاريس وضيق المسالك في عرقلة جيوش المسلمين؛ وقد يصل الأمر إلى فناء الجيش نتيجة لشدة المقاومة والتي حالت دون اخضاع هذا الأقليم بصورة مباشرة لنفوذ الدولة العربية الإسلامية، على ان حادثة مصقلة (\*) وقفت حائل في وجه المسلمين

<sup>(</sup>١) تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص ص ٣٦٩ - ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) فلهاوزن، تاريخ الدولة العربية، ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص ٢٧١.

 <sup>(\*)</sup> هو مصقلة بن هبير بن شبل احد بني ثعلب ابن شيبان بن عاتكه ولي من قبل معاوية بن أبي
 سفيان طبرستان فاستدرج المسلمين إلى أودية طبرستان فأخذ العدو عليهم بمضايقة، فقتلوا=

ومنعت جيوش الفتح من التوغل في مسالك طبرستان<sup>(١)</sup>.

إلا أن ذلك لم يمنع يزيد بن المهلب (ت٢٠١ه/ ٢٧٥م) من التطلع لفتح طبرستان بعد اخضاع جرجان (٢) يصف ابن الأثير هذا المشهد بالقول (٣): «فلما فتح قهستان وجرجان طمع في طبرستان أن يفتحها فأرسل إليه الاصبهبد (\*) صاحبها يسأله الصلح وأن يخرج من طبرستان، فأبى يزيد ورجا أن يفتحها . . » غير أنه هزم هزيمة كبيرة . . . «ووفقاً لرواية ابن الأثير (٤) (ت ١٣٠ه/ ١٢٣٠م) فإن الاصبهبذ قد استعان بأهل جيلان والديلم والذين زحفوا بجموع كثيرة لمساعد الاصبهبذ على أن ذلك لم يمنع المسلمين من السيطرة على المناطق المحيطة بطبرستان دون التوغل فيها للخطورة البالغة بسبب وعورة الجبال المحيطة بها وضيق الممرات فيها للخطورة إليها، وهو من أبرز العوامل التي أسهمت في تأخير فتح

جمیعاً فهو یسمی وادی مصقلة... و کان یضرب به المثل: "حتی یرجع مصقلة من طبرستان"، ینظر: البلاذری، فتوح البلدان، ص ۳۳۰؛ الطبری، تاریخ الرسل والملوك، ج٦، ص ص ٥٣٥ - ٥٣٦.

<sup>(</sup>١) تاريخ الرسل والملوك، ج٦، ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) الجميلي، رشيد عبد الله، تاريخ الدولة العربية الإسلامية، ط٣، (بغداد، مطبعة بغداد، 14٠٦ مر ١٩٨٦م)، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ، ج٥، ص ٣١؛ فلهاوزن، يوليوس، تاريخ الدولة العربية، ص ٤٢٤.

<sup>(\*)</sup> يرى البلاذري في لقب الاصبهبد انه من المراتب التي تمنع للحكام ففي اشارته إلى المازيار بن قارن يقول: "ثم ان المأمون وإلى مازيار اعمال طبرستان والدنياوند والرويان وسماء محمد وجعل له مرتبة الاصبهبذة وعلى ما يبدو فان هذا اللقب اختص لاحقاً بحكام طبرستان دون سواهم فقد نقل الطبري نص يستشف منه ان حاكم طبرستان يسمى الاصبهبذ فيقول: "وبعد صلح اصبهبذ طبرستان المسلمين" اما كرسينتنسن فيرى أن هذا اللقب كان يمنح لقائد الجيش الساساني، ينظر: البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٣٤؛ الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٤، ص ١٤٦؛ كريستنسن، أرثر، إيران في عهد الساسانيين، ترجمة: يحيى الخشاب، (بيروت، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ١٩٨٢)، ص١٩٥٠.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، ج ٥، ص٣١.

طبرستان (\*) كما ان اصطفاف أهل طبرستان حول الاصبهبذ والذي عدوه رمزاً لتحديهم للسلطة العربية (۱) كان له دوراً في إجهاض محاولات المسلمين لفتح هذا الاقليم، والحقيقة أن الوضع العسكري لم يشهد أي حسم خلال الخلافة الأموية. فكان على الأمويين موادعة أهل طبرستان مقابل دفعهم الجزية مع احتفاضهم باستقلالهم النسبي، وغالباً ما كانوا ينقضون تلك المواثيق وفي إشارة لذلك يقول فإن فلوتن (۲): «ولا يسعنا إلا الاعتراف بأن هؤلاء الكفار لم يكونوا دائماً حريصين على الالتزام بهذه المعاهدات». على أن أول تلك الفتوحات لهذا الأقليم هي التي حدثت في عصر الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور (۱۳۵ – ۱۹۸۸ ۷۷۳ – ۷۷۲م) ففي رواية الطبري (۳) إن خازم بن خزيمة (ت١٥٥ه/ ۷۷۰م) (\*) هو أول من

<sup>(\*)</sup> وقعت عوامل أخرى أسهمت في تأخر فتح طبرستان منها الاحداث التي رافقت استشهاد المخليفة عثمان بن عفان (٣٥ هـ/ ١٥٥م)، كذلك خروج معاوية بن أبي سفيان على حكم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي الله على صاحب ذلك من فتن ومحن مرت على المسلمين حتى استقر الأمر لمعاوية بعد استشهاد الإمام علي علي الغلي انظر: فالهاوزن، تاريخ الدولة العربية، ص ص ص ص ص ٢٤ - ٥١.

 <sup>(</sup>۱) عمر، فاروق والنقيب، مرتضى، تاريخ إيران دراسة في تاريخ السياسي لبلاد فارس خلال
 العصور الإسلامية الوسطى، (مطبعة التعليم العالى، بغداد، ۱۹۸۰)، ص۱۲۸.

 <sup>(</sup>۲) الدولة الأموية والمعارضة مدخل إلى كتاب السيطرة العربية، ترجمة وتعليق. إبراهيم بيضون، ط١، (بيروت، المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر والتوزيع، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م)، ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الرسل والملوك، ج٧، ص٥١١.

<sup>(\*)</sup> خازم بن خزيمة: من قادة الدولة العباسية، لعب دوراً مميز في القضاء على الدولة الأموية وتثبيت أركان الدولة العباسين من خلال القضاء على الخصوم السياسيين للعباسيين ينظر: الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٧، ص (٣٦٠، ٤٠٤، ٤٠٨، ٤٥١، ٤٦١، ٥١٠)؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٥ (٣٦١، ٤٠٠، ٤٥٠، ٤٥٠، ٤٥٨، ٥٦٣).

فتح طبرستان يقول في ذلك: «... فالح خازم في القتال ففتح طبرستان وقتل منهم فأكثر. فهذا فتح طبرستان الاول» ينقل ابن اسفنديار أن أبا الخصيب (مرزوق) (ت١٤٣ه/ ٢٦٠م): أول وال لطبرستان من قبل بني العباس وأول عمارة أقامها أهل الإسلام كان الجامع في «ساريه (۱) والذي أمر ببناء أبا الخصيب «ثم ولي روح بن حاتم المهلبي أبي الخصيب (مرزوق) ثم ولي خالد بن برمك (۱) بعد عزل روح بن حاتم المهلبي لظلمه وجوره (۱۰۰۰). والذي اتخذ آمل مقراً له واستمر حاكماً لهذا الأقليم الذي لم يشهد استقراراً فكانت الثورات متواصلة والحروب مستعرة وكان لظلم الولاة دوراً في هذه الانتفاضات وهو عاملاً دفع الاهالي إلى اللجوء إلى السلالة الايرانية القديمة التي تحكم الجبال (۱).

ويبدو أن الخليفة العباسي المأمون (١٩٨ - ٢١٨هـ/ ٨١٣ - ٨٣٣م) أدرك ذلك من خلال إسناده إدارة المناطق الجبلية من الولاية إلى والي محلي هو المازيار (\*\*\*) الذي أعلن إسلامه وتسمى باسم محمد وجعل له

<sup>(</sup>۱) تاريخ طبرستان، ص١٨٦. أبو الخصيب: مرزوق مولى الخليفة أبو جعفر المنصور نسب إليه قصرابو الخصيب بالكوفة. ينظر: البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٣٤.

<sup>(\*)</sup> خالد بن برمك: وهو أول من وزر من آل برمك للخليفة أبي العباس السفاح بعد قتل أبي سلمة الخلال. روح ابن حاتم أبو حاتم بن قبيصة بن المهلب بن أبي صفرة الأزدي: ولي لخمس خلفاء عباسيين (أبو العباس السفاح، المنصور، المهدي، الهادي، الرشيد) توفي في أفريقه سنة أربع وسبعين ومائة في خلافة الرشيد. ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان ج١، ص ص ٣٣٧ – ٣٣٧.

<sup>(\*\*)</sup> وبعد عزل رواح قال الشاعر أبو حبش الهلالي:

راح روح من آمل فاستراحوا واتاها بعد الفساد الصلاح لم ينزل سبيه الحرائر حتى شاع في الناس واستحل السفاح ينظر: ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ص ١٩٣ – ١٩٥.

<sup>(\*\*\*)</sup> وفد المازيار محمد بن قارن بن بندار هرمز على الخليفة المأمون الذي جعله اصبهبذ =

مرتبة الاصبهبذ وبذلك سيطر العباسيون على محيط طبرستان بصورة شكلية وعاش هذا الأقليم حالة من الاستقرار النسبي لم تتجاوز عصر المأمون (۱). فسرعان ما بدأت الأوضاع تتفاقم في خلافة المعتصم (110 - 110 مسلم 110 - 110 من فالمازيار الذي أوكلت إليه إدارة جبال طبرستان أعلن الثورة في أيام المعتصم، وكثرت عساكره واتسعت جيوشه وسيطر على الولاية مما دفع الخليفة المعتصم بالكتابه إلى عبدالله بن طاهر 110 - 110 هـ110 - 110 مما 110 - 110 ما مصعب 110 - 110 ما طبرستان ضمن أملاك الطاهريين بعد سيطرة مصعب 110 - 110 الحسين عليها 110 - 110 لتبدأ مرحلة جديدة من تاريخ هذه الولاية .

# انتشار الإسلام في طبرستان:

كانت طبرستان في العصر الساساني معقلاً يلجأ إليها من تغلب أعدائهم عليهم من الملوك والحكام، فوعورة الجبال المحيطة بها وضيق

طبرستان بعد وفاة غريمه شهريار عام ٢١٠هـ/ ٨٢٥م وكتب إلى عماله بذلك وخلع عليه وسماه محمد، وقد اظهر الخلع في عصر المعتصم ويقال ان الأفشين كاتبه وحمله على الخلع، انظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، تعليق: - خليل منصور، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٩٩٩)، ج٢، ص ص ٣٣٥ - ٣٣٦؛ الدوري، عبد العزيز، العصر العباسي الاول، (بغداد، ١٩٤٥)، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>١) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٣٤.

 <sup>(\*)</sup> هو عبدالله بن طاهر بن الحسين بن مصعب بن زريق بن ماهان الخزاعي، وعبدالله وقومه
 خزاعيون بالولاء فإن جدهم رزيقاً كان مولى أبي محمد طلحة بن عبيد الله.

خلف المعروف بطلحة الطلحاء الخزاعي، ولي خراسان بعد وفاة والده طاهر بن الحسين، وكان المأمون كثير الاعماد عليه ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص٤٤.

<sup>(\*\*)</sup> هو الحسن بن الحسين بن مصعب بن زريق، عم عبدالله بن طاهر، انظر: الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٩، ص ص ٨٥ – ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص ص ٣٣٤ – ٣٣٥.

الممرات المؤدية إليها مع وفرة لوازم الحياة جعلها معقل للمعارضة يقول ابن اسفنديار (۱): «وكل ملك يتغلب عليه عدوه ولا يجد له مكان على وجه الأرض من الأقاليم الأخرى كان يأتي لهذه الأرض كي يجد الأمن ويستريح من مكائد خصمه. . . ولم يكن أهل طبرستان يحتاجون لشيء ما قط من الدنيا الأخرى فكل ما هو موجود في الدنيا المعمورة من لوازم الحياة موجود فيها «وهي عوامل جعلت طبرستان تعيش حالة من الاستقلال والمنعة (۲) كما ان سكان هذا الأقليم يتميزون بالنزعة إلى الحرية والشجاعة والاقدام (۳) وكانوا متمسكين بتقاليدهم محافظين على عقائدهم (٤) ، وهي على ما يبدو عوامل أسهمت في مقاومتهم الشديدة لانتشار الإسلام (٥) فعلاقتهم مع المسلمين لم تكن على ود.

يقول البلاذري<sup>(٦)</sup>: «ولم يزل أهل طبرستان يؤدون الصلح مرة ويمنعون من أدائه أخرى فيحاربون ويسالمون. فلما كانت أيام مروان بن محمد بن مروان بن الحكم غدروا ونقضوا حتى إذا استخلف أبو العباس أمير المؤمنين وجه إليهم عامله فصالحوا ثم أنهم نقضوا وغدروا وقتلوا المسلمين...».

وفي خلافة المنصور العباسي حدث أول اختلاط بين سكان طبرستان والمسلمين بعد أن رابطت قوة من الجيوش العباسية في طبرستان لصد

<sup>(</sup>۱) تاریخ طبرستان، ص ۸۹.

<sup>(</sup>۲) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ص ۹۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٨٩ – ٩٤.

<sup>(</sup>٤) عمر، فاروق، النقيب مرتضى، تاريخ إيران ص ١٢٨.

 <sup>(</sup>٥) جعفر، رسول، الشيعة في ايران، تعريب، على هاشم الاسدي، ط١، (طوس، مؤسسة الطبع التابعة للاستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢٠هـ)، ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٦) فتوح البلدان، ص ٣٣٣.

غارات الديالمة (\*) على أن هذه المصادر لم تسجل انتشار للاسلام خلال هذه الحقبة والظاهر ان حركة يحيى بن عبدالله (كان حيا ١٧٩٨ (١٧٩٨) (\*\*) مهدت لانتشار الإسلام في طبرستان وبلاد الديلم وكان يحيى بن عبدالله قد دخل إلى أرض الديلم فكتب الخليفة العباسي هارون الرشيد (١٧٠ – ١٩٠٨م) إلى صاحب الديلم يطلبه منه ويهدده، فلما رأى يحيى ذلك طلب الأمان (١)، وعلى ما يبدو فإن يحيى له اتباع ومريدون انتشروا يبشرون بالإسلام فكانوا ممهدي الطريق للحسن بن زيد (٢٥٠ – ١٤٠٨م) مؤسس الدولة العلوية في طبرستان والذي لعب دوراً كبيراً في نشر الإسلام (١٠).

وحين يتحدث ادورد براون (٣) عن دولة العلويين فانه يعد الحسن بن زيد من رموز الاستقلال في هذا الأقليم حيث يقول: «حققت ولاية أخرى من ولايات إيران استقلالاً مؤقتاً تحت لواء أحد السادة العلويين واسمه

<sup>(\*)</sup> يورد ابن اسفنديار الحاميات العباسية المنتشرة في طبرستان. انظر: تاريخ طبرستان، ص ص ص ١٨٦ - ١٨٨.

<sup>( \* \* )</sup> يحيى بن عبد الله : بن عبدالله المحض بن الحسن بن علي بن أبي طالب، وكان يحيى قد هرب إلى بلاد الديلم وظهر هناك واجتمع عليه الناس وبايعه أهل تلك الاعمال وعظم أمره. قتل في حبس الخليفة هارون الرشيد وفي ذلك يقول أبو فراس الحمداني :

يا جاهداً في مساويهم يكتمها غدر الرشيد بيحيى كيف ينكتم ينظر: ابن عنبة، عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، (النجف، دار الاندلس للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٨٨). ص ص ١٥١٥ – ١٥٣.

<sup>(</sup>۱) المسعودي، مروج الذهب، ج٣، ص٣٥٣: ابن الاثير، الكامل في التاريخ، ج١، ص١٢٥.

 <sup>(</sup>۲) زمیزم، سعید رشید، ثورات الشیعة، ط۱، (دمشق، دار القارئ للطباعة والنشر والتوزیع، ۱٤۲۷هـ – ۲۰۰۲م، ص ۳۱۸.

 <sup>(</sup>٣) تاريخ الادب في ايران، ترجمة: أحمد كمال الدين، ط١، (القاهرة، المجلس الاعلى
 للثقافة، ٢٠٠٥) ج١، ص٢١٠.

(حسن بن زيد) الذي كان يلقب بجالب الحجارة بسبب قوة جسمه الهائلة» يقول محسن الأميني (١) في الحسن بن زيد: «أظهر مذهب أهل البيت في الأصول والفروع وكان نشاطه منصب على نشر الإسلام إلى بلاد الديلم».

كانت قاعدة الحكم عند العلويين في طبرستان وفقاً لأسس البيعة التي قبلها الحسن بن زيد من أهل هذا الأقليم هي العمل بكتاب الله وسنة رسوله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا أن المرعشي (٢) (ت٢٩٨ه/ ١٤٨٦م) يصور لنا بعض العقوبات القاسية التي لجأ إليها الداعي ضد مخالفيه أو الخارجين على القانون وهي جزء من سياسته في إحلال الأمن والاستقرار في دولة العلويين والتي تمتد على أرض عرفت بوعورتها وانتشار الجبال فيها مع شدة تضاريسها التي كانت محط للمخالفين والثوار والمتمردين.

ولكن ما هي دوافع أهل مازندران في تقبلهم للقيادة العلوية وقبولهم للإسلام الزيدي (\*) وقد عرفوا بشدة مقاومتهم للأسرتين العباسية وقبلها الأموية مع مقاومتهم التشديد للإسلام المفروض عليهم بقوة السيف وخضوعهم لإسلام الحوار والدعوة.

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة، حققه: محسن الامين، (بيروت، دار التعارف، ٢٠٠٠) ج٢١، ص١٤٢.

<sup>(</sup>۲) ظهیر الدین نصیر الدین، تاریخ طبرستان ورویان ومازندران، بتصحیح واهتمام: عباس شابان، (تهران، جانجانة فردوسی، ۱۳۳۳هـ)، ص ۲۹۲.

<sup>(\*)</sup> رغم ان معظم المصادر تشير إلى ان المذهب الزيدي كان يمثل المنطلق لنشر الإسلام في بلاد الديلم وطبرستان إلا أن النصوص التاريخية لم تشر إلى طبيعة الدعوة في طبرستان التي تبناها العلويون فقد اكتفت المصادر بالاشارة إلى دعوة العلويين للرضا من آل محمد. ينظر: الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٩، ص ص ٢٧١ – ٢٧٢؛ المسعودي، مروج الذهب، ج٤، ص٣٥٣؛ ابن الاثير، الكامل في التاريخ، ج٧، ص ص ٢٠٣ – ٢٠٤؛ ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ٨٠٣.

لعل جهود العلويين في نشر الإسلام في طبرستان لا يمكن التغافل عنها أو انكارها فبجهود هؤلاء الأئمة ومساعدتهم أعتنق الآلاف من أبناء هذا الأقليم الإسلام (1)، على أن بداية انتشار الإسلام وتغلغله في بلاد الديلم وطبرستان كان مع ظهور حركة يحيى بن عبدالله، فقد أقام بعض العلويين وأنصارهم في تلك البلاد واختلطوا بسكانها مما أسهم بنشر الإسلام بطريقة سليمة على أيديهم حيث اعتبروا هناك حلفاء حتميين ضد خلفاء بغداد (٢).

ومن أبرز موجات الهجرة التي قام بها العلويون إلى بلاد طبرستان هي التي حدثت بعد وفاة الإمام الرضا علي ( ٢٠٣ه / ٨١٨م) وفي ذلك يقول المرعشي (٣): «لما سمع السادة غدر المأمون بالإمام الرضا التجأوا إلى جبال الديلم وطبرستان...» ولا يبعد أن يكون عداء أمراء طبرستان وديلمان للعباسيين من جملة الأسباب التي حملت أولئك على تأييد الدعوة العلوية وقبلوا الإسلام الزيدي واحتضانه.

وهكذا نجد أن موجات من العلويين كانت قد تقاطرت على بلاد المشرق، والتجأت إليها في فترات متعاقبة من التاريخ وكان هؤلاء العلويون يقومون بنشر الدين الإسلامي بين سكان تلك النواحي (٤) ويؤكد المسعودي أن الأطروش الحسن ابن علي كان له دور مهم في نشر الإسلام

<sup>(</sup>١) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) حبيب، مهدي جواد، الدولة العلوية في طبرستان، رسالة ماجستير مطبوعة على الآلة الطابعة مقدمة إلى جامعة بغداد/ نيسان ١٩٦٨، ص ٦٢.

<sup>(</sup>۳) تاریخ طبرستان ورویان ومازندران، ص ۲۷۷.

<sup>(</sup>٤) بارتولد، تركستان من الفتح العربي إلى الغزو المغولي، ترجمة: صلاح الدين عثمان، ط١، (الكويت، المجلس الوطني للثقافة والفنون، ١٤٠١هـ – ١٩٨١م)، ص ٣٣٧.

بل عده الداعية الأول في نشر الإسلام حيث يقول<sup>(۱)</sup>: «أقام في الديلم سنين وهم كفار على دين المجوس ومنهم جاهلية، وكذلك الجبل، فدعاهم إلى الله بَرَيَّكُ فاستجابوا واسلموا وقد كان للمسلمين بإزائهم ثغور مثل قزوين وغيرهم وبنى في الديلم مساجد» ومن البديهي أنهم كانوا يدعون الناس إلى مبادئ التشيع.

وفي ضوء ما نقله ابن اسفنديار (٢) فإن الناس عندما كانوا يرون العلويين المقيمين في مناطقهم، يعتقدون بزهدهم وعلمهم وورعهم وكانوا يقولون: «السادة هم الذين يمثلون السيرة الإسلامية».

لقد ضمن هؤلاء الأئمة التفاف الأهالي حولهم وتسلمهم للسلطة على أساس أنهم يمثلون السكان المحليين  $^{(7)}$  حيث استطاعوا توحيد جهودهم مع السكان في مقاومة العدو المشترك المتمثل بالسلطة العباسية مستغلين تعسف بعض ولات الطاهريين وتذمر الناس منهم  $^{(1)}$ ، فعلى ما ينقل ابن اسفنديار إن سليمان بن عبدالله بن طاهر كان يأخذ الخراج ثلاث مرات في السنة  $^{(0)}$  وهو عامل دفع الناس للتذمر والثورة والتي وصفها بارتولد بانها حركة شيعية أشعلها الاعتداء على حقوق الزراع  $^{(7)}$  وهناك عامل آخر دفع أهل طبرستان

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب ومعادن الجواهر، ج٤، ص ٣٠٨، ينتسب الأطروش إلى عمر الاشرف ابن الإمام زين العابدين ابن الحسين السبط عليته للقب بالناصر الكبير، ينظر: ابن عنبه، عمدة الطالب، ص٣٠٨؛ السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>۲) تاریخ طبرستان، ص ۲۳۲.

<sup>(</sup>٣) الدوري، عبدالعزيز، العصر العباسي الأول، (بغداد، سنة، ١٩٤٥) ج١، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) بارتولد، تركستان، ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ص ص ۲۲۳ – ۲۲۴.

<sup>(</sup>۱) ترکستان، ص ۳۳۸.

لرفض السلطة العربية تمثل بتمسكهم بتقاليدهم وحفاظهم على عقائدهم (۱) وهو عامل محفز لهم لرفض السلطة الأموية والعباسية والتي عدوها تحدياً لهذه القيم وبالتالي التفافهم حول القيادة العلوية فكان عامل مهم ساعد العلويين على نشر الإسلام في طبرستان من خلال الموعظة والدعوة في الوقت الذي عجزت فيه سيوف الأمويين والعباسيين من تحقيق ذلك.

# الصراع على طبرستان:

تعد دولة العلويين في طبرستان أول دولة تأسست في المشرق الإسلامي بعيدة عن دعم العباسيين (٢) فبعد سنة 70 هؤلاء الأثمة بدور كبير في خلق مركز هام للمقاومة معادياً لبغداد وأمراء خراسان الذين حاولوا مد نفوذهم على مقاطعات بحر قزوين (٣) إلا أنهم اصطدموا بنفوذ الداعي الحسن بن زيد العلوي (70 – 70 هـ/ 70 هـ/ 70 مناطق الري وزنجان وقزوين عدة مرات ففي ذلك يقول الطبري (٤): «فاجتمعت للحسن بن زيد مع طبرستان الري إلى حد همذان».

وكان الحكام العباسيون يرون في طبرستان قاعدة لجميع هذه التحركات خاصة أن دولة العلويين لم تعترف بالدولة العباسية في بغداد، ويمكن أن يشكل هذا التوجه إنذاراً بظهور دول مستقلة أخرى. لا سيما أنهم كانوا يشتبكون مع أنصار الحكم العباسي بكل عنف<sup>(ه)</sup>. كما نقل ابن

<sup>(</sup>۱) فاروق عمر، النقيب، تاريخ ايران، ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) رسول، جعفري، الشيعة في ايران، ص١٧٢؛ زميزم، سعيد رشيد، ثورت الشيعة، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) جعفري، الشيعة في إيران، ص ١٧٢ - ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الرسل والملوك، ج٩، ص ٢٧٥.

 <sup>(</sup>٥) حبيب، الدولة العلوية في طبرستان، ص ص ٩٢ – ٩٣.

اسفنديار (١): «إن الحسن بن زيد كان يقتل كل متعاطف مع المسودة (العباسيين) وينحي باللأئمة على كل واحد من هؤلاء حتى وجفت قلوب الناس، فلم يفكروا إلا بطاعته واسترضائه».

حاول العباسيون قمع التحرك العلوي من خلال أرسال الجيوش إلى طبرستان دون أن يحققوا مكسباً على الأرض ويبدو أن الظروف السياسية التي كانت تعاني منها الخلافة لعبت دوراً في إخفاق العباسيين من القضاء على الدولة العلوية في طبرستان (\*\*) كذلك وقفت طبيعة المنطقة بتضاريسها الصعبة حائلاً في وجه الصفاريين (\*\*\*) حيث فشل يعقوب بن الليث (\*\*\*) وفي رواية الطبري انه فقد خلال ذلك أربعين الف مقاتل، وذهب عظيم ما كان معه من الخيل والأبل والأثقال.

والحقيقة أن المشرق الإسلامي خلال هذه المرحلة كان يعيش صراعاً بين ثلاثة قوى متنافسة وهم الصفاريون، والسامانيون والعلويون، وكانت الخلافة العباسية ترغب كثيراً في قمع هذا التحرك وضرب هذه القوى مع بعضها، فالخليفة المعتضد العباسي (٢٧٩ - ٢٨٩ه/ ٨٩٢ - ٩٠١م) يفوض إلى الأمير إسماعيل الساماني (ت٢٩٥ه/ ٩٠٧) شؤون بلاد ما وراء النهر

<sup>(</sup>۱) تاریخ طبرستان، ص ۲٤٥.

<sup>(\*)</sup> رغم ان الخليفة المعتز بالله نجح في تشتيت جيش العلويين بعد ان أرسل إليهم جيش بقيادة مفلح، وموسى بن بغا إلا ان طبرستان سرعان ماعادت إلى العلويين بعد وفاة الخليفة المعتز بالله (٢٥٧ – ٢٥٥ه/ ٨٦٦ – ٨٦٨م). ينظر: ابن الاثير، الكامل في التاريخ، ج٧، ص ص٣٠٣ – ٢٠٤٤ ابن اسفندبار، تاريخ طبرستان، ص ٢٤٧.

<sup>(\*\*)</sup> سموا بالصفاريين لأن يعقوب بن الليث واخوه عمرو يعملان الصفر بسجستان. ينظر: ابن الاثير، الكامل في التاريخ، ج٧، ص ١٨٤.

<sup>(\*\*\*)</sup> أبو يوسف يعقوب بن الليث الخارجي (هكذا نعته ابن خلكان). . . كان مشهوراً في تطوعه في قتال الخوارج. ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ٤٠٠.

ويلقبه حامي الملة والمدافع عن الخليفة من اعدائه ليكتب في ذات الوقت في السر إلى عمرو بن الليث (ت $^{10}$  هر وأمير خراسان إذ ذاك يأمره بحرب إسماعيل وخلعه () وعلى الرغم من قوة جيش عمرو بن الليث الصفاري إلا أنه وقع أسيراً في قبضة إسماعيل بن أحمد والذي أرسله إلى بغداد () يعتقد بارتولد (): إن من أسباب هزيمة عمرو بن الليث بخله الأمر الذي دفع عدد من أعوانه للانضام إلى صفوف جيش إسماعيل قبل وقوع المعركة وان بعضهم أنحاز إلى إسماعيل أثناء المعركة.

وبعدما أحكم السامانيون قبضتهم على ما وراء النهر وتغلبهم على عمرو بن الليث في خراسان تطلعوا إلى طبرستان فوجه إسماعيل بن أحمد الساماني جيشاً اجتاح به طبرستان وكانت نهاية الداعي محمد بن زيد الذي قتل سنة ٢٨٧ه/ ٩٠٠م على يد السامانيين لتصبح طبرستان جزء من الدولة السامانية (٤). ولكن السؤال الذي يطرح نفسه هنا هل استطاع السامانيون الحفاظ على هذا الانجاز العسكري؟

يشير ابن اسفنديار (٥): إلى أن السامانيين سارو سيرة حسنة في طبرستان وبلغ العدل والأنصاف درجة أن أهل طبرستان لم يروا قط في أي عهد ولا حتى سمعوا به من أسلافهم.

<sup>(</sup>۱) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ٤١٢؛ فامبري، ارمسيوس، تاريخ بخارى منذ أقدم العصور حتى العصر الحاضر، ترجمه وعلق عليه: أحمد محمد الساداتي، (القاهرة، مطبعة شركة الاعلان الشرقية، ١٩٦٥)، ص ٩٩؛ بارتولد، تركستان، ص ٣٥٢.

 <sup>(</sup>۲) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج۱۰، ص ۸۱؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج۳، ص
 ص ٤١٢ – ٤١٣.

<sup>(</sup>۳) ترکستان، ص ۳۵۱.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج١٠، ص ٨١.

<sup>(</sup>۵) تاریخ طبرستان، ص ۲۶۳.

ولكن ماهي الدوافع وراء التفاف الناس حول الناصر الأطروش إذا كان سكان طبرستان قد لمسوا العدل من السامانيين في الوقت الذي فقده من بعض حكام العلويين.

وفقاً لرواية ابن اسفنديار<sup>(۱)</sup> فإن كل أهل الجبل والديلم كانوا مع الناصر الكبير وهو عامل اسهم في تعزيز قدراتهم العسكرية. ثم إن الاطروشي رفع شعار في حربه ضد السامانيين يقوم على المطالبة بدماء محمد بن زيد (ت٨٩٨ه/٢٥) وبذلك كسى دعوته بوشاح ديني وهناك جانب آخر تمثل بدور اتباع محمد بن زيد الذين هربوا إلى غابات وجبال البرز وبدءوا بتنظيم أنفسهم (٣).

ويبدو ان سياسة الناصر الأطروش كانت عاملاً مهماً دفع الناس لبيعته ومساندته فقد سلك العدل والرحمة مع الأهالي وتجاوز عن الاخطاء<sup>(٤)</sup>، وهناك عاملاً تمثل باختلاف العقيدة بين السامانيين وأهل طبرستان والذين انحازوا لمبايعة الناصر الأطروش وبذلك تحول الناس إلى العلويين من جديد<sup>(٥)</sup>.

تمكن الناصر من السيطرة على طبرستان واعادة النفوذ العلوى إليها

<sup>(</sup>۱) تاریخ طبرستان، ص ۲۷۲.

<sup>(</sup>٢) ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص ٢٧٠؛ رضا، عنايت الله، امل، دائرة المعارف الإسلامية، ج١، ص ٢٩٤. محمد بن زيد العلوي: تولى حكم طبرستان بعد وفاة أخيه الحسن بن زيد قتل من قبل السامانيين: ينظر، ابن اسنفديار، تاريخ طبرستان، ص، ٢٦١؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٧، ص٠٤٥

<sup>(</sup>٣) رضا، عنايت الله، امل، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج١، ص ٦٩٤.

<sup>(</sup>٤) المسعودي، مروج الذهب، ج٤، ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>۵) المسعودي، مروج الذهب، ج٤، ص ٢٧٣؛ حبيب، الدولة العلوية في طبرستان، ص١٨٠.

يقول المسعودي (۱): "إن دخول الأطروش إلى طبرستان كان في أول يوم من المحرم سنة إحدى وثلاثمائة على أن سنة ( 7.7هـ/ 9.18م) هي السنة التي تمكن الأطروش فيها من السيطرة على طبرستان وهي نفسها السنة التي مات فيها الأمير الساماني أحمد بن إسماعيل (۲) ووفقاً لرؤية ابن اسفنديار (۳): فإن الأطروش في آخر أيامه: "هجر الملك وعاش مع المخلائق بشريعة الحياة فكانوا يأتون إليه من أطراف العالم للاستفادة منه، وكانوا يأخذون فنون العلوم من فقه وأحاديث وفكر وشعر وأدب».

وما أن مات الناصر الأطروش حتى أنقسم العلويون على أنفسهم، ونشبت الحرب بين مدعي خلافته وكان كل منهم يحاول استخدام الديلم لشجاعتهم (٤) وهو ما أسهم في ظهور سلسلة من شيوخ الحرب، والحقيقة أن سلطة السامانيين أو من جاء بعدهم من البويهيين كانت سلطة شكلية وغير مباشرة في أحيان كثيرة حيث أستمرت العوائل والسلالة الحاكمة في طبرستان في إدارة شؤون الولاية مع تقديمهم الولاء للدويلة الأقوى (٥) فوفقاً لرواية ابن الأثير فإن الأمراء المحليين اعترفوا بسلطة البويهيين على طبرستان سنة ١٣٣١ه/ ٩٤٢م عندما استطاع ركن الدولة أبو علي الحسن بن فناخسرو الديلمي (ت٣٦٥هـ/ ٩٦٢م) هزيمة وشمكير (ت٣٥٥هـ/ ٩٦٧م) والذي ترك طبرستان، ثم اعترف شهريار (ت٣٥٥هـ/ ٩٨٥م) بالخضوع لركن

<sup>(</sup>١) مروج الذهب، ج٤، ص٣٠٨؛ القرطبي، عريب بن سعد، صلة تاريخ الطبري، ص ٤٧.

<sup>(</sup>۲) القرطبي، صلة تاريخ الطبري، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ طبرستان، ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ص ٢٨٦ - ٢٨٩.

 <sup>(</sup>٥) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٨، ص ص ٨٦ – ٨٣؛ ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان،
 ص ص ٣٨٦ – ٢٨٩؛ جعفريان، رسول، الشيعة في إيران، ص ٢٧٦؛ رضا، عنايت الله،
 امل، دائرة المعارف الإسلامية، ج١، ص ٦٩٤.

الدولة البويهي لعدم قدرته على الصمود واصبحت طبرستان منطقة خاضعة لنفوذ البويهيين (١) على ان البويهيين كانوا في أحيان كثيرة يتدخلون لاقالة هذا الحاكم أو ذاك كما حدث لشهريار (ت٥٧٥هـ/ ٩٦٧) والذي عارض سلطتهم بعد وصوله للامارة مالبث أن أسر من قبل البويهيين (٢).

ثم أصبحت طبرستان تحت سلطة السلاجقة حيث عين طغربك السلجوقي (٢٣١ – ١٠٤٥ – ١٠٦٥م) نواباً عنه في مدن وقصبات طبرستان دون تعرضه للمناطق الجبلية المحيطة بطبرستان الأمر الذي شجع قارن بن سهراب (ت ٥١٠هـ/ ١١١٦م) على اخضاع عدد من القلاع في المناطق الجبلية (\*) وبذلك أزداد نفوذه وبدأ ابناءه واحفاده يحتلون أجزاء من طبرستان ثم تغلبوا على مدينة ساريه (\*\*) على أن أول صدام حدث بين آل باوند أمراء طبرستان والسلاجقة كان مع حكم السلطان محمد بركيارق باوند أمراء طبرستان والسلاجقة كان مع حكم السلطان محمد بركيارق

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٨، ص ص ص ٤٧٥ – ٤٧٦. وشمكير: من امراء طبرستان المتنفذيين دخل حروب مع البويهين ثم تحالف مع السامانيين غير ان ضعف السامانيين وتنامي قوة البويهيين ساهما في اضعاف قوة وشمكير، ينظر: ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص (٣٠٢، ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٩، ص ص ص ١٤٠ - ١٤١. شهريار: من امراء الجبل الباونديين، لم يستطع مقاومة المتغيرات التي صاحبة تنامي قوة البويهيين فلجئ إلى ركن الدولة البويهي ثم امتنع عليهم فاسر من قبل مجد الدولة، ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٨، ص٤٧٨.

<sup>(\*)</sup> يصفه ابن اسفنديار بانه كان: «كريماً جواداً شجاعاً صارماً إلا انه مع هذا كله كان فظاً مع الجميع ينهج منهج الانتقام والعقاب. . . ». ينظر: ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص ص ٣٤٣ – ٣٤٣.

<sup>(\*\*)</sup> قام ابناء قارن بتوسيع نفوذهم فقد تمكن شهريار بن قارن أن يخضع القلاع المحيطة بطبرستان مستغل ضعف الولاة المحليين. ينظر: مرعشي، تاريخ طبرستان، ص ١٥١.

بهزيمة قاسية على يد الباونديين عام ٥٠٠هـ/ ١١٠٧م<sup>(١)</sup>.

ورغم اعتراف آل باوند بسلطة السلاجقة على طبرستان إلا أنهم كانوا في أحيان كثيرة يخوضون حرباً معهم يضطر خلالها السلاجقة بالاكتفاء باعتراف آل باوند بالخضوع لحكمهم وهو ما يعطي الانطباع ان سلطة السلاجقة على طبرستان كانت في أحيان كثيرة شكلية وغير مباشرة (٢). وبعد وصول الشاه غازي رستم (توفي بين ٥٥٦ – ٨٥٥ه/ ١١٦٠ – ١١٦٠م) إلى الحكم تمكن من فرض سيطرته على طبرستان وتخلص من السيطرة (السلجوقية) ليتوجه لحرب الاسماعيلية حيث عمل على منع إنتشار أفكارهم وأرائهم بمنتهى القوى وهو ما يعطي الانطباع عن الاوضاع التي عاشتها طبرستان خلال القرن السادس والذي شهد حالة من عدم الاستقرار والحروب بين الامراء المحليين أو بين آل باوند والاسماعيلية وربما تعرضوا لهجمات من الترك السلاجقة (\*) ولعل هذه الأوضاع كانت سبب نعرضوا لهجمات من الترك السلاجقة (\*)



<sup>(</sup>۱) ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، ص ۳۳۳.

<sup>(</sup>۲) مرعشي، تاريخ طبرستان، ص ص ۱۷۱ - ۱۷۳.

<sup>(\*)</sup> تشير المصادر إلى ان الشاه غازي رستم أرتكب مجزرة ضد النزارية حين أمر بضرب اعناق ثمانية عشر ألف منهم الأمر الذي دفعهم للتفكير جدياً في اغتياله وكان محصلة ذلك قتلهم ابنه وولي عهده. ينظر: ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص ص ٣٨٦ – ٣٨٨؛ مرعشلي، تاريخ طبرستان، ص (١٦٥، ١٧٢)؛ دفتري، فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيلية، ترجمة، سيف الدين القصير، ط١، (دمشق، دار المدى، ٢٠٠١)، ص٢٤٤.

# المبحث الثاني

#### عصره

## الحالة السياسية:

شغل المسلمون خلال القرن الأول للهجرة بالغزو والفتح ففتحوا رقعة واسعة امتدت شرقاً لتصل إلى حدود الصين ففي رواية الطبري<sup>(۱)</sup> إن المسلمين بلغوا في ناحية الجنوب الشرقي كاشغر التي كانت انذاك أدنى مدائن الصين<sup>(۱)</sup> أما من الغرب فقد وصلت الفتوحات حدود الاندلس<sup>(\*)</sup> لتمتد شمالاً باتجاه فرنسا بعد استكمال فتح المغرب<sup>(۱)</sup>.

لقد سعى المسلمون إلى تثبيت دولتهم ذات الاطراف المترامية، من خلال نشر الأمن بين سكان هذه الممالك القديمة وأشعارهم بالطمأنينة

 <sup>(</sup>۱) في رواية الطبري ان قتيبة بن مسلم بعث كثير بن فلان إلى كاشفر. ينظر: تاريخ الرسل والملوك، ج٦، ص ٥٠٠.

 <sup>(</sup>۲) بارتولد، تركستان، ص ۳۰٤. كاشغر: مدينة وسط بلاد الترك ولها قرى يسافر لها من سمرقند واهلها مسلمون، ينظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٤، ص٤٣.

 <sup>(\*)</sup> بدایة توجه المسلمین نحو الاندلس کانت سنة ۹۲ه/ ۲۱۰م عندما وجه موسی بن نصیر مولاه طارق بن زیاد إلى هذه الجزیرة. ینظر: البلاذري، فتوح البلدان، ص ۲۳۲؛ الیعقوبي، تاریخ الیعقوبي، ج۲، ص۱۹۹.

 <sup>(</sup>٣) المراكشي، عبد الواحد، المعجب في تاريخ المغرب، جمعه وعلق عليه: محمد سعيد العريان ومحمد العربي العلمي، ط١، (القاهرة، مطبعة الاستقامة، ١٣٦٨هـ – ١٩٤٩م)، ص ص ص ٩ – ١٢.

والولاء للدولة من خلال اظهار قوة المسلمين (١)، ويبدو أن أسباب عديدة أسهمت في اخضاع تلك الشعوب وتوحيدها تحت راية الإسلام ومن هذه الأسباب المبادئ والقيم والاخلاق

التي حملها المسلمون، فضلاً عن ما حملوه من تعاليم وقيم دينية لعبت دوراً في نشر تعاليم الإسلام بين تلك الشعوب وتوحيدها تحت راية الإسلام حتى أصبحت مدافعة عن الإسلام(٢) وقيمه النبيلة يقول ابن خلدون (ت٨٠٨هـ/ ١٤٠٥م)(٢) في الدعوة الدينية وأثرها على هذه الشعوب: «الدعوة الدينية تزيد الدولة في أصلها قوة على قوة العصبية التي كانت لها من عددها والسبب في ذلك ان الصيغة الدينية تذهب بالتنافس والتحاسد الذي في أهل العصبية وتقود الوجهة إلى الحق فإذا حصل لهم الاستبصار في أمرهم لم يقف لهم شيء لأن الوجهة واحدة والمطلوب متساوي عندهم وهم مستميتون عليه وأهل الدولة التي هم طالبوها وان كانوا اضعافهم فاغراضهم متباينة بالباطل وتخاذلهم لتقية الموت حاصل؛ فلا يقامونهم وإن كانوا أكثر منهم، بل يغلبون عليهم ويعاجلهم الفناء بما فيهم من الترف والذل». بيد أن بارتولد<sup>(١)</sup> يزعم عكس ذلك فالجانب الديني كان له حضور ضئيل بالنسبة للعرب ويعتقد أن الغنائم والبحث على المجد الشخصي كان من أهدافهم الأولى في فتوحاتهم والحقيقة فإن ما وصلت إليه الدولة من

 <sup>(</sup>۱) بارتولد، الحضارة الإسلامية، ترجمة، حمزه طاهر، ط۳، (القاهرة مطبعة دار المعارف،
 ۱۹۸۰)، ص. ۳۰.

 <sup>(</sup>۲) أبو يوسف، القاضي يعقوب بن إبراهيم، الخراج، ط۲، (القاهرة، المطبعة السلفية ۱۳۲۵)، ص١٦٥. ص ١٦٥.

 <sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن محمد، مقدمة ابن خلدون، حققها وضبطها وعلق عليها: على عبد الواحد وافي، ط۲، (القاهرة، مطبعة لجنة البيان العربي، ١٣٨٤هـ – ١٩٦٥م)، ج٢، ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>٤) ترکستان، ص ۳۰۰.

سعة وتباعد أطرافها وبعدها عن العاصمة كان مشكلة حقيقية لخلفاء الأمويين والعباسيين سيما وان أهل البلاد التي فتحت محاربين بطبيعتهم (۱) وهو من العوامل التي دفعتهم في حمل السلاح ضد الدولة واعلان الثورة عليها، غير ان بارتولد يرى بهذه الثورات بانها منطلقة من ذود أهل تلك البلاد عن أوطانهم (۲)، ولم تكن المشكلة بالثورات التي يقوم بها أهل تلك البلاد، وانما بالتمرد الذي يقوم به بعض قادة الأمويين وأمراء جيوشهم (۴) أو الصراعات القبلية والتي كانت سبب مهم من أسباب سقوط الدولة الأموية (۳) على ان أسباب هذه الثورات متباينة ومختلفة وهي نتيجة لارتفاع التذمر من الأمويين (۴\*\*) وراح الاعتقاد في ذلك الوقت بانه ليس ثمة أمل في الاصلاح إلا إذا تولى الأمر واحد من آل البيت خاصة وإن المسلمين باتوا على يقين من أن بني أمية لم يعد ما يعنيهم سوى الاهتمام بمصالحهم الشخصية دون العقيدة التي أخذوا على عاتقهم نشرها (٤).

ونجح العباسيون في اسقاط الحكم الأموي إلا أنهم لم يستطيعوا أن

<sup>(</sup>۱) فامبري، تاريخ بخارى، ص ٧٤.

<sup>(</sup>۲) بارتولد، ترکستان، ص ۳۰۰.

<sup>(\*)</sup> خرج العديد من قادة جيوش الأمويين ضد رؤوسائهم وخلفائهم ومنهم عبد الرحمن بن الأشعث والذي تولى قيادة الفتح في عصر الحجاج إلا انه انقلب عليه، ثم حادثة قتيبة بن مسلم وما حل به، ثم أعلن يزيد بن المهلب الثورة حيث هزم بعد معركة رهيبة دامت ثمان أيام انتهت بمقتل يزيد والتنكيل بال المهلب. ينظر: البلاذري، فتوح البلدان، ص ٣٩١؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٤، ص ٧٧؛ الصلابي، علي محمد، الدولة الأموية عوامل الازدهار وتداعيات الانهيار، ط١، (بيروت، دار المعرفة، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م، ج٢، ص

<sup>(</sup>٣) المسعودي، التنبيه والاشراف، ص ٢٨٤ ؛ الصلابي الدولة الأموية، ج٢، ص ٩٤.

 <sup>(\*\*)</sup> تناول الدكتور عبد العزيز الدوري اهم الأسباب التي دفعت الناس للتذمر من الأمويين،
 ينظر: الدوري، عبد العزيز، العصر العباسي الاول، ص ص ٦ - ١٦.

<sup>(</sup>٤) فلوثن، فان، الدولة الأموية والمعارضة، ص١٣٢.

يحافظوا على وحدة الدولة فسرعان ما انفصلت الأندلس (\*) عن بغداد حين تمكن منها عبد الرحمن الداخل معلناً قيام مملكة أموية جديدة في تلك الديار، ثم واجه العباسيون عدواً جديداً هم العلويين (\*\*) لتبدأ مرحلة جديدة من الصراع داخل البيت الهاشمي. فقد استمر العلويون في معارضتهم وكانت هذه المرة لبني العباس لاعتقادهم بأنهم أحق بالخلافة (۱) وانطلاقاً من هذا الاعتقاد وبسبب ملاحقة العباسيين لهم ومضايقتهم واضطهادهم قاموا بثورات متعاقبة في انحاء مختلفة من الدولة العباسية طيلة القرن الثاني والثالث والرابع للهجرة (۱).

لم يكن العلويون وحدهم الذين مثلوا تحدي للدولة العباسية فالصراع على السلطة داخل الأسرة العباسية بدأ مع وفاة السفاح (١٣٢ – ١٣٦هـ/ ٧٤٩ – ٧٥٣م)(\*\*\*) ناهيك عن الفوضى التي أحدثها الجند من الاتراك

<sup>(\*)</sup> يقول عبد الواحد المراكشي: «دخل عبد الرحمن بن معاوية بن هشام بن عبد الملك بن مروان الاندلس الملقب بالداخل؛ واستولى عبد الرحمن على قرطبة دار الملك "ينظر: المراكشي، المعجب في تاريخ المغرب، ص ١٦.

<sup>(\*\*)</sup> حدث أول انشقاق في البيت الهاشمي المعارض لخلافته في عصر الخليفة أبي جعفر المنصور على ما ينقل السيوطي إذ خاب ظن العلويين بنوايا العباسيين بعد استئثارهم بالسلطة، ينظر: السيوطي، تاريخ الخلفاء، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط١، (القاهرة، مطبعة السعادة، ١٣٧١هـ – ١٩٥٢م)، ص٢٦١؛ الدوري، العصر العباسي الاول، ص٤٧.

<sup>(</sup>۱) الليثي، سميرة مختار، جهاد الشيعة في العصور العباسية الاولى، ط۲، (بيروت، دار الجيل، ۱۳۹۸هـ – ۱۹۷۸م)، ص۹۹.

 <sup>(</sup>۲) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج۲، ص۲٦٤، ۲۸۲؛ الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج۲، ص ٤١١ ؛ الاصفهاني، أبو الفرج، مقاتل الطالبين، طبعة الحلبي، ١٩٤٩)، ص ٤٤٤؛ الدوري، دراسات في العصور العباسية المتأخرة، ص ص ٧٥ – ٧٦.

<sup>(\*\*\*)</sup> يشير المسعودي إلى خروج عبدالله بن علي بعد ان دعا لنفسه: "وزعم ان السفاح جعل الخلافة من بعده لمن انتدب لقتل مروان، ينظر: مروج الذهب، ج٣، ص ٣٠٢، ٣١٥.

وغيرهم وأطاحت برأس الخليفة المتوكل (٢٣٢ - ٢٤٧ه/ ٨٤٦ - ٨٦١م) وماحدث بعد مقتل المتوكل كان أشد وقعاً. فكان الاتراك يتلاعبون بأمور الدولة وكان الخليفة ألعوبة بأيديهم يقتلون ويعزلون من شاءوا وينصبون من أرادوا.

وإلى هذا يشير ابن الطقطقى بقوله (١): "إن الاتراك كانوا قد استولوا منذ مقتل المتوكل، على المملكة واستضعفوا الخلفاء، فكان الخليفة في يدهم كالأسير إن شاؤوا أبقوه وإن شاؤوا خلعوه وإن شاؤوا قتلوه». ونتيجة لاستبداد الاتراك، مع ضعف الخليفة، وتدخل الحريم في شؤون الحكم (١٠) واضطربت الاوضاع العامة للدولة وادى إلى شلل الحكومة وتقوية الميول الانفصالية عند بعض الأمراء (١٠٠٠). فظهر الولاة المتغلبون فأنشأ دول خاضعة لحكم أسر متغلبة لا يربطها بالخلافة إلا الولاء الديني، أما علاقة الأسر بعضها ببعض فهي علاقة التنافس والتقاتل من أجل التوسع والاملاك (١٠٠٠).

<sup>(1)</sup> ابن الطقطقي، محمد بن علي بن طباطبا، الفخري في الأدب السلطاني، (بيروت، دار صادر، ١٩٦٦م)، ص ٥٤٣.

<sup>(\*)</sup> يورد الصولي بعض النصوص التي يستشف منها مابلغته الحريم من قوة سياسية مؤثرة داخل دار الخلافة، ينظر: الصولي، أبي بكر محمد بن يحيى قسم من أخبار المقتدر بالله العباسي، دراسة وتحقيق: خلف رشيد نعمان، ط١، (بغداد، دار الشؤون الثقافية، ١٩٩٩)، ص ص (١٤٠، ٢٠٩، ٢٠٨).

<sup>(\*\*)</sup> هناك العديد من الأمراء الذين لم يرتبطوا بالدولة العباسية بل ان بعضهم أعلن الحرب ضد العباسيين مثل يعقوب بن الليث والذي هزم بمعركة دير العاقول، مرداويج بن زيار الجيلي، ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص (٢٥٧، ٤٠٦، ٤٠٧).

<sup>(\*\*\*)</sup> في أحيان كثيرة تسعى الخلافة إلى ضرب الأمراء مع بعض من خلال العهود التي تمنحها إلى أمير معين في الوقت الذي تمنح الامير الاخر نفس العهد وهو ما يثير حفيظة الأمراء ويكون سبب في اعلان الحرب فيما بينهم كما حدث بين عمر بن الليث الصفاري وبين إسماعيل الساماني. ينظر: بارتولد، تركستان، ص ٣٥١.

يعد مسكوية ( ت٤٢١هـ/ ١٠٣٠م) سنة ٣٢٤هـ/ ١٩٤٢م بأنها ألسنة التي بلغ فيها التفكك أقصاه «فقد كانت البصرة في يد ابن رائق، وخوزستان في يد البريدي، وفارس في يد عماد الدين بن بويه، وكرمان في يد أبي علي محمد بن الياس، والري واصفهان والجبل يتنازع عليها كل من ركن الدولة بن بويه وشمكير، وخراسان وما وراء النهر في يد نصر بن أحمد الساماني وطبرستان وجرجان في يد الديلم، والموصل وديار بكر ومضر وربيعة في يد بني حمدان ومصر والشام في يد محمد بن طغج الأخشيد، والبحرين واليمامة في يد أبي طاهر القرمطي، والمغرب وأفريقية في يد الخليفة الفاطمي القائم بأمر الله، والاندلس في يد عبد الرحمن بن محمد الملقب بالناصر الأموي الأموال.

وظل الوضع هكذا حتى ظهرت الأسرة السلجوقية (\*) فأخذت على عاتقها حكم المشرق الإسلامي نيابة عن الخليفة العباسي وعلى ما ينقله صاحب تاريخ آل سلجوق (٢) فان الخليفة القائم بأمر الله (٤٢٢ - ٤٦٧هـ/

<sup>(</sup>۱) مسكويه، أحمد بن محمد بن يعقوب، تجارب الامم وتعاقب الهمم، (القاهرة، ١٣٣٣هـ/ ١٩٦٥ مر)، ج٥، ص ٣٥٣.

<sup>(\*)</sup> أسرة تركية انتقلت إلى إيران بعد أن تعرضوا إلى السلب على يد الخوارزمية سنة ٤٢٦ه حيث اذن لهم السلطان مسعود بن محمد بن سبكتكين بالاستبطان ضمن أرضه، وبعد ان قويت شوكتهم خاضوا حروب ضد السلطان مسعود انتهت بهزيمته وانتصار السلاجقة الذين اتجهوا نحو باقي الاراضي الايرانية وكان لهم دوراً كبير في التاريخ الإسلامي، ينظر: الاصفهاني، عماد الدين محمد بن محمد بن حامد.

تاريخ دولة آل سلجوق، قدم له: يحيى مراد، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٤)، ص ١٨٥ – ١٨٦؛ الصدفي، رزق الله منقريوس، تاريخ دولة الإسلام، ط١، (القاهرة، مطبعة الهلال، ١٩٠٨)، ج٢، ص ص ص ٩٥ – ٩٧.

 <sup>(</sup>۲) الاصفهاني، عماد الدين، تاريخ دولة آل سلجوق، ص ١٨٦ - ١٨٧؛ ابن النظام الحسيني،
 محمد بن محمد بن عبدالله، العراضة في الحكاية السلجوقية، ترجمة وتحقيق: عبد المنعم=

1000 - 1000م) هو من دعى السلطان طغربك لدخول بغداد، يقول في ذلك: «وكان عند طغيرلبك رسول الخليفة وهو أبو محمد هبة الله بن محمد بن الحسن بن المأمون مقيماً يدعوه إلى بغداد ولا يدعه يقيم ويروم منه صدق القصد ولا يريم وطال بالحضرة حضوره، حتى حرك عزمه وحزم على الحركة واندفع كالسيل».

استطاعت الأسرة السلجوقية أن تعيد وحدة المشرق الإسلامي والعراق وبلاد الشام إلى حد ما خاصة في عصر السلطان ملكشاه (٤٦٥ – ٤٨٥هـ/ ١٠٧٣ – ١٠٩٣م) أعظم سلاطين آل سلجوق، ولكن ما أن مات ملكشاه حتى عادت الوحدة إلى التفكك من جديد (۱) وبصورة أوسع، فضلاً عن عودة الولاة المتغلبون، والذين عملوا على تفتيت الامارات الإسلامية إلى وحدات سياسية صغيرة يحكم كل وحدة أمير، حكماً مستقلاً (۲) ويبدو أن حكمهم قد استمد جذوره من نظام الاتابكة ( $^{(*)}$  الذي أتبعه السلاجقة وكان

محمد حنین، حسین أمین، (بغداد، مطبعة جامعة بغداد، ۱۹۷۹)، ص ۳۸ – ۳۹.

<sup>(</sup>١) العبود، نافع توفيق، الدولة الخوارزمية، ط، (بغداد، مطبعة الجامعة، ١٩٧٨)، ص٥.

<sup>(</sup>٢) حسنين، عبد المنعم محمد، سلاجقة إيران والعراق، ط٢، (القاهرة، مطبعة السعادات، ١٣٨٠ - ١٩٧٠)، ص ١٠٨ - ١٠٩؛ عاشور، سعيد عبد الفتاح، مصر والشام في عصر الايوبيين والمماليك، (بيروت، دار النهضة، ١٩٧٢)، ص ص ٧ - ٨؛ فهد، بدري محمد، تاريخ العراق في العصر العباسي الاخير، ٥٥٢ - ٢٥٦ه، (بغداد، مطبعة الارشاد، ١٩٧٣)، ص ١١.

<sup>(\*)</sup> الأتابك: لقب كان يطلقه الملوك السلاجقة على بعض أمرائهم الذين كانوا يقومون بتربية ورعاية أبنائهم. والاتابك كلمة تركية مركبة من «أتا = آتا» بمعنى اب و «بك أو «بيك» بمعنى أمير، أو لقب مهم بين القبائل التركية فمعنى هذه الكلمة «الاب الامير» أو «الامير الابن»؛ ينظر: القلقشندي، أبو العباس أحمد ابن علي، صبح الاعشى في صناعة الانشا، (القاهرة، ينظر: القلقشندي، عباس، الاتابك، دائرة مطبعة كوستاتسوماس وشركاؤه، بلات)، ج٤، ص١٨٠. زرياب، عباس، الاتابك، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، المجلد الخامس، ص ٥٤٦٠.

لهذا النظام امتيازات كبيرة للمقطع، أهمها أنه كان له حق حكم الولاية أو الأقليم حكماً داخلياً مستقلاً، وله تبعاً لذلك أن يقطع مدن الولاية لقواد جنده وكبار موظفيها عوضاً عن دفع مرتبات لهم (۱) وبعد موت ملكشاه (ت٥٨٥هـ/ ١٩٨٢م) وبداية ضعف الدولة وتفاقم الاختلاف بين أبنائه واحفاده (\*\*) سعى أصحاب هذه المناصب الذين كانوا من الأمراء الكبارة، أو الغلمان المجربين الذين كانوا قد تبوؤوا مناصب الامارة، إلى أن يحققوا استقلالاً أو ما يشبه الاستقلال في نطاق إقطاعاتهم (اتابكياتهم)(۱). فظهرت اتابكيات كان لها دور لا يمكن التغاضي عنه، ومن أبرز هذه فظهرت اتابكيات الموصل (\*\*\*) التي أسسها عماد الدين زنكي (\*\*\*)

<sup>(</sup>۱) زرياب، عباس، الأتابك، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٥، ص ٥٤٦؛ طليمات، عبد القادر أحمد، مظفر الدين كركبوري أمير أبريل، (القاهرة، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، ١٩٦٣)، ص ١١.

<sup>(\*)</sup> نشب أول هذا الخلاف بعد موت السلطان ملكشاه بين بركارق (٤٦٥ – ٤٨٥هـ/ ١٠٧٣ – ١٠٧٣ ما الابن الأكبر لملكشاه وبين اخوه الصغير محمود ابن تركان خاتون صاحبة الحضوة ثم تعاقبت الانقسامات بعد ذلك داخل الأسرة السلجوقية، ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، جا، ص (٢١٥ – ٢٢٥)؛ الكتبي، محمد بن شاكر، عيون التواريخ، تحقيق: فيصل ج١، ص (٢١٥ – ٢٢٥)؛ الكتبي، محمد بن شاكر، عيون التواريخ، تحقيق: فيصل السامر، نبيلة عبد المنعم، (بغداد، دار الحرية لطباعة، ١٩٧٧)، ج١٦، ص ٨٩.

 <sup>(</sup>۲) طليحان، عبد القادر، مظفر الدين كوكبري، ص ١١؛ زرياب، عباس، الاتابك، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٥، ص ٥٤٧.

<sup>(\*\*)</sup> دانت الموصل لعماد الدين زنكي عام ٥٢١هـ/١١٣٧م، بعد ان ولي عليها من قبل السلطان محمود السلجوقي بعد وفاة أميرها عز الدين بن البرسقي؛ ينظر: أبو شامة، شهاب الدين بن عبد الرحمن بن اسماعيل، الروضتين في أخبار الدولتين النوري والصلاحية، ط١، عبد الرحمن دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠٢م)، ج١، ص ص ١٥٥ – ١٥٦.

<sup>(\*\*\*)</sup> عماد الدين زنكي بن آق ستقر الملقب بالملك المنصور، ولما تقلد زنكي الموصل سلم إليه السلطان محمود ولديه الب أرسلان وفروخ شاه المعروف بالخفاص ليربيهما فلهذا قيل له «أتابك». ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص ص ٣٤٦ – ٣٤٨.

(ت ١١٤٦هـ/ ١١٤٦م) ليقود حركة الجهاد التي بدأها مودود (ت ٥٧٠هـ/ ١١٧٤م) (\*) قبلة على محور الموصل/ حلب، ما لبث عماد الدين ان أصبح أقوى حاكم مسلم في زمانه لأنه طوع قوته وموارده العسكرية في جهاده ضد الصليبيين (١) الذين نجحوا في الاستقرار في قلب العالم الإسلامي مستغلين حالة الانقسام التي عاشتها الأمة الإسلامية مع ضعف الخلافة العباسية (٢) وعجز الخلفاء الفاطميين والتي كانت دولتهم في خريف عمرها (\*\*).

وعلى الرغم من هذه المخاطر الكبيرة التي تعرض لها العالم الإسلامي كان سلاطين السلاجقة خلالها يشنون حملات تأديبية ضد إمارات إسلامية زادت من حدوث التشاحن والتباغض بين المسلمين بل كانت سبب في ضعف وحدتهم، فقد قام السلطان سنجر السلجوقي (٥١١ - ٥٥٣هـ/ ١١١٧ - ١١٥٧م) باعلان الحرب ضد دولة خوارزم وقتل ولي العهد مما

<sup>(\*)</sup> قتل مودور سنة ٥٠٧هـ/١١١٣م وكان اتابك الموصل من قبل السلطان محمد حيث أشرف على تربية ابنه مسعود لذلك سحب اتابك، وبمقتله جمع عماد الدين زنكي اتابك الموصل عام ٥٢١ ليقود حركة الجهاد. انظر: أبو شامه، أخبار الدولتين، ج١، ص ١٤٨؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>۱) قاسم، عبد قاسم، ماهية الحروب الصليبية، سلسلة عالم المعرفة، (العدد ١٤٩)، شوال ١٣٦هـ - آيار ١٩٩٠ (الكويت، المجلس الوطني للثقافة والفنون والاداب)، ص ١٣٦.

 <sup>(</sup>۲) قاسم، محمد قاسم، ماهية الحروب الصليبية، ص ص ۹۲ – ۹۷؛ حسنين، عبد المنعم،
 سلاجقة إيران والعراق، ص ص ۱۰۰ – ۱۰۷.

<sup>(\*\*)</sup> أول خطبة دعا فيها للخليفة العباسي المستضيء (٥٦٦ - ٥٧٥ه/ ١١١٧ - ١١٥٧م) كانت في شهر محرم عام ٥٦٥ه/ ١١٧١م، وكان من أهم أسباب سقوط الفاطميين الصراع الذي حدث بين وزرائها ثم استقدام صلاح الدين إلى مصر من قبل شاور وزير العاضد الفاطمي. ينظر: أبو شامة، أخبار الدولتين، ج٤، ص ص ٣٨، ٣٩، ٢٩، ١٦٧؛ الحنبلي، أحمد بن إبراهيم، شفاء القلوب في مناقب بني أيوب، تحقيق: ناظم رشيد، (بغداد، دار الحرية للطباعة، ١٩٧٨)، ص ٢٦ - ٧٠.

زرع أحقاد في قلب أميرها على سنجر وتحول التحالف إلى تباغض وحروب $^{(1)}$ ، وكانت المأساة الحقيقية عندما انهزم سنجر أمام الخطا $^{(7)}$ .

خلال ذلك حاول بعض خلفاء بني العباس إعادة الهيبة للخلافة والتحرر من هيمنة السلاجقة وتحكمهم في شؤون الدولة واستباحتهم الأموال والأرواح والأعراض<sup>(٣)</sup>، وقد نجح الخليفة المقتفي (٥٣٠ - ٥٥هـ/ ١١٣٥ - ١١٣٠م) في تحقيق ذلك عندما عاد للخلافة بعض هيبتها (٣٠).

لقد تميز القرن السادس بأفول نجم الفاطميين على يد الأيوبيين، وانحلال ملك السلاجقة وتشرذمه مع تحقق بعض المكاسب للخلافة العباسية نتيجة ضعف سلاطين آل سلجوق ووصلوا بعض الخلفاء الأقوياء. كذلك ظهرت دولة في المشرق حاولت إعادة الكرة ولعب دور البويهيين والسلاجقة، ورغم حالة الاستقرار النسبي الذي شهدها العالم الإسلامي

 <sup>(</sup>۱) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج۱۱، ص ۲۷، يذكر ابن الأثير ذلك ضمن أحداث سنة
 ۵۳۳ه، ويشير إلى ان شاه استر بن محمد هزم أما سنجر ينظر: م. ن، ج٨، ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) الكتبي، ابن شاكر، عيون التواريخ، تحقيق: فيصل السامر، نبيلة عبد المنعم، ط١، (بغداد، دار الحرية للطباعه، ١٩٨٠)، ج١٢، ص ٢٦٨؛ العبود، الدولة الخوارزمية، ص ٢٤. الخطا: قبائل تركيه تسكن شمال شرق إيران اسسة دوله لها عام (١١٥هم/ ١١٢٤م) عرفة بر (الدوله القره خطائيه).. ينظر: الاصفهاني، عماد الدين، دولة السلجوق، ص ص٣٦٥م، ٢٢٧)؛ حسنين، سلاجقة إيران والعراق، ص١١٣٠.

<sup>(</sup>٣) الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص١٧٤.

<sup>(\*)</sup> حاول الخليفة العباسي المسترشد بالله ( ٥٢٩ - ٥٥٠هـ/ ١١٦٥ - ١١٦٥م) التخلص من السطوة السلجوقية خلال سلطة مسعود السلجوقي (٥١٠ - ١١١٦ / ٥٥١ - ١١١٦م) كذلك فعلى ابن الخليفة الراشد بالله، ثم استطاع المقتفي الذي نصب من قبل مسعود ان يعيد بعض المجد للخلافة العباسية. ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص١٣٢، ١٣٣٥،

بعد جهود صلاح الدين في مكافحة الصليبيين وطردهم إلا إن الانقسام والشقاق والتشرذم ما لبث أن عاد إلى دولة الأيوبيين بعد وفاة صلاح الدين، وعليه فقد تميز الوضع السياسي:

- ضعف الوحدة السياسية للدولة وتشرذمها اقطاع بيد الأمراء المتغلبين مما أثر على الحياة العامة والاقتصادية منها بالذات.
- نجاح بعض الأمراء والحكام المسلمين في إعادة الوحدة لأجزاء من العالم الإسلامي. مثل محاولات (عماد الدين زنكي، وصلاح الدين الأيوبي).
- تفاقم الخلافات بين الأمراء المتنفذين وتحويل هذه الخلافات إلى صراعات خلقت حالة من الفوضى وعدم الاستقرار خاصة في المشرق الإسلامي بل وفي عموم البلاد الإسلامية.
- دخول قوى جديدة للعالم الإسلامي نجحت بالاستقرار بقلب البلاد الإسلامية وتهديدها المباشر للدويلات الإسلامية القائمة انذاك. فكانت سبباً بظهور حركة الجهاد التي قادها زنكي وهي الانطلاقة لبناء الدولة الأيوبية.

### الحالة الاقتصادية:

كان لاضطراب الاوضاع العامة في البلاد الإسلامية خلال القرن السادس سبباً مهم في زلزلة الروح المعنوية وخوف الناس، وتوقعهم الموت أو الأسر<sup>(۱)</sup> فقد انتشر الاغتيال السياسي<sup>(\*)</sup> مع هجمات الصليبين على

<sup>(</sup>۱) حسنين، سلاجقة إيران والعراق، ص ۱۷۷.

<sup>(\*)</sup> تعرض الكثير من الأمراء والسلاطين للاغتيال، وقد اتهم الإسماعيلية بهذا العمل، ينظر:=

المدن والقرى الإسلامية (۱) كذلك قامت بعض القبائل بشن غارات على قوافل التجار والحجاج (۱) كل هذه عوامل أثرت بشكل كبير على الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية.

في ظل هذه الأوضاع المضطربة كان سلاطين السلاجقة يعيشون حالة البذخ والترف حيث ضرب المثل بجمال قصورهم وروعتها وكان لهم مجالس للطرب والغناء والشراب على ان هذه المجالس لم تكن مختصرة على السلاطين بل تعدتهم إلى الأمراء والوزراء ومن على شاكلتهم من كبار رجال الدولة (٢)، فربما يهب السلطان في ساعة سرور لمغنية أو لقصيدة أعجب بها مؤونة تكفي عشرات العوائل (٣). ومع تفشي الترف انتشرت عملية تدريب الجواري على الغناء مما جعل أكثر السلاطين، وكبار رجال الدولة يولعون بالشراب وسماع المغنيات.

ويبدو أن حالة البذخ والترف و(المجون) وصلت بسلطان المسلمين سنجر أن يوكل خزائن الدولة إلى معشوقيه من الغلمان فعلى ما ينقل

القاضي الاصفهاني، عماد الدين الكاتب، البرق الشامي، تحقيق: مصطفى الحيالي، ط١ (عمان، مؤسسة عبد الحميد شومان، ١٩٨٧)، ص ١٧١ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص١٠٦؛ جوهر، محمد أمين، الإسماعيليون بين الاعتزال والتشيع، (بيروت، التكوين للطباعه والنشر، ٢٠٠٤)، ص ص ٣٦ - ٣٧.

 <sup>(</sup>۱) عاشور، مصر والشام في عصر الايوبيين والمماليك، ص ٣٨؛ خليل، عماد الدين، عماد الدين زنكي، (الموصل، شركة معمل ومطبعة الزهراء الحديثة، ١٤٠٦هـ – ١٩٨٥م)، ص ص ١٣٥ – ١٣٦.

<sup>(\*)</sup> تعرض قوافل الحجاج إلى الغارات من قبل القبائل العربية، والتي تقوم بالاستيلاء على أموال الحجاج بل وقتل قسم منهم. ينظر: ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والامم، ج١، ص ٢٢٠، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>۲) حسنين، سلاجقة إيران والعراق، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص ص ٣٨ – ٤٣٩.

صاحب كتاب تاريخ آل سلجون أن السلطان سنجر كان مولع بالغلمان<sup>(۱)</sup> ولعل ذلك يعكس حالة إدارة الدولة وما عاشته وتعيشه مؤسساتها بيد أن السؤال الذي يطرح نفسه هو في ظل هذا الترف الكبير الذي يعيشه السلاطين ورجال الدولة كيف كان يعيش الناس؟

من المؤسف أن المصنفين أو المؤرخين لم يقفوا على حياة الناس ومعاناتهم نتيجة تردي الاوضاع الاقتصادية والسياسية. ولا شك أن ترف السلاطين والأمراء يقابله في محل آخر العوز والحرمان فقد انتشرت المجاعة في العراق ومصر<sup>(۲)</sup> لمرات عديدة وكانت سبباً في ارتفاع الاسعار مع تفشي الغش في عملية ضرب النقود<sup>(۳)</sup> وهي عوامل زادت من معاناة الناس ينقل صاحب كتاب الروضتين ان أهل مصر عاشوا بحالة من الفقر بعد دخول مصر تحت الحكم الأيوبي وأنهم قرروا أعلان الثورة واجمعوا آراءهم على أن يقيموا خليفة ووزيراً وبعد إنكشاف أمرهم أمر السلطان بصلبهم (٤)، وعلى ما يبدو فان عملية الصلب هي سمة رافقت هذا العصر فمجرد الاشتباه بميول الشخص أو انتمائه إلى طائفة مخالفة للأيوبيين فإنه يصلب دون مراعاة سنه أو حداثة عمره (\*\*).

<sup>(</sup>۱) الاصفهاني، تاريخ آل سلجوق، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص٢٤٥؛ القاضي الاصفهاني البرق الشامي، ص ٧١.

<sup>: (</sup>٣) المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي، شذور العقود في ذكر النقود، تحقيق: محمد علي بحر : العلوم، ط٥، (النجف، المكتبة الحيدرية، ١٣٨٧هـ – ١٩٦٧م)، ص٢١.

<sup>﴿ {</sup>٤) أَبُو شَامُهُ، الرَّوضَتِينَ، جِ٢، صَ ١٨٦.

<sup>(\*)</sup> يمكن تتبع ذلك من خلال ماحدث بحلب ومصر وغيرها من المناطق في عموم العالم الإسلامي بل ان الخليفة المستنجد بالله (٥٦٥ – ٥٥٥ه/ ١١٦٠ – ١١٦٩م) ونتيجة لخلافة مع آل مزيد امر بقتل بني أسد حيث قتل برواية ابن الاثير أربعة الآف انسان. ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ص ٣٦٠ – ٢٩٧؛ أبو شامة، الروضتين، ج١، ص ص ١٦٤ – ٢٩٧؛ أبو شامة، الروضتين، ج١، ص مل ١٦٤ – ٢٩١، ألكنوز الأدبية، ١٦٩٩هـ)، ص ص ١٦٤ – ١٦٦.

وكان كثير من الناس تنهب أموالهم ويقتلون من قبل مماليك السلطان مما دفعهم لترك أرضهم وقراهم ولم يكن بمقدور الخليفة مواجهة مثل هذا العبث بل ان بعض الخلفاء فضل الاختباء والاحتجاب عن الناس. أما إنفاق المال فكان للخاصة من العباسيين والعلويين والخدم والأمراء والقادة (۱).

وثمة عامل آخر زاد في معاناة الناس وأثقل من كواهلهم يتمثل بعملية استحصال اموال الضرائب وجمعها، فقد يلجأ الأمراء المتغلبون لمطالبة السكان بدفع غرامات هائلة مقابل الانسحاب عن مدينتهم أو يلزمونهم بدفع غرامات سنوية تزيد من أعبائهم وفقرهم (٢).

ووفق ما ينقل ابن الجوزي<sup>(٣)</sup> فإن السلطان أمر بجباية العقار ويقول في ذلك: «وتقدم السلطان بجباية العقار فلقي الناس من ذلك شدة..».

ولعل هذه العوامل كانت سبباً دفع الناس لمهاجمة الحوانيت، ومصادرة دور المماليك الترك أو حتى التعرض للقوافل، وإذا كان حال عاصمة العباسيين وحاضرة الأيوبيين بهذا الشكل فلا شك ان باقي الحواضر في العالم الإسلامي لم تكن بأحسن منها.

## الحالة الاجتماعية:

واصلت مظاهر الحياة الاجتماعية سيرها الطبيعي بعد تسلم السلاجقة مقاليد الأمور (٤) غير ان سلاطين السلاجقة لم يكونوا بمستوى علمي

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٢٣٣؛ السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) أبو شامة، الروضتين، ج١، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) المنتظم، ج١٠، ص ٦٦ – ٦٩.

<sup>(</sup>٤) حسنين، سلاجقة إيران والعراق، ص ١٨٦.

وثقافي يؤهلهم من قيادة الدولة إدارياً الأمر الذي دفعهم للاستعانة بعدد كبير من الموظفين تولوا إدارة شؤون الدولة من ذلك ظهرت طبقة الموظفين (\*\*)، وكان نفوذ أفراد هذه الطبقة يختلف باختلاف مناصبهم ومدى علاقتهم بالسلاطين (\*\*\*).

وهناك طبقة أخرى لعبت دوراً كبيراً في الحياة السياسية خلال هذه المرحلة وهم الرقيق، الذين يجلبون من ما وراء النهر ثم يتم بيعهم في سمرقند (\*\*\*\* والتي كانت أكبر مركز لبيع الرقيق في العالم الإسلامي (۱)، وربما يندرج هؤلاء المماليك في سلم المناصب حتى يصلوا إلى مراكز القيادة العليا، فكثير من أمراء الدويلات الإسلامية أو منهم بدرجة قائد في

الاصطخري، المسالك والممالك، ص ٣١٨.

<sup>(\*)</sup> يعتقد الدكتور حسين أمين ان من الأسباب التي حملت نظام الملك (ت١٠٩٥هـ/ ١٠٩٦) إلى تأسيس المدرسة النظامية، هو عجاجة الدولة إلى الموظفين من قضاء وعمال وكتاب يتخرجون من مدارس منهجية، يتفهمون عقائد الدين الرسمي ويتعودون الطاعة والنظام الذين يطيعون اوامره، ويطيعون قوانين الدولة بنزاهة واخلاص، ينظر: أمين، حسين، تاريخ العراق في العصر السلجوقي، ط٢، (بغداد، دار الشؤون الثقافية العامة، ٢٠٠٦)، ج٢، صسين، سلاجقة إيران والعراق، ص ١٧٦.

<sup>(\*\*)</sup> تمتع الوزير نظام الملك بصلاحيات واسعة منحت إليه من قبل السلطان الب ارسلان وملكشاه، تجاوزت سلطاته حتى بلغت حد تدخله في عزل واعادة وزراء الخليفة فقد اقال الوزير ابا نصر بن جهير الذي كان وزيراً للخليفة المقتدي بامر الله (٢٦٧ – ٤٨٧ه/ ١٠٧٤ – ١٠٩٤ على ان هذه السلطات أقلقت السلطان ملكشاه فكتب إليه يقول: «انك استوليت على ملكي وقسمت ممالكي على أولادك واصهارك فكأنك لي في الملك شرك. أتريد أن أمر برفع دواة الوزارة من بين يديك، وأخلص الناس من استطالتك، ينظر: عماد الدين حامد الاصفهاني، تاريخ آل سلجوق، ص ٣٢٣؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص ٢٠٠٠ الاحقهان من أجل البلدان وأعظمها قدراً وأشدها امتناعاً... بها نهر عظيم يأتي من بلاد (\*\*\*) سمرقند: من أجل البلدان وأعظمها قدراً وأشدها امتناعاً... بها نهر عظيم يأتي من بلاد الترك، وسمرقند مجمع رقيق بلاد ما وراء النهر، ينظر: اليعقوبي، البلدان، ص ١٢٤؛

<sup>(</sup>١) الاصطخري، المسالك والممالك، ص ٣١٨.

الجيش أو من اصحاب الحضوة لدى السلطان ينحدرون من هذه الطبقة (\*).

ومن مزايا هذا العصر انتشار التصوف بشكل كبير حتى أصبح صفة تميز بها القرن السادس الهجري؛ يعلل عبد المنعم حسنين ذلك بظروف هذا العصر وانتشار الظلم فيه مع انعدام المثل والأخلاق دفعت البعض للاعتكاف هرباً من هذا الواقع الذي يعيشه المجتمع<sup>(۱)</sup> بيد أن شوقي شعث<sup>(۲)</sup> يعتقد ان اللجوء إلى التصوف هو راحة فكرية ونفسية وجسدية إضافة إلى أبعاد شبح العرى والجوع عن الفقراء على أساس ان مراكز الصوفية تخضع لرعاية الدولة وبالتالي يحصل الفقراء على ما يحتاجوه من الصوفية تخضع لرعاية الدولة وبالتالي يحصل الفقراء على ما يحتاجوه من واقع الحياة المزري. على أن مراكز الصوفية كانت تسمى أحياناً الرباط حيث كان لها دور مهم في الحياة العلمية والثقافية والدينية خلال القرن السادس والسابع الهجري.

وكان للمرأة دوراً مؤثراً في المجتمع الإسلامي خلال هذا العصر حيث تمتعت نساء البيت السلجوقي بصفة خاصة بنفوذ واسع في الحياة السياسية فقد شفعت زوجة السلطان سنجر لأهل سمرقند بعد ان حاصرهم

<sup>(\*)</sup> اصبح أنوشتكين أمير للدولة الخوارزمية بعد ان كان مملوكاً للسلطان وكذلك حال اق ستقر أمير حلب وغيره من المماليك الذين احتلوا المناصب وتدرجوا في الرتب؛ بل ان الأمر تعد ذلك حيث اصبح أمير الحج من هذه الطبقة نفسها بعد ان كانت توكل إلى ولي العهد وربما الخليفة أو من الأسرة الأموية أو العباسية ومن الأمراء الكبار، ينظر: الكتبي، ابن شاكر، عيون التواريخ، ج١٢، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>١) حسنين، عبد المنعم، سلاجقة إيران والعراق، ص ١٨١.

 <sup>(</sup>٢) شعث، شوقي، الخانقاه في التراث الحضاري الإسلامي، إنترنيت.
 ١٥٠ منانين الخانقاه في التراث الحضاري الإسلامي، إنترنيت.

www. arabiancreativity. com\shshaath2. htm. p10.

أمين، حسين، تاريخ العراق في العصر السلجوقي، القسم الثاني، ص ص ٧٠ – ٧١.

السلطان<sup>(١)</sup>، وكثيراً ما كانت أخت السلطان أو زوجته تتدخل في قرارات السلطة فيخضع السلطان لإرادتها<sup>(٢)</sup>.

أما أهل الذمة فقد تمتعوا بكثير من ضروب التسامح من خلال إقامتهم الشعائرهم الدينية في دعة وأمن. إلا أن التاريخ يسجل لنا أحداثاً وقعت في بعض المدن الإسلامية تعرضت خلالها مراكز أهل الذمة العبادية للتخريب على يد العامة، بيد ان هذه الأحداث لم تستمر طويلاً فسرعان ما تلاشت (٣).

والحق ان الاضطرابات لم تكن مقتصرة على تلك الحالات التي حدثت بين المسلمين وأهل الذمة، بل أن مثل هذه الأمور وقعت بين المسلمين أنفسهم وكانت تحمل مدلولات طائفية حيث أصبحت سمة تميز بها القرن السادس الهجري.

## الحالة العلمية:

على الرغم من الاوضاع السياسية المضطربة التي شهدتها الدولة العباسية خلال القرن الرابع الهجري حيث أخذت بعض الشعوب الخاضعة لسلطة الدولة الإسلامية تجنح للانفصال سعياً منها لتحقيق استقلالاً ذاتياً عن مركز الخلافة الإسلامية مستغلة التداعيات السياسية التي عاشها العالم الإسلامي<sup>(3)</sup>. بيد أن هذه الانقسامات لم تقف حائلاً بوجه النشاط العلمي

<sup>(</sup>۱) بارتولد، ترکستان، ص ۲۷۰.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٢٧٥؛ حسنين، سلاجقة إيران والعراق، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) براون، ادوارد، تاریخ الأدب فی إیران، ص ۲۲۵؛ بارتولد، ترکستان، ص ۳۵۳؛ فامبیری، تاریخ بخاری، ص ۱۰۷.

أو تحد منه فقد اندفعت عملية التقدم الحضاري للعالم الإسلامي إلى أمام فنضجت الحركة العلمية وظهرت الكتب الوافيه في مختلف أصناف المعرفة.

ولعل التنافس القائم بين الدويلات الإسلامية كان عاملاً مهماً في أزدهار الحركة العلمية فقد سعى ملوك وأمراء هذه الدويلات لكسب ود العلماء والأدباء من خلال توجيه الدعوة إليهم ورعايتهم مع تقديم العطايا والمنح إليهم فكانت عناصر مشجعة لازدهار الحركة العلمية واتساع قاعدتها في عموم العالم الإسلامي<sup>(۱)</sup>.

وثمة عنصراً آخر ساعد على أزدهار الحركة العلمية والثقافية في هذا العصر تمثل بجهود العلماء والفقهاء الذين كان لهم دوراً في اظهار العلوم العقلية بعد أن تعرضت إلى الاختفاء بفعل تفوق الحنابلة وسيطرة المماليك الترك على مقاليد الحكم (٢).

وعلى الرغم من بعد البويهيين عن الثقافة العربية إلا أن بعض ملوكهم أسهموا بشكل مميز في دعم الحركة العلمية ومنهم عضد الدولة (ت٣٧٢ه/ ٩٨٢م) والذي وصفه مسكويه (ت٤٢١هـ/ ١٠٣٠م) بأنه: «يحب العلم والعلماء ويجري الجرايات على الفقهاء والمحدثين والمتكلمين والمفسرين والنحاة والشعراء والنسابين والاطباء والمهندسين...»(٣).

<sup>(</sup>۱) عبد الحسين مهدي الرحيم، الشيخ المفيد، رسالة ماجستير مقدمة إلى عمادة كلية الاداب – جامعة بغداد، ۱۹۷۱)، ص ۱۳.

 <sup>(</sup>٢) براون، تاريخ الادب في إيران، ص ٢٣١؛ متز، آدم، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، نقله إلى العربية محمد عبد الهادي، أبو ريد، ط٤، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٦٧)، ج١، ص ٦١.

<sup>(</sup>٣) تجارب الامم، ج١، ص ٤٠٨؛ متز، الحضارة الإسلامية، ص ٦٤.

لم يكن البويهيون وحدهم ممن أهتم بالحركة العلمية فقد سبقهم إلى ذلك السامانيون الذين ابدوا أهتماماً بالغاً بعلم الحديث وروايته عن كبار المحدثين وعلمائه الذين عرفتهم خراسان أنذاك، والتي أخرجت هي وما وراء النهر عدداً كبيراً من العلماء والفقهاء الذين خدموا الحركة العلمية خدمة كبرى بجدهم وصبرهم على البحث والتبع، وأبرزهم الإمام البخاري ( ${\rm TToTa}/{\rm Ang}$ ) ومسلم ( ${\rm TToTa}/{\rm Ang}$ )؛ فكانا سبب في حركة الحديث القوية في العهد الساماني والتي استمرت أجيالاً في هذه البلاد ( ${\rm Tin}$ ) فكانت مدن بخارى وبلخ وسمرقند ونيسابور وغيرها من المدن التي خضعت لسيطرة السامانيين قد أصبحت من المراكز العلمية المهمة ملاذاً لأهل العلم ( ${\rm Tin}/{\rm T$ 

ولعل طبيعة الحاكم وميوله تقف وراء انتشار واتساع القاعدة العلمية حيث يظهر ذلك بوضوح في طبرستان بعد تمكن الحسن بن زيد (ت٢٧هه/ ٨٨٨م) من اقامة الدولة العلوية هناك، فشرط العلم من أساسيات الإمامة عند الزيدية (٣) ينقل ابن الأثير (٤) أن الحسن بن زيد: «كان عالماً بالفقه والعربية»، ذكر له ابن النديم (٣٨٥ه/ ٩٩٥م) العديد من الكتب التي ألفها في مختلف صنوف المعرفة (٣٠٠ه سيطرة الحسن بن علي الأطروش على

<sup>(</sup>۱) براون، تاریخ الادب في إيران، ص ص ٣٣٢ – ٣٣٣؛ فامبري، تاريخ بخاری، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) فامبري، تاريخ بخارة، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) النوبختي، أبو محمد الحسن موسى، فرق الشيعة، علق عليه: محمد صادق بحر العلوم، ط٤، (النجف، المطبعة الحيدرية، ١٣٨٨هـ – ١٩٦٩م)، ص٦٨؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٧، ص ص ١٣٠ – ١٣٤؛ النشار، علي سامي، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، ط٢، (القاهرة، دار المعارف، ١٩٦٤م)، ص ص ١٤٨ – ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، ج٧، ص ٤٠٧.

<sup>(\*)</sup> من الكتب التي ذكرها ابن النديم: «الجامع في الفقه، كتاب البيان، كتاب الحجة في الإمامة». ينظر: ابن النديم، محمد بن اسحاق، الفهرست، ص ٢٧٤.

مقاليد الحكم في طبرستان بدأت الحياة العلمية هناك تأخذ منحاً جديداً حيث وصلت إلى أقصى درجات رقيها وأزدهارها ولعل ضعف السامانيين والعباسيين (\*) وانشغالهم في مشاكلهم الداخلية دفع العلويين خلال هذه الحقبة بالاهتمام بالعلم والعلماء.

ووفقاً لرواية ابن اسفنديار<sup>(۱)</sup> فان الحسن بن علي الأطروش (الناصر الكبير) (ت٩١٦هه/٩١٦م): «هجر الملك وعاش مع الخلائق بشريعة الحياة، فكانوا يأتون إليه من أطراف العالم للاستفادة منه وكانوا يقتبسون منه فنون العلوم من فقه وأحاديث وفكر وشعر وأدب، فكان سيداً غزير النفع.

ويبدو أن اعتزال الأطروش الحكم وتفرغه للعلم والمعرفة أسهمت بشكل كبير في نشر المعرفة ودفع الكثير من طلاب العلم للتوجه إلى طبرستان، ووفقاً لرواية ابن اسفنديار يكون العلويون قد سبقوا السلاجقة في استحداث المدارس وبناءها وجعلها مراكز للتعليم فضلاً عن المساجد، فقد بنى الداعي الحسن بن القاسم (\*\*) (ت ٣١٦هـ/ ٩٢٨م) مدارس ومراكز علمية وكان يجلس بنفسه للمناظرة يقول في ذلك ابن اسفنديار (٢): «وكان مشغولاً بالعدل والعلم والترفيه بين الخلائق، وأقام عدة مدارس

<sup>(\*)</sup> قتل أحمد بن إسماعيل في نفس السنة التي خرج بها الأطروش العلوي عام ٣٠١هـ/ ٩٢٢م، اضطرب امر السامانيين وحدث تنافس على من يخلف أحمد. ينظر: الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج١٠، ص ١٤٧؛ القرطبي، عريب بن سعد، صلة تاريخ الطبري، ص ٥٠.

<sup>(</sup>۱) تاریخ طبرستان، ص ۲۷۹.

<sup>( \* \* )</sup> الحسن بن القاسم: هو الحسن بن القاسم بن الحسن بن علي بن عبد الرحمن الشجري، يكنى أبو محمد ويسمى بالداعي الصغير. ينظر: ابن عنبه، عمدة الطالب في انساب آل أبي طالب، ص ٨٣.

<sup>(</sup>۲) تاریخ طبرستان، ص ۲۸۸.

وخانقاهات، وقسم أيام الاسبوع بين مصالح الدين والدنيا، فكان يجلس يوماً لمناظرة العلم والفقه، ويوماً للأحكام والمظالم... وكان يبالغ في احترام وتوقير أهل العلم والفضل، ولم يكن يأخذ الخراج من أي فاضل أو صاحب علم حتى ولو كان من ذوي الاملاك، وكان البلغاء والشعراء والمتكلمين وأهل الذكر والفقه من العرب والعجم يجتمعون في حضرته وكان يبذل في حقهم جميعاً الإحسان والمروءة...».

بيد أن الحرب الأهلية التي اجتاحت طبرستان والتي كانت سبباً مباشراً بانهيار الدولة العلوية ودخول طبرستان بحالة من الفوضى (\*) أثرت وبشكل كبير على الحياة العلمية هناك. خلال ذلك شهد العالم الإسلامي حالة من الاقتتال بين الامارات المتنافسة كذلك بدأت تلوح في الأفق عملية تغير في المعادلة السياسية للعالم الإسلامي مع بزوغ نجم السلاجقة الذين تمكنوا من انهاء سيطرة الغزنويين على خراسان (۱). متوجهين صوب بغداد التي كانت تحت تسلط البويهيين، والحقيقة ان الأرث الحضاري والعلمي الذي ولد في هذا العصر لا يمكن تجاهله (\*\*) وكان محفزاً للسلاجقة دفعهم إلى انشاء هذا الكم من المدارس في عموم المناطق التي خضعت لنفوذهم فقد

<sup>(\*)</sup> حدثت في عصر الداعي الحسن بن القاسم (٣٠٤ - ٣١٦هـ/٩١٦ - ٩٩٦) سلسلة من الصراعات بين الحسن بن القاسم وبين أولاد الناصر، ويبدو ان السبب يعود إلى ان الداعي منح السلطة من بعده للحسن بن القاسم دون ان يعهدها لاولاده وهو ما أثار حسدهم وتسبب في حدوث هذه الحرب التي عدت من أهم أسباب سقوط دولتهم في طبرستان. ينظر: ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص ص ٢٨٠ - ٢٨١؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٨، ص ٩١٨؛ ابن عنبه، عمدة الطالب، ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>۱) الاصفهاني، تاريخ دولة آل سلجوق، ص ۱۸٦؛ ابن العبري، تاريخ مختصر الدولة، ص ۳۲؛ الصدقي، رزق الله منقريوس، تاريخ دولة الإسلام، ج۲، ص ۹٦.

<sup>(\*\*)</sup> أشار إلى ذلك ابن خلكان ينظر: وفيات الاعيان، ج١، ص٣٥٩.

جد نظام الملك (ت٥٠٥هـ/ ١٠٦٥م) (\*\*) وزير السلطان السلجوقي الب ارسلان (٤٥٥ – ٤٦٥هـ/ ١٠٦٢ – ١٠٧٢م) في بناء المدارس والمساجد وكان له دور كبير وفاعل في أزدهار الحركة العلمية في عموم العالم الإسلامي يقول في ذلك ابن خلكان (١): «بنى المدارس والربط والمساجد في البلاد، وهو أول من انشأ المدارس فأقتدى به الناس وشرع في عمارة مدرسته ببغداد سنة تسع وخمسين وأربعمائة». والظاهر ان المدارس التي بناها الوزير نظام الملك لم تكن الأولى، فقد سبقه العلويون إلى ذلك. ومهما يكن من أمر فان ما قام به الوزير نظام الملك أسهم في نشر العلوم في العالم الإسلامي.

ولعل نظام الملك بعمله هذا كان يهدف إلى توحيد الثقافة الإسلامية والقضاء على العقائد والمذاهب التي لا تتوافق ومنهج السلطة وعقيدتها، ويستشف ذلك من خلال طرد بعض المدرسين الذين يشتبه بتشيعهم أو تعاطفهم مع الشيعة (\*\*).

ووفقاً لرواية ابن الأثير فان الظروف غدت مهيئة لطلبة العلم من سكن ومتعلقات تساعده على اتمام دراسته، حيث تبنى الأسواق وتكون محبساً على هذه المدارس وتخصص الضياع التي تكون وقفاً يخصص ربعه لطلاب

 <sup>(\*)</sup> هو أبو على الحسن بن على بن اسحاق بن العباس الملقب نظام الملك قوام الدين الطوسي،
 كان وزير الب أرسلان، قتل نظام الملك سنة ٤٨٥هـ على يد شاب ديلمي. ينظر: ابن
 خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>۱) وفيات الاعيان، ص ٢٥٥؛ أبو شامة، الروضتين، ج١، ص ص ط ١٤١ – ١٤٢؛ ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص ٣٣٧.

<sup>(\*\*)</sup> الكتبي، ابن شاكر، عيون التواريخ، ج١٢، ص ١٥٣؛ شلبي، أحمد، تاريخ التربية الإسلامية، (بيروت، دار الكشاف للنشر والتوزيع، ١٩٥٤)، ص ٤٩.

لعلم وبذلك يضمن الطالب إتمام دراسته دون أي عائق<sup>(۱)</sup>. ومن المدن التي بنيت بها هذه المدارس مدينة نيسابور مرو وآمل وطبرستان والبصرة وبغداد وغيرها<sup>(۲)</sup>.

كانت هذه المدارس في الأعم الأغلب تدرس العلوم الدينية التي بلغت مبلغاً عظيماً ومن أبرز هذه العلوم علم الحديث وعلم الفقه، فضلاً عن باقي العلوم النقلية (٣).

ولعل من الأمور المهمة التي دفعت السلاطين والأمراء بالاهتمام بالعلم وتوقير أهله هو سعيهم بتعريف الناس بما تتعرض إليه الدولة الإسلامية من تحديات كان اخطرها الوجود الصليبي في قلب العالم الإسلامي أع فاعداد الناس وتهيئتهم للجهاد يتطلب النصح والارشاد الديني، وخلق مناخ للرأي العام المطالب بوجوب الجهاد ضد الصليبيين أو هي عوامل دفعت نور الدين زنكي (ت٥٦٩هـ/١١٧٣م) بالاهتمام بها، فعلى ما يزعم صاحب كتاب الروضتين ان بلاد الشام كانت خالية من العلم وأهله (٦ وبالتالي فبناء المدارس ودعم أهل العلم محفز لحث الناس على الجهاد. بيد أن هناك عوامل أخرى تقف وراء هذا لحث الناس على الجهاد. بيد أن هناك عوامل أخرى تقف وراء هذا

<sup>(</sup>۱) الكامل في التاريخ، ج١، ص ص ٥٤ - ٥٥؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ص \* - ١٤٤ – ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) أمين، حسين، تاريخ العراق في العصر السلجوقي، القسم الثاني، ص ص ٤٧ – ٤٩.

<sup>(</sup>٣) حسنين، عبد المنعم محمد، السلاجقة إيران والعراق، ص ١٨٨ – ١٩١.

<sup>(</sup>٤) عاشور، سعيد عبد الفتاح، مصر والشام في عصر الايوبيين والمماليك، ص٧؛ قاسم، محمد قاسم، ماهية الحروب الصلبية (الايديولوجية - الدوافع - النتائج)، ص١٣٦.

 <sup>(</sup>٥) قاسم، ماهية الحروب الصليبية، ص ١٣٦؛ شعث، الخانقا في التراث الإسلامي، انترنيت،

<sup>﴾ [</sup>٦] أبو شامة، الروضتين في أخبار الدولتين، ج١، ص ١١٧.

الاهتمام أهمها صفة التدين التي ميزت بعض أمراء القرن السادس (\*)، وعليه فعملية بناء المدارس والاهتمام بالعلم كانت تنطلق من أهداف تحمل مظامين دينية.

لقد لعبت التغيرات السياسية التي شهدها العالم الإسلامي خلال القرن السادس دوراً مؤثراً وبشكل كبير على الحياة العلمية؛ فمع عودة مصر أسمياً إلى الخلافة العباسية (السنية) أنتشر المذهب الشافعي والعقيدة الأشعرية هناك الأمر الذي أثر في الحياة الفكرية فقد سادت العلوم النقلية على حساب العلوم العقلية التي اتسمت بقلة رواجها قياساً عما كانت عليه أيام الفاطميين (1).

وبلا ريب فان نجاح الأيوبيين بالقضاء على الفاطميين لم يقف حائلاً في وجه الفكر الشيعي الذي بدأ في الانتشار في فارس وخراسان وأصبحت طبرستان من أهم مراكز التشيع<sup>(۲)</sup> رغم استمرار مدارس الشافعية التي ظلت مفتوحة خلال القرن السادس الهجري، وبدأت مدن مثل النجف والحلة وسارى وقم تحتضن العلماء وتشجعهم، بل مثلت مدينة الحلة وقم والنجف

<sup>(\*)</sup> وصفت عائلة نور الدين، كذلك عائلة صلاح الدين بالتدين الشديد، وكان محفز لهذه الاسر ببذل المال، والانفاق على العلم واهله؛ ينظر: أبو شامة، الروضتين، ج١، ص ٩٦؛ ابن تغري بردي، جمال الدين أبو المحاسن الاتابكي، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، القاهرة، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٣٥٥ه - ١٩٣٦م)، ج٦، ص ص ٨ - ٩؛ الحنبلي، أحمد بن إبراهيم، شفاء القلوب في مناقب بني أيوب، ص ص ٠٠ - ١٦.

<sup>(</sup>۱) الاسنوي، جمال الدين عبد الرحمن، طبقات الشافعية، ط۱، (بغداد، مطبعة الارشاد، ۱۳۹۰هـ - ۱۹۷۰م) ج۱، ص ۱۳۸۰؛ سرور، محمد جمال الدين، الدولة الفاطمية في مصر، (القاهرة، دار الفكر العربي، ۱۹۲۰ – ۱۹۲۰م)، ص ۱۸۱؛ المياحي، مشتاق كاظم عاكول، الحركة الفكرية في مصر في العصر الايوبي (۵۲۷ - ۱۲۵۸هـ/ ۱۱۷۰ – ۱۲۵۰م) أطروحة دكتوراه غير مطبوعة، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٢) جعفري، رسول، الشيعة في إيران دراسة تاريخية، ص ص ٤٥٢ – ٤٥٧.

مراكز مهمة في العالم الإسلامي، وكان الامارة المزيدية (\*\*) التي أمتد نفوذها جنوباً نحو البطائح (\*\*) ووصلت إلى هيت شمالاً دوراً في نشر العلوم، فقد عرف أمراؤها حبهم وشغفهم بالعلم وأصبحت مدينة الحلة حاضرة المزيديين قبلة لأهل العلم والفكر (۱۰). ومن علماء هذا القرن الحسن بن محمد بن الحسن الطوسي (كان حياً عام ٥١٥هـ/ ١١٢١م)، والامام فضل الله بن علي بن هبة الله المعروف بالسيد ضياء الدين أبي الرضا الراوندي (كان حياً سنة ٨٤٥هـ/ ١١٥٣م)؛ الإمام الطبرسي، الفضل بن الحسن بن الفضل (٤٧١هـ/ ١٠٧٨م) صاحب مجمع البيان، الإمام القطب الراوندي، قطب الدين سعيد بن هبة الله (ت ٥٧٣هـ/ ١١٧٧م)؛ الحسين بن علي بن محمد جمال الدين أبو الفتوح النيسابوري الخزاعي صاحب التفسير الكبير (ت ٥٥٥هـ/ ١١٥٥م)).

بيد أن مدينة بغداد استمرت محافظة على قدسيتها الروحية والعلمية،

<sup>(\*)</sup> بنو مزيد قبائل عربية تنتمي إلى بني أسد، يعد على بن مزيد المؤسس الحقيقي لهذه الامارة وخلفه في الرياسة ابنه دبيس بن علي. ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص ٤٢٧؛ عمر فاروق، تاريخ الخليج العربي في العصر الإسلامي الوسطي، ط٢، (بغداد، دار واسطي، ١٩٨٥م)، ص ١٨٣.

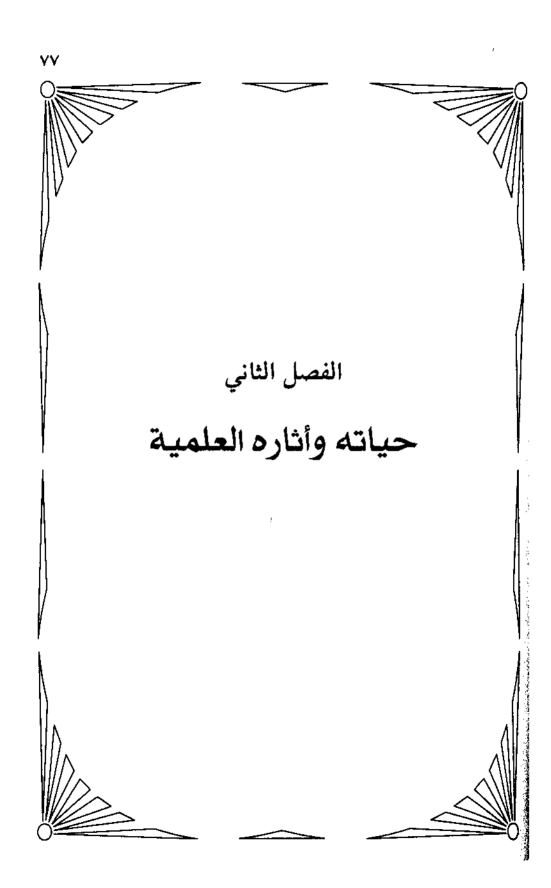
<sup>(\*\*)</sup> البطائح: كانت منطقة قرى ومزارع في زمن الاكاسرة وكان لها بثق ففي السنة التي قتل بها كسرى اضطربت الامور وتقاعدوا عن عمارة البثوق وظهرت الماء على تلك المواضع فصارت بطيحة. ينظر: البلاذري، فتوح البلدان، ص ص ٢٩٠ – ٢٩٢؛ القزويني، آثار البلاد واخبار العباد، ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص ص (٤٤٠، ٥٦٦، ٩٩٥)؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج٢٢، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) خصص الباحث الفصل الثالث لشيوخ وتلاميذ ابن شهر آشوب والذين يمثلون أبرز علماء هذا القرن فلم يشر إلا لعدد قليل في المتن وهم ممن ترجم لهم الباحث ينظر: الطهراني، آغا بزرك، الثقات العيون في سادس القرون، والذي خصصه لعلماء القرن السادس من الإمامية.

واستمر تدفق العلماء عليها من كل حدب حتى أن حواضر العلم التي ظهرت في مدن المشرق الإسلامي ومصر وباقي مدن العالم الإسلامي لم تنل من مكانتها بل أن الكثير من العلماء كانوا يشدون الرحال إليها طلباً للقاء علمائها وسعياً منهم للتزود بالمعرفة ونشر علومهم.





#### حياته واثاره العلمية

#### ۱ - حیاته

## أ - اسمه ولقبه:

يظهر أن أول من ترجم لابن شهرآشوب هو تلميذه المؤرخ الحلبي أبو الفضل (\*) يحيى بن أبي طيء بن ظافر (ت ٦٣٠هـ/ ١٢٣٢م) ويبدو ان الأعم الأغلب ممن ترجم لابن شهرآشوب هم اولئك الذين نقلوا عنه واخذوا منه (\*\*).

وقد تحدثت هذه المصادر عن كتابه (معادن الذهب) بأسلوب يوحي

<sup>(\*)</sup> يحيى بن حميد (حميده) بن ظاهر الحلبي الغساني (٥٧٥ - ١٦٧٩ / ١١٧٩ - ١٢٣٢م) مؤرخ وأديب شيعي ولد بحلب، ينظر: ابن الفرات، شهاب الدين محمد بن عبد الرحمن، تاريخ ابن الفرات، تحقيق: حسن محمد الشماع، ط١، (البصرة، مطبعة حداد، ١٩٦٧)، ج٤، ص ٥٦؛ ابن حجر، العسقلاني، لسان الميزان، ط١، (حبدر اباد، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، ١٣٣١ه)، ج٢، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والاعلام، تحقيق: الدكتور عمر عبد السلام الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والاعلام، تحقيق: الدكتور عمر عبد السلام تنمري، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٢٣هـ – ٢٠٠٣م)، وفيات سنة ٥٨١ – ٥٩٥، ص ٢٣٠؛ الصفدي، الوافي بالوفيات، اعتناء: سن ديلارينغ، (دمشق، المطبعة الهاشمية، ١٩٥٩)، ج ٤، ص ١٦٣؛ الدوؤدي، طبقات المفسرين، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٣هـ – ١٩٨٣م)، ج٢، ص٢٠٠؛ القمي، عباس القمي، سفينة البحار ومدينة الحكم والاثار، (النجف، طباعة حجرية)؛ القمي، عباس، وقائع الايام، ترجمة: محمد باقر القزويني، (بيروت، مؤسسة البلاغ، بلا. ت)، ص٢٠٨.

بان أصل الكتاب أخذ بين يدي المصنفين الذين ترجموا له ولم يثبت وجود نسخة منه (۱) بخط المؤلف نفسه على ان هذه المصادر قد تباينت بين الاكتفاء بذكر كنيته ولقبه مع كنيته والده وجده (۲) وجمعت مصادر أخرى بين الاسم واللقب والكنية (۳) فالذهبي (۱) جمع بين الاسم والكنية حيث يقول: «هو محمد بن علي بن شهرآشوب بن أبي نصر أبو جعفر السروي المازندراني، رشيد الدين الشيعي»؛ اما الصفدي (۵) فقد اكتفى بكنيته دون الاشارة إلى أسمه حيث يقول: «أبو جعفر السروي المازندراني رشيد الدين الشيعي» ويتفق السيوطي (۱) والداوؤي (۷) مع الذهبي بالجمع بين الاسم والكنية أما أسم جده فقد ذكره ابن شهرآشوب «بابي نصر» (\*\*) والظاهر أنها والكنية أما أسم جده فقد ذكره ابن شهرآشوب «بابي نصر» (\*\*)

 <sup>(</sup>۱) فكرت، محمد آصف، ابن أبي طيء، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ط١، ج٢، ص
 ٣٣٣؛ افن، أحمد باكجي، ابن شهرآشوب، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٣، ص
 ٣٧٦.

<sup>(</sup>۲) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٥٨١ - ٥٩٠)، ص ٣٠٩؛ السيوطي، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، ج١، ص ١٨١؛ الداوؤدي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٢٠٢؛ الداوؤدي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٢٠٢؛ الحر العاملي، أمل الأمل، تحقيق: أحمد بن الحسين، ط١، (النجف، مطبعة الاديب، ١٣٨٥)، ج٢، ص ٢٨٥؛ التفريشي، مصطفى بن الحسين الحسيني، نقد الرجال، تحقيق: مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، ١٤١٨)، ج٤، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٤٨١ – ٥٩٠هـ)، ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٥) الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤: ينسب ابن شهرآشوب إلى مدينة سرو وبالمازندراني، سيستعرض الباحث هذه الاسماء في باب النسب.

 <sup>(</sup>٦) بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ١٩٦٤)ج١، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٧) شمس الدين محمد بن علي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٥٣٨.

<sup>(\*)</sup> قال عن جده: «شهراشوب بن أبي نصر بن أبي الجيش السروي جدي». ينظر: ابن 🚽 =

كنية وليس اسماً فعلى ما ينقل صاحب (مصطفى المقال) أن اسم جد ابن شهرآشوب هو كياكي وأبو نصر كنية له (١). وشهرآشوب هو اسم والده وهو: «اسم مستمد من الأدب التركي أو الفارسي يدل على ضرب من الشعر يهجوا أو يمدح أهل بلد معين» (٢).

وعلى الرغم من معظم المصادر قد أجمعت على كنية ابن شهرآشوب بأبي جعفر السروي إلا أن آغابزرك الطهراني (٢) ينفرد بكنيته بأبي عبدالله السروي، يوافقه في ذلك صاحب كتاب (تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام) (٤) بيد أن الطهراني في ترجمته للأسم يتفق مع باقي المصنفين، والظاهر ان ترجمة ابن شهرآشوب لنفسه حالة دون وقوع الاختلاف في الاسم (٥).

ولم يحفظ لنا التاريخ من أسمه سوى ما ذكره ابن أبي طيء ونقله عنه المصنفين والمؤرخين وترجمته لنفسه في كتاب معالم العلماء.

#### ب - نسبته:

ينسب ابن شهرآشوب إلى مدينة مازندران وهي: «اسم لولاية

شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ط۱، (بيروت، دار المرتضى للطباعة، ۱٤۲۸هـ –
 ۲۰۰۷م)، ج۱، ص ۱۰.

<sup>(</sup>۱) الطهراني، آغابزرك، مصطفى المقال في مصنفي علم الرجال، ط۱، (طهران، جايخانة دولتي بلا. ت)، ص ۱۱۰. تناول الباحث أبرز المصادر التي أشارت إلى كنيته ينظر: الفصل الثاني، اسمه ولقبه، ص ص ص ۲۱، ۲۲.

 <sup>(</sup>۲) بوخ، شهر، دائرة المعارف الإسلامية، نقلها إلى اللغة العربية؛ محمد ثابت أفندي، أحمد الشناوي وآخرون، (تهران، انتشارات جهان، بلا. ت)، مج١٦، ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٣) مصفى المقال، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٤) الصدر، حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، (بغداد، شركة النشر والطباعة العراقية المحدودة)، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، (النجف، المطبعة الحيدرية، ١٣٨هـ/ ١٩٦١م)، ص١٥٤.

طبرستان (۱) وربما يكون هذا الاسم قد أطلق في مرحلة متأخرة والتي أشار إليها ابن اسفنديار بالقول: «ومازندران اسم محدث ( $^{(7)}$  وهو بذلك يوافق ياقوت الحموي على حداثة اسم مازندران والذي يقول  $^{(7)}$ : «ولا أدري متى سميت بمازندران فانه اسم لم نجده في الكتب القديمة وانما يسمع من أفواه أهل تلك البلد ولا شك انهما واحد...».

والحق أن المصادر التاريخية المتقدمة لم تشر إلى مازندران بل اكتفت بذكر طبرستان وعلى ما يبدو فان اسمي مازندران وطبرستان انما يمثلان الحدود الجغرافية لمنطقة واحدة كانت تعرف طبرستان ثم غلب عليها اسم مازندران الأمر الذي دفع لسترنج<sup>(3)</sup> للمزج بين الاسمين بقوله: «وطبرستان أي مازندران».

وطبرستان: "هي بلدان واسعة كثيرة يمثلها هذا الاسم. خرج من نواحيها ما لا يحصى كثرة من أهل العلم والادب والفقه" (٥). ويرافق محمد بن علي بن شهرآشوب مجموعة من الانساب منها المازندراني نسبة إلى مازندران أو السروي نسبة إلى سارية والتي عدها ياقوت الحموي (٦) قصبة طبرستان (مازندران)، وقد يتقدم لقب المازندراني قبل السروي (٧)، وربما

<sup>(</sup>١) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) تاریخ طبرستان، ص ۷۳.

<sup>(</sup>٣) معجم البلدان، ج٥، ص ١٧.

<sup>(</sup>٤) بلدان الخلافة الشرقية، ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٥) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ١٧.

<sup>(</sup>٦) معجم البلدان، ج٥، ص١٧.

 <sup>(</sup>٧) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص٢٥٥؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء وحياض الفضلاء ج٥، ص١٢٤.

الداوؤدي<sup>(۱)</sup> حيث يحدد سنة وفاته – بثمان وثمانين وخمسمائة». والحقيقة ان المصادر أجمعت على أنه عاش مئة سنة إلا عشر أشهر وانه توفي في شعبان من عام ٥٨٨ هـ/ ١١٦٢م<sup>(۲)</sup> وبذلك يكون تاريخ ولادته في شهر جماد الآخر سنة تسع وثمانين وأربعمائة، غير أن الزركلي يحدد ولادته بعام ٤٨٨ هـ/ ١٠٥٦م وهو ما يذهب إليه السبحاني في موسوعته<sup>(۳)</sup>.

# د - أسرته

نشأ بن شهرآشوب في أسرة علمية فجده شهرآشوب ابن أبي نصر بن أبي الحيش السروي (٤)، قال عنه الحر العاملي (٥): «فاضل محدث روى عنه ابنه علي وابن ابنه محمد بن علي». كما أنه أخذ من العامة والخاصة في رواية عبدالله افندي (٦) الذي يقول: «ينقل من العامة والخاصة فمن العامة عبد الملك أبو المظفر السمعاني ومن الخاصة الشيخ الطوسي» وقد عد ابن شهرآشوب جده ضمن شيوخه (٧) وانه سمع منه في صغره (٨)، كما

<sup>(</sup>١) طبقات المفسرين، ج٢، ص٥٣٨.

<sup>(</sup>۲) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ٣١٠؛ الداوؤدي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٢٠٠ الزنوري، الميرزا محمد حسن الحسيني، رياض الجنة، تحقيق: على رفيعي، مطبعة حجرية، القسم الاول، الروضة الرابعة، رقم الترجمة [٣٧]؛ القمي، عباس، الكنى والالقا، ج١، ص ٣٢٧؛ الطهراني، آغابزرك، طبقات اعلام الشبعة، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) الاعلام، ص ٢٧٩؛، موسوعة طبقات الفقهاء، ط١، (قم، مؤسسة الإمام الصادق،

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٥) أمل الأمل، ج٢، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٦) تعليقة أمل الأمل، ط١، (قم، مطبعة الخيام، ١٤١٠هـ)، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٧) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

 <sup>(</sup>A) طهراني آغابزرك، طبقات اعلام الشيعة الثقات العيون في سادس القرون، ص٢٧٣.

وان والده علي بن شهرآشوب كان محدث ثقة (1) يروي عنه ولده محمد وكان فقيها محدثاً (7).

ويبدو أن هذه البيئة العلمية قد تركت أثرها الكبير في بناء هوية ابن شهرآشوب حيث أصبح من أئمة الفقه الإمامي وشيوخه.

#### ه - سيرته:

يستشف من تلقيبه وأبيه وجده بـ «السروي» أن أصل هذه الأسرة من ساريه بمازندران (۲). ولكن لا يمكن أن نجزم أنه ولد بمازندران؛ فلم تشر المصادر إلى مكان ولادته. وكانت ساري مدينة عامرة أعدها ياقوت الحموي من أعيان مازندران (٤) بل جعلها من حيث الأهمية لا تختلف عن آمل وفي ذلك يقول: «... وآمل وهي قصبتها، وسارية وهي مثلها،...» ويبدو أن سارية كما أشار الاصطخري (٥) «كانت مستقر الولاة في هذا العصر وكانوا في قديم الأيام يسكنون سارية...» على إن هذه المدينة أصبحت قصبة طبرستان خلال حكم آل باوند (٣) وهو ما أسهم في أنتشار

<sup>: (</sup>۱) أمل الأمل، ج٢، ص ١٣٣.

 <sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٠؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج، ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) لقب والده بالسروي وكذلك حمل جده نفس اللقب وقد اشار ابن شهرآشوب إلى ذلك للمزيد انظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص (١٠، ١٣)؛ أفندي، الميرزة، نعليقة أمل الأمل، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) معجم البلدان، مصدر سابق، ج٥، ص ١٨.

<sup>(</sup>٥) الاصطخري، مسألك الممالك، ص ٢١١.

<sup>(\*)</sup> آل باوند: سلالة من امراء مازندران المحليين يعود نسبهم إلى باوندي شابور وربما كانوا من أحفاد الملك الساساني قباذ، حكموا بعض نواحي مازندران وجيلان بين ٤٥ - ٧٥٠هـ/ ٦٦٥ - ١٣٤٩م خلال ثلاث فترات باسم اسبهبدان أو ملوك مازندران. انظر: صادق سجاوي، =

مدارس العلم والفقه فيها (\*\*). في تلك البيئة وهذا المحيط الأسري نشأ ابن شهراشوب (\*\*) حيث أقبل على العلم منذ طفولته يقول الصفدي (۱): «حفظ القرآن وله ثمان سنين، وبلغ النهاية في أصول الشيعة، يرحل إليه من البلاد»؛ «وكان إمام عصره» كما يقول الذهبي (۲) وهو ما يرسخ اجماع العلماء على عقيدته الإمامية، بل أن هذه العقيدة لم تكن محل خلاف عند المتبحرين في علم الرجال فقد أجمعت المصادر على أن ابن شهرآشوب المتبحرين في علم الرجال فقد أجمعت المصادر على أن ابن شهرآشوب إمامي المذهب يقول الصفدي (۳): «أبو جعفر السروي المازندراني رشيد الدين الشيعي أحد شيوخ الشيعة»؛ اما ابن حجر (٤). فيصفه بداعية من دعاة الشيعة؛ ويقول عنه الزركلي (٥). في الاعلام بانه إمامي المذهب، اما السيد الخوثي (١). فيقول عنه: «شيخ هذه الطائفة» يعني الإمامية «وفقيها، الخوثي (١).

آل باوند، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ط١، (طهران، شركت أفست، ١٣٧٠هـ/ ١٣٧٠م) المجلد الاول، ص ص ٤٤٤ - ٤٤٤.

 <sup>(\*)</sup> ترجم الباحث للعدد من شيوخ ابن شهراتسوب ومعظمهم من علماء القرن السادس الهجري
 وهو ما يعكس حجم التطور العلمي الذي شهده هذا القرن. ينظر: الفصل الثالث، شيوخ ابن
 شهراشوب.

<sup>(\*\*)</sup> اشار ابن شهرآشوب إلى انه نقل عن والده علي بن شهرآشوب وعن جده شهرآشوب، انظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ص ١٠ - ١٣.

<sup>(</sup>١) الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٨١١ – ٥٩٠)، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٥) الاعلام، مجلد ٦، ص ٢٧٩

<sup>(</sup>٦) أبو القاسم، معجم رجال الحديث وتفضيل طبقات الرواة، ط٥، (بلا. م، ١٩٩٢م)، ج١٧، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٧) اَلصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤؛ ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠؛=

وعلى الرغم من إن طبرستان قد انجبت علماء أفذاذ إلا إن الظروف السياسية التي مرت بها هذه الولاية ذات التضاريس القاحلة دفعت ابن شهرآشوب لمغادرتها. فمازندران (طبرستان) ذات الاستقلال (الذاتي) والمنعة في خاضت حرباً مع السلاجقة ذات دوافع سياسية عقائدية (\*\*) كما إن هناك اعمالاً عدائية تتمثل بمحاولة (الاسماعيلية) السيطرة على مرتفعات طبرستان الحصينة الأمر الذي دفع الأمراء (الباونديين) في مازندران بدخولهم في حرب مباشرة معهم (۱)، وبذلك عاشت مازندران حالة من عدم الاستقرار أنعكست سلباً على الحياة العلمية مما دفع ابن شهرآشوب للهجرة إلى بغداد التي كانت مركزاً متقدماً من مراكز العلم آنذاك على ان ابن شهرآشوب في الرواية التي ينقلها الذهبي عن ابن أبي طي (ت ١٣٠ه / ١٤٨٨ عافني صاحبها فانفذ يأمرني بالخروج عن بلاده فصرت إلى بغداد». دون خافني صاحبها فانفذ يأمرني بالخروج عن بلاده فصرت إلى بغداد». دون أن يوضح طبيعة هذا الخلاف والذي قد يكون عقائدي؛ وربما سياسي؟

يكشف ابن اسفنديار الانتماء العقائدي لأهل ساري في إشارته للحرب

الزركلي، الاعلام، مجلد ٦، ص ٢٧٩؛ المماقاني، عبدالله، تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء، (النجف الاشرف، المطبعة المرتضوية، ١٣٠٥هـ) طباعة حجرية، ص
 ١٥٧؛ الخوثي، أبو القاسم، معجم رجال الحديث، ج١٧، ص ٣٥٤.

 <sup>(\*)</sup> كان للتضاريس الوعرة التي تتمتع بها طبرستان أثراً كبيراً في اعاقة الجيوش الفاتحة. أوضح
 الباحث ذلك في الفصل الأول وخلال حديثه عن فتح طبرستان.

<sup>(\*\*)</sup> يبين ابن اسفندريار طبيعة العلاقة بين آل باوند والسلاجقة فكان هناك خلاف سياسي عقائدي غير ان هذه العلاقة في احيان ينتابها الود ويرتبط ذلك باوضاع الدولة ومدى قوة سلاطين آل سلجوق. ينظر: ابن اسفنديار، تاريخ طبرستان، ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>١) دفتري، مختصر تاريخ الاسماعيلية، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام، حوادث وفيات (٥٨١ – ٥٩٠هـ)، ص ٣٠٩.

التي أعلنت ضدهم من قبل السلاجقة عام ٥٠٠هه/١١٠٦م حيث يقول في ذلك (١): «ووصل سنقر البخاري إلى أمل عن طريق لارجان وحضر إليه جميع الابطال وفتيان آمل ونواحيهما حفاة عراة الرأس، وقال له: لقد حضرنا إلى ساري لنقتل الرافضة كما أنضم إليه جميع جند لارجان ورويان وقرروا فيما بينهم أن يأتوا إلى سارية عن طريق ساحل البحر».

وفي إشارته إلى مراكز الشيعة يقول أبو المعالي صاحب كتاب راحة الصدور عن مدينة مازندرن حيث يقول في ذلك: «وعددهم كبير جداً في العراق ومازندران وكذلك في خراسان»(٢).

وإذا كان أمراء مازندران من آل باوند أسرة إمامية كذلك أشارت معظم النصوص إلى إن السواد الأعظم من أهل مازندران هم من الشيعة الإمامية خلال القرن السادس الهجري<sup>(٣)</sup>، عند ذاك تكون دوافع ابن شهرآشوب ليس عقائدية في خلافة مع أمير مازندران والذي كان بعلاقة غير ودية معه.

وربما يعكس النص الذي نقله الذهبي (٤) عن ابن أبي طيء حجم القاعدة الشعبية التي تمتع بها ابن شهرآشوب والذي ذكر بكلمة «صارت لي سوق» وهو ما دفع أمير مازندران للطلب منه مغادرة المدينة. ومهما يكن من أمر فان ابن شهرآشوب غادر مازندران إلى بغداد على إن تاريخ هذه

<sup>(</sup>۱) تاریخ طبرستان، ص ۳۳٦.

 <sup>(</sup>۲) جعفريان، الشيعة في إيران، عن كتاب: راحة الصدور وآية السرور لأبي المعالي، ص
 ٣٩٥. ترجمة: علي حاتم الاسدي، ط١، (مشهد، مؤسسة الطبع التابعة للاستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢٠هـ)، ص ٣٣٦.

 <sup>(</sup>٣) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج١، ص ١٥٧؛ تاريخ طبرستان، ابن اسفنديار،
 ص ٢٤١؛ المرعشي، تاريخ طبرستان ورويان، ص ٢٨٩؛ جعفري، الشيعة في إيران، ص
 ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٥٨١ – ٥٩٠هـ)، ص ٣٠٩.

الهجرة لم يحدد من قبل المؤرخين، والظاهر انه قدم بغداد أيام الخليفة المقتفي بالله (٥٣٠ – ٥٥٥هـ/ ١١٣٥ – ١١٦٠م) عام ١١٥٧هـ/ ١١٥٦م فقد أشار في كتاب (مناقب آل أبي طالب) انه أخذ من أبي العلاء الهمداني الحسن بن أحمد بن الحسن (ت790هـ/ ١١٧٣م) والذي أقام ببغداد بين عام (790هـ/ ١١٥٤مـ/ ١١٥٨م) ثم غادرها أواخر عام 790هـ/ ١١٥٢م عن الأرجح لوصوله إلى بغداد.

وكان الخليفة المقتفي لأمر الله قد أعجب به وأثنى عليه كثيراً وأصبح صاحب حضوة عنده، وسمت مكانته وقلده الوعظ<sup>(3)</sup>، وهذا التقليد يعطي الانطباع إن المدرسة الفكرية الإمامية قد منحت لها الحرية للظهور علناً بعدما تعرضت له في بغداد علي يد السلاجقة<sup>(٥)</sup> ولعل الخليفة المقتفي منح هذا التقليد نتيجة حرصه على وحدة كلمة المسلمين في الوقت الذي كان يخوض فيه صراعاً مع السلاجقة لإعادة الهيبة للخلافة العباسية.

إلا أننا نجد نصاً لابن شهرآشوب يعكس حجم المعاناة التي تعرض لها الشيعة خلال هذه الحقبة فيقول في كتاب مناقب إلى آبي طالب: «والشيعة في أمورهم تائهين وعلى أنفسهم خائفين، وفي الزوايا محتجرين بل حالهم

 <sup>(</sup>۱) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤؛ الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والاعلام، حوادث وفيات ( ٥٨١ – ٥٩٠هـ)، ص ٣٠٩؛ السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، ج٢، ص٣٢٧؛ الزركلي، الاعلام، المجلد السادس، ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ط١، ج١، ص١٢.

<sup>(</sup>٣) باكتجي، أحمد، أبو العلاء الهمداني، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، مجلد٣، ص١٢٢.

 <sup>(</sup>٤) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤؛ الذهبي، تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٥٨١ ٥٩٠هـ)، ص ٣٠٩؛ السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، ج٢، ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) مراد، عرض الكتاب، تاريخ دولة آل سلجوق، الاصفهاني، ص ص ١١٨ – ١٢٥.

كحال الأنبياء والمرسلين»<sup>(۱)</sup>. وهو ما يناقض ما قاله ابن أبي طيء ونقله الذهبي<sup>(۲)</sup> في تاريخ الإسلام من إن الخليفة أكرمه وخلع عليه.

فكتاب المناقب قد صنف على الأرجح بعيد عام ٥٥٣هـ/ ١١٥٨م (\*) أي في خلافة المقتفي وهو كتاب يظهر مناقب آل أبي طالب ومآثرهم وينال من مخالفيهم بصورة كبيرة وهو ما يعكس الحرية الفكرية ويناقض مضمون النص، فما هي دوافع ابن شهرآشوب وراء ذكره لمثل هذه النصوص إذا كان قد منح هذه الحرية في وضع مصنفه؟

يستنبط من هذا التناقض إن ابن شهرآشوب قد أشار إلى عامة الناس (الشارع) والذين روضوا على مبادئ تبيح لهم استباحة الدماء وهي الغرسة التي وضعها السلاجقة (\*\* لتمكينهم كما هو حال الغرباء في السيطرة على الدولة من خلال تفتيت وحدة ابنائها وزرع الخلاف بينهم، وعلى الرغم من محاولات الخليفة المقتفي بأمر الله القضاء على هذا التناحر إلا أنه فشل في قلع جذور هذه الغرسة فما إن توفى الخليفة عام (٥٥٥ه/ ١١٦٠م) حتى

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٧.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٨١، – ٩٠٠هـ)، ص ٣٠٩.

<sup>(\*)</sup> وصل أبو الوقت عبد الاول بن أبي عبدالله بن شعيب السجزي إلى بغداد عام ٥٥٢ه وتوفى ليلة الاحد السادس من ذي القعدة سنة ثلاث وخمسين وخمسمانة وقد عده ابن شهرآشوب ممن أخذ عنه في تصنيفه بكتاب مناقب آل أبي طالب فمن المرجح ان يكون تصنيفه لكتاب المناقب بعد عام ٥٥٣ه/ ١٠٢٨م. انظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ص ١٠٧٠.

<sup>(\*\*)</sup> أشار ادم متز إلى حالة الفوضى والاضطراب التي خلقت بسبب تحامل أصحاب المذاهب بعضهم على بعض خلال القرن الخامس ومطلع القرن السادس. انظر: ادم ميز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري أو عصر النهضة في الإسلام، ترجمة: محمد عبد الهادي أبو ريد، ط٤، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٦٧)، المجلد الأول، ص ص ٣٧٨ -

عادت الأمور لسابق عهدها (\*\*)؛ الأمر الذي دفع ابن شهر آشوب لترك بغداد، ويظهر أنه غادر إلى الحلة في مطلع عصر الخليفة المستضيء (٥٦٦ – ٥٧٥هـ/ ١١٧٠ – ١١٧٨م) بعد إن وجدها مكاناً غير مناسب لمزاولة نشاطه لسعي الخليفة المستضيء القضاء على المذاهب المخالفة لعقيدته؛ ينقل السيوطي (١) انه في أيام المستضيء: «ضعف الرفض ببغداد ووهي وأمن الناس، ورزق سعادة عظمة في خلافته».

وعلى الرغم من إن المصادر تشير إلى أنه غادر بغداد نحو الموصل ثم حلب $(^{\Upsilon})$  إلا إن القرائن تثبت انه توجه نحو الحلة والظاهر إن ابن البطريق سمعا منه الحديث خلال تواجده في الحلة ثم غادر إلى الموصل ومنها إلى حلب $(^{\Upsilon})$  والتي استقر بها لحين وفاته عام ٥٨٨هـ/ ١١٩٢ $(^3)$ .

<sup>(\*)</sup> يذكر ابن الجوزي نصاً يوضح فيه طبيعة الاضطرابات التي حدثت في بغداد والتي حملت طابعاً طائفياً ففي ذلك يقول: "وكان الرفض في هذه الايام قد كثر فكتب صاحب المخزن إلى أمير المؤمنين ان لم تقويدي ابن الجوزي لم تطق على دفع البدع فكتب أمير المؤمنين بتقوية يدي فأخبرت الناس بذلك على المنبر وقلت ان أمير المؤمنين صلوات الله عليه قد بلغه كثرة الرفض وقد خرج توقيعه بتقوية يدي في إزالة البدع فمن سمعوه من العوام ينتقص بالصحابة فأخبروني حتى انقض داره واخلده الحبس وان كان من الوعاظ حدرته المشان، فانكف الناس ثم تقدم في يوم المخميس عاشر شوال يمنع الوعاظ كلهم إلا ثلاثة كل واحد من مذهب أنا من الحنابلة والقزويني من الشافعية وصهر العبادي من الحنفية ثم سئل في عبد القادر فاطلق، يوضح هذا النص ان طبيعة العلاقة بين اصحاب الفرق والمذاهب في بغداد خلال هذه المرحلة لم تكن على ود، ينظر: ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلفاء، ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٥٨١ – ٥٩٠)، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) أغابرزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٢، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠؛ العاملي، الحر، أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٦.

#### و – وفاته:

توفى محمد بن علي بن شهرآشوب في ثاني عشر شعبان سنة ١٩٩٨ه/ ١٩٩٢م في مدينة حلب<sup>(۱)</sup> ودفن في سفح جبل جوشن<sup>(\*)</sup>. يقول ابن العديم<sup>(۲)</sup> في ذلك: «وهذه الأرض كانت مقبرة للشيعة من قديم الأيام، ودفنوا موتاهم هناك، وبها مقبرة العالم الكبير ابن شهرآشوب... «وعلى الرغم من اجماع المؤرخين على مكان دفنه، في حلب (مقبرة السقط) (\*\*) إلا ان عبدالله أفندي الأصفهاني (\*\*) يعتقد انه دفن في بلدته مازندران وهي رواية تخالف اجماع المؤرخين حيث يقول: «توفي بقرية من توابع بلدة بارفروش من بلاد مازندران يقال لها الآن (مشهد كنجي زور) وقبته الآن معروفة هناك والناس يزورونه».

عاش ابن شهرآشوب تسعاً وتسعين سنة وشهرين ونصف<sup>(1)</sup> كانت حافلة بالابداع الفكري والجهاد العلمي نشر خلالها التشيع الإمامي<sup>(۵)</sup> رغم أمواج

<sup>(</sup>۱) ابن العديم، كمال الدين عمر بن أحمد بن أبي جرادة، بغية الطلب في تاريخ حلب، تحقيق: شهيل زكار، (بيروت، دار الفكر، بدون سنة طبع)، ج٣، ص ١٢٠٦.

<sup>(\*)</sup> جَوْشَن: جبل مطل على حلب في عربيها في سفحه مقابر ومشاهد للشيعة وقد أكثر شعراء حلب من ذكر.. فقال منصور بن المسلم بن أبي الخرجين النحوي الحلبي من قصيدة: هسمى مورد من سفح جوشن نافع فاني إلىي تبليك الموارد ظمان ينظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>۲) بغیة الطلب في تاریخ حلب، ج۳، ص ۱۲۰٦.

<sup>(\*)</sup> في اسم السقط يقول ياقوت الحموي: «ان زوجة الحسين بن علي علي الله كانت حاملاً فأسقطت هناك. . . وفي قبلي الجبل مشهد يعرف السقط ويسمى مشهد الدكه والسقط يسمى محسن بن الحسين انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ١٢٦؛ وتعليق أمل الأمل، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

 <sup>(</sup>٥) ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، ص٣١٠؛ الذؤودي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٥٣٨؛ =

لفتن التي حاول خلالها أعداء الأمة أغراق المسلمين فيها، فهاجر إلى الحلة ثم إلى الموصل ثم حلب ليفوت الفرصة على من حاول أشعال الفتنة وتأجيجها بين الأخوة من أبناء هذا الدين من خلال استهدافه علم من علماء المسلمين.



محمد صادق بحر العلوم، مقدمة كتاب معالم العلماء، ابن شهرآشوب، ص ٦٠.

#### ٢ - آثاره العلمية

تدل الآثار التي وصلت عن ابن شهرآشوب على مكانته العلمية وتعمة في العلوم الإسلامية، وأصالته الفكرية مع سعة أطلاعه في فنون العلم التي وصف بها والتي شملت السيرة والتاريخ والتفسير وعلم الرجال واللغة والفقه ووفق ما ذكره ابن شهرآشوب في معالم العلماء فان مصنفاته بلغت اثنا عشر كتاب(١) منها ما هو مفقود وأخرى متوافرة وبعضها لا تزال مخطوطات ويبدو أن آثار ابن شهرآشوب كثيرة إلى الحد الذي دفع تلميذه ابن أبي طي إلى القول: «وصنف في المتفق والمفترق والمؤتلف والمختلف والفصل والوصل وفرق بين رجال الخاصة ورجال العامة»(٢).

بيد أن المتوافر من كتبه أو تلك التي لا تزال مخطوطة لا تتعدى الأصابع إلا أن قيمتها العلمية كبيرة ومن أبرز هذه الكتب؛ (مناقب آل أبي طالب؛ ومعالم العلماء؛ ومتشابه القرآن ومختلفه) (٣) ويمكن تقسيم آثارة إلى ثلاث المفقوه التي أشار إليه المصنفون وذكره ابن شهرآشوب في معالم العلماء عندما ترجم لنفسه أو المخطوط والتي لم تطبع لحد الآن، أو تلك التي طبعت والتي يحاول الباحث تناولها بايجاز.

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، تاريخ الإسلام، (حوادث وفيات ٥٨١ – ٥٩٠)، ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

## أ - اثاره المفقودة:

أشار الذهبي إلى أهم مصنفات ابن شهرآشوب خلال ترجمته له ومن هذه المصنفات (المخزون المكنون في عيون الفنون، الطريق في الحدود والحقائق، مائدة الفائدة، المثال في الامثال، الحاوي، الأوصاف، المنحال)(۱) والذي قال فيه أنه ذكر خطبتين لأمير المؤمنين علي المنال خاليتين من الألف والنقطة(۲) وتحدث ابن شهرآشوب في المعالم عن كتاب أخر سماه الأسباب والنزول على مذهب آل الرسول(۳) ولعله هو كتاب (بيان التنزيل) نفسه الذي كان عند المجلسي ونقل عنه في البحار ووصفه بأنه كتاب صغير الحجم كثير الفوائد(٤). ونسب إليه الصفدي(٥) كتاباً في النحو أسمه الفصول قال عنه: وهو كتاب خاص بالنحو جمع فيه أمهات اللمسائل كذلك نسب إليه التفريشي(١) كتاب أنساب آل أبي طالب.

# ب - آثاره المخطوطه

ينقل شاكرمصطفى (٧) عن مصادره ان لابن شهرآشوب كتاباً أسمه (نخب الاخبار) لم يتسن للباحث من العثور عليه وعلى ما يبدو فهو من الكتب التاريخيه، ويضيف الزركلي (٨) كتاب (المكنون المخزون)، إلى هذه

<sup>(</sup>۱) تاريخ الإسلام، (حوادث وفيات٥٨١ – ٥٩٠)، ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص ٣١١.

<sup>(</sup>٣) معالم العلماء، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الاطهار، (قم، دار احياء الكتب الإسلامية، ١٤٢٧هـ)، ج١، ص ٢٩.

<sup>﴿</sup>٥﴾ الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۱) نقد الرجال، ج٤، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٧) التاريخ العربي والمورخون، ط١، (بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٨) ج٢، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>A) الاعلام، مجلد٦، ص٣٧٧

المخطوطات. ومن المخطوطات المهمه (مثالب النواصب) (١) والذي التوجد نسخة منه في مكتبة (سبهسالار) في طهران لم تحقق بعد» (٢).

ومثالب النواصب ذكره ابن شهراشوب<sup>(٣)</sup> ضمن مصنفاته خلال ترجمته لنفسه في معالم العلماء ولا يعرف تاريخ تأليفه ولعله ألفه قبل سنة ١٩٥٠ه/ ١١٧٤م وهي السنة التي ألف بها كتاب (متشابه القرآن)<sup>(\*)</sup> ومختلفه والذي لم يذكره ضمن مصنفاته التي ذكرها خلال ترجمته لنفسه غير أنه ذكر (مثالب النواصب)<sup>(\*\*)</sup> فمن المرجح انه ألف هذا الكتاب خلال وجوده في الحلة.

وعلى ما يبدو فإن المصادر المتاحة للباحث تجمع على نسبة هذا الكتاب لابن شهراشوب (3) غير إن قسم من المصادر لم تذكر هذا الكتاب خلال ترجمتها لابن شهرآشوب (6) وينفرد عبدالله أفندي (7) باسم غير الذي اتفقت عليه معظم المصادر فيقول في ذلك: «كتاب مطالب القواضب في مثالب النواصب» للشيخ رشيد الدين ابن شهرآشوب المازندراني.

ووفق ما نقله اغابزران الطهراني(٧) فإن لهذا الكتاب نسخة خطية في

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص١٥٤؛ السبحاني، طبقات المتكلمين، ج٢، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) باكتجي، أحمد، دائرة المعارف الإسلامية، مج٣، ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) معالم العلماء، ص ١٥٤.

 <sup>(\*)</sup> ذكر ذلك في نهاية الجزء الثاني انه انتهى من تأليف متشابه القرآن سنة (٥٧٠هـ/ ١١٧٤م).
 ينظر: ابن شهرآشوب، متشابه القرآن، ج٤، ص ٢٦١.

<sup>(\*\*)</sup> ترجم ابن شهرآشوب لنفسه في معالم العلماء وذكر أهم مصنفاته بما فيها كتاب مثالب النواصب. ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٥؛ آغابزرك، طبقات اعلام الشيعة، ج، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠؛ السيوطي، بغية الوعاة، ج١، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٦) تعليق أمل الأمل، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٧) طبقات أعلام الشيعة، ج، ص ٢٧٣.

مكتبة (سبهسالار) لم تحقق بعد، اما حجمة فعلى ما ينقل شاكر مصطفى (۱) انه يقارب حجم كتاب المناقب وفق ما شاهده لمخطوطة هذا الكتاب في أيران وفي الهند.

والحقيقة فإن الباحث لم يستطع العثور على مخطوطة هذا الكتاب في مُكاتب النجف أو مكاتب العراق الأخرى.



<sup>﴾</sup> التاريخ العربي والمؤرخون، ط٢، (بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٠)، ج٢، ص٢٩٠.

## أثاره المطبوعة

#### ١ - معالم العلماء

# أ - التعريف بالكتاب:

كتاب معالم العلماء من كتب الرجال المهمة عند الإمامية فهذا الكتاب مع فهرست منتجب الدين هما ذيلان ومتمان لفهرست الشيخ الطوسي يقول بحر العلوم في ذلك: «ومعالم العلماء أصبح من المدارك المهمة لعلماء الرجال أمثال العلامة الحلي في خلاصة الرجال والشيخ الحر العاملي صاحب أمل الأمل والتفريشي والمجلسي وغيرهم»(۱) ويرى آخرون إن معالم العلماء ما هو إلا تلخيص لكتاب الفهرست وأضيفت إليه بعض الزيادات(۲) وعلى الرغم من الاعتقاد بان معالم العلماء هو فهرست خاص لرجال الشيعة إلى إن الحقيقة عكس ذلك فقد ضم اسماء العديد من علماء أهل السنة وربما يكون الكتاب فهرست باسماء المصنفين ألذين كتبوا عن سيرة أهل البيت وقد نرى ذلك بوضوح في ترجمته لبعض علماء السنة (\*\*).

## ١ - اسم الكتاب:

عنوان الكتاب (معالم العلماء) وهو الاسم الذي ظهر على طبعات

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، مقدمة، المحقق، ص ٢٩ – ٣٠٠.

<sup>(</sup>۲) باكنجي إن، أحمد، ابن شهرآشوب، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، مج٣، ص ٣٧٧.

 <sup>(\*)</sup> وردت اسماء عديدة في كتاب معالم العلماء من أهل السنة كان يشير إليهم بعامي المذهب.
 ينظر: معالم العلماء، ص ص (٥٨، ١٠٧، ١٤١، ١٥١).

الكتاب، بيد إن ابن شهرآشوب يقول<sup>(1)</sup> عنه في مقدمته للكتاب: «هذا كتاب معالم العلماء في فهرست كتب الشيعة وأسماء المصنفين قديماً، وحديثاً». ويسميه الحر العاملي<sup>(۲)</sup> «بكتاب الرجال» وقد ترد له تسميات آخر نحو: «رجال العامة ورجال الخاصة»<sup>(۳)</sup> ولم يرد لابن شهرآشوب أكثر من كتاب في علم الرجال، كما أنه أشار وخلال ترجمته لنفسه إلى كتاب معالم العلماء ولم يذكر غير<sup>(3)</sup> هذا الكتاب وعليه فان المراد بهذه العناوين التي أشار إليها المصنفون كتاب معالم العلماء لابن شهراشوب.

طبع معالم العلماء في طهران سنة ١٣٥٣ه في ١٤١ صفحة يتضمن (٩٩٠) ترجمة وقد أشار محمد صادق بحر العلوم إلى إن النسخة المخطوطة التي طبع عليها كانت كثيرة الأخطاء وهو ما أفقد هذه الطبعة الني حققها الاستاذ عباس اقبال أهميتها العلمية لاحتوائها على أخطاء كبيرة. اما الطبعة الثانية فقد حققها محمد صادق بحر العلوم وطبعة في النجف ١٩٦١م وقد طبعت على نسخة خطية خالية من الاغلاط نوعاً ما وفيها زيادة (٣١) ترجمت سقطت من النسخة المطبوعة في إيران (٥٠).

# ٢ - تاريخ تأليفه:

يكاد يكون الشيخ الطونسي آخر من أدلى بدلوه من علماء الإمامية في علم الرجال خلال القرن الخامس الهجري، فلم يظهر أي مصنف يتناول

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ص۲۸.

<sup>(</sup>٢) أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، المحقق، ص ٣٠.

رجال الشيعة وشيوخهم حتى منتصف القرن السادس الهجري، حيث ظهر كتاب الفهرست لمنتجب الدين بن بابوي القمي (ت ٢٠٠هـ/ ١٢٠٣م) كذلك معالم العلماء للشيخ ابن شهرآشوب المازندراني (ت ٥٨٨هـ/ ١١٩٢م)(١).

وعلى الرغم من إن الشيخين (منتجب الدين، وابن شهراشوب) متعاصرين إلا انهما لم يعلم كل منهما بعمل الآخر ولا ذكر أحدهما الآخر في كتابه (۲). فمنتجب الدين حدد دوافعه وراء تأليفه لهذا الكتاب وهي علم ما يبدو قد تمت بطلب غير مباشر من السيد عز الدين يحيى النقيب سنا ١٩٥ه/ ١٩٥م (١٩٥ والذي ذكر للشيخ ابن بابوي: «إن شيخ الطائفة أبا جعفم محمد بن الحسن الطوسي قد صنف كتاباً في أسامي مشايخ الشيع ومصنفيهم ولم يصنف بعده بشيء، كالأسف من ذلك». ففهم منه منتجب الدين انه يعرض عليه التصدي له ويطلب منه القيام به، فلبي طلبته وقال: «لو آخر الله أجلي أضفت إليه ما عندي من أسماء مشايخ الشيع ومصنفيهم (۳). بيد إن ابن شهرآشوب ألف كتابه قبل هذا التاريخ وتحديد ومصنفيهم (۳). بيد إن ابن شهرآشوب ألف كتابه قبل هذا التاريخ وتحديد سنة ٥٧٠ه /١٧٩م وهي السنة التي صنّف فيها كتابه متشابه القرآن كما ذكر

<sup>(</sup>١) مرعي، حسين عبد الله، منتهى المقال في الدراية والرجال، ط١، (بيروت، مؤسسة العر الوثقى، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م)؛ السيد الخوثي، أبو القاسم الموسوي، معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، ج١، ص ٤٦.

 <sup>(</sup>۲) الطباطبائي، عبد العزيز، المحقق، المقدمة، ص٤٤؛ لكتاب ابن بابوي الرازي، منتجب الدين الحسن بن علي بن عبد الله، ط٢، بيروت، دار الاضواء ١٤٠٦هـ – ١٩٨٦م، ص ٤٨

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، فهرست اسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص ص ٥ - ٦.

ذلك في نهاية كتابه (۱). ويستدل على ذلك من ترجمته لنفسه في كتابه معالم العلماء فلم يشر إلى متشابه القرآن بعد إن ذكر جميع مصنفاته ومن المحتمل انه صنفه في مدينة الحلة (\*).

والذي يؤكد ذلك إن منتجب الذين وبعد ترجمته لقطب الدين الراوندي المتوفي سنة ٩٧٣هـ/ ١١٧٩م ترحم عليه بصيغة كلله (٢) كما إن عز الدين يحيى (ت ٩٩١هـ/ ١١٩٥م) والذي طلب من منتجب الدين بصورة غير مباشرة وضع كتاب «الفهرست» (٣) لم يطلع على معالم العلماء فقد صرح بذلك من إن أحداً لم يضع مصنف في هذا الاختصاص بعد الشيخ الطوسي (٤). من ذلك يكون كتاب معالم العلماء قد وضع قبل فهرست منتجب الدين، كما إن أي من الشيخين لم يعلم بكتاب الآخر. وعلى ما يقول محقق كتاب معالم العلماء فان الكتابين متقاربان وكلاهما ذيلان ومتمماًن لفهرست الطوسي (والقول لبحر العلوم) (٥).

## ٣ - الغرض من تاليفه:

أشار ابن شهرآشوب بصورة ضمنية إلى الغرض من تأليفه كتاب معالم

 <sup>(</sup>۱) ابن شهرآشوب، متشابه القرآن ومختلفه، (طهران، جانجان، شركة سامي، ۱۳۲۸هـ)، نهاية ج۲.

 <sup>(\*)</sup> من المحتمل انه غادر بغداد بعد تولي الخليفة المستضي بنور الله وقد عرف بحربه ضد الشيعة
 (الرافضة) والتضييق عليهم. وتكون مدينة الحلة هي المحطة الأولى لابن شهرآشوب. ينظر:
 السيوطى، تاريخ الخلفاء، ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>۲) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٣.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص٥.

<sup>(</sup>٥) محمد صادق، المقدمة، ص ٤٩، كتاب ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٢٩.

العلماء حيث قال<sup>(۱)</sup>: «هذا كتاب معالم العلماء في فهرست كتب الشيعة وأسماء المصنفين قديماً وحديثاً، وإن كان جمع شيخنا أبو جعفر الطوسي رحمه الله في ذلك العصر ما لا نظير له إلا إن هذا المختصر فيه زوائد وفوائد، فيكون إذن تتمه له، وقد زدت فيه نحو من ستمائة مصنف وأشرت إلى المحذوف من كتابه...».

يستشف من ذلك إن ابن شهرآشوب مدرك إلى إن الحقبة التي أعقبت وفاة الشيخ الطوسي (ت٤٦٠هم/ ١٩٩٩م) ولغاية وضع هذا الكتاب خالية من أي مصنف يهتم بفهرست علماء الشيعة، وهو على ما يبدو من أهم الأسباب التي دفعته لوضع هذا الكتاب. والذي يغطي الحقبة الممتدة من عام ٢٦٠هم/ ٢٩٩٩م سنة وفاة الشيخ الطوسي ولغاية السنة التي وضع فيها ابن شهرآشوب مصنفه وهي على الارجح سنة ٢٥٠هم/ ١١٧٤م (٩٠٠). تناول فيه أسماء شيوخه وبعض أعلام الفقه الإمامي ممن عاصرهم.

## ب - الخطة العامة للكتاب:

كان موضوع التأسي بأصحاب الأثمة الأثني عشر وعلماء المذهب الإمامي على مختلف العصور موضوع اهتمام ابن شهرآشوب في كتاب معالم العلماء، ترجم فيه لعدد كبير من علماء المذهب الإمامي ممن عاصرهم أو الذين سبقوه.

استهل الكتاب بالبسملة والصلاة على النبي علي ، وبعدها أشار إلى إن

<sup>(</sup>١) محمد صادق، المقدمة، ص ٣٨.

 <sup>(\*)</sup> تناول الباحث كتاب الفهرست لمنتجب الدين والذي صنف بالحقبة الزمنية نفسها التي وضع فيها ابن شهرآشوب كتابه من خلال تعريفه بكتاب معالم العلماء. ينظر: الفصل الرابع، ص ص ٢٠٤.

هذا الكتاب هو تتمة لكتاب الشيخ الطوسي وانه أضاف عليه ستمائة مصنف، ثم ذكر نبذة تاريخية مختصرة جداً عن أول من صنف في الإسلام (١)، ثم يقول: «وقال الشيخ المفيد أبو عبدالله محمد بن النعمان البغدادي تَكَنَّلُهُ وقدس روحه: صنف الإمامية في عصر أمير المؤمنين على عليه إلى عهد أبي محمد الحسن صلوات الله عليه أربع مائة كتاب تسمى الأصول. . .  $^{(7)}$ ثم يبدأ بباب الألف وأول من ترجم له في هذا الباب هو إبراهيم بن محمد بن سعيد الثقفي الكوفي(ت٢٨٣هـ/ ٨٩٦م)(٣). وعلى ما يبدو فإن ابن شهرآشوب سلك في تبويب مصنفه (معالم العلماء) المنهج نفسه الذي اعتمده النجاشي في كتابه المعروف بـ (رجال النجاشي) وهو منهج الشيخ الطوسي في كتاب الفهرست ويعرف هذا النوع من التبويب «بالتبويب المعجمي» وهو تبويب أسماء الرجال حسب حروف المعجم «أ، ب، ت، ث. . . . » ولا يدخل في ذلك اسم الأب(٤). والحقيقة فان ابن شهرآشوب نقل معظم الأسماء التي ُذكرها الشيخ الطوسي في الفهرست<sup>(ه)</sup> مع الاختصار ثم أشار إلى شيوخه مع ذكر مؤلفاتهم (٦) وذكر أسماء بعض العلماء والمصنفين المعاصرين الذين جاؤوا بعد الشيخ الطوسى<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٣٨.

 <sup>(</sup>٢) م. ن، ص ٣٩. وإبراهيم ابن محمد أصله من الكوفة كان زيدياً ثم انتقل إلى القول بالإمامة،
 ينظر: العلامة الحلي، الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر، خلاصة الأقوال في معرفة علم
 الرجال، ط١، (مشهد، مركز البحوث الإسلامية، ١٤٢٣هـ)، ص٦١.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص ص ۲۹ – ۳۰ ـ

<sup>(</sup>۵) م. ن، ص ۲۹ – ۳۰.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص (۸۲، ۸۷، ۹۰، ۱۰٤، ۱۲۵، ۱۲۹، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۹، ۱۷۵).

<sup>(</sup>۷) مرعى، منتهى المقال، قسم ۲، ص ۸٦.

وعلى الرغم من إن ابن شهرآشوب قد ذكر في مقدمته إن معالم العلماء ما هو إلا فهرست لكتب الشيعة ومصنفيهم قديماً وحديثاً (۱) إلا أنه ذكر وفي أحيان أخرى بعض العلماء من غير الشيعة وربما يشير إليهم بوضوح نحو قوله: "ليس إمامي" (۲) أو "عامي شم استبصر" أو "عامي" أو "عامي" فريدي (۱) وعلى ما يبدو فإنه أهتم بالمصنفات والمؤلفات التي تناولت سيرة الأئمة أكثر من اهتمامه بالمصنفين حيث ذكر الطبري وقال عنه: "أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبري صاحب، التاريخ، عامي. له كتاب غدير خم. . (1). وقبله الجاحظ حيث يقول في ترجمته: "عمرو بن بحر الجاحظ عثماني إلا أنه له: كتاب الإمامة ووجوبها، كتاب فضل بني هاشم على بني أمية . . . (1) وعليه فان كتاب معالم العلماء ما هو إلا ترجمة للعلماء الذين صنفوا أو تناولوا أخبار أهل البيت وسيرهم ولم يكن مختصراً على أثمة وعلماء الإماميه كما اعتقد البعض بل هو كتاب شامل لمعظم عؤلاء الإعلام.

بلغ عدد التراجم في هذا الكتاب «١١٥٠» من أصحاب الأثمة وعلماء الإسلام ومن الشعراء وكانت هذه التراجم متباينة من حيث الطول فتارة نراه وقد أفاض في ترجمة لعالم أو مصنف كما هو الحال بالنسبة الشيخ

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) معالم العلماء، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ۵۸.

<sup>(</sup>٤) معالم العلماء، ص (١٠٧، ١١٦، ١٤١، ١٥٣، ١٥٤، ١٧٥).

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص (١٠٦، ١٢٠، ١٧٢، ١٧٥).

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص ١٤١.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ص ۱۱۹.

المفيد<sup>(۱)</sup> أو للشريف الرضي<sup>(۲)</sup> أو الشيخ الطوسي<sup>(۲)</sup> أو خلال ترجمته لهشام بن الحكم<sup>(3)</sup> وهو من أصحاب الإمام الكاظم كلله، وربما يختصر إلى حد الاكتفاء بذكر الاسم مثل أحمد بن عبد العزيز الجواهري<sup>(٥)</sup> والحقيقة فان سمة الاختصار هي التي ميزت ابن شهرآشوب في هذا الكتاب.

ومن الملاحظ إن ابن شهرآشوب ينهي الفصل الأول بترجمته لنفسه حيث بلغ مجموع من ترجم لهم خلال هذا الفصل (٧٩١)<sup>(٦)</sup> ثم يبدأ الفصل الآخر والذي سماه «أسماء شتى»<sup>(٧)</sup> بحرف الميم بعد أن انتهى بالحرف نفسه حيث انتهى بمحمد بن شهرآشوب مصنف هذا الكتاب»<sup>(٨)</sup> وبدأ الفصل الآخر باسم موسى بن سعدان<sup>(٩)</sup> وكلاهما يبدئان بحرف الميم، وربما قصد من ذلك أن يكون اسمه نهاية للفصل على إن الفصل الآخر ضم أسماء علماء كبار مثل هشام بن الحكم<sup>(١٠)</sup> وأبا على الطبرسي

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص (۱٤٦، ۱٤٨، ۱٤٩).

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ص ۲۰٤ - ۲۰۵.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ص ص ۱٤٩ – ١٥٠.

 <sup>(</sup>٤) م. ن، ص ١٦٣. هشام ابن الحكم (أبو محمد) مولى كندة يقول عنه العلامة الحلي بأنه:
 «كان ثقة في الروايات، حسن التحقيق، اختلف في سنة وفاته فيقال إنها سنة ١٩٩هـ/ ١٩٤٨م أو ١٧٩هـ/ ٢٩٥٩.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>V) معالم العلماء، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ص ١٥٤.

 <sup>(</sup>٩) م. ن، ص ١٥٥. قال عنه العلامة الحلي (ضعيف في مذهبه غلق)، يكنى بالحناط، ينظر:
 خلاصة الأقوال، ص٤١٦.

<sup>(</sup>۱۰)م. ن، ص ۱۲۳.

صاحب التفسير<sup>(١)</sup> وأبا الفتح الرازي<sup>(٢)</sup>.

ثم يخصص ابن شهرآشوب باباً لشعراء أهل البيت المحلط قسمهم الله أربعة طبقات المجاهدون (٣)، والمقصرون (٤)، والمتقون والمتقون (٦)، والمتكفلون (٦) وحديثه عن الشعراء لا يتعدى اسمه ولا يمكن أن نسميه ترجمة أو ينظر له هذا من الباب فهو لا يعدو إشارة لأسمائهم فقط.

# ج - موارد ابن شهرآشوب:

لم يشر ابن شهرآشوب إلى موارده في علم الرجال غير انه ذكر إن معالم العلماء هو تتمة لكتاب الفهرست للشيخ الطوسي (٧) فيكون كتاب الفهرست إذاً المورد الرئيس لابن شهرآشوب بيد انه ذكر عدداً من معاصريه ومن شيوخه أو ممن لم يدرك الشيخ الطوسي ولم يدركه ابن شهرآشوب ومن علماء القرن السادس الهجري؛ وعلى ما يبدو فإن لرحلاته التي شملت أجزاءاً واسعة من المشرق الإسلامي والعراق وبلاد الشام (\*) مكنته من معرفة العديد من الرجال فترجم لمن عاصره من شيوخه وبعض الاعلام الذين سمع عنهم أو ممن عاش بعد وفاة الشيخ الطوسي ولم يدركه ابن

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص ۱٦٩.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ص ١٨٠ – ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص ص ١٨٤ – ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص ١٨٧.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ص ۱۲۸.

<sup>(\*)</sup> زار ابن شهرآشوب العديد من الحواضر الإسلامية والتقى بعدد كبير من العلماء وقد ذكر الباحث رحلاته في الفصل الثاني، ينظر: م. ن، ص ص ٨٠ – ٨٣.

شهرآشوب غير انه سمع بفضله (\*\*) إلا انه لم يشر إلى الموارد التي اعتمدها في ترجمته لهؤلاء الاعلام. كذلك لم يشر إلى سند الفهرست للشيخ الطوسي إلا انه أشار إلى سند كتب الشيخ الطوسي بكتاب مناقب آل أبي طالب فكانت عن طريق أثنى عشر شيخ وهم: «أبو الفضل الداعي بن علي الحسيني السروي، أبو الرضا فضل الله بن علي الحسيني القاشاني، عبد الجليل بن عيسى بن عبد الوهاب الرازي محمد وعلي ابناء عبد الصمد النيسابوري، محمد بن الحسن الشوهاني، أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسن الحلبي، مسعود بن علي الصوابي، الحسين بن أحمد بن طحال المقدادي، علي بن شهرآشوب السروي». ثم يقول: «وحدثنا أيضاً المنتهي ابن أبي زيد بن كبابكي الحسيني الجرجاني ومحمد بن الحسن الفتال النيسابوري وجدي شهرآشوب الحسيني الجرجاني ومحمد بن الحسن الفتال النيسابوري وجدي شهرآشوب الخسيني الجرجاني ومحمد بن الحسن الفتال النيسابوري وجدي شهرآشوب الخساطة أيضاً سماعاً، وقراءة ومناولة وأجازة بأكثر كتبه ورواياته»(۱).

# منهج ابن شهرآشوب في كتاب معالم العلماء:

كتاب معالم العلماء من الموارد المهمة عند الشيعة الامامية، حيث كتسب أهميته لأنه يتعرض لتوثيقات العلماء والرواة بعد عصر الشيخ الطوسي<sup>(۲)</sup>. بيد إن الحر العاملي يرى عكس ذلك فهو يرى إن معالم

<sup>(\*)</sup> ترجم ابن شهرآشوب لشيوخه أو لبعض العلماء من أهل السنة مع اشارته إلى انه تتلمذ على يد هذا الشيخ بيد انه لم يذكر ذلك لاخرين ممن أخذ عنهم. ينظر: معالم العلماء، ص ص: (٥٨، ٦١، ٨٥، ٩٠، ١٦١، ١٠١، ١٤١، ١٥١، ١٥٣، ١٦١، ١٧٥، ١٧٩).

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج۱، ص۱۳. الله

<sup>(</sup>۲) مري، منتهى المقال، ص ۱۸۱.

العلماء ما هو إلا جمع لمؤلفات المتقدمين حيث يقول(١): «وقد ذكر مؤلفاته في معالم العلماء، وقد نقلنا منه هنا ما فيه زيادة على فهرست الشيخ والنجاشي ولا قليل، وذكر انه زاد في المؤلفات على ما جمعه الشيخ ستمائة كتاب والظاهر إن أكثرها من مؤلفات المتقدمين «كما إن الشيخ (عبدالله المماقاني) يؤكد ماقاله الحر العاملي بالقول<sup>(٢)</sup>: «ولم يزد عليه إلا قليلاً وزادني آخره بعض الشعر» وبذلك يكون ابن شهرآشوب قد اعتمد منهج الشيخ الطوسي في فهرست الرجال ولم يأت بجديد وفق رأي الحر العاملي، والمماقاني فكل ما جاء به لم يزد على جمع من مؤلفات المتقدمين رغم إن السيد الخوثي في تقييمه لابن شهرآشوب يذهب إلى اعتباره والاعتماد عليه لمعاصرته للرواة المذكورين في كتابه (معالم العلماء) أو لقرب عصره من عصره (٣). بل يعد كتابه مع كتاب منتجب الدين (من أعلام القرن الخامس الهجري) من الكتب الموثقة المهمة ويقول في ذلك: «ومما تثبت به الوثاقة أو الحسن أن ينص على ذلك أحد الاعلام المتأخرين، بشرط أن يكون من أخبر عن وثاقته معاصراً للمخبر، أو قريب العصر منه، كما يتفق ذلك في توثيقات الشيخ منتجب الدين أو ابن شهرآشوب»<sup>(٤)</sup>.

وعلى الرغم من إن ابن شهرآشوب<sup>(٥)</sup> قد ذكر انه أضاف ستمائة اسم على فهرست الشيخ الطوسي حيث يقول: «وقد زدت فيه نحو من ستمائة

<sup>(</sup>١) أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المماقاني، تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء، طبعة حجرية، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الخوتي، معجم رجال الحديث، ج١، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٤) معالم العلماء، ج١، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص ٣٨.

مصنف، إلا إن الشيخ الطهراني (١) يرى إن مجموع ما أضافه ابن شهرآشوب من مصنفين في كتابه معالم العلماء على فهرست الشيخ الطوسي لا يتعدى ثلاث مائة مصنف حيث يقول في ذلك: «وذكر فيه إن زاد عليه نحو من ثلاث مائة مصنف».

ويوافق بحر العلوم (٢) ما قاله ابن شهرآشوب بيد إن مجموع ما ذكرهم ابن شهرآشوب في مصنفه لا يتعدى (١٢١٧) اسم بما في ذلك الشعراء أما مجموع ما ترجم لهم الشيخ الطوسي في الفهرست فيبلغ (٩٠٩) وهو ما يعني إن ابن شهرآشوب لم يزد على الاسماء التي ترجم لها الشيخ الطوسي فير (٢٥٨) مصنف (\*\*). وهو ما يتناقض مع ما نقله الشيخ الطهراني وبحر العلوم وقد اشار إلى ذلك بحر العلوم (٣) من خلال تأكيد إن بعض النسخ قد سقطت منها قسم من التراجم (\*\*)، كما هو الحال بالنسبة للنسخة المخطوطة التي حققها عباس أقبال.

وما تميز به ابن شهرآشوب في علم الرجال انه لم يهتم بمولد ووفاة من

<sup>(</sup>۱) مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، ص ص ٤١٤ - ٤١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، المقدمة، المحقق، ص ٢٨.

<sup>(</sup>ع) يمكن مراجعة اعداد من صنف لهم الشيخ الطوسي، أو ابن شهرآشوب من خلال الرجوع إلى كتاب الفهرست أو معالم العلماء لبيان الفرق في الاعداد بين الكتابين.

<sup>﴿</sup>٣) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٣٠.

<sup>(</sup> وما يؤكد الاختلاف الكبير بين النسخ بالنسبة لاعداد المصنفين فيها، ما نقله الطهراني عن النسخة التي اعتمد عليها في كتاب (مصفى المقال في مصنفي علم الرجال) حيث ذكر فيها معتمداً على ما قاله ابن شهراً شوب انه زاد بثلاثمائة اسم، غير إن بحر العلوم وفق ماقاله ابن شهراً شوب دون إن يستوقفه ذلك الخطئ الواضح رغم إن النسخة التي حققها صمت (١٢١٧) وهو ما يعني إن ما أضافه ابن شهراً شوب لا يتعدى (٢٥٨) مصنف. ينظر، ابن شهراً شوب، معالم العلماء، المقدمة، المحقق، ص ٣٠٤ أغابزرك، مصفى المقال، ص ٤١٤.

ترجم لهم على أن هذا الأسلوب في الترجمة قد اعتمد من قبل أصحاب الأصول الرجالية من قبل.

وكما هو الحال في مناقب آل أبي طالب لم يشر ابن شهرآشوب بعد ترجمته لشعراء أهل البيت في كتاب معالم العلماء<sup>(۱)</sup> إلى موارده التي أخذ منها بل أكتفى بحصرهم مع الاختصار الشديد خلال ترجمته لهم حيث بلغ عددهم (۹۱) شاعراً غير انه لم يذكر أشعارهم ومآثرهم بل أكتفى بذكر اسم الشاعر وربما اشار إلى كنيته دون اسمه (\*\*).



<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ص ص ١٧٩ - ١٨٧.

<sup>(\*)</sup> قسم ابن شهرآشوب في ترجمته لشعراء أهل البيت الشعراء إلى المجاهدون وقد عدم باربعة وثلاثين شاعراً وسبعة وثلاثين شاعراً عدهم من المقصدينا أما المتقين فعدهم بثلاثة عشر شاعراً والباقون فسماهم بالمتكلفين وعددهم سبعة. ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ص ص ٢٨٠ – ١٨٧.

#### ٢ - متشابه القران والمختلف فيه

#### أ - التعريف بالكتاب

#### ١ - اسم الكتاب:

عنوان الكتاب هو (متشابه القرآن ومختلفه) وانتساب الكتاب لابن شهرآشوب قد ثبتت تحت عنوان الكتاب «تأليف الإمام الحافظ محمد بن علي بن شهرآشوب المازندراني (ت ٨٨هه)، وكذلك في خاتمة الكتاب (أ). وهو من الكتب المهمة عند الإمامية، ذكره ابن شهرآشوب ضمن مؤلفاته خلال ترجمته لنفسه في (معالم العلماء) (٢). كما إن الصفدي أكد نسبة الكتاب لابن شهرآشوب كذلك الحال بالنسبة للسيوطي (٤) غير إن ابن حجر العسقلاني لم يذكر هذا الكتاب ضمن مؤلفات ابن شهرآشوب (٥)، ويسميه الزركلي (١) (بالمتشابه والمختلف). وعلى ما يبدو فإن معظم المصادر متفقة على نسبة هذا الكتاب لابن شهرآشوب (٧).

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، متشابه القرآن ومختلفه، ج٢، ص ٢٨٧.

ر) .ن ،ور و.
 (۲) معالم العلماء، ص ۱۵٤.

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، ج١، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>١) الاعلام، ج ٦، ص ٢٧٩.

 <sup>(</sup>۷) آغابزرك، طبقات اعلام الشيعة الثقات العيون في سادس القرون، ص٢٧٣؛ السبحاني،
 معجم طبقات المتكلمين، ج٢، ص ٣٢٧.

#### ٢ - تاريخ تأليفه:

ذكر ابن شهرآشوب<sup>(۱)</sup> انه فرغ من تأليف هذا الكتاب سنة (۵۷۰ه/ ۱۱۷٤م) كما ورد ذلك في آخر الجزء الثاني من كتاب متشابه القرآن. ويحتمل انه ألفه في مدينة حلب<sup>(\*)</sup> وابن شهرآشوب هو ليس أول من كتب في متشابه القرآن من علماء المسلمين، فقد سبقه حمزة بن حبيب الزيات الكوفي<sup>(۲)</sup> (ت٥٦١ه/ ۷۷۲م) وللشريف الرضي كتاب حقائق التأويل في متشابه التنزيل وللشريف المرتضي رسالة في المحكم والمتشابه، بيد إن صاحب أعيان الشيعة يعده من أوائل من كتب في هذا الحقل<sup>(۳)</sup>.

#### ٣ - الغرض من تأليفه:

ذكر ابن شهرآشوب الدوافع التي حملته على تأليف هذا الكتاب وهي على ما يبدو قد تمت بطلب، دون إن يحدد صاحب الطلب حيث يقول في ذلك (1): «فأجبتكم إلى ذلك مع تقسم الفكر وضيق الصدر وشغل القلب ووحشاء السفر وفقدان الكتب».

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ص ٢٨٧.

 <sup>(\*)</sup> ذكر في آخر الجزء الثاني سنة تأليف الكتاب وهي سنة ٥٧٠هـ/١١٧٩م ومن المرجح إن ابن
 شهرآشوب قد وصل مدينة حلب في هذا التاريخ. ينظر: الفصل الثالث، رحلاته.

<sup>(</sup>٢) يرى ابن النديم إن حمزة بن حبيب الكوفي هو أول من كتب في هذا المجال للمزيد. ينظر: ابن النديم، الفهرست، ص ٥٥، حمزة بن حبيب الكوفي: هو حمزة بن حبيب ابن إسماعيل الكوفي الزيات، كان أحد القراء السبعة. ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص ٢٩٨.

 <sup>(</sup>٣) العاملي، محسن أمين الحسيني، أعيان الشيعة، (بيروت، دار المعارف، بدون سنة طبع)،
 ج١، ص ٤٢١.

<sup>(</sup>٤) متشابه القرآن ومختلفه، ج١، ص ٣.

والظاهر إن ندرة هذه المصنفات وقلتها عوامل دفعته لمثل هذا العمل حيث يقول في ذلك<sup>(۱)</sup>: "ولعمري إن لهذا التحقيق بحراً عميقاً ولا يكاد يوجد منه إلا ألفاظ في كتب كبار المتكلمين أو نكت في بعض تفاسير المحققين العدليين وقلما يحضر ذلك للطالبين».

#### ٤ - مخطوطاته:

لكتاب متشابه القرآن ومختلفه عدة نسخ خطية في مكتبات العراق وايران.

- نسخة خطية في مكتبة التستري في إيران.
- نسخة خطية في مكتبة آل كاشف الغطاء في النجف الاشرف.
- نسخة خطية في مدرسة المولى محمد باقر السبزواري بمشهد خراسان كتابتها.

وقد اطلع الشيخ الطهراني على نسخة من هذا الكتاب أهداها الحر العاملي إلى المجلسي وكانت محفوظة عند الشيخ النوري<sup>(۲)</sup>. طبع الكتاب عدة مرات<sup>(\*)</sup>.

#### ب - الخطة العامة للكتاب:

كان موضوع متشابه القرآن ومختلفه من المواضع التي أهتم بها ابن شهرآشوب حيث أوضح ذلك في مقدمته للكتاب والذي استهله بالبسملة

<sup>(</sup>۱) متشابه القرآن ومختلفه، ج۱، ص ۳.

<sup>(</sup>۲) الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج١٩، ص ٣٣١.

 <sup>(\*)</sup> طبع كتاب (متشابه القرآن) مرات عدة حيث طبع سنة ١٣٢٨هـ في إيران حققه العلامة هبة
 الدين الشهرستاني، اما الطبعة الأخرى فقد سحبت أوفست على الطبعة الأولى في إيران.

والصلاة على النبي ثم يقول: «سألتم وفقكم الله للخير املاء كتاب في بيان المشكلات من الآيات المتشابهات، وما اختلف العلماء فيه من حكم الآيات، ولعمري إن لهذا التحقيق بحراً عميقاً... فاسأل الله المعونة على إتمامه والظاهر به فانه شرع في تأليف كتاب آخر سماه «أسباب نزول القرآن»، والذي جعله متم لكتاب (متشابه القرآن) حيث يقول في ذلك: «... وان يوفقني لاتمام ما شرعت فيه من كتاب أسباب (نزول القرآن) فإن بانضمامهما يحصل جل علوم التفساسير» (\*\*).

ثم يذكر ابن شهرآشوب موارده حيث يقسمها إلى ثلاثه قائلاً: «منها ما ابتدأناه، ومنها ماسبقنا إليه فحررناه، ومنها ما وجدناه مختلفاً فحققناه»(۱). ثم يعرف المتشابه بالقول: «والمتشابه ما لا يعلم المراد بظاهره حتى يقترن به ما يدل على المراد منه لالتباسه»(۲). ثم يعرج في ما ذكره السلف والمفسرين والفقهاء في تعريف المتشابه والمحكم فيقول(۳): «قال ابن عباس المحكم الناسخ والمتشابه المنسوخ، وقال مجاهد: المحكم ما لم

<sup>(\*)</sup> هذه النصوص وردت في متن كتاب الذريعة نقلها آغابزرك من النسخة التي اهداها الحر العاملي إلى المجلسي وعليها هامشهما وامضائهما، يقول آغابزرك إن هذه النسخة موجودة في مكتبة الشيخ النوري، حيث اعتمد الباحث هذه النصوص والتي لا تختلف كثيراً عن النصوص الموجودة في مقدمة ابن شهراً شوب لكتابه (متشابه القرآن ومختلفه) المطبوع في ايران. ينظر: ابن شهراً شوب، متشابه القرآن ومختلفه، ج١، ص ص ١ - ٢؛ آغابزرك الطهارني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج١، ص ٣٣١.

 <sup>(</sup>۱) متشابه القرآن ومختلفه، ج۱، ص ۱. عرف الباحث بعض المصطلحات التي يستخدمها
 (الرجالين) ذات الصله بموضوع بحثنا في ملحق خاص.

<sup>(</sup>٢) ٢)م، ن، ج١، ص ٢.

 <sup>(</sup>٣) معالم العلماء، ج١، ص ٢. والناسخ والمنسوخ: «هور رفع أمر ثابت في الشريعه المقدسة بارتفاع أمده وزمانه.. ٩ ينظر: السيد الخوئي، أبو القاسم، البيان في نفسير القران، ط٢ (النجف الاشر، مطبعة الااب، ١٣٨٥ - ١٩٦٦)، ص٢٩٦.

يثبته معناه والمتشابه ما انتهت معانيه، وقال الجبائي: المحكم ما لا يحتمل إلا وجهاً واحداً والمتشابه ما يحتمل وجهين فصاعداً».

أما تعليقه على ورود المحكم والمتشابه فيحدده بثلاث نقاط:

١ - الحث على النظر الذي يوجب العلم دون الاتكال على الخبر من غير نظر<sup>(۱)</sup>.

٢ - يقول: «في المحكم والمتشابه يتميز العالم من الجاهل»<sup>(٢)</sup>.

٣ - «القرآن منزل على لغة العرب ومن عادتهم الاستعارة والمجاز والتعريض واللحن فقد يكون محكم من وجه ومتشابه من وجه»(٣).

لقد تميز هذا الكتاب بحسن أسلوبه وتبويبه إذ وزع المصنف آيات القرآن المتشابهات على نسق مبتدئاً من أبواب التوحيد وصفات الله فأبواب العدل والتنزيل إلى أبواب الإمامة فالمعاد يوم القيامة ثم أبواب الفقه والتشريع (\*). وفي ذلك يقول هبة الدين الشهرستاني يصف التبويب الذي اعتمده ابن شهراشوب: «ابتدأ بالتوحيد، وصفات الله فأبواب العدل والتنزيل إلى أبواب الإمامة فالمعاد يوم القيامة ثم أبواب الفقه والتشريع حسب كتبه المعروفة وفصولها المتعاقبة واحكام القرآن المتناسبة ثم الفنون الأدبية والعربية وهذا الوضع البديع نادر غير مسبوق (3).

<sup>(</sup>١) متشابه القرآن ومختلفه، ج١، ص ٢.

٠ (٢) م. ن، ج١، ص ٣.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٣.

<sup>(\*)</sup> لا يستطيع الباحث إن يشير إلى صفحة محددة فالتبويب يضم الكتاب بجزئيه.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، متشابه القرآن ومختلفه، المقدمة، المحقق، ص ب.

### ج - أقوال العلماء في كتاب «متشابه القرآن ومختلفه»:

يقع كتاب (مشتابه القرآن ومختلفه) لابن شهرآشوب المازندراني في جزئين قال عنه هبة الدين الشهرستاني بانه: «حسن السبك والأسلوب» ثم قال: «وموضوعه الغاية المطلوبة جداً جداً لدى العلماء في مختلف الأعصار والأمصار، وربما كان هذا الكتاب هو الأول من نوعه في وضعه وطبعه وهو ممتاز عن سائر تفاسير القرآن الحكيم»(۱).

وقد حدد هبة الدين أهمية هذا الكتاب بعدد من النقاط منها: "عظمة شخصية مؤلفه في النواحي الأدبية والعلمية والدينية مما مكنه من الخوض في هذا البحر العظيم" اما النقطة الأخرى التي يذكرها فهي: "سبكة (أي ابن شهرآشوب) البديع في اتقان المعاني وأسلوبه في النقل الصحيح والنقد النزيه"، والنقطة الأخيرة تتمثل في بلاغة المعاني والإيجاز والإختصار فضلاً عن الدقة في التبويب(٢). وصفه العلامة النوري بالكتاب العجيب(٣)، ويقول عنه السبحاني في موسوعة طبقات الفقهاء: "متشابه القرآن ومختلفه هو كتاب عجيب ينبئ عن طول باعه. فقد وزع الآيات الكريمة التي تنتظم في موضوع واحد على عدة أبواب منها باب ما يتعلق، بأبواب التوحيد، في موضوع واحد على عدة أبواب منها باب ما يتعلق، بأبواب التوحيد، بأب ما يدخل في العدل، باب ما يتكلم به الفقهاء من الأحكام وغيرها من

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، مقدمة، المحقق، ص ٣١.

<sup>(</sup>۲) متشابه القرآن ومختلفه، مقدمة، المحقق، ص ص ۲ - ۳؛ حول مكانته العلمية والادبية اجمعت المصادر على أن ابن شهرآشوب احتل مكانة كبيرة بين اقرانه من العلماء وكان الغالب عليه علم القرآن والحديث. ينظر: الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والاعلام، حوادث وفيات ( ٥٨١ - ٥٩٠)، ص ٣٠٩؛ الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤؛ السيوطي، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، ج١، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) العلامة النوري، خاتمة المستدرك، ج٣، ص ٥٨٤.

الأبواب...» (١) وعلى ما يبدو فإن هبة الدين الشهرستاني أكثر علماء هذا العصر إهتماماً بكتاب ابن شهرآشوب حيث أثار تسألات تتمثل بالحكمة التي أدخلت مثل هذه المتشابهات في آيات الذكر الحكيم بينما هدف القرآن جمع الكلمة ولم شتات الأمة وهداية إلى الحق (٢).

يحاول هبة الدين الإجابة على هذا التسائل من خلال عرضه لكتاب متشابه القرآن لابن شهرآشوب الذي حدد ثلاثه أسباب لورود آيات المتشابه والمختلف في القرآن منها إن القرآن منزل على لغة العرب ومن عادتهم الاستعارة والمجاز والتعريض واللحن فقد يكون محكم من وجه ومتشابه من وجه  $(^{(7)})$ , ويعتقد انه في المحكم والمتشابه يتميز العالم من الجاهل كما إن الله (أراد الحث على النظر الذي يوجب العلم دون الاتكاء على الخبر من غير النظر).

وهو يعتق ان ورود مثل هذه الآيات ينطوي على تجدد فكري وتطور نظري والقرآن غض طري في كل عصر ومصر ليستطرفه ابناء كل جيل وما ذلك إلا بفضل متشابهاته (٥).

أما الوجه الثاني: «فإن أسرار العلوم تتجلى على أوجه التدرج حسب تدرج الحضارة وارتفاع البشر حسب تدرج علمه وتلون حضارته. وهو يعتقد إن المتشابه من معجزات القرآن العلمية فقد فسر آياته في عصر الرسالة على قاعدة تختلف عن مافسره في عصرنا الحاضر» ويحاول تفسير

<sup>(</sup>١) السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٢، ص ص ٢٥٨ - ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، متشابه القرآن، مقدمة، المحقق، ج١، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، متشابه القرآن، ج١، ص ٣.

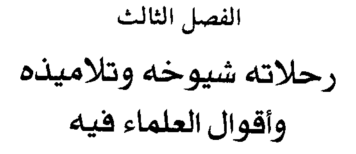
<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٢.

<sup>(</sup>٥) متشابه القرآن، المقدمة، المحقق، ج١، ص د.

ذلك من خلال بعض الأمثلة حيث يقول في ذلك: «فحركة الأرض لو صرح بها الله عَنَى عصر الرسالة كآية المحكمة لرماه الناس وهو لا يتفق والحس والعقل في ذلك الزمان اما لو صرح القرآن بسكون الأرض على وجه محكم لكان أهل عصرنا ينتقصون علم القرآن. فكان القرآن في جموده على المحكم أما خاسراً لإيمان أهل ذلك العصر. وأما خاسراً إيمان هذ العصر. أما خاسراً لإيمان أهل ذلك العصر. وأما خاسراً إيمان هذ العصر.)



<sup>(</sup>۱) متشابه القرآن، المقدمة، ج١، ص د.



#### أ - رحلاته

تميز القرن السادس الهجري بشيوع القلاقل والاضطراب والحرب في عموم العالم الإسلامي (\*) ولكن ذلك لم يحل دون استمرار الحركة العلمية، فقد بقيت مجالس التدريس واعلامها متجددة باستمرار (\*\*)، وكان

<sup>(\*)</sup> شهد العالم الإسلامي حالة من التناحر والتخاصم والحروب أدى إلى انشقاق المسلمين إلى معسكرين عباسي وفاطمي، وبذلك توزع ولاء المسلمين بين بغداد والقاهرة ثم اخذت الدولة الفاطمية تفقد قوتها بعد ان فقد العباسيين قوتهم ومقومات وحدتهم، اما السلاجقة فقد تحولت دولتهم التي شيدها السلاجقة العظام (ركن الدين طغرل بك بن ميكائيل بن سلجوق (٤٣٢ - ٤٥٥ه/ ١٠٤٠ - ١٠٤٣م)، عضد الدين الب ارسلان بن داود (٤٥٥ - ٤٦٥هـ/ ١٠٦٣ - ١٠٧٢م)، جلال الدين ملكشاه بن الب أرسلان (٤٦٥ - ٤٨٥هـ/ ١٠٧٢ -١٠٩٢م) إلى امارات متناحرة ثم ظهر النزارية بقيادة الحسن الصباح (ت١١٨هـ/١١٢٤م) ليمثلوا تهديداً حقيقياً لنفوذ السلاجقة والامارات الإسلامية شمال إيران، خلال ذلك بدأ المشرق الإسلامي يتعرض لغارات ومحن من قبل بدو الترك والذين استباحوا مدن وحواضر في خراسان وماوراء النهر في الوقت الذي كان فيه المسلمون يخوضون حرباً ضد أوربا الصليبية وبذلك عاش العالم الإسلامي حالة من الاضطراب والقلاقل والحروب خلال هذا القرن. ينظر: الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص ص (٨٩، ٩٠)؛ ابن النظام الحسيني، محمد بن محمد بن محمد بن علي، العراضة في الحكاية السلجوقية ترجمة وتحقيق: عبد المنعم محمد حسنين، حسين امين، (بغداد، مطبعة جامعة بغداد، ١٩٧٩)، ص٨٣؛ قاسم، محمد قاسم، ماهية الحروب الصليبية، ص ص٩٢ - ٩٨؛ دفتري، مختصر تاريخ الاسماعيلية، ص ص ٢٤٧ - ٢٤٧.

<sup>(\*\*)</sup> وسط حالة الضعف والاضطراب التي شهدت العالم الإسلامي نجد ان دور العلم قد تضاعف عددها بفعل تسابق امراء الدويلات لجذب العلماء ومد الجسور مع طلبة العلم فظهرت مدارس عديدة أوقفت عليها أوقاف كبيرة في بغداد، ودمشق، والقاهرة وفي المشرق الإسلامي. ينظر: الذهبي، المختار من تاريخ ابن الجزري المسمى (حوادث الزمان وأنبائه=

لكل مدينة عالمها المشهور وطلبة العلم ينتقلون بين هذه المدن طلباً للعلم وسعياً إلى لقاء العلماء المشهورين. ويبدو إن ذلك يعود لعدد من الأسباب منها ظهور بعض فترات الرخاء لعدد من الحواضر الإسلامية فضلاً عن ترسيخ قواعد التعليم في هذه المدن وحرص أهلها على توارثه فمدن مثل بخارا وسمرقند ونيسابور وغيرها من المدن والتي كانت ملاذاً للعلماء مزدهرة في علوم الدين ومتمسكة بدراسة الشرع والسنة على الصورة الرائعة نفسها التي عرفتها مكة والمدينة (١) استمرت هذه المدن متمسكة بموروثها الفكري فكانت محج العلماء وطلاب العلم وابن شهرآشوب كغيره من طلاب العلم عكف على التواصل مع العلماء من خلال شد الرحال لحواضرهم فقد غادر إلى نيسابور للاستماع من كبار علمائها ومنهم أبو علي محمد بن الحسن بن علي الفتال النيسابوري قال ابن شهرآشوب<sup>(٢)</sup> في من يروي عنهم: «حدثني الفتال بالتنوير في معانى التفسير وبكتاب روضة الواعظين وبصيرة المتعظين» وهو يدل على إن ابن شهرآشوب يروى عنه بلا وسطة (٣) والظاهر انه غادر إلى نيسابور للاستماع إلى الفتال قبل عام (٨٠٥هـ/ ١١٤م) وهي سنة وفاته فيكون ذهابه لمدينة نيسابور قبل هذا العام. ويستشف من روايته المباشرة عن تفسيرالكشاف عن حقائق االتنزيل وعيون

ووفيات الاكابر والاعيان من أبنائه)، تحقيق: خضير عباس محمد خليفة المنشداوي، ط١،
 (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٨ – ١٩٨٨)، ص ص ٧٥ – ٧٦؛ شلبي، تاريخ التربية الإسلامية، ص ص ١٧١ – ١٧٢.

 <sup>(</sup>۱) فامبري، تاريخ بخارى، ص ۱۲٤؛ الحديثي، قحطان، خرسان في العهد الساماني، اطروحة دكتوراه غير منشوره، كلية الاداب جامعة بغداد، ۱۹۸۰، ص۲۳۸.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٨. ترجمة الباحث لهؤلاء العلماء ومعظمهم من شيوخ شهرآشوب في هذا الفصل.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، أمل الأمل، ص ٢٦٠.

الأقاويل في وجوه التأويل للزمخشري (١) إنه غادر إلى خوارزم خلال الفترة بين تأليف الكشاف (١١٣٥هـ/ ١١٢٦م) ووفاة الزمخشري عام (١١٤٨م بين تأليف الكشاف (حل إلى سبزوار بعد عام ١٩٥٦هـ/ ١١٤١م وهو العام الذي انتهى به الطبرسي من تأليف (مجمع البيان في تفسير القران) (٦) ويفهم من سماعه عن أبي الحسن البيهقي وأبي جعفر محمد بن الحسن الشوهاني (١٤) انه كان في بيهق ومشهد أيضاً. وغالب الظن انه زار خلال مسيره من مازندران إلى بغداد مدن الري واصفهان وهمدان ذلك للاستماع لأبي الفتوح جمال الدين بن الحسن الخزاعي الرازي والسيد فضل الله بن عبدالله الحسيني الراوندي وبعض المشايخ الذين وردت أسماؤهم في مقدمة كتابه مناقب آل أبي طالب أو ما ورد من مشايخه في كتاب معالم العلماء (٥). وفي بغداد مارس التدريس والوعظ والتقى بعدد كبير من العلماء (١١٠٠ع) والظاهر إن ابن الخليفة المستضيء (٥٦٥ – ٥٧٥هـ/ ١١٧٩ – ١١٧٩م) والظاهر إن ابن

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان، وفيات الأعيان، ص ص ٨٦ – ٨٨؛ القفطي، أنباه الرواة على انباه النحاة، ج٣، ص ص ٣٠٥ – ٢٧١.

 <sup>(</sup>٣) أفندي، عبدالله الاصفهاني، تعليق أمل الأمل، ص ٢٢٧؛ السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٦، ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ السبحاني، طبقات الفقهاء، ج١، ص ص ٢٢٥ - ٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ٨ - ١٤؛ ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ص ٨ - ١٤؛ ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ص (٦١، ٩٠، ١٥١، ١٧٩...). ترجم الباحث لهؤلاء العلماء وهم من شيوخ ابن شهرآشوب.

البطريق سمع منه الحديث في هذه الرحلة (\*) ومن المحتمل انه غادر إلى الموصل (1) ويبدو إن بقاءه في الموصل لم يدم طويلاً فمن المحتمل انه غادرها بعد عزل الوزير جلال الدين أبي الحسن علي بن جمال الدين في عام ٣٧٥ه / ١١٧٣م (٢) إلى حلب وفي حلب تفرغ للتدريس والتأليف حتى وفاته عام ٥٨٨هـ١٩٢٩م (٣).



<sup>(\*)</sup> يستشف مما قاله ابن البطريق في كتابه الخصائص وحي المبين في مناقب أمير المؤمنين؟ ان ابن شهر آشوب رحل إلى مدينة الحلة وعقد هناك حلقات للتدريس غير ان معظم الذين ترجموا لابن شهر آشوب لم يشيروا إلى انتقاله إلى هذه المدينة، للمزيد. ينظر: ابن البطريق، يحيى بن الحسن، خصائص وحي المبين في مناقب أمير المؤمنين، طباعة حجرية، ١٣١١هـ، ص٩.

 <sup>(</sup>۱) الذهبي، تاريخ الإسلام، حوادث سنة (۸۱ – ۵۹۰هـ)، ص ۳۰۹؛ الزركلي، الاعلام، ج٦، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>۲) هو جلال الدين ابن الحسن علي بن جمال الدين أبي جعفر محمد بن علي الاصفهاني، استوزره سيف الدين غازان صاحب الموصل سنة ٥٧٠هـ/ ١١٧٤م، فظهر منه الكفاية وحسن التدبير، توفي سنة ٤٧٥هـ. ينظر: ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج٨، ص ٣٣٠، ص٣٥٦؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ٧٥.

 <sup>(</sup>٣) الذهبي، تاريخ الإسلام، حوادث سنة (٥٨١ – ٥٩٠ه)، ص ٣٠٩؛ السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، ج٢، ص ٣٢٧.

# ب - شيوخه<sup>(\*)</sup>

# ١ - أبو الحسن الآبنوسي (\*\*) (ت٤١٥ه/ ١١٤٧م):

أحمد بن عبدالله بن علي يكنى أبو الحسن ويعرف بالابنوسي ويلقب بالبغدادي<sup>(۱)</sup>، والوكيل (\*\*\*). ولد سنة ست وستين وأربعمائة (<sup>۲)</sup> قال عنه ابن الجوزي (<sup>۳)</sup>: «كان له اليد الحسنة في المذهب والخلاف والفرائض والحساب والشروط وكان ثقة «عده ابن شهرآشوب ضمن شيوخه من أهل

<sup>(\*)</sup> نظمت أسماء شيوخ ابن شهرآشوب وفق حروف المعجم.

<sup>(\*\*)</sup> الابنوسي: بمد الالف وفتح الباء الموحدة وسكونها وضم النون وفي آخرها السين المهملة بعد الواو وهو نسبة إلى آبنوس وهو نوع من الخشب البحري يعمل منه اشياء وانتسبت جماعة إلى تجارتها ونجارتها، ينظر: السمعاني، الانساب، وضع حواشيه: محمد عبد القادر عطا، ط۱، (بيروت، دار الكتب العلمية ۱۹۹۸م)، ج۱، ص۲۵؛ الاسنوي، تحقيق: عبدالله الجبوري، ط۱، (بغداد، مطبعة الارشاد، ۱۹۷۰م)، ج۱، ص ۱۰۹.

 <sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص ١٢٦؛ السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو ومحمود محمد الطناحي، ط٢، (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ١٣٨٣هـ – ١٩٦٤م)، ج٢، ص٢١؛ الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ١٠٩.

<sup>(\*\*\*)</sup> الوكيل: بفتح الواو وكسر الكاف بعدها الياء المنقوطة من تحتها بنقطتين وفي اخرها اللام. هذا اسم لمن يتوكل لأحد على باب دار القاضي أو يكون (كذاغدى) واحد من المعروفين في تضاء حوائجه ومهماته. ينظر: السمعاني، الانساب، ج٥، ص٥٧٠.

 <sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، المنتظم، ج۱، ص۱۲۱؛ السبكي، طبقات الشافعية، ج٦، ص٢١؛
 الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>۲) المنتظم، ج۱، ص ۱۲٦.

السنة<sup>(۱)</sup> توفي سنة أثنين واربعين وخمسمائة<sup>(۲)</sup>.

### ٢ - أبو منصور الطبرسي:

هو أحمد بن علي بن أبي طالب يكنى أبو منصور ويلقب بالطبرسي (٣) يروي عن أبي جعفر مهدي بن أبي حرب الحسيني (٤) عن الشيخ أبو عبدالله جعفر بن محمد بن أحمد الدوريستي (٣) عن الشيخ الصدوق (٣٠) وقد صرح ابن شهرآشوب بتلمذته عليه بقوله (٥): «شيخي أحمد بن أبي طالب الطبرسي».

ومن أبرز مؤلفاته التي ذكرها ابن شهرآشوب الكافي في الفقه، مفاخرا الطالبية تاريخ الأثمة، فضائل الزهراء ﷺ، كتاب الصلاة (٦). بيد إن

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص ١٢٦؛ الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص١٠٩.

 <sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٢٥؛ الافندي، عبدالله، تعليق أمل الأمل، ص٩٢؛ الزنوري، رياض الجنة، ص ٥٩٨.

<sup>(</sup>٤) من شيوخ ابن شهرآشوب ترجم له الباحث ضمن الفصل الثاني، ص ص.

<sup>(\*)</sup> قال عنه منتجب الدين: «ثقة عين عدل» نسب إلى دوريست وهي بلدة على فرسخين من الري غربيها ويقال لها إلا طرشت بفتحتين، ولد ٣٨٠هم/ ٩٩٠ في بيت علم وفقه وحديث، فخرج على أبيه الذي كان من تلاميذ الصدوق تم رحل إلى بغداد فقرأ على الشيخ المفيد. ينظر: هامش عبد العزيز الطباطبائي في كتاب الفهرست لمنتجب الدين، ص ص ٣٧ - ٣٨.

<sup>(\*\*)</sup> الشيخ الصدوق: هو محمد بن علي ابن الحسين بن بابويه القمي يكنى أبو جعفر قال عنه العلامة الحلي: «وجه الطائفة بخراسان ورد بغداد سنة ٣٥٥هـ/ ٩٦٥م وسمع منه شيوخ الطائفة وهو حديث السن، وكان جليلاً حافظاً للاحاديث، بصيراً بالرجال... مات بالري سنة ٣٨١هـ/ ٩٩١م. ينظر: العلامة الحلي، ترتب خلاصة الاقوال في معرفة علم الرجال، تحقيق: قسم الحديث في مجمع البحوث، ط١، (قم، الاستانه الرضوية، ١٤٢٣هـ)، ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٥) معالم العلماء، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٢٥؛ ومناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٤.

شهرة أبي منصور الطبرسي استمدت من كتابه الاحتجاج والذي يعد من المصادر المهمة عند الإمامية.

# ٣- أبو الفتوح (\*) الغزالي (\*\*) (ت٥٢٠هـ/ ١١٢٦م)

أحمد بن محمد بن أحمد (١) يكنى أبو الفتوح (٣) ونعت بالطوسي (٣) والواعظ (٤) ويعرف بالغزالي (٥)، وهو من شيوخ ابن شهر آشوب صرح بذلك أبي كتاب مناقب آل أبي طالب (٦).

قال عنه ابن خلكان (٧): «كان مليح الوعظ حسن المنظر صاحب كرامات وأثارات وكان من الفقهاء»، درس بالنظامية عن أخيه (٨) وهو من

- انفرد ابن الأثير بكنيته بأبي الفتح رغم اجماع المؤرخين على كنيته بابي الفتوح. ينظر،
   الكامل في التاريخ، ج٠١، ص ٠١٠.
- ﴿ الغزالي : نسبة إلى قرية غزالة وهي قرية من قرى طوس. ينظر : ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص ٥٧.
- ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص ٢٦٠؛ القزويني، آثار البلاد واخبار العباد، ص ٤١٥؛ ابن
   الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص ٢٤٠؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص ٥٥؛
   ص ١٧٥؛ ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ج٥، ص ٢٣٠.
- إن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص٠٢٦؛ القزويني، آثار البلاد واخبار العباد، ص ٤١٥؛ ابن
   خلكان، وفيات الاعيان، ج١، ص٧٥؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ج٥، ص ٢٣٠.
  - ﴾) وفيات الاعيان، ج١، ص٥٧؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص١٧٥.
- ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص٢٦٠؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص١٧٥.
- ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص٢٦٠؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٢٤٠؛
   ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ج٥، ص ٢٣٠.
  - (أ) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٠.
- العيان، ج١، ص ٥٧. شكك ابن الجوزي كثيراً فيما رواه الغزالي، ونعته بصفات
   لا تنفق ورأي معظم المؤرخين فيه. ينظر: المنتظم، ج٩، ص٢٦٠.
- ﴾ القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، ص ٤١٥ ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج١، ص ٥٧؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص ١٧٥.

كبار الصوفية والزهاد ومن أصحاب الكرامات وكان صاحب حضوة لدى الأمراء والسلاطين يقول القزويني في ذلك<sup>(1)</sup>: "إن السلطان ملكشاه كان مريداً للشيخ أحمد» له تصانيف منها الذخيرة في علم البصيرة» اختصر كتاب الاحياء في مجلده وسماه "لباب الاحياء» توفى سنة ٥٢٠هـ/ 11٢٦م(٢).

### ٤ - أبناء الشيخ كميح<sup>(\*)</sup>:

أبو جعفر بن الشيخ كميح (٣)، فقيه فاضل من مشايخ ابن شهرآشوب، يروي أبو جعفر عن أبيه عن القاضي ابن البراج عن الشيخ المفيد (٤) وهو من أسرة علمية والده الشيخ كميح فاضل عالم جليل من علماء الإمامية يروي عن القاضي ابن البراج ويروي عنه أولاده وعنهما يروي ابن شهرآشوب على ما يظهر في كتاب المناقب (٥) وهو شقيق أبو القاسم كميح

<sup>(</sup>١) آثار البلاد، ص ٤١٥.

 <sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، المنتظم، ج٩، ص ٢٦٠؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص١٠٥؛
 ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ج٥، ص ٢٣٠.

<sup>(\*)</sup> معظم المصادر التي ترجمة للشيخ أبو جعفر بن كميح لم تشر إلى اسم والده أو اسرته واكتفت بالقول أبي جعفر بن كميح. ينظر: ابن شهرآشوب مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٣٠ أفندي، عبدالله، رياض العلماء، ج٤، ص ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، المناقب، ج١، ص١٣؛ افندي، عبدالله، رياض العلماء، ج٥، ص ٤٣١.

<sup>(</sup>٤) عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٤٣١؛ القاضي ابن البراج: هو عبد العزيز بن نحبر بن عبد العزيز يكنى أبو القاسم ويلقب بابن البراج والطرابلسي وعز المؤمنين ويعرف بالقاضي، من علماء الإمامية ذكرعبد الله افندي إن ابن البراج ولد بمصر وبها نشأ وعرف في نفس الوقت بالطربلسي لتوليه قضاء طرابلس الشام، حضر إلى بغداد ودرس على يد السيد المرتضى سنة ٤٢٩هـ/١٩٨٨م ثم الشيخ الطوسي بعدها غادر إلى طرابلس سنة ٤٣٨هـ/ ١٩٠١م . ينظر: منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص١٠٧٠ قسم الفقه وعلوم القرآن والحديث، ابن البراج، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٢، ص ٤٦١.

<sup>(</sup>a) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

والذي يعد من مشايخ ابن شهرآشوب كما جاء في كتاب المناقب<sup>(١)</sup>.

## ٥ - أبو العلاء الهمذاني (ت٢٩٥ه/ ١١٧٣م):

الحسن بن أحمد بن الحسن بن أحمد بن محمد يكنى أبو العلاء ويلقب بالعطار والهمداني (٢)، المقرئ (٣)، وشيخ الإسلام (٤)، الإمام العافظ (٥). عده ابن شهر آشوب ضمن شيوخه من أهل السنة الذين أخذ عنهم (١) إلا إن منتجب الدين أنفرد برواية تبين إن أبي العلاء هو من أئمة الشيعة بقوله (٧): «كان من أصحابنا وله تصانيف في الأخبار والقراءة». بيد إن معظم المصادر تؤكد على أنه من أهل السنة ولعل صفة الاعتدال التي غميز بها الهمداني دفعت منتجب الدين للاعتقاد بتشيعه. وقد أشار ابن الأثير إلى اعتداله بالقول (٨): «كان له قبول عظيم ببلده عند العامة والخاصة، وكان من أعيان المحدثين في زمانه».

ولد سنة ٤٨٨هـ/ ١٠٩٥م<sup>(٩)</sup>، وقرأ صحيح البخاري بهمذان على الشيخ فيد الأول<sup>(\*)</sup>.

<sup>[</sup>١] مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٣؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٤٣١.

<sup>(</sup>۱) منتجب الدين، الفهرست، ص ١٤٢؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ٢٤٨؛ ياقوت الحموي، معجم الادباء، ج٨، ص ٥؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤١١.

<sup>🤻</sup> ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٨، ص٥.

<sup>🗗</sup> المصدر نفسه، ج۸، ص١٤.

إن الجوزي، المنتظم، ج٠١، ص ٢٤٨؛ ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٨، ص٨.

<sup>(1)</sup> مناقب آل أبي طالب، ج آ، ص ١١.

<sup>🕅</sup> الفهرست، ص٦٥.

<sup>(</sup>أ) الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٤١١.

<sup>﴾</sup> ابن الجوزّي، المنتظم، ج١٠، ص٢٤٨؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٤١١.

أبو الوقت عبد الأول بن عيسى النحوي السجزي، من أهل القرآن والخير والصلاح. ينظر:
 السمعاني، الانساب، ج٣، ص٣٤٩.

وسافر كثيراً في طلب الحديث وقراءه القرآن واللغة (١) وعن سبب انشغاله بعلم الكتاب والسنة يقول في ذلك وفق ما ينقله ياقوت الحموي (١) «إني نظرت في ابتداء أمري فرأيت أكثر الناس عن تحصيل هذين العلمين معرضين، وعن دراستها لاهين فانشغلت بهما، وانفقت عمري في تحصيلهما حسبة».

وعن سفره الكثير بطلب العلم يقول ياقوت الحموي (٣): «ورآى... قلة رغبة الخلق في تحصيل العلم، والرحلة ولقاء الشيوخ، فاتخذ مهداً وعزم على المضي إلى بغداد واصفهان للرواية، ورفع مناور العلم وإحياء السنة...»، توفى سنة ٥٦٩هـ/ ١١٧٣م (٤).

#### ٦ - ابن الطحّال (ت٥٣٩هـ/ ١١٤٤م):

هو الحسين بن أحمد بن طحال يكنى أبو عبدالله (٥) ويلقب المقدادي (\*)

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٤١١.

<sup>(</sup>٢) معجم الادباء، ج، ص ص ٢٠ – ٢١.

<sup>(</sup>٣) معجم الادباء، ج٨، ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ٢٤٨؛ ياقوت الحموي، معجم الادباء، ج٨، ص٢١؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤١٠.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين، الفهرست، ص٤٦؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص٩٠؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٢، ص ٢١؛ السيد الخوثي، معجم رجال الحديث، ج٥، ص ١٩١.

<sup>(\*)</sup> ذكر معظم المصنفين لقب المقدادي مضاف إلى اسم ابن الطحّال، ولم يقع الباحث على الأسباب التي دفعت المصنفين ومنهم ابن شهرآشوب لذكر هذا اللقب ولعله منسوب إلى المكان أو احد من اجداده فأصبح لقب اختص به ابن الطحال. ينظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٤٠ منتجب الدين، الفهرست، ص ٤٦٠ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص٠٩٠ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٢، ص٢٢.

قرأ على الشيخ أبي علي الطوسي<sup>(۱)</sup>، روى عن أبي الوفاء عبد الجبار بن علي المقرئ الرازي<sup>(۲)</sup> وصفه منتجب الدين بالفقيه الصالح<sup>(۳)</sup> وهو من شيوخ ابن شهرآشوب بالمناقب<sup>(٤)</sup>، توفى سنة مدينة النجف<sup>(\*)</sup>.

### ٧ - أبو الفتوح جمال الدين الرازي:

هو الحسين بن علي بن محمد يكنى أبو الفتوح ويلقب بجمال الدين الخزاعي والرازي<sup>(٥)</sup> ينتمي أبو الفتوح الرازي إلى أسرة عربية عرفت بالعلم والفضل<sup>(٦)</sup>، كان أستاذاً في بعض العلوم المتداولة في عصره وتفسيره مبين تجره في النحو والقراءات والحديث والفقه وأصول الفقه والتاريخ قال عنه منتجب الدين<sup>(٧)</sup>. هو الإمام السعيد ترجمان كلام الله تعالى. عده عبدالله الأفندي ممن يحلون إلى التصوف بسبب ما أظهره في تفسيره<sup>(٨)</sup>.

وهو من شيوخ ابن شهرآشوب يقول في ذلك(٩): «وأجاز لي أبو

<sup>(</sup>۱) منتجب الدين، الفهرست، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٢، ص ٢٢.

<sup>﴿</sup>٣) الفهرست، ص ٤٦.

إ(٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٣٠.

<sup>(\*)</sup> لم تحدد سنة وفاته بصورة دقيقة غير أن صاحب كتاب موسوعة طبقات الفقهاء يعتقد أن سنة مع الله عنه الله الله عنه وفاته. ينظر: السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين، الفهرست، ص ٤٥؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٤٤٨؛ : القمي، عباس، الكني والالقاب، ج١، ص ١٣٢؛ وسفينة البحار، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>١) القمى، عباس الكنى والالقاب، ج١، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٧) الفهرست، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٨) تعليق أمل الأمل، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤.

الفتوح روايته روض الجنات وروح الجنان في تفسير القرآن»، ومن أبرة مؤلفاته فضلاً عن تفسيره كتاب الرسالة الحسينية (١) بيد إن معظم مؤلفاته كانت باللغة الفارسية ومعظمها تميل إلى الوعظ (٢).

### ٨ - عماد الدين الاسترابادي (ت٤٥هـ/١١٤٥م):

الحسن بن محمد بن أحمد بن علي يكنى أبو محمد ويلقب الاسترابادي وعماد الدين (٣) قاضي الري. ذكره عدد من علماء الشيعة ضمن أسانيدهم فقد روى عنه فضل الله الراوندي، أبو الفتوح الحسين بن علي الخزاعي الرازي، ومنتجب الدين ابن بابوي الرازي (٤). والقاضي الاستربادي من شيوخ ابن شهرآشوب (٥) وقد عرف بالاعتدال فكان سبب دفع بعض مصنفين الإمامية إلى الاعتقاد بأنه من الشيعة (٣) بيد إن معظم المصادر حتى بعض الشيعة منها تؤكد إن الاسترابادي هو من أهل السنة (١) توفي في مدينة الري سنة ٥٤٠ه / ١١٤٥م (٧).

<sup>(</sup>١) عبدالله أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ١٣٩؛ القمي، عباس، سفينة البحار، ص ٣٤٤.

 <sup>(</sup>۲) قسم الحديث وعلم القرآن، أبو الفتوح الرازي، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٥، ص
 ۲۰۳.

 <sup>(</sup>٣) السمعاني، الانساب، ج١، ص ١٣٥؛ القزويني، التدوين في أخبار قزوني، ج٢، ص٤٣٢؛ أفندي، رياض العلماء، ج١، ص ١٥٩؛ السبحاني، طبقات الفقهاء، ج١، ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

 <sup>(\*)</sup> عده ابن شهرآشوب ضمن أسانيد علماء الشيعة الذين روى عنهم،. ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٦) القزويني، االتدوين، ج٢، ص٤٣٢؛ السمعاني، الانساب، ج١، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٧) السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٦، ص٧٧.

### ۹ - أبو الصمصام المروزي<sup>(\*)</sup>:

ذو الفقار بن محمد بن معبد (١) يكنى أبو الصمصام ويلقب بالحسيني والمروزي وعماد الدين (٣) وهو من شيوخ ابن شهر آشوب يروي عن المرتضى أبي القاسم الموسوي (\*) يقول الشيخ عباس القمي (٤) «هو السيد الجليل يروي عن جماعة غير الشيخ الطوسي والسيد المرتضى كالنجاشي وسلار بن عبد العزيز». وصفه صاحب عمدة الطالب (٥) بالقول: «العالم

<sup>(\*)</sup> المروزي: نسبة إلى مرو الشاهجان، وانما قبل لها الشاهنجان يعني شاه جاء في موضع الملوك ومستقرهم، ينظر: السمعاني، الانساب، ج٥، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>۱) القزويني، التدوين، ج۳، ص۱۲؛ منتجب الدين، الفهرست، ص۷۳؛ ابن عنبه، عمدة الطالب، ص۱۰۰؛ القمي، عباس، الكني والألقاب، ج١، ص ص٠١٠٠ - ١٠١.

<sup>﴿(</sup>٢) القزويني، التدويني، ج٣، ص١٢؛ ابن عنبة، عمدة الطالب، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(\*)</sup> علي بن الحسين بن موسى ينتهي نسبه إلى الإمام موسى الكاظم، من كبار العلماء لقب بعلم الهدى، وصف بتقدمه بعلم الكلام، والفقه والادب وغير ذلك. ينظر: الباخرزي، أبي الحسن، دمية القصروعصرة أهل العصر، تحقيق: سامي العاني، (بغداد، مطبعة العاني، (١٩٧١)، ج١، ص٤١٢؛ منتجب الدين، الفهرست، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٤) الكنى والالقاب، ج١، ص ١٠١. الشيخ الطوسي: هو أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي قرأ على الشيخ المفيد. ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٤٩.

النجاشي: أبو العباس أحمد بن علي بن أحمد النجاشي الأسدي من اعلام القرن الخامس الهجري توفي سنة ٤٥٠هـ/ ١٠٥٨م، نشأ النجاشي في مدينة بغداد واستمع إلى شيوخها. ينظر: العلامة الحلي، خلاصة الاقوال، ص٧٢.

سلار بن عبد العزيز: انفرد منتجب الدين بن بابوي الرازي باسم سالار حيث ترجم له الشيخ أبو يعلى سالار بن عبد العزيز الديلمي وهو ما خالف اجماع المصنفين الذين سموه بسلار يقول العلامة الحلي: •سلار بن عبد العزيز الديلمي أبو يعلى شيخنا المقدم في الفقه والاداب وغيرهما». ينظر: منتجب الدين، الفهرست، ص٨٤؛ العلامة الحلي، خلاصة الاقوال، ص٣٢.

<sup>(</sup>٥) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ١١٥.

المتكلم الضرير المكنى بأبي الصمصام». ينقل الرافعي<sup>(١)</sup> أن أبا الصمصام من الرواة الأساسيين لتفسير الثعلبي فضلاً عن روايته لمؤلفات الإمامية وهو من المعمرين عاش<sup>(٢)</sup> سنة (٤٠٧).

### ١٠ - أبو القاسم الشحامي (ت٥٣٠هـ/ ١١٥٥م):

هو زاهر بن طاهر أبو عبد الرحمن بن أبي بكر، ويكنى أبو القاسم ويلقب الشحامي (٣) قال عنه صاحب عيون التواريح: «المحدث المستملي الشروط مسند خراسان» (٤) وهو من شيوخ ابن شهرآشوب ذكر ذلك في كتاب المناقب (٥).

عرف الشحامي برحلاته العديدة في طلب العلم ونشره فقد سمع منه في نيسابور واصبهان والري وهمذان والحجاز وبغداد (٢) ثم استقر في نيسابور آخر ايامه يملي على طلابه إلى إن توفى سنة ٥٣٠هـ/ ١١٣٥م (٧). قال عنه ابن الاثير (٨): «كان إماماً في الحديث، مكثراً، عالى الاسناد».

### ١١ - القطب الراوندي (ت ٤٩٥هـ/ ١١٠١م) :

هو الشيخ سعيد (أو سعد) بن عبدالله بن الحسين بن هبة الله بن الحسن

<sup>(</sup>١) الرافعي، التدوين في أخبار قزوين، ج٣، ص ١٢.

<sup>(</sup>۲) منتجب الدين، الفهرست، ص ۷۳.

 <sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٧٩؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٧١؛
 ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٥٣؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٢،
 ص.٢١٥.

<sup>(</sup>٤) أبن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٩.

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٨٠.

<sup>(</sup>٧) ابن الجوي، المنتظم، ج١٠، ص٧٩؛ ابن كثير، البداية والنهائية، ج٢، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٨) الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٧١.

بكنى أبو الحسين ويلقب قطب الدين والراوندي<sup>(١)</sup> وينسب إلى جده كثيراً للاختصار فيقال سعيد بن هبة الله الراوندي<sup>(٢)</sup> نسبة إلى راوند وهي قرية من قرى نواحي أصفهان<sup>(٣)</sup>.

لم يذكر أحد ممن ترجم له سنة ولادته، ولكن يستفاد من كلمات المترجمين له انه من علماء القرن السادس الهجري ( $^{(3)}$ )، ويظهر من كتابه قصص الانبياء وغيره إن له مايزيد على عشرين شيخاً منهم أبو علي الفضل بن الحسين الطبرسي صاحب مجمع البيان والسيد أبو الصمصام ذو الفقار بن محمد بن سعيد الحسيني والشيخ أبو جعفر الحلبي ومن تلاميذه الشيخ ابن شهرآشوب والذي قال عنه ( $^{(0)}$ ): «شيخي أبو الحسين سعيد بن هبة الله الراوندي والقطب الراوندي من علماء الشيعة الكبار، توفى سنة  $^{(0)}$ 11۷۷ م ( $^{(1)}$ 1 بعد أن ترك روائع المصنفات في الفقه واللغة والتفسير والسيرة.

<sup>(</sup>۱) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص؛ منتجب الدين، الفهرست، ص۸۷؛ الاردبيلي: محمد بن علي، جامع الرواة وإزاحة الاشتباه، ج٢، ص ١١٨؛ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٣، ص٦٢؛ الحسيني، حسين والمحقق المقدمة، ص ٨ لكتاب قطب الدين الراوندي، قصص القرآن، ط١، (قم، مؤسسة انتشار محبين، ٢٠٠٥)، ص٨.

<sup>(</sup>٢) الحسيني، حسين، المحقق، المقدمة، ص ٨ كتاب، قطب الدين الراوندي، قصص القرآن.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٣٤. راوند: بفتح الراء والواو بينهما الالف وسكون النون، وفي آخرها الدال المهملة، وراوند قرية من قرى قاسان، ينسبها صاحب رياض العلماء إلى قرية من قرى كاشان واقعة بينها وبين اقهان. ينظر: السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٣٤؛ أفندي، عبدالله، رياض العلماء، ج٢، ص ٤١٩.

<sup>(</sup>٤) أفندي، عبدالله، تعليق أمل الأمل، ص ١٥٦؟ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٣، ص ٢٠ الحسيني، حسين، تحقيق: المقدمة، ص٨، قطب الدين، الراوندي، قصص القرآن، ص ٨.

<sup>(</sup>٥) معالم العلماء، ص ٩١.

<sup>[(</sup>١) أفندي، عبدالله، تعليق أمل الأمل؛ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٣، ص ٦٢.

ومن أبرز مصنفاته: «خلاصة التفاسير، الاعراب في الاعراب، الخرائج والجرائج، كتاب فقه القرآن، شرح آيات الاحكام، قصص الانبياء، وله المغني في عشر مجلدات وله البراعة في شرح نهج البلاغة(١).

وهو غير سعيد بن هبة الله بن محمد بن الحسين المتوفى سنة ٤٩٥هـ/. ١٠١١م والذي أشهر بمعرفته بالعلوم التطبيقية وتخصص بالطب<sup>(٢)</sup>.

### ۱۲ - شهرآشوب:

هو شهرآشوب بن أبي نصر بن أبي الجيش السروي ( $^{(7)}$ ), وهو من شيوخ ابن شهرآشوب اخذ منه سماعاً وقراءة ومناولة وإجازة باكثر كتاباته وروياته  $^{(2)}$ .

قال عنه الحر العاملي<sup>(٥)</sup>: «الشيخ شهرآشوب المازندراني فاضل محدث روى عنه ابنه علي وابن ابنه محمد بن علي كما ذكر في مناقبه» وعلى مايبدو فان شهرآشوب السروي ينقل عن الشيخ الطوسي بلا واسطة<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٩٠؛ أفندي، عبدالله، تعليق أمل الأمل، ج٢، ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٣، ص ٦٣.

 <sup>(</sup>٣) ٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٩؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ١٣٣.

 <sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣. خص الباحث ملحق لاهم المصطلحات الرجالية التي وردة في البحث.

<sup>(</sup>٥) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٦) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٠؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص١٣٣..

# ١٣ - أبو الوقت السِّجزْي (\*) (٥٣هـ/ ١١٥٨م):

عبد الأول بن أبي عبدالله عيسى بن شعيب بن إبراهيم بن إسحاق<sup>(1)</sup> يكنى أبو الوقت<sup>(۲)</sup> ويلقب بالسجزي<sup>(۳)</sup>. ولد سنة ثمان وخمسين وأربعمائة، سافر إلى العراق وخوزستان والبصرة<sup>(3)</sup> وسمع الحديث من كبار العلماء<sup>(\*\*)</sup> قال عنه السمعاني (ت ٥٦٢هـ/١١٦٦م)<sup>(۵)</sup>: «كان مكثراً من الحديث، سمعت منه الصحيح للبخاري»، ووفقاً لرواية ابن الأثير فان أبي الوقت السجزي كان ببغداد سنة ٥٥هـ/ ١١٥٨م حيث يقول في ذلك<sup>(۲)</sup>: اقدم إلى بغداد سنة اثنين وخمسين وخمسمائة يريد الحج، فسمع الناس بها عليه صحيح البخاري، وكان عالي الاسناد». وعلى مايبدو فان ابن شهرآشوب قد سمع منه صحيح البخاري<sup>(۷)</sup> في نفس السنة التي وصل بها

 <sup>(\*)</sup> السجزي: بكسر السين المهملة وسكون الجيم، وفي آخرها الزاي، هذه النسبة إلى سجستان. ينظر: السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>۱) السمعاني، الانساب، ج۳، ص ۲٤٩؛ آبن الجوزي، المنتظم، ج۱۰، ص ص ۱۸۲ - ۱۸۳؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج۱۱، ص۲۳۹؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج۲، ص ۱۸۲؛ ابن تغر بردي، النجوم الزاهرة، ج٥، ص ۳۲۸.

 <sup>(</sup>۲) السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٢٤٩؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص١٠٧: كناه
 ابن الجوزي بابو الوقت وأبو عبدالله. ينظر: المنتظم، ج١٠ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٢٤٩؛ بن الجوي، المنتظم، ج٠١، ص ١٨٢.

<sup>[</sup>٤] السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٢٤٩؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ١٠٧.

<sup>&</sup>quot;(\*\*) ذكر ابن شهرآشوب اسناده في صحيح البخاري بالقول: «فقد صح لنا اسناد البخاري... عن أبي الوقت عبد الاول بن عيسى السجزي عن الداودي عن السرخسي عن العزيري عن البخاري. ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٥) الانساب، ج٣، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٧) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٨.

إلى بغداد، توفى سنة ٥٥٣هـ/ ١١٥٨م<sup>(١)</sup>.

## ۱۶ - الكرماني (\*) (ت۶۳ه/ ۱۱۸۸م):

عبدالرحمن بن محمد بن اميرويه (٢) يكنى بأبو الفضل ويلقب بالكرماني، وركن الدين (٣)، من شيوخ الحنفية بخرسان، ولد بكرمان سنا سبع وخمسين وأربعمائة روى عن أبيه (٤) وآخرين (\*\*). عده ابن شهراشوب (٥) ضمن شيوخه من أهل السنة. توفى سنة ثلاث وأربعين وخمسمائة (١).

### ١٥ - أبو الفضل الاشنُهيّ ٥٥٠هـ/ ١١٥٥م:

هو عبد العزيز بن علي بن عبد العزيز يكنى أبو الفضل ويلقب الاشنهي (٧) وصف بالورع والزهد، شافعي المذهب قال عنه الاسنوي:

<sup>(</sup>۱) السمعاني، الانساب، ج٣، ص ٢٤٩؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ١٨٢؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٢٣٩.

<sup>(\*)</sup> الكرماني: بكسر الكاف وقيل بفتحها، غير انه اشتهرت بكسر الكاف، شرقها مكران، وغربها فارس، وشمالها خراسان.. وهي بلاد واسعة الخيرات وافرة الغلات». ينظر: السمعاني، الانساب، ج٤، ص٦١٣؛ القزويني، آثار البلاد واخبار العباد، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) السمعاني، الانساب، ج٤، ص٦١٦؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص١٣٧؛ الداوودي، طبقات المفسرين، ج١، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، الانساب، ج٤، ص ٦١٢؛ الدوؤدي، طبقات المفسرين، ج١، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) السمعاني، الانساب، ج٤، ص ٦١٢.

 <sup>(\*\*)</sup> من شيوخه كما ينقل السمعاني أبو الفتح عبيد الله بن محمد الهاشمي، عمر الخلنجي،
 القاضي محمد بن الحسين الأرسابندي. ينظر: الانساب، ج٤، ص ٦١٢.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١١.

<sup>(</sup>٦) السمعاني، الانساب، ج٤، ص٦١٢؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٧) السبكي، طبقات الشافعية، ج٧، ص ١٧١؛ الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ٩٨.

اقدم بغداد وسمع بها من جماعة... ثم رجع إلى بغداد... ثم عاد إلى بلده ومات بها»<sup>(۱)</sup> وتورخ سنة وفاته ٥٥٥هـ/ ١١٥٥م ومن أبرز مصنفاته كتاب الكفاية المعروف بفرائض الاشنهى<sup>(٢)</sup>.

وهو من شيوخ ابن شهرآشوب<sup>(٣)</sup> وأشنه بضم الهمزة وبسكون الشين المعجمة وضم النون في آخرها قرية من بلاد اذربيجان متصلة باربل<sup>(٤)</sup>.

### ١٦ - القاضي ناصح الدين أبو الفتح:

هو عبد الواحد بن محمد المحفوظ بن عبد الواحد بن محمد بن عبد الواحد، يكنى أبو الفتح ويلقب بالتميمي والآمدي وناصح الدين (٥).

قال عنه الميرزة عبدالله أفندي في كتاب رياض العلماء (٢): "فاضل محدث إمامي شيعي، وقد عده جماعة من الفضلاء من جملة أجلة العلماء الأمامية وهو من مشايخ ابن شهرآشوب الذين يروي عنهم يقول في كتاب المناقب (٧): «وقد اذن لي الآمدي في رواية غرر الحكم».

وعلى ما يبدو فان أبا الفتح الآمدي لم يؤلف غير هذا الكتاب وفق

إلى الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ٩٨.

السبحاني، طبقات الفقهاء، ج١، ص ٣٦٥.

<sup>[</sup>۴] مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٢.

<sup>🕻)</sup> السمعاني، الانساب، ج١، ص١٧٨؛ الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ٩٩.

ابن شهراً شوب، معالم العماء، ص٨١؛ ابن المستوفي، شرف الدين بن أبي البركات العبارك بن أحمد اللخمي الابلي، تاريخ اربل، تحقيق: سامي بن السيد خماس الصفار، بغداد، دار الرشيد للنشر، ١٩٨٨)، القسم الاول، ص ١١٣؛ الحسيني، عبدالزهراء، مصادر نهج البلاغة، ط١، (النجف، مطبعة القضاء، ١٣٨٦هـ/١٩٦٦م)، ج١، ص ٧٦٠.

إ) رياض العلماء، ج٣، ص ٢٨١.

<sup>🎙</sup> مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤.

مانقل ابن شهرآشوب في معالم العلماء الذي يقول عن هذا الكتاب<sup>(ال</sup>م

والمحفوظ كما ورد في معظم المصادر هو لقب لجده على ما يراه عبدالله افندي في رياض العلماء (٢).

#### ١٧ - رشيد الدين أبو سعد الرازي:

هو عبد الجليل بن عيسى (٣) بن عبد الوهاب المكنى أبو سعيد والملقب رشيد الدين والرازي وصفه منتجب الدين باستاذ الأثمة والفقيه المتبحر (٤) وقد صرح ابن شهرآشوب بتلمذته عليه بقوله (٥):

«شيخي رشيد الدين عبد الجليل بن عسى» اعتبر الحر العاملي عبد الجليل بن عيسى الرازي من شيوخ ابن شهرآشوب فيقول<sup>(1)</sup>:

«هذا الشيخ الجليل من مشايخ ابن شهرآشوب، يروي عن أبي علي الطوسي».

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٨١؛ الحسيني، عبد الزهراء، مصادر نهج البلاغة، ج١، ص٧٦.

<sup>(</sup>۲) رياض العلماء، ج٣، ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٧٩؛ منتجب الدين، الفهرست، ص ١١١؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ١٤٤؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٣، ص ١٧٥ وتعليق أمل الأمل، ص ١٣٤؛ عبدالبليل بن عيسى: ورد في بعض المصادر عبد الجليل بن أبي الفتح مسعود بن عيسى ولاتفاق الاسم والكنية والفترة الزمنية مع الالقاب التي رافقة هذا العالم ومصنفاته يستشف اتحاد الاسمين كما يرى ذلك عبدالله افندي. ينظر: رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٣، ص٧١.

<sup>(</sup>٤) منتجب الدين، الفهرست، ص ١١١.

<sup>(</sup>٥) معالم العلماء، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٦) أمل الأمل، ج٢، ص١٤٤.

بلغت عدد مصنفات عبد الجليل الرازي عشرين مصنف ومنها: «مراتب الأفعال لم يتمه، عيون الفوائد وزين القلائد في فضل أمير المؤمنين عَلَيْهُ، حلية الأولياء في مناقب أمير المؤمنين عَلَيْهُ، مناقب علي بن أبي طالب عَلِيهُ، الإمامة في ايجاب النص وافساد الاختيار،... الخ»(١).

# ١٨ - أبو الحسن البيهقي<sup>(\*)</sup> (٦٥٥هـ/ ١١٦٩)

علي بن أبي القاسم زيد يكنى أبو الحسن (٢) ويقلب فريد خراسان (٣) ولد في بيهق من نواحي نيسابور سنة ٤٩٩هـ/ ١١٠٥م ونشأ بها وتلقى من مشايخ عصره ثم طاف الاقطار (٤).

وهو من شيوخ ابن شهرآشوب من الذين يروي عنهم وقد صرح الشيخ إنلمذه عليه يقول: «وناولني أبو الحسن البيهقي حلية الأشراف»(٥).

ذكر ياقوت الحموي كتبه والتي بلغت تسعة وسبعون كتاباً بين عربي فارسي، وله كتاب تاريخ بيهق قال عنه ياقوت الحموي<sup>(١)</sup>: «نظرت كتاب ماريخ بيهق باللغة الفارسية لمؤلفه أبو الحسن البيهقي» توفى سنة ٥٦٥هـ/

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٠٨٠.

<sup>(\*)</sup> البيهقي: بفتح الباء المنقوطة بواحدة وسكون الباء المنقوطة باثنين من تحتها وبعدها الهاء وفي آخرها القاف، هذه النسبة إلى بيهق وهي قرى مجتمعة بنواحي نيسابور. ينظر: السمعاني، الانساب، ج١، ص ٤٦١.

<sup>(</sup>۲) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٥٠؛ ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج، ص ص ص ٢١٩ - ٢٢٢ آغابزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٤، ص 18٩.

<sup>(</sup>٣) معالم العلماء، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٥٠؛ ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج١٣، ص ٢١٩؛ آغابزرك، الذريعة، ج٤، ص١٤٩.

<sup>﴾</sup> ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>﴾)</sup> ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج١٣، ص ص ٢٢٥ - ٢٢٩.

١٦٦٩م (١). يرى افندي (٢) إن أبا القاسم زيد بن الحسين البيهقي ثقه.

### ۱۹ - علي بن شهراشوب:

ابن أبي نصر بن أبي الجيش السروي المازندراني ( $^{(7)}$ ), والد الفقيه المعروف رشيد الدين محمد المعروف بابن شهرآشوب ( $^{(2)}$ ). روى عن: أبيه شهرآشوب وعن أبي علي بن أبي جعفر الطوسي، وأبي الوفاء عبد الجباربن عبدالله بن علي المقرئ الرازي ( $^{(6)}$ ). روى عنه ابنه محمد بن علي بن شهرآشوب رشيد الدين ( $^{(7)}$ ).

# $^{(v)}$ علي بن علي بن عبد الصمد التميمي النيسابوري $^{(v)}$ :

يكنى أبو الحسن ويلقب ركن الدين، التميمي، النيسابوري (<sup>(A)</sup>. فاضل عالم محدث، يروي عن والده <sup>(P)</sup>، قال الشيخ منتجب الدين ابن بابويه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج١٣، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٢) تعليق أمل الأمل، ص ٥١.

 <sup>(</sup>٣) الحر العاملي، امل الآمل، ج٢، ص١٩٠؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٤، ص١٠٦؛
 الخوتي، معجم رجال الحديث، ج٢، ص٦٢.

 <sup>(</sup>٤) الحر العاملي، أمل الآمل، ج٢، ص١٩٠؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١١، ص.٦٢.

 <sup>(</sup>٥) الحر العاملي، امل الآمل، ج ٢، ص١٩٠؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٤، ص١٠٦؛ الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١٢، ص٦٢.

<sup>(</sup>٦) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ١٢ - ١٣.

 <sup>(</sup>٧) منتجب الدين، الفهرست، ص٩٠١؛ عبدالله أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ٢٨٧؛ رياض
 العلماء، ج٥، ص ١٣٩؛ المماقاني، عبدالله، تنقيح المقال، ج٢، ص ٢٩٥.

 <sup>(</sup>A) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ منتجب الدين، الفهرست، ص١٠٩؛
 عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٩) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

الرازي في فهرست اسماء علماء الشيعة (١): «الشيخ الركن على بن على بن عبد الصمد الشمحي النيسابوري، فقيه ثقه، قرأ على والده، وعلى الشيخ أبي على ابن الشيخ أبي جعفر».

وهو من أسرة علمية وصفها عبدالله افندي بالقول (٢): «وهؤلاء كلهم علماء» ويعد من مشايخ القطب الراوندي (\*\*) يؤكد ذلك أفندي في رياض العلماء (٣)، ويروي عنه ابن شهرآشوب (٤).

# ٢١ - الفصيحي (\*\*) (ت٥١٥هـ/١١٦٦م):

علي بن محمد بن علي من أهل استراباد يكنى أبو الحسن فلا مغداد واستوطنها لحين وفاته ودرس النحو بالنظامية بعد وفاة الشيخ أبي زكريا يحيى بن علي الخطيب التبريزي (\*\*\*) اتهم بالتشيع فقيل له في ذلك، فقال لا أجحدُ، انا متشيع من الفرق إلى القدم فاخرج من النظامية (٢).

<sup>(</sup>١) فهرست علماء الشيعة، ص ١٠٩.

<sup>﴿(</sup>٢) عبدالله أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ٢٨٧؛ ورياض العلماء، ج٥، ص ١٣٩.

<sup>﴿\*)</sup> ترجم له في ص ٩٦.

<sup>﴾ (</sup>٣) رياض العلماء، ج٥، ص ١٣٩.

أ(٤) مناقب آل أبى طالب، ج١، ص ١٣.

 <sup>(\*\*)</sup> سمى الفصيحي لكثرة دراسته كتاب الفصيح لثعلب وصار له به انس، القفطي، أنباه الرواة،
 ج٢، ص ٣٠٦؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) ياقوت الحموي، معجم الادباء، ج١٥، ص٢٦؛ القفطي، انباه الرواة، ج٢، ص٣٠٦؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ١٦٠.

<sup>(\*\*\*)</sup> أبو زكريا يحيى بن علي بن محمد بن الحسن الشيباني التبريزي المعروف بالخطيب التبريزي احد أثمة اللغة، توفي سنة ٢٠٥ه/ ١٨٨م ببغداد. ينظر: السمعاني، الانساب، ج١، ص ص ٩٦٠ - ١٦١.

<sup>(</sup>١) ياقوت الحموي، معجم الادباء، ج١٥، ص ٦٧.

وهو من شيوخ ابن شهرآشوب ذكر ذلك في مناقبه<sup>(۱)</sup>، توفى الفصيحي ببغداد سنة ١٩٥ه/١١١٦م<sup>(۲)</sup>.

## ۲۲ - الطبرسي (ت٤٨هم/ ١١٥٣م):

الفضل بن الحسن بن الفضل أبو علي (٣) الملقب بالطبرسي (٤) وأمين الدين (٥) والخرساني (٦) يروي عنه ابن شهرآشوب فقد صرح في المناقب بتلمذته عليه بقوله (٧): «شيخي أبو علي الطبرسي»، والظاهر انه أخذ عنه علوم التفسير والسيرة حيث أشار بكتابه مناقب آل أبي طالب إلى ذلك بقوله (٨): «وانبأني الطبرسي بمجمع البيان لعلوم القرآن وبكتاب إعلام الورى باعلام الهدى».

والطبرسي من اعلام القرن السادس الهجري وصفة القفطي بانه (٩): «نحوي مفسر، قطن بيهق، واستفادوا من بلاغته في النشر والتنظيم»، ترك

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص.

 <sup>(</sup>۲) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج۱۰، ص ۲۷؛ القفطي، انباه الرواة، ج۲، ص ۳۰٦؛
 وفيات الاعيان، ج۲، ص ۱٦٠.

<sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٣١؛ منتجب الدين، فهرست، ص ١٤٤؛ القفطي، انباه الرواة، ج٣، ص٣؛ الزنوري، رياض الجنة، ج١، ص ٤٨٦؛ الحسيني، مصادر نهج البلاغة واسانيده، ج١، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤؛ ومعالم العلماء، ص ٣١؛ منتجب الدين، فهرست، ص ١٤؛ انباه الرواة، ج٣، ص ٢؛ القمي، عباس، وقائع الايام، ص ١٢٠؛ الحسيني، مصادر نهج البلاغة وأسانيده، ج١، ص٧٧.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين، فهرست، ص ١٤٤؛ الزنوري، رياض الجنة، ج١، ص ٤٨٧.

<sup>(</sup>٦) القفطي، انباه الرواة، ج٣، ص ٦.

<sup>(</sup>٧) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>A) المصدر نفسه، ج١، ص ١٤.

<sup>(</sup>٩) انباه الرواة، ج٣، ص ٦.

الطبرسي العديد من المصنفات منها وأبرزها مجمع البيان في تفسير القرآن، الوسيط في التفسير، أعلام الورى باعلام الهدى، الأدب الدينية للخزانة المعينية، عينة العابد ومنية الزاهد وأضاف إليها ابن شهرآشوب الكاف الشافى من الكشاف، النور المبين (١).

وهو من علماء الإمامية ومشاهيرهم قال عنه منتجب الدين<sup>(۲)</sup>: «الشيخ الإمام أمين الدين أبو علي الفضل الطبرسي ثقة فاضل» توفى في سبزوار سنة ٨٤٥هـ/ ١١٥٣م<sup>(٣)</sup>.

### ٢٣ - ضياء الدين أبو الرضا:

هو فضل الله بن علي بن عبيد الله بن محمد ينتهي نسبة إلى الحسن المثنى ابن الحسن السبط ابن الإمام علي يكنى أبو الرضا ويلقب الحسني والراوندي (٤) كاشاني (\*)، قال عنه منتجب الدين بن بابويه (٥): « فقيه صالح محدث، يروي عن الشيخ أبي على ابن شيخ الطائفة وذكر القمي انه يروي

<sup>(</sup>١) منتجب الدين، الفهرست، ص ١٤٤٤ الزنوري، رياض الجنة، ج١، ص٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) منتجب الدين، الفهرست، ص ١٤٤

 <sup>(</sup>٣) القفطي، انباه الرواة، ج٣، ص ٢؛ القمي، عباس، وقائع الأيام، ص ١٢٧؛ الحسيني،
 عبد الزهرة، مصادر نهج البلاغة، ج١، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٤) السمعاني، الانساب، ج٤، ص ٤٠٧؛ منتجب الدين، الفهرست، ص١٥٠؛ ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٦٠؛ ابن عتبة، عمدة الطالب، ص ١٨٥؛ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٢، ص ٤٠٠؛، الحسيني، عبد الزهرة، مصادر نهج البلاغة، ص٢٤٩.

<sup>(\*)</sup> الكاشاني: نسبة إلى كاشان وترد عنه السمعاني قاسان وهي نفسها كاشان يقول السمعاني. القاساني: بفتح القاف، والسين المهملة والمعجمة، وفي اخرها نون، هذه النسبة إلى قاسان، وهي بلدة عند قم على ثلاثين فرسخاً من اصفهان. ينظر: السمعاني، الانساب، ج٤، ص ٤٠٧.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين، الفهرست، ص ٥٤.

عن أبي الصمصام ذو الفقار عن الشيخ الطوسي، والشيخ النجاشي<sup>(۱)</sup> وهو من شيوخ ابن شهرآشوب، ذكره مع جملة من شيوخه في كتابه مناقب آل أبي طالب<sup>(۲)</sup> وقد اتفقت المصادر على اعتبار ضياء الدين الراوندي من مشايخ ابن شهرآشوب<sup>(۳)</sup>.

## ۲٤ - الداعي السروي:

هو أبو الفضل الداعي بن علي الحسيني السروي<sup>(3)</sup>. يروي عن أبو علي بن الشيخ الطوسي وعن أبي الوفاء عبد الجبار بن علي المقرئ الرازي كلاهما عن الشيخ الطوسي هذا ما قاله عبدالله أفندي، وهو من اجلاء مشايخ ابن شهرآشوب، يروي عنه، في كتاب المناقب، وأبو الفضل الداعي من علماء الشيعة برواية ابن شهرآشوب<sup>(0)</sup>.

# ٢٥ - أبو جعفر الشوهاني<sup>(\*)</sup>:

محمد بن الحسن يكنى أبو جعفر ويلقب بالشوهاني(٦)، وهو من شيوخ

<sup>(</sup>۱) القمي، عباس، الكني والالقاب، ج٢، ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص. ١٣.

 <sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ١٤٨؛ الحسيني، عبد
 الزهرة، مصادر نهج البلاغة، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٣؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٤٩٤، تعليق أمل الأمل، ص١٤٨.

<sup>(</sup>a) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(\*)</sup> يرى عبدالله افندي إن ابا جعفر محمد بن الحسن الذي ذكره ابن شهرآشوب هو نفسه أبو جعفر محمد بن الحسين الشوهاني الذي ذكره منتجب الدين ويعتقد إن الخطئ ربما يكون من الناسخ فكليهما نزلا مشهد وعاشا في القرن السادس ويحملان نفس الاسم وحدثا عن أبو الوفاء وعن ولد الشيخ الطوسي. ينظر: تعليق أمل الأمل، ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ منتجب الدين، الفهرست، ص١٦٥؛=

ابن شهرآشوب كما ذكر ذلك بالمناقب<sup>(۱)</sup>. يروي عن أبي علي ولد الشيخ الطوسي وعن أبي الوفاء عبد الجبار بن علي المقرئ الرازي وكلاهما عن الشيخ الطوسي كما يظهر من مناقب ابن شهرآشوب<sup>(۲)</sup> قال عنه منتجب الدين<sup>(۳)</sup> «فقيه صالح ثقة».

#### : ٢٦ – الفتال النيسابوري:

هو محمد بن الحسن (\*) بن علي بن أحمد يلقب بالفتال النيسابوري والفارسي (٤). والفتال بالفاء هو الذي تفتل الخيط والحبل ونحوها فهو بالفاء المفتوحة والتاء المثناة من فوق الشدة والألف واللام (٥).

عبدالله أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ٢٥٩؛ المامقاني، تنقيح المقال، طبعة حجرية، ج٢،
 ص١٠٧٠.

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) الفهرست، ص ١٦٥.

أ (\*) يرد في بعض المصادر اسم محمد بن أحمد. يرى الباحث إن محمد بن أحمد بن علي بن أحمد المكنى (ابو علي) والملقب بالفتال والنيسابوري والفارسي، المقتول من قبل رئيس نيسابور أبو المحاسن عبد الرزاق هو نفسه محمد بن الحسن بن علي. فتوافق الاسم واسم الجد واللقب والكنية توحي بان الاسم واحد مع الاتفاق على اسم محمد بن الحسن. ينظر: بن داود الحلي: تقي الدين الحسن بن علي، الرجال، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، ط١، (النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية، ١٩٧٢)، ج٢، ص ١٦٣؛ التفريشي، مصطفى بن الحسين الحسين، نقد الرجال، ط١، (قم، ستار، ١٤١٨؛ التفريشي، ص ١٢٢؛ المماقاني، عبدالله، تنقيح المقال في احوال الرجال والنساء، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص١٥١؛ عبدالله افتدي، تعليق أمل الأمل، ص٢٦٠؛ القمي، عباس، سفينة بحار الانوار ومدينة الحكم والآثار، (النجف الاشرف، المطبعة العلمية، ١٣٥٥هـ)، ص ص٣٤٤ – ٣٤٠.

<sup>(</sup>٥) المماقاني، تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء، ص ٧٣.

وقد صرح ابن شهرآشوب بتلمذته عليه بقوله (۱): «وحدثني الفتال بالتنوير في معاني التفسير وبكتاب روضة الواعظين وبصيرة المتعظين. وهو يدل على إن ابن شهرآشوب يروي عنه بلا واسطة. يقول عباس القمي (۲): «وهو أحد مشايخ المرتضى» قال عنه الأفندي (۳): «يروي عن الشيخ الطوسي بلا واسطة».

كان الفتال من المتكلمين وصف بانه جليل القدر، فقيه، عالم، زاهد، ورع، قتل بنيسابور، قتله أبو المحاسن عبد الرزاق رئيس نيسابور<sup>(٤)</sup> سنة ٨٠٥هـ/١١١٤م<sup>(٥)</sup>.

## ٢٧ - الشيخ أبو جعفر الحلبي (\*):

هو الشيخ محمد بن علي بن الحسن يكنى أبو جعفر ويلقب بالحلبي (١) ينحدر من عائلة علمية عرفت بالفضل (٧) قال عنه العلامة الحلي: «وجه

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص؛ ومعالم العلماء، ص ١٥١.

<sup>(</sup>۲) سفينة بحار الانوار، ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) تعليق أمل الأمل، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) الحلي، بن داود، الرجال، ج٢، ص ١٦٣؛ التفريشي، نقد الرجال، ج٤، ص ١٢٢. وأبو المحاسن عبد الرزاق: هو الشهاب أبو المحاسن عبد الرزاق بن عبدالله وزير السلطان سنجر، وهو ابن اخي نظام الملك تفقه على امام الحرمين الجويني. ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١، ص ٥٩٤.

<sup>(</sup>٥) بحر العلوم، محمد صادق، المحقق، المقدمة، ص ١٨، معالم العلماء، ص ١٨.

 <sup>(\*)</sup> الحلبي: نسبة إلى حلب بفتح الحاء المهملة واللام وفي آخرها الباء الموحدة حلب بلدة كبيرة بالشام من ثغور المسلمين. ينظر: السمعاني، الانساب، ج٢، ص٢٨٩.

 <sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ ومعالم العلماء، ص ١٠٠؛ منتجب الدين، الفهرست، ص ١٠٥؛ الحلي، بن داود، الرجال؛ الحلي، خلاصة الاقوال، ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٧) الحلي، ابن داود، الرجال، ص ١٧٨؛ العلامة الحلي، خلاصة الاقوال، ص ٣٨٩.

أصحابنا وفقيهم، والثقة الذي لا يطعن عليه (1) ويستشف من ذلك بانه إمامي المذهب، ويظهر من المناقب انه يروي عن أبي علي ولد الشيخ الطوسي وعن أبي الوفاء عبد الجبار بن عبدالله المقرئ الرازي كلاهما عن الشيخ الطوسي ( $^{(7)}$ )، ويعتقد إن أبو جعفر الحلبي هو نفسه محمد بن علي بن المحسن الحلبي لاتحاد اللقب والكنية والاسم ( $^{(7)}$ ). والحلبي هو من شيوخ ابن شهرآشوب ( $^{(3)}$ ) قال عنه في معالم العلماء ( $^{(3)}$ ).

# $^{(7)}$ عحمد بن علي بن عبد الصمد التميمي النيسابوري $^{(7)}$ :

يروي عن والده عن الشيخ أبي علي (\*) ابن الشيخ الطوسي وكلاهما عن الشيخ الطوسي  $(^{(V)})$  ترجمة الحر العاملي في أمل الامل قائلاً: «فاضل جليل من مشايخ ابن شهر آشوب  $(^{(A)})$ . وهو من عائلة علمية أبوه الشيخ أبو الحسن علي من مشاهير العلماء المعاصرين للشيخ الطوسي  $(^{(P)})$ . وأخوه علي بن علي

<sup>(</sup>١) العلامة الحلى، خلاصة الاقوال، ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) عبدالله، أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ص ١١٨ - ١١٩.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>٥) معالم العلماء، ص ١٠٠.

 <sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ منتجب الدين، الفهرست، ص
 ١٠٩؛ أفندي، عبدالله، رياض العلماء، ج٥، ص ١٣٩؛ تعليق أمل الأمل، ص ٢٨٧.

<sup>(\*)</sup> الحسن بن محمد بن الحسن، كان ورعاً عالماً كثير الزهد وصفة ابن شاكر الكتبي بشيخ الرافضة بعد ابيه شيخ الرافضية يعني الشيخ الطوسي. ينظر: عيون التواريخ، ج١٢، ص ٤٠٤؛ ينظر: منوجهري، فرامرز، أبو علي الطوسي، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٥، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٧) مَناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ عبدالله أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>A) أمل الأمل، القسم الثاني، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٩) منتجب الدين، الفهرست، ص ١٠٩.

من مشايخ ابن شهرآشوب صرح بذلك في مناقب آل أبي طالب<sup>(١)</sup>.

# ۲۹ - أبو عبدالله الفراوي (\*) (ت٥٣٠هـ/ ١٦٥م) :

هو محمد بن الفضل بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أبي العباس<sup>(۲)</sup> يكنى أبو عبدالله<sup>(۳)</sup> ويلقب بكمال الدين<sup>(٤)</sup> أو الصاعدي أو الفراوي<sup>(٥)</sup>، أو النيسابوري<sup>(۱)</sup>.

ويعد من مشايخ ابن شهرآشوب فقد سمع صحيح البخاري منه كما صرح بذلك في كتاب المناقب<sup>(۷)</sup>. والفراء من علماء الحديث الكبار وصفه ابن الجوزي<sup>(۸)</sup> بالقول: «كان فقيهاً مناظراً محدثاً واعظاً». خرج حاجاً إلى

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

 <sup>(\*)</sup> الفُراوي: بضم الفاء وفتح الراء وبعدها ألف ثم واو، هذه النسبة إلى فراوة وهي بليدة مما يلي
 توادزم يقال لها رباط فراوة بناها عبدالله بن طاهر في خلافة المأمون وهو يومئذ أمير
 خرسان. ينظر: السمعاني، الانساب، ج٤، ص ٣٣٢.

 <sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، المنتظم، ج۱۰، ص ٦٥؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج۱۱، ص ٤٦؛
 ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ٦٨؛ الكتبي، ابن شاكر، عيون التواريخ، ج١٢،
 ص. ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٨؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ٦٥؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤٦.

<sup>(</sup>٤) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ٦٨.

 <sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٦٥؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٤٦؛ ابن خلكان، وفيات الاعبان، ج٢، ص ٦٨؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٦) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٤٦؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص٦٨.

<sup>(</sup>٧) ابن الأثير، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٨.

<sup>(</sup>٨) المنتظم، ج١٠، ص ٦٥.

مكة، وعقد له مجلس الوعظ ببغداد وسائر البلاد التي توجه إليها<sup>(۱)</sup> توفى سنة ٥٣٠هـ/ ١١٣٥م (٢).

## ۳۰ - الزمخشري (۵۳۸ه/ ۱۱۶۳م):

محمود بن عمر بن محمد بن عمر، يكنى أبو القاسم (٣)، ويلقب بالزمخشري (\*\*) وجار الله (\*\*\*) الخوارزمي. كان الزمخشري إمام عصره من غير مدافع تشد إليه الرحال في فنونه سافر إلى مكة وجاور بها زماناً (٤) ودخل خراسان وورد العراق. وصف بالامام الكبير في التفسير والحديث والنحو واللغة وعلم البيان.

يقول فيه القفطي (٥) (ت ٦٤٦هـ/١٢٤٨م): «ما دخل بلداً إلا واجتمعوا عليه وتتلمذوا له، واستفادوا منه، وكان علامة الادب. . . اقام بخوارزم تضرب إليه أكباد الأبل. . ». صنف التصانيف في التفسير وغريب الحديث

<sup>(</sup>۱) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٢، ص ٦٨.

 <sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ٢٥؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤٤؛
 ابن شاكر الكتبى، عيون التواريخ، ج٢١، ص ٣١٠.

 <sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص ١١٢؛ القزويني، اثار البلاد، ص ٥٣٣؛ ابن خلكان،
 وفيات الاعيان، ج٣، ص٨٦؛ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٢، ص٢٧٣.

 <sup>(\*)</sup> زمخشر: من قرى خوارزم، وان العمارة وصلت إليها وشملتها فصارت من جملة محالها.
 ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص٨٩؛ القفطي، إنباه الرواة، ج٣، ص٢٦٥.

<sup>(\*\*)</sup> بعد سفره إلى مكة المكرمة واستقراره هناك لقب بجار الله يقول ابن خلكان سافر إلى مكة، وجاور بها زماناً، فصار يقال له «جار الله»: ينظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص٨٤؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٧٩؛ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٢، ص ٢٧٣.

 <sup>(</sup>٤) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣٢، ص ٨٦؛ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج٢، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٥) انباه الرواة، ج٣، ص ٢٦٦.

والنحو ومما صنفه، المحاجاة بالمسائل النحوية، المفرد والمركب في العربية، والفائق في تفسير الحديث، وأساس البلاغة في ما جاء عن العرب، متشابه اسامي الرواة المفصل في النحو<sup>(۱)</sup>. ومن أجل مصنفاته الكشاف في تفسير القرآن لم يصنف قبله مثله، صرح ابن شهرآشوب بتلمذته عليه فيقول في ذلك<sup>(۱)</sup>: "وحدثني محمود بن عمر الزمخشري بكتاب الكشاف، والفائق، وربيع الابرار».

كان الزمخشري ذا هيئة في الاعتزال وعلى ماينقل الكتبي إن الزمخشري عندما. «صنف الكشاف قال في أول خطبته «الحمد لله الذي خلق القرآن، فقيل له متى تركته كذا هجره الناس فغيره وقال: «الحمد لله الذي جعل القرآن» وجعل عندهم بمعنى خلق وبعضهم غيره وقال «الحمد لله الذي انزل القرآن» (۳). توفى سنة ۵۳۸ه/ ۱۱۶۳م (٤).

اما ولادته فعلى ما ينقل المؤرخون كانت سنة ٤٦٧هـ/ ١٠٧٤م (٥) ولعل ابن شهرآشوب التقاه بعد مغادرته إلى بلدته خورزم، ووفقاً لما نقله القفطي فان الزمخشري غادر بغداد بعد سنة ٥٣٣هـ/ ١١٣٨م (٦) فعليه يكون ابن شهرآشوب قد التقاه خارج مدينة السلام.

<sup>(</sup>۱) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ١٨٦ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٨٠.

 <sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ١١٢؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٩٧؛
 ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص٨٦.

 <sup>(</sup>٥) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج٣، ص ٨٦؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص.٣٨٠.

<sup>(</sup>٦) انباه الرواة، ج٣، ص٢٧٠.

## ٣١ - أبو منصور ماشاده (\*) الاصفهاني (ت٣٦٥ه/ ١١٤١م):

هو محمود بن أحمد بن عبد المنعم بن أحمد بن محمد بن ماشاده يكنى أبو منصور ويلقب باسم جده ماشاده والواعظ وهو من أهل أصفهان (۱)، ويعد من شيوخ ابن شهراشوب.

فقد ذكره مع جملة شيوخه في كتاب مناقب آل أبي طالب<sup>(٢)</sup>.

قال عنه ابن الجوزي (ت ٩٧هـ/ ١٢٠٠م) (٣): «كان يفسر ويعظ بفصاحة وورد بغداد بعد العشرين وخمسمائة فوعظ بجامع القصر».

وعلى ما ينقل الاسنوي<sup>(٤)</sup> (ت ٧٧٢ه/ ١٣٧٠م) فان أبا منصور كان: اواعظاً، فصيحاً، مفوهاً، حلو العبارة» توفى في اصفهان سنة ست وثلاثين وخمسمائة<sup>(٥)</sup>.

<sup>(\*)</sup> ذكره ابن الجوزي باسم ماساده اما ابن شاكر الكتبي فسماه هماشاده "، كما ان السمعاني ذكر محمود بن أحمد بن عبد المنعم بن ماشاذه وقد عاش بنفس الفترة الزمنية إلا انه وعلى ماينقل السمعاني من أهل مرو بيد ان التشابه في الاسم ورحلته إلى بغداد وجلوسه للوعظ هناك تعطي الانطباع بانهم شخص واحد. ينظر: المنتظم، ج١٠، ص١٠١؛ السبكي، طبقات الشافعية، ج٤، ص١٣٧؛ السمعاني، الانساب، ج٢، ص١٣٧.

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص ١٠١؛ السبكي، طبقات الشافعية، ج٤، ص ٣٠٣؛ الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٠.

<sup>(</sup>٣) المنتظم، ج١٠، ص ١٠١.

<sup>:(</sup>١) الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٥) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص١٠١؛ السبكي، طبقات الشافعية، ج٤، ص٢٨٧؛ و الاسنوي، طبقات الشافعية، ج١، ص٢٠٦.

## ٣٢ - الشيخ مسعود الصوابي (ت٤٤٥هـ/ ١١٤٩م):

هو مسعود بن علي بن محمد بن علي بن العباس<sup>(۱)</sup> ينحدر من اسرة عربية عريقة ( $^{**}$ ) وصف بالورع والعلم ( $^{(7)}$ ) وهو من علماء بيهق ( $^{(8)}$ ) ومن شيوخ ابن شهر آشوب صرح بتلمذته عليه.

يروي عن الشيخ أبي علي ولد الشيخ الطوسي وعن أبي الوفاء عبد الجبار بن علي المقرئ الرازي كلاهما عن الشيخ الطوسي<sup>(٤)</sup>. يقول أفندي<sup>(٥)</sup> يسمى مسعود بن محمد الصوابي من باب الاختصار وهوالشيخ مسعود بن علي بن محمد الصوابي نفسه.

## ٣٣ - مهدي بن أبي حرب الحسيني (ت٥٤٥ه/ ١١٤٥م):

مهدي بن أبي الحرب الحسيني المرعشي يكنى أبو جعفر (٢)، عالماً فاضلاً فقيهاً ورعاً، يروى عن الشيخ أبي علي الحسن بن محمد بن الحسن

 <sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ،
 ج١١، ص١٤٧؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٢١١؛ وتعليق أمل الأمل،
 ص ٣١٨.

 <sup>(\*)</sup> ينتهي نسبه إلى المغيرة بن عبد الرحمن بن عوف، ينظر: الطباطبائي، عبدالعزيز الهامش،
 لكتاب، منتجب الدين، الفهرست، ص ١٦٦٠.

<sup>(</sup>۲) عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٣) الطباطبائي، عبدالعزيز، الهامش، ص ١٦٦ لكتاب، منتجب الدين، الفهرست.

 <sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣؛ أفندي، عبدالله، رياض العلماء،
 ج٥، ص٢١١. أبو الوفاء عبد الجبار المقرئ: فقيه قراء عن الشيخ أبي جعفر الطوسي له
 تصانيف في الفقه. ينظر: منتجب الدين، الفهرست، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٥) رياض العلماء، ج٥، ص ٢٢١.

 <sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، المناقب، ج١، ص ١٢؛ ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ١٠٥؛
 عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٢٢١.

الطوسي عن أبيه<sup>(۱)</sup>، وصفه ابن حجر بغلوه في التشيع<sup>(۲)</sup>، وهو من شيوخ ابن شهرآشوب ذكره في مناقبه، توفي سنة ٥٤٠هـ/ ١١٤٥م<sup>(٣)</sup>.

### ٣٤ - المنتهي الحسيني:

هو السيد المنتهي بن أبي زيد بن كبابكي الحسيني الجرجاني<sup>(٤)</sup> عالم وفقيه امامي المذهب يروي عن أبيه عن السيدين المرتضى والرضي، ويروي عن الشيخ الطوسي<sup>(٥)</sup> على ما ينقل أفندي فان السيد المنتهي يروي عن الطوسي<sup>(١)</sup>. وهو من شيوخ ابن شهرآشوب يروي عنه على ما يظهر من مناقب آل أبي طالب<sup>(٧)</sup>.

## ۳۵ – خطیب خوارزم (ت۲۸۰هه/ ۱۱۷۲م):

هو الموفق بن أحمد بن محمد يكنى أبو المؤيد ويلقب الخوارزمي، والمكي والحنفي (^). ولد سنة أربع وثمانين وأربعمائة (٩). أخذ علم العربية

<sup>(</sup>١) عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٢٢١.

<sup>(</sup>۲) لسان الميزان، ج٦، ص ص ١٠٥ - ١٠٦.

<sup>(</sup>۳) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج۱، ص۱۲؛ ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص١٠٦.

 <sup>(</sup>٤) ابن عنبة، عمدة الطالب، ص ٢٦٦؛ عبدالله، أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ٢١٨؛
 القمي، عباس، سفينة البحار، ج٢، ص ٦٣٧.

 <sup>(</sup>a) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٠؛ ابي زيد بن كبابكي: هو والد السيد المنتهي ويسمى عبدالله بن علي. ينظر: أفندي، عبدالله، رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٣، ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٦) عبدالله أفندي، تعليق أمل الأمل، ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٧) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبى طالب، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>A) السيوطي، بغية الوعاة ج٢، ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه، ج۲، ص٣٠٨.

والأدب عن جار الله محمود الخوارزمي الزمخشري بخوارزم، وتولى الخطابة بجامعها $^{(1)}$ . ذكره ابن شهرآشوب في المناقب وعده ضمن شيوخه من أهل السنة $^{(7)}$ . توفى سنة (٦٦٥هـ/ ١١٧٢م) $^{(7)}$ .



<sup>(</sup>١) السيوطي، بغية الوعاة، ج٢، ص ٣٠٨؛ السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>۲) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٠.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، بغية الوعاة، ج١، ص ٣٠٨.

#### ج - تلاميده

لعالمنا الشيخ ابن شهرآشوب تلاميذ تعلموا على يديه وشهدوا بفضله غير ان التاريخ اهمل ضبط ذلك كله ولم يلقي الضوء على كثير ولا قليل، وها نحن نذكر من عرفناه من تلاميذته:

## ١ - ابن البطريق (\* (ت ١٠٠٠هـ ١١٢٨م):

هو يحيى بن الحسن بن الحسين بن علي الاسدي يكنى أبو الحسن وأبو زكريا ويلقب شمس الدين والحلي ويعرف بابن البطريق، محدث وفقيه ومتكلم امامي أنتقل إلى بغداد ثم إلى واسط ومات بها بعد أن عاش ٧٧ سنة توفى سنة ١١٢٨هم/١٢٠٩م.

قرأ ابن البطريق النحو واللغة والاداب على أساتذة هذه الفنون وبرع في التنظيم والنشر ويستنتج من أثاره انه أحب الشعر ونظمه أحياناً (٢) قرأ على ابن شهرآشوب وعد من تلاميذه وقد صرح بذلك في كتاب الخصائص بقوله (٣): الخبرنا الشيخ أبو جعفر محمد بن علي بن شهرآشوب السروي المازندراني».

<sup>(\*)</sup> لم يتوصل الباحث إلى معنى اسم ابن البطريق فلم تتطرق المصادر لمعنى هذا اللقب.

<sup>(</sup>۱) ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٤٧؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ٣٥٤؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص٤٥٥ القمي، عباس، الكنى والالقاب، ج١، ص ٢٢٢؛ انصاري، حسن، ابن البطريق، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٢، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>۲) انصاري، حسن، ابن البطريق، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٢، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) ابن البطريق، خصائص وحي المبين في مناقب أمير المؤمنين، ص٩.

قال عنه الحر العاملي<sup>(١)</sup>: «كان ابن البطريق عالماً فاضلاً ومحدثاً ثقة وصدوقاً».

ترك ابن البطريق العديد من المؤلفات أبرزها عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الابرار وهو كتاب يتناول فضائل الأخبار والأحاديث المتعلقة بالامام علي عليه وأهل بيته وهو يشبه من حيث المضمون والمحتوى كتاب شيخه ابن شهرآشوب مناقب آل أبي طالب إلا إن ابن البطريق اعتمد في اسناده على مصادر «سنية»(۲) في الوقت الذي اعتمد ابن شهرآشوب في معظم أسانيده على مصادر شيعية (۲)، اما الكتاب الثاني فهو الخصائص ويتناول فضائل الإمام على عليه وهو كتاب صغير. ومما تميز به ابن البطريق هو اعتماده منهجية جديدة في نقل الحديث فهو لم يكتف بذكر اسماء المصادر بالمقدمة كما فعل استاذه ابن شهرآشوب بل ذكر عدد الروايات المنقولة عن كل مصدر ويذكر رقم المجلد ورقم الكراس (٤)، كذلك له كتاب في الرجال أخذ منه ابن حجر أسمه تاريخ رجال الشيعة، وهو من الكتب المفقودة (٥).

## ٢ - ابن أبي طيء:

هو يحيى بن حميد بن ظاهر بن علي بن عبدالله بن أبي الحسن (\*) يكني

<sup>(</sup>١) أمل الأمل، ق٢، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>۲) أنصاري، حسن، ابن البطريق، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٢، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ٨ - ١٣.

<sup>(</sup>٤) انصاري، دائرة المعارف الإسلامية، ج٢، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، لسان الميزان، ج٢، ص ٢٦٥.

<sup>(\*)</sup> حدث اختلاف كبير في اسم ابيه وسلسلة نسبه بين المؤرخين ففي نسبة يقول الذهبي بانه: ١٩١٠ أبي طي ظافر بن علي بن عبد الله، قال ابن حجر هو: ١٤بن أبي طي حميد بن ظاهر بن علي بن=

أبو الفضل<sup>(۱)</sup>، ويلقب بالطائي<sup>(۲)</sup>، والحلبي<sup>(۳)</sup> ويعرف بابن أبي طي<sup>(\*)</sup> وربما يسمى بابن النجار<sup>(\*\*)</sup>.

قرأ القرآن على أبيه ودرس فقه الإمامية على ابن شهرآشوب<sup>(3)</sup>، لزم تعليم الاطفال منذ ٩٩٥ه/ ١٢٠٠م واشتغل بالتصنيف وتكسب به، وبعدها ترفع عن التعليم وانف منه ولزم داره<sup>(٥)</sup>. ثم مدح الملك الظاهر غازي بن صلاح الدين الأيوبي وارتفعت منزلته عنده<sup>(٦)</sup>. ثم تشاغل بالتصنيف فاتخذ رزقه منه فصنف في التاريخ والتفسير والقرآن الكريم والأدب والفقه والأصول. ومن أبرز مصنفاته هو تاريخه الكبير المسمى معادن الذهب في تاريخ الملوك والخلفاء وذوي الرتب «الذي رجع إليه المؤرخون بعده

الحسين اما حاجي خليفة فيرى إن اسم ابيه حميده بإضافة الهاء ويعتقد صاحب أعيان الشيعة إن حميدة اسم أمه «فهو تارة ينسب إليها وتارة إلى أبيه». ينظر: الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٣٤، ص ٢٢٣؛ حاجي خليفة، مصطفى بن عبدالله القسطنطيني، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٩٩٠، م١، ص ص ٣٧٠ – ٢٧٧ – ٣٠٤؛ الامين، أعيان الشيعة، ج١٥، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>۱) ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣.

 <sup>(</sup>۲) ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣؛ الامين، أعيان الشيعة، ج١٥، ص ٢٢٨؛
 أغابزرك، الذريعة، ج١، ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، تاريخ الإسلام، ج٤٣، ص ٤٢؛ ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣.

 <sup>(\*)</sup> يرى الامين إن هذا اللقب مشتق من جذوره الطائية. ينظر: الامين، أعيان الشيعة، ج١٥، ص ٢٢٨.

 <sup>(\*\*)</sup>ولقب بابن النجار لاشتغاله واشتغال والده بمهنة النجارة. ينظر: الذهبي، تاريخ الإسلام،
 ج٣٤، ص٤٢١؛ ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣؛ الزركلي، الاعلام، ج٨،
 ص٤٤٤.

<sup>🚯</sup> ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣؛ الامين، أعيان الشيعة، ج١٥، ص ٢٢٨.

<sup>📢</sup> ابن حجر، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣؛ الامين، أعيان الشيعة، ج١٥، ص٢٢٩.

<sup>👣</sup> فكرت، محمد اصف، ابن أبي طيء، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، م٢، ص٣٣٥.

لاسيما ابن الفرات، وابن العديم وأبو شامة، كذلك ابن خلكان والذهبي وابن شاكر الكتبي، وله أيضاً أخبار شعراء الشيعة وتاريخ العلماء، والذي نريد ان نؤكده ان ابن أبي طي دون لمرحلة مهمة من تاريخ المسلمين تمثلت بحركة الجهاد وبناء الدولة الأيوبية مع مرحلة الحسم في الحروب الصليبية إلا إن هذه المصادر التي أشار إليها المؤرخون المسلمين غير متوفرة غير أننا يمكن الاطلاع عليها في بطون كتب أخرى (١).

## ٣ – ابن زهره<sup>(\*)</sup> الحلبي

محمد بن عبدالله بن علي بن زهرة بن علي بن محمد ينهي نسبه إلى إسحاق بن الإمام جعفر الصادق $^{(7)}$  روى عن عمه الفقيه أبي المكارم حمزه بن علي قرأ عليه كتاب المقنعة للشيخ الطوسي سنة ٥٨٤هـ/ ١١٨٨م $^{(7)}$ ، روى عنه روى عن الشيخ ابن شهرآشوب المازندراني وله منه اجازة $^{(***)}$ ، روى عنه

 <sup>(</sup>۱) شمس الدين، إبراهيم، المحقق: المقدمة، ج١، ص ص ٣٩ - ٧٠ لكتاب أبي شامة، أخبار الدولتين؛ فكرت، محمد اصف، أبي طيء، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ج٢، ص ٣٣٥.

<sup>(\*)</sup> يقول ابن عنبه في عمدة طالب: «بنو زهرة» هم من نسل أبو الحسن زهرة بن أبي المواهب على ابن أبي سالم المذكور، وهم بحلب سادة نقباء علماء فقهاء. ينظر: ابن عنبه، عمدة الطالب، ص. ٢٥١.

 <sup>(</sup>۲) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ١٠٦؛ عبدالله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص
 ١١٤؛ القمي، عباس، الكنى والألقاب، ج١، ص٢٩٤؛ السبحاني، طبقات الفقهاء ج٧، ص ٢٢٨.

 <sup>(</sup>٣) السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٧، ص ٢٢٨. أبي المكارم: هو حمزة بن علي بن زهرة الحلبي، عم محمد بن عبدالله. توفى أبو المكارم في حلب سنة ٥٨٥ه/ ١١٨٩م. ينظر: الكنى والالقاب، ج١، ص ٢٩٤.

<sup>(\*\*)</sup> أورد ذلك العلامة المجلسي في بحار الانوار والذي يقول ذكر: «السيد محي الدين (محمد ابن عبد الله) انه قرأ من مسائل الخلاف المجلد الاول وأكثر الثاني على الفقيه رشيد الدين=

جماعة من الفقهاء منهم جعفر بن الحسن المعروف بالمحقق الحلي المتوفي سنة ٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م<sup>(١)</sup> كذلك علي ابن موسى ابن طاوس(ت ٦٦٤هـ/ ١٢٦٥م).

وفي ضوء ما تقدم يظهر لنا جلياً ان لابن شهرآشوب تلاميذ عدة رفدهم بما كان يحمله من علوم ومعارف كثيرة ومتنوعة أسهمت في تواصل الحركة العلمية عند المسلمين.



محمد بن علي بن شهرآشوب وأجاز له رواية جميع الكتاب عنه عن أبي الفضل الداعي الحسيني عن المفيد عبد الجبار المقري... «ينظر: المجلس، محمد باق، بحار الانوار الجامعة لدرر الأخبار إلا ثمة الاطهار، (قم، احايد الكتب الإسلامي، بلات)، ج٢٥، ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>١) السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٧، ص ٢٢٨. هو نجم الدين أبو القاسم جعفر بن يحيى بن سعد الحلي وهو من العلماء الكبار، ترك تصانيف في العلوم والفنون اهمها شرئع الإسلام، المسائل العربية توفى سنة ٢٧٦هـ)، ينظر: الكنى والالقاب، ج٣، صص٣٣٦ - ٢٢٨.

#### د - أقوال العلماء فيه

وصف ابن شهرآشوب بشيخ الطائفة وهو لقب عرف به الشيخ الطوسي (\*)
أيضاً ولعل صفة الشيخ أو شيخ الطائفة منحت لابن شهرآشوب من قبل
المصنفين المحدثين (۱) بيد إن صفة الاعجاب من قبل كبار المصنفين
والمؤرخين يمكن ملاحظتها من خلال ماقالوه بحقه في مصنفاتهم، فقد
وصفه ابن العديم (۲) بالعالم الكبير اما الذهبي فقال عنه (۳): «كان إمام عصره
وواحد دهره وكان الغالب عليه علم القرآن والحديث كشف وشرح، وميز
الرجال، وحقق طريقه طالبية الاسناد، وابان مراسيل الأحاديث من الآحاد،
وواضح المتفرق من متفق والمؤتلف من المختلف». وقال عنه أيضاً: «نشأ
في العلم. . . وبلغ النهاية في فقه أهل البيت . . . وكان مقبول الصورة،
متعذب الالفاظ مليح الغوص على المعانى».

<sup>(\*)</sup> عرف الشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي (أبو جعفر) بشيخ الطائفة ووصفه بعض المصادر بالشيخ. ينظر: معالم العلماء، ص ١١٤؛ التفريشي، نقد الرجال، ج٤، ص ٢٧٦؛ الاردبيلي، جامع الرواة وازاحة الاشتبهات، ج٢، ص ١٥٥؛ المماقاني، تنقيح المقال، ص ١٥٧؛ آغابزرك الطهراني، طبقات اعلام الشيعة، ص ٢٧٣؛ السيد الخوثي، معجم رجال الحديث، ج١٧، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>۱) التفريشي، نقد الرجال، ج٤، ص ٢٧٦؛ الاردبيلي، جامع الرواة وازاحة الاشتبهات، م٢، ص ١٥٥؛ المماقاني، تنقيح المقال، ص ١٥٧؛ آغابزرك الطهراني، طبقات اعلام الشيعة، ص ٢٣٧؛ السيد الخوتي، معجم رجال الحديث، ج١٧، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، ، بغية الطلب في تاريخ حلب، ج٣، ص ١٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، تاريخ الإسلام، حوادث وفيات ٥٨١ – ٥٩٠، ص ٣٠٩.

وقال عنه الصفدي<sup>(۱)</sup>: «أبو جعفر السروي المازندراني رشيد الدين الشيعي أحد شيوخ الشيعة... بلغ النهاية في أصول الشيعة، كان يرحل إليه من البلاد، ثم تقدم في علم القرآن والغريب والنحو، ووعظ على المنبر أيام المقتفي...». اما ابن حجر فعده من دعاة الشيعة وانه<sup>(۲)</sup>: «بلغ النهاية في فقه أهل البيت، وأسع في الاصول ثم تقدم في القراءات والغريب والتفسير والعربية وكان مقبول الصورة مليح العرض على المعاني».

ومن الصفات التي ذكرها المصنفون والتي تميز بها ابن شهرآشوب هي سعت علمه وكثرة عبادته وخشوعه (٣). وذهب بعض المصنفين إلى القول بانه عند الشيعة كالخطيب البغدادي عند السنة. يقول الداوؤدي في ذلك (٤): «كان إمام عصره واوحد دهره، والغالب عليه علم القرآن والحديث، وهو عند الشيعة كالخطيب البغدادي لأهل السنة في تصانيفه، في تعليقات الحديث ورجاله ومراسيله، ومتفقه ومفترقه».

والحق ان فان معظم المصادر اجمعت على صدق لهجته وسعة علمه وكثرة عبادته وقد لخص الحر العاملي هذه الصفات مادحاً (٥): «رشيد الدين محمد بن علي بن شهرآشوب المازندراني السروي كان عالماً فاضلاً ثقة محدثاً محققاً عارفاً بالرجال والاخبار، أديباً شاعراً جامعاً للمحاسن»، قال عنه المجلسي محمد باقر (ت١١١١هـ/١٦٩٩): «ومؤلفاته اشهر في الفضل والثقة والجلال من ان يخفى حاله على احد» (٢) وهو ماقاله

<sup>(</sup>۱) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۲) لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، بغية الوعاة، ج١، ص ١٨١.

أ(٤) طبقات المفسرين، ج٢، ص ٥٣٨.

<sup>(</sup>٥) أمل الأمل، ج ٢، ص ٢٨٥.

إ(١) بحار الانوار، (قم، مؤسسة إحياء الكتب الإسلامية، ١٤٢٧هـ)، ج١، ص٢٠.

الاردبسيلي<sup>(۱)</sup> (ت۱۱۰۱هـ/۱۲۸۹م) أيـضاً وقـال آخـر يـصـف ابـن شهراشوب<sup>(۲)</sup>: «شيخ الطائفة وفقيهها كان شاعراً وبليغاً منشياً».

وقال فيه السبحاني (٣): «محمد بن علي بن شهرآشوب بن أبي نصر بن أبي المازندراني أبي المعروف السروي المازندراني المعروف بابن شهرآشوب أحد أكابر الامامية. . . تقدم في علوم القرآن والعربية وبلغ النهاية في أصول الشيعة.

ومع ان هناك من تغافل عن ذكر ابن شهرآشوب والصاق التهم به لغرض التقليل من مكانته فان كل ذلك لم يحجب شمسه التي سطعت أو يشوه صورته التي علت. وإلى هذا يشير صاحب تاسيس الشيعة إلى فضل الرجل ومكانته بقوله (٤): «فخر الشيعة، وتاج الشريعة، من أفاضل الأوائل... محي آثار المناقب والفضائل».

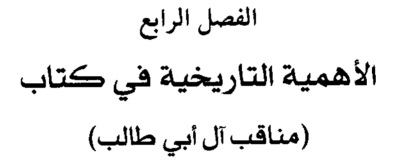


<sup>(</sup>١) جامع الرواة، م٢، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) السيد الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١٧، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) طبقات الفقهاء، ج٢، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) الصدر، حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص ص ٢٧١ – ٢٧٢.



#### ١ - التعريف بالكتاب

## أ- اسم الكتاب:

مناقب آل أبي طالب لابن شهرآشوب المازندراني من المصادر القيمة والموارد الجامعة ضم بين دفتيه أميز عائلة عرفها الإسلام، وشغل رجالها دولة الإسلام، وكانوا المميزين فيها، ولعبوا أدوار خطيرة في تاريخ الإسلام السياسي والعقائدي واستطاعوا تحريك موازين الاتجاهات السياسية والعقائدية بما أسسوا من دول، وما أقاموا من دويلات، ناهيك عن ان الكتاب تناول موضوعات عامة من سير وتاريخ وحديث.

والخلاف بشأن الكتاب قائم بين الباحثين فصاحب خاتمة المستدرك<sup>(1)</sup> يذهب إلى القول ان الكتاب مختصر لمصنف اكبر وشاركه فيما ذهب إليه الشيخ الطهراني<sup>(۲)</sup>. بقوله: «وله المناقب المشهور المطبوع الذي هو مختصر من أصله..».

على حين يذهب البعض ان النقص الحاصل في بعض اقسامه مرجعه السقط والضياع أو إلى وقوع نتيجة اهمال النساخ، فليس هناك كتاب يدعى الأصل وآخر يسمى المختصر بل هناك كتاب واحد وهو الذي بين أيدينا.

ولعل خلوا كتاب مناقب آل أبي طالب من سيرة الإمام المهدي (عج)

<sup>(</sup>۱) النوري، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٣، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) الثقات العيون في سادس القرون، ص ٢٧٣.

حيث انتهى بسيرة الإمام الحسن العسكري علي على مع عدم احتوائه لاخبار الصحابة على والتابعين دفع بعض المصنفين إلى الاعتقاد بأن هناك كتابات للمناقب هما المختصر والكتاب الأصل وان الذي بين أيدينا انما هو المختصر.

وإذا كان ابن شهرآشوب قد ذكر سيرة الأئمة وأخبارهم فما هي دوافعه من اغفال سيرة الإمام المهدي (عج).

وربما يتهم انه لم يوفق لذكر أحوال الإمام المهدي (عج)، بيد انه ذكره خلال ترجمته للشيخ المفيد محمد بن النعمان (ت٤١٣هـ/ ٢٠٢٩م) التي يقول فيها (٢): «ولقبه بالشيخ المفيد صاحب الزمان صلوات الله عليه، وقد ذكر سبب ذلك في مناقب آل أبي طالب» وهذا ما ينفي التهم، فترجمة للإمام المهدي واضحة في هذا النص وعليه تكون الحجة التي ذكرها بحر العلوم بان الباب الذي خصص للإمام المهدي ربما يكون قد سقط والذي عزز هذا الرأي إن الجزء الأخير (الرابع) من المناقب لم يختم بنهاية توحي إن الكتاب قد انتهى ثم إن ابن شهرآشوب أشار بشكل واضح إلى إن كتابه مناقب آل أبي طالب قد ختم بسيرة الصحابة والتابعين (٣)، وهو ما لم يلاحظ في كتابه، وعليه فمن المرجح إن الأبواب التي أشار إليها ابن شهرآشوب قد سقطت كما ذكر ذلك العلامة بحر العلوم.

<sup>(</sup>١) خاتمة مستدرك الوسائل، ج٣، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) بحر العلوم، المحقق، المقدمة، لكتاب، أبن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٥.

## ب - تاريخ تأليفه:

لم يشر ابن شهرآشوب إلى سنة تأليفه لكتاب المناقب، ولا وردت عنده رواية لتاريخ الانتهاء منه، كما أهملت المصادر التي أخذت عنه أو تناولت ذكره الإشارة إلى هذين الأمرين. وعلى ما يبدو فإن كتاب مناقب آل أبي طالب قد ألف بُعيد عام ٥٥٣ه/ ١١٥٨م وذلك لرواية ابن شهرآشوب عن أبي الوقف عبد الاول بن أبي عبدالله السجزي الذي توفى عام ٥٥٣ه/ ١١٥٨م(١).

### ج - الغرض من تأليفه:

ذكر ابن شهرآشوب الدوافع التي حملته على تأليف هذا الكتاب، والتي أشار إليها بالقول (٢): «لما رأيت كفر العداة والشراة بأمير المؤمنين عليه ووجدت الشيعة والسنة فيه مختلفين، وأكثر الناس من ولاء أهل البيت ناكصين، وعن ذكرهم هاربين..» من هذا يتضح ان الأوضاع التي كانت سائدة أيامه غلب عليها طابع التحكم لفئة دون أخرى فقد انتشر دعات النصب والمعادين للتشيع حتى غدا علماؤهم لا يدرون ما يفعلون بفعل الجهر بمعاداتهم وإلى هذا يشير بقوله (٣): «وبقي علماء الشيعة في أمورهم تائهين، وعلى أنفسهم خائفين، وفي الزوايا متحجرين..».

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، المنتظم، ج۱۰، ص ص ص ۱۸۲ - ۱۸۳. حول تأليف ابن شهرآشوب كتاب المناقب في هذا التاريخ يمكن تحديدها من جملة من القرائن منها انه كان في بغداد عام ١٥٥ه/ ١٩٥٨م وان ابا الوقت وصل بغداد في هذا التاريخ حيث بدا يحدث هناك علماً ان سنة وفاته هي ٥٥٣هـ. ينظر: الفصل الثاني، ص٩١٠.

<sup>(</sup>۲) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج۱، ص ۷.

يستشف من ذلك إن العداء لأهل البيت قد ظهر بشكل اختفت معه فضائل أمير المؤمنين عليه الله بسبب خشية الناس على أرواحهم غير ان ابن شهرآشوب استغل تقريب الخليفة المقتفي (ت ٥٥٥ه/ ١١٦٠م) له مما دفعه إلى تأليف هذا الكتاب سيما وان الخليفة كانت تهمه وحدة الصف خلال هذه المرحلة لأنه يسعى للتخلص من سيطرة السلاجقة واعادة مجد الخلافة.



#### ٢ - الخطة العامة للكتاب

لم تقتصر محتويات كتاب المناقب على موضوع بعينه، وانما تناولت جوانب تاريخية، ودينية، وأدبية وغيرها. ويمكن النظر إلى الخطة العامة للكتاب من خلال الأمور الآتي:

#### 1 - الديباجة:

استهل ابن شهرآشوب كتابه بالبسملة والحمد لله إذ قال<sup>(۱)</sup>: «الحمد لله الذي خلقني فهو يهدين، والذي هو يطعمني ويسقين، وإذا مرضت فهو بشفيني، والذي يميتني، ثم يحيني، والذي أطمع إن يغفر لي خطيئتي يوم الدين» ثم يقول<sup>(۲)</sup>: «وصلى الله على سيدنا نبيه محمد خاتم النبيين، وعلى أخيه ووصيه وبعل أبنته أمير المؤمنين وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين».

وذكر بمقدمة طويلة اشتملت على دوافعه وراء تاليف هذا الكتاب، ثم نظرق لمحاولة بعض المؤرخين والمصنفين في ذلك الوقت من تقليل مكانة الإمام علي عَلَيْتُ وابتعادهم عن ذكر محاسنه ودوره في الإسلام أو تنسب الفضائل إلى غيره ثم يتناول أهم مصادره والتي يقسمها إلى قسمين مصادر المامية والتي السنة والتي يسميها «أسانيد كتب العامة» (٣) ومصادر الإمامية والتي

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٥.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ص ۸ – ۱۲.

يسميها أسانيد كتب الشيعة (۱) لقد تنوعت مصادره الأولى التي استخدمها فهناك كتب الحديث مثل صحيح البخاري للإمام أبو عبدالله محمد بن إسماعيل بن ابراهيم (ت٢٥٦هـ/ ٨٦٩م) (۲) وصحيح مسلم لمسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري (٢٦١هـ/ ٨٧٤) والترمذي محمد بن عيسى بن سورة السلمي (ت٢٩٩هـ/ ٢٩٨م) أو كتب تاريخية مثل فتوح البلدان للبلاذري (١) أو تاريخ الرسل والملوك للطبري (٥)، وكتب تفسير مثل الكاشف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل للزمخشري أبي القاسم محمود بن عمر (ت٨٣٥هـ/ ١١٤٣م)، وتفسير القرآن الكريم للماوردي أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي (٥٠هه/ للماوردي أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي (٥٠هه/ وغيرها.

أما كتب الشيعة التي أخذ منها فمنها كتب الحديث مثل الكافي للكليني أبو جعفر محمد بن يعقوب(٣٢٩هم)( $^{(V)}$  أو كتب التفسير نحو تفسير مجمع البيان في تفسير القران للطبرسي( $^{(A)}$ )، أما الجزء الأخير من المقدمة فقد ذكر فيه أسماء شيوخه كذلك تطرق إلى أهم مواضيعه التي تناولها والطريقة التي من خلالها اختار موضوعاته وحدد هذه الطريقة بالقول( $^{(P)}$ ):

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ص ۱۳ - ۱٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٨.

<sup>(</sup>٣) م، ن، ج١، ص ٩.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ٩.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج١، ص١٣.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ج١، ص ١٤.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج١، ص ١٤.

«... فمنها ما وافقه القرآن، ومنه ما رواه خلق كثير حتى صار علماً ضرورياً يلزمهم العمل به، ومنها ما بقيت آثارها رؤية أو سمعاً ومنها ما نطقت به الشعراء... فظهرت مناقب أهل البيت».

## ب - التنظيم والحجم:

قدم ابن شهرآشوب مادة مختصرة تتلاءم مع خطته في أن يكون كتابه شاملاً ومختصراً إلى حدما، ونستطيع إن تلمس ذلك بوضوح مما قاله في مقدمة كتابه مناقب آل أبي طالب من إن قصده في هذا الكتاب هو اختصار الأخبار وعدم الإطالة أو الإكثار من خلال الاحتجاج بالأسانيد والتي حذفها كما يقول<sup>(۱)</sup>: وحذفت أسانيدها لشهرتها ولإشارتي إلى رواتها وطرقها . . . ».

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤.

<sup>(\*)</sup> ينقل بشائرالنبي موسى عَلِيَنِهِ في السفر الاول وبشائر النبي إبراهيم عَلِيَنِهِ في السفر الثاني، وما قاله النبي داود عَلِينَهِ في الزبور، والنبي عيسى عَلِينَهِ في الانجيل، وكذلك بعض ما ورد من الروايات وانتشر بين الناس ونقلها المؤرخون والتي تبشر بظهور نبي جديد. للمزيد ينظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ١٧ - ٢٧.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۳۰.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٣٧.

<sup>. (</sup>٥) م. ن، ج١، ص ٤٢.

<sup>(</sup>١) م. ن، ج١، ص ٤٩.

من أقوال وأفعال<sup>(۱)</sup> أو تلك المعجزات في ذاته<sup>(\*)</sup> ثم أخلاقه وأسمائه وألقابه ونسبه<sup>(۱)</sup> وكل ما ارتبط بحياته بعد ذلك يذكر معراج الرسول (<sup>۱)</sup> وهجرته<sup>(1)</sup> وغزواته ويخصص باباً خاصاً يذكر فيه معجزات بعض الأنبياء يربطها بمعجزات الرسول ويختم هذا الباب بذكره لوفاة الرسول (<sup>(0)</sup> فيكون مجموع الفصول التي خصها ابن شهرآشوب بالرسول المنه وثلاثين فصل وهي عبارة عن سيرة أحاطت بأهم الجوانب التاريخية الخاصة بالرسول الأكرم المنه التاريخية الخاصة بالرسول الأكرم المنها المنه

اما الجزء الثاني فيبدأ بدرجات أمير المؤمنين في السبق بالإسلام وبسعيه للرسول المراح الله وعلمه ثم جهاده (۷) وهجرته وشجاعته (۸) ونفقته في سبيل الله (۹) ، ثم يتناول أخلاقه وصفاته (۱۰) . بعد ذلك يتناول مناقبه وما ذكره أهل السنة والشيعة بحقه (۱۱) وبذلك يكون مجموع فصول هذا الجزء ثلاث وخمسون فصلاً موزعة على أربعة أبواب وهو سيرة لأمير المؤمنين

<sup>(</sup>۱) م، ن، ج۱، ص ۵۹.

 <sup>(\*)</sup> وهي الصفات أو ما يسميها خصال النبوة، نحو الغمامة التي تظله إذا سار، أو يرى من هو
 وراثه وعد هذه الصفات بعشرون خصلة، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ١٢٠ - ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) م، ن، ج١، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٦) م، ن، ج١، ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج۱، ص ص ۲۹۲ – ۳۳۵.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۱، ص ۳٤٧.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج١، ص٥٦.

<sup>(</sup>۱۰)م. ن، ج۱، ص ۳٦٨.

<sup>(</sup>۱۱)م، ن، ج۱، ص ص ۲۹۰ – ٤٤٥.

علي بن أبي طالب عليه منذ ولادته واسلامه وعلاقته مع الرسول الله وعلاقته بالصحابة والخلفاء الراشدين أبو بكر الصديق (١١ - ١٣هـ/ ١٣٢ - ١٣٤) وعمر بن الخطاب (١٣ - ١٣هـ/ ١٣٤ - ١٤٣م) وعثمان بن عفان (٢٣ - ١٣٥م) وعثمان بن عفان (٢٣ - ١٣٥م) رضي الله عنهم أجمعين (١).

اما الجزء الثالث فقد قسمه ابن شهرآشوب إلى ثمان أبواب يبدأ بالنصوص التي وردت حول إمامة الإمام علي المسلم في القرآن والسنة (٢)، ثم يتطرق إلى الوقائع التاريخية التي تثبت امامته نحو عيد الغدير وانه هو الوزير والامام الوارث (٣) بعد ذلك.

يتناول مغازي الإمام على علي وحروبه (٤) ثم يتطرق إلى حياته وأزواجه وأولاده ومقتله (٥) ثم خصص باباً في هذا الجزء تناول فيه سيرة السيدة فاطمة الزهراء (ت١١ه/ ١٣٢م) علي (ت ثم الإمامين الحسن بن علي (ت ٤٩هـ/ ٢٦٩م) والحسين بن علي (٦١هـ/ ١٨٠م (٧).

والجزء الرابع من المناقب هو إتمام سيرة السبطين، بعد ذلك يذكر الأثمة الأثني عشر الواحد يتلوا الآخر بحسب مدة امامته والأحداث التي رافقته خلال هذه المدة وعلاقة هذا الإمام مع الخلافة أو الحاكم، وعلى ما يبدو فان ذلك نوعاً من التنظيم الذي أعتمده ابن شهرآشوب، ليتوقف عند الإمام الثاني عشر الإمام المهدي (عج).

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ص ۱۲۵ – ۸۹۹.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۹۹۱ – ۲۰۱.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۲۰۲.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٦٨٨.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ٥٥٧.

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۸٦٠.

<sup>(</sup>V) م. ن، ج۱، ص ۹۱۱.

قسم ابن شهرآشوب هذا الجزء إلى اثنان وستين فصلاً موزعة على عشر أبواب يبدأ في اسم الإمام واسم أمه وكناه وألقابه ومعجزاته وتاريخه مع مقدمة يتناول فيها سيرة الإمام وقد يتحدث عن بعض المواقف والأحداث التاريخية المهمة مثل علاقة الإمام مع الخلافة أو علاقته مع الناس. وهو أقرب إلى كتب السيرة منه إلى كتب التاريخ والحديث رغم انه أحتوى العديد من الأحاديث الواردة عن الرسول وأهل بيته ويحتوي الكتاب على بعض الروايات والاشعار.

وهو لا يعتمد التسلسل الزمني لوقوع الأحداث ولا نجد عنده وحدة الموضوع فما تطلب منه الأمر ان يتحدث عن أحد الأئمة خلال عرضه لسيرة إمام آخر فانه يتناولها فالسياق على حسب ما وقع به الذكر في الوقت وليس على الترتيب الزمني.

ومما تميز به كتاب مناقب آل أبي طالب هو الاختصار والاقتضاب والذي قال عنه ابن شهرآشوب<sup>(۱)</sup>: «وقد قصدت في هذا الكتاب من الاختصار على متون الاخبار، وعدلت عن الإطالة والإكثار...».

وهو في كل ما كتبه من طول الخبر وقصره أو طول الرواية وصلاحيتها انما اخضعها لمعايير معينة منها:

- رفض مذهب التعصب.
- التميز بين البدعة والسنة، مع التفريق بين الصحيح والسقيم.
  - التميز بين الحق والباطل<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٨.

#### ٣ - مادة الكتاب

### أ – المادة التاريخية ومواردها

#### أولاً: المادة التاريخية:

يورد ابن شهرآشوب في مؤلفاته العديد من الروايات التاريخية المهمة التي ترتبط وعصر الرسالة أو العصر الراشدي وكذلك عصر الدولتين الأموية والعباسية، ويكسب كتاب مناقب آل أبي طالب أهمية لأنه ينقل بعض الاحداث التاريخية المهمة والتي تعكس الحالة التي مرت بها الدولة الإسلامية بل انه اشار في مواضع عديدة إلى حالة الاضطراب والفوضى التي مر بها العالم الإسلامي وما عبر عنه البعض من ظلم واضطهاد للعلويين وأشياعهم، ولعل تحديد لطبيعة العلاقة بين الأمويين والعلويين وبين العباسيين والعلويين من خلال علاقة الأئمة مع قادة هاتين الدولتين تجعل من كتبه مصادر تاريخية مهمة.

يمكن تحديد المراحل التاريخية التي تناولها ابن شهرآشوب في كتابه بخمسة مراحل وهي:

- عصر قبل الإسلام.
  - السيرة النبوية.
- سيرة الإمام علي ﷺ.
- سيرة الأثمة في العصر الأموي.
- سيرة الأئمة في العصر العباسي.

## عصر قبل الإسلام

أورد ابن شهرآشوب في كتاب مناقب آل أبي طالب الكثير من الأخبار التي تخص عصر قبل الإسلام إذ كتب حوادث تناول بها أخبار الموحدين الذين امنوا بدين إبراهيم ﷺ ومنهم زيد بن عمر بن نفيل والذي قال فيه أهل الشام برواية يوردها ابن شهرآشوب<sup>(١)</sup>: «ضرب في الأرض بطلب الدين الحنيف فقال له أهل الشام: إنك لتسأل عن دين ذهب من كان يعرفه ولكنك قد اظلك خروج نبي يأتي ملة إبراهيم الحنفية وهذا زمانه». ثم ينقل قصة سلمان الفارسي عَلِيُّ وما تعرض له من محن ووقوعه تحت نير العبودية، ثم يتناول مراكز انتشار المسيحية في بلاد الشام<sup>(٢)</sup>. ويستعرض: كتاب المناقب بإيجاز قصة استرجاع سيف بن ذي يزن ملك أجداده في اليمن وقدوم وفود العرب عليه مهنئة (٣)، كما يشير إلى طبيعة العلاقة بين الساسانيين وملوك الحيرة، مع نقله بعض الروايات عن ملوك الفرس(٤). لكن عرضه لتلك الأحداث لم يخل من المبالغة نحو قوله ان سفيح وهو أحد الزهاد تنبئ عن زوال ملك فارس وانه عاش ثلاثين قرناً (٥)، وعلى ما يبدو فان ابن شهرآشوب في نقله لهذه الأخبار يمهد في التحدث عن السيرة النبوية فزوال ملك فارس وانطفاء نارهم أو ما قام به ابرهة الحبشي ومحاولته تحطيم الكعبة(٦) وغيرها من الأحداث التاريخية لا تعدو عند ابن

 <sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٧. زيد بن عمر من الموحدين الذين بشروا بنبي من ولد إسماعيل، ينظر الكامل في التاريخ، ج٢، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ١٦ - ١٨.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٤١.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج١، ص ٢٥.

شهرآشوب ان تكون بشائر لمبعث الرسول محمد ﷺ (۱).

#### السيرة النبوية:

اعتنى المسلمون في وقت مبكر بسيرة الرسول ركي وحفظها وتدوينها وتداولها، لما لها من أثر مهم في تأسيس نواة الدولة الإسلامية التي ارسى اسسها الرسول على الذلك عالج ابن شهرآشوب وبشكل مركز سيرة الرسول على مبتدأ بمولده على وما رافق ذلك المولد من معجزات والتي ینقلها عن موارد مختلفة مثل ابان بن عثمان<sup>(۲)</sup> (ت ۹۵ وقیل۱۰۰هـ/ ۷۱۳ – ٧٢٣م) وابن إسحاق (٣) ثم الإمام الصادق علي ثلاث ثم يحاول ان يربط بين ما رافق مولد الرسول من معجزات وبين معجزة ميلاد الإمام على عَلَيْ الله بنقله رواية عن المفضل بن عمر عن الصادق قوله: «لما ولد الرسول فتح لأمنه بنت وهب بياض بين فارس وقصور الشام، فجاءت فاطمة بنت أسد إلى أبي طالب ضاحكة مستبشرة فاعلمته ما قالت آمنه فقال لها أبو طالب: وتعجبني من هذا إنك تحبلين وتلدين بوصية ووزيره(٤) بعد ذلك يتناول منشئة ﷺ ويوضح في بعض الروايات جوانب من حياته، منها علاقة جده عبد المطلب به والتي يرجحها إلى اعتقاده بان محمد عليه سوف يكون له أمر عظيم، من ذلك قوله لا ولاده والذين منعوا الرسول ﷺ من الجلوس مكان جده عندما كان صغيراً: «دعوا ابني فوالله ان له لشأناً عظيماً اني أرى

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ص ۱۷ – ۱۸.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص۲۷.

<sup>(</sup>۲) م، ن، ج۱، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٣٠. المفضل بن عمر: أبو عبدالله الجعفي (أعلام القرن الثاني الهجري) اتهمه العلامة الحلي بانه ضعيف الرواية يقول في ذلك: «فاسد المذهب مضطرب الرواية..» ينظر: العلامة الحلي، خلاصة الاقوال، ص٤١٢.

بعد ذلك يخصص فصلاً عن مالاقاه النبي من الكفار يذكر اسماء من تعرضوا للرسول الله الله البعد الله الكفار من وسائل استخدموها لايذاء الرسول الله الله ينقل دور أبو طالب في الوقوف إلى جانب الرسول الله ويرى ان من أسباب وقوف أبي طالب إلى جانب النبي الله المانه برسالة محمد الله ويقارن بين موقف أبي طالب وموقف باقي أعمام الرسول الله عمد شعر أبي طالب كقوله (٢):

ببيض تبلألاً مشل البروق حماية عم عبليه شفيق

حـمـيـت الـرسـول رسـول الإلـه اذبُّ واحــمــي رســول الإلــه

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٣٢.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۳۲.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ص ٣٣ - ٣٤.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٥) قرآن كريم، [الاحزاب]، آية ٤٥.

<sup>(\*)</sup> من اعمام الرسول ( الذين تعرضوا له واذوه أبو لهب. اما أشد قريش عليه فعلى ما يذكر أبن شهرآشوب منهم أبو سفيان، أبو جهل. . ). ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٥١.

أما موارده التي اعتمدها فيقف في طليعتها ابن إسحاق (ت١٥١ه/ ٢٠٨م)(١) والبخاري (ت ٢٥٦ هـ/ ٢٨٩م)(٢) والبلاذري(٣) والطبري(٤) وربما ينقل الرواية بقوله: «روايات متواتره»(٥) دون ذكر سنده أو مصدره وهو في أحيان كثيرة لا يذكر السند ويكتفي بالقول: «الكلبي»(٢) أو قوله: هعروة بن الزبير»(٧) أو يذكر اسم الكتاب دون ذكر المؤلف نحو: "في كتاب الكر والفر قالوا»(٨). ثم ينتقل للمقارنة بين ما تعرض له قبل موت عمه وما عاناه على بعد وفاة أبو طالب ويبدأ هذا الفصل بقول رسول الله عن تعرض له تميز به ابن شهرآشوب خلال حديثه عن سيرة الرسول انه خصص فصل للمحاولات التي استهدفت حياة الرسول الله سماه «في حفظ الله تعالى له من المشركين وكيد الشياطين»(١) بدأ هذا الفصل برواية جابر بن عبدالله الانصاري (ت٧٧ه/ ٢٩٦٩): «ان النبي الله تحت شجرة فعلق بها الانصاري (ت٧٧ه/ ٢٩٦٩): «ان النبي الله تحت شجرة فعلق بها

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۵۱.

<sup>(</sup>۲) م، ن، ج۱، ص ۵۱.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٥١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٤٩، ٥٠، ٥١.

<sup>(</sup>a) م. ن، ج۱، ص ۵۱.

<sup>(</sup>٦) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٤١، ٤٢، ٤٣، ٤٥، ٤٧. محمد بن السائب الكلبي (ت٢٤هـ/ ١٤٩م)، وابنه هشام بن محمد بن السائب توفى سنة ٢٠٤هـ/ ١٩٩٩م، ينظر: ابن النديم، الفهرست، ص ص ١٤٠ – ١٤١.

 <sup>(</sup>۷) مناقب آل أبي طالب، ج۱، ص ۵۳. عروة بن الزبير (ت۹٤هـ/۲۱۲م) يعده شاكر مصطفى
 أول من ألف في السير، ينظر: التاريخ العربي والمورخون، ج۱، ص۱۵۲.

<sup>(</sup>A) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٩) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٥٦.

<sup>(</sup>۱۰)م. ن، ج۱، ص ۱۵۸ ،۲۶.

سيفه ثم نام، فجاء اعرابي فأخذ السيف وقام على رأسه فأستيقظ النبي فقال: يا محمد من يعصمك الآن مني؟ فقال: الله تعالى، فرجف وسقط السيف من يده (1). ثم ينقل تتبع سراقه بن مالك بن جعشم المدلجي (ت٢٤ه/ ١٤٤م) للرسول وكيف انجاه الله بأن غرست قوائم فرسه ثم يقول: «وفي رواية: واتبعه دخان حتى استغاثه فانطلق الفرس فعذله أبو جهل (٢).

ينتقل بعد ذلك إلى ذكر الجوانب الاعجازية منها استجابة دعواته على انه يورد بعض الروايات المهمة منها ان من أسباب إسلام أهل اليمن هي ان كسرى بعث إلى عامله في اليمن (باذان) وكناه أبو مهران يطلب منه حمل الرسول في إليه بيد ان فيروز الديلمي رسول (باذان) هاله اعجاز النبي في وهيبته، وينقل ابن شهرآشوب ان رسول الله في قال لفيروز الديلمي ان ربي قتل ربك في إشارته في إلى مقتل كسرى على يد أبنه شيرويه وبعد عودة فيروز الديلمي إلى اليمن أخبره باذان الخبر والذي وصل إلى اليمن بعد وصول فيروز الديلمي الأمر الذي دفع والي اليمن من قبل كسرى إلى اعلان إسلامه مع حاشيتة فكانت سبباً في إسلام أهل اليمن (۱۳). ومن اعجازه الهواتف في المنام ومن إعجازه كلامه مع الحيوانات بلغتها فينقل في الجزء الاول انه عليه الصلاة والسلام تحدث مع الحيه ويسندها إلى أبو هريرة عن أم المؤمنين عائشة كاني الله أبو هريرة عن أم المؤمنين عائشة كان الله أبو هريرة عن أم المؤمنين عائشة كان الله المؤمنين عائشة كان الله أبو هريرة عن أم المؤمنين عائشة كان الله المؤمنين عائشة كان المؤمنين عائشة كان المؤمنين عائشة كان الله المؤمنين عائشة كان المؤمنين عائم المؤمنين عائشة كان المؤمنين عائشة كان المؤمنين عائبة كان كان المؤمنين عائبة كان المؤمنين عائبة كان المؤمنين عائبة كان كان كان كان كان كان كان كا

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۸۵.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٥٩.

 <sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٦٥. لعل ابن شهرآشوب يقصد حادثة مقتل كسرة الثاني ووصول (قباذ الثاني) شيروية إلى الحكم، يتظر: كريستنسن، ايران في عهد الساسانيين، ص ص ٤٧٥ - ٤٧٧.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ٦٩ - ٧٣.

الطعام والشراب، ابتدأ هذا الفصل بقوله تعالى: ﴿وَيَجْعَلَ اللّهُ فِيهِ خَيْرًا وَكَارُا بعد ذلك يورد أحاديث نقل معظمها عن صحيح البخاري (٢)، اما معجزات أقواله على نحو اخباره بموت أحد المنافقين عندما كان في تبوك كذلك اخباره بمقتل الاسود العنسي بصنعاء ومن يقتله (٣) وأخباره عدي بن حاتم الطائي بفتح المدائن أو اخباره بوصول المسلمين إلى بلاد البربر والأندلس (٤)، ومن الملاحظ انه يحاول اثبات اجماع المسلمين على معجزات الرسول على من خلال نقله لروايات مختلفة المشارب والموارد فقد أشار إلى ذلك في مقدمة كتاب المناقب حيث يقول (٥): «إذا اتفق المتضادان في النقل على خبر فالخبر حاكم عليها. . . وإذا اعتقدت فرقة خلاف ما روت ودانت بضد ما نقلت واخبرت، فقد اخطأت، وإلا فلم يروي الإنسان ما هو كذب عنده . . . ».

ومما تطرق إليه ابن شهرآشوب هو دعوته عَلَيْمَا للقبائل ثم هجرته إلى المدينة المنورة حيث يورد لذلك فصل خاص بالهجرة (٦) إلى المدينة فيكون مجموع الفصول التي تناولت سيرة الرسول خمسة وثلاثين فصلاً شملت الجزء الأول.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ٨٢ - ٨٣.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٨٧.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٩٠.

<sup>َ (</sup>٥) م. ن، ج١، ص ٨.

<sup>(</sup>١) م. ن، ج١، ص ١٤٨.

## سيرة الإمام علي علي المنظرة

يغطي ابن شهرآشوب سيرة الإمام علي على بعد وفاة الرسول المحين استشهاده بصورة تفصيلية ابتدأ من ولادته (۱) ثم إسلامه (۲) وعلاقته مع الرسول المحلفة (م) وما قام به من دور في نصرة الإسلام (۲) ثم علاقة مع الخلافة الراشدة (٤) تم تولية الخلافة لحين استشهاده، فمن خلال ذلك يمكن ان نقرأ الاحداث المهمة التي رافقه تولي الخلفاء الراشدين الحكم بعد وفاة الرسول (٥). حيث يتطرق إلى أسلوب البيعة والعلاقة بين الصحابة بعد وفاة الرسول و ودور علي بن أبي طالب المحلفة أبي بكر الخلفاء الراشدين من وان أمر القضاء كان موكل إليه في خلافة أبي بكر الصديق تلك (١) وفي خلافة عمر بن الخطاب الخلفاء الراشدين بعد وفور متسلسلة فبعد ما يورد الأخبار الخاصة ودور الأحداث التاريخية بصورة متسلسلة فبعد ما يورد الأخبار الخاصة ودور

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص ص ٤١٢ – ٤١٥.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۲، ص ص ۲۷۰ – ۲۸۱.

<sup>(\*)</sup> لم يترك ابن شهرآشوب حدث مهم إلا وذكر فيه دور للامام علي عَلِينِ ومن الممكن ملاحظة ذلك في الجزء الثاني، بل انه اشار كثيراً خلال تناوله سيرة الرسول علي الدور الإمام علي عَلِينِ في السبق والحروب والدرع وغيرها.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص (٣٣٧، ٣١٩، ٣١٨، ٢٧٢، ٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٢، ص ص ١٦٥ – ٧٦٥.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٢، ص ٤٣٨، ٤٣٩، ٤٤٤، ٤٤٤.

<sup>(</sup>٦) م، ن، ج٢، ص ص ٦٤ه ~ ٦٦٥.

<sup>(</sup>٧) م، ن، ج٢، ص ص ٢٥٥ – ٥٧٥.

الإمام على عَلَيْتُلِا في إدارة القضاء في خلافة أبو بكر الصديق (1) وعمر بن الخطاب تعليه (٢) ينتقل إلى بيعة الغدير (٣) التي خصص لها فصلاً كاملاً مبتدأ بخطبة يمكن ان يسشف منها ان هذا الفصل منفصل عما سبقه من فصول، أي الافتقاد للتسلسل الزمني للأحداث والتي يقول فيها: «الحمد الذي أزال عنا الأذى فأتم إزالته، الرحيم الذي أقال لنا الذنب فأحسن إقالته...» وينهي الخطبة يقول تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالْتَمْ ﴿ اللَّهُ الرَّسُولُ بَلَغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمْ ﴿ اللَّهُ الرَّسُولُ بَلَغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن اللَّهُ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمْ ﴿ اللَّهُ الرَّسُولُ بَلَغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن اللَّهُ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمْ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وخلال حديثه عن بيعة الغدير والتي خصص لها فصلاً ذكر فيه أهم المصنفات واسماء المصنفين الذين نقلوا هذا الحدث وقد ذكرهم على النحو الآتي (٥): "صنف على بن هلال المهلبي كتاب الغدير، وأحمد بن محمد بن سعد كتاب من روى غدير خم ومسعود الشجري كتاباً فيه رواة هذا الخبر وطرقها، واستخرج منصور اللافي الرازي في كتاب اسماء رواتها على حروف المعجم»، اما عدد الذين أرخوا هذه الحادثة فيحصيهم باثنين وثلاثين مصنف ومؤرخ كما انه يعد الصحابة الذين نقلوا هذه الحادثة ببلاثه وسبعين صحابي (١) وهي رواية غاية في الأهمية لموضوع بيعة الغدير

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۲، ص ص ع٥٦٤ – ٥٦٦.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٢، ص ص ٢٥ – ٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٢، ص ص ٢٠٦ - ٦٢٥.

 <sup>(</sup>٤) سورة العائدة، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج ٢، ص ٢١٠؛ مسعود الشجروي وأحمد بن محمد بن سعد ومنصور اللافي الرازي أشار ابن شهرآشوب إلى أسماء عديدة لم يعثر الباحث على مؤلفاتهم، ولعل عله المصادرقد فقدت مع الزمن أو ضمت بين بطون الكتب كما هو حال مؤلفات أبو مخنف وغيره من اصحاب السير، وربما يقصد بعلي بن هلال المهلبي: الكاتب علي بن هلال (ت٤١٢ه/ ١٠٢١م)، ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٩، ص٣٢٤٠.

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ٦١٠.

ومن كتب فيها وتأتي هذه الأهمية ان اغلب هذه المصنفات فقد أثرها وضاعت أخبار مؤلفيها.

ومما يؤخذ عليه تكراره للخبر في أكثر من موضع، فقد تناول ببعة الغدير مرتين (١) ، كذلك مغازي الرسول والتي أشار إليها في الجزء الأول (٢) من كتابه المناقب ثم يعود ليذكرها في الجزء الثالث من الكتاب نفسه مبتدأ بمعركة بدر (٣) وبتفصيل أكثر. وعلى ما يبدو فان تكراره للروايات والأحداث ربما يكون مبرر سيما وانه يتناول في الجزء الاول سيرة الرسول في هذه المعارك، وفي الفصل الثالث يشير لدور الإمام علي المناف في حروب الرسول الفصل الثالث يشير لدور الإمام علي المناف المورة الإمام على المورة الإمام على المناف بصورة الإمام على المناف بمناف المقرخين (١). وربما يكون هذا سبباً دفعه لتخصيص جزئين من كتابه مناقب آل طالب لتناول هذه الشخصية وعرضه لسيرته المناف المناف النفصيل (\*).

ولم يغفل ابن شهرآشوب المراسلات التي جرت بين الإمام علي، وبين معاوية والتي أعقبت رفض الأخير لبيعة الإمام علي وما تلى ذلك من واقعة صفين والنتائج التي أسفرت عنها، كما تحدث عن جيش المتحاربين ومن

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۳۱۱، ج۳، ص ۲۱۱.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ١٥٩ - ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٣، ص ٦٩٠.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٥.

<sup>(\*)</sup> تناول ابن شهرآشوب في نهاية الجزء الاول والجزء الثاني مع الجزء الثالث سيرة الإمام علي عليه مبتدأ بولادته ومنتهي بوفاته مع أبرز الاحداث التي عاشها، خلال جهاده ومناصرته للرسول عليه وعلاقته مع الصحابة ومع الخلفاء الراشدين (ثم استلامه الحكم وما مر عليه من حروب ومحن منهي هذه السيرة باستشهاد الإمام علي).

أنضم إليهم من الصحابة وذلك قوله (١): "وكان في جيش أهل العراق سبعين رجلاً من أهل بدر" (٢) كذلك (٣): "تسعمائة رجل من الانصار وثمانمائة من المهاجرين" ثم يتحدث عن معركة صفين بشكل تفصيلي ومما تميز به ابن شهر آشوب هو نقله للمعارك فيظهر المعركة بكل معانيها الانسانية والبطولية حيث يتحدث عن طبيعة المقاتلين وميولهم وقبائلهم ثم يذكر أراجيزهم وأشعارهم (٤)، فهو يتحدث عن معركة بشكل تصويري كمن خاض غمارها. أو ساهم في أحداثها (٥).



<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ص ٧٢٨ - ٧٢٩.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۳، ص ۷۳۰.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٣، ص ص ٧٢٧ – ٧٤٠.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ص ٧١٣ - ٧٤٢.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٣، ص ٥.

#### سيرة الأئمة في العصر الأموي

وفقاً لرواية ابن شهرآشوب فان العلاقة بين الإمام الحسن بن علي وبين معاوية بن أبي سفيان لم تكن ودية، فصلح الحسن عليه كما يسميه لم يغير شيء فهو يعتقد ان الحسن عليه لم يصالح معاوية إلا بعد علمه ان عدد من رؤساء القبائل في جيشه راسلوا معاوية في السر وان معاوية «بذل المال»(۱) ومنه قوله(۲): «فكان أهل العراق يستأمنون معاوية ويدخلون عليه قبيله بعد قبيلة» الامر الذي دفع الإمام الحسن عليه لموادعة معاوية حيث يقول في ذلك(۳): «إنما هادنت للدماء وصيانتها وإشفاقاً على نفسي وأهلي والمخلصين من أصحابي».

يعتقد ابن شهرآشوب ان معاوية بن أبي سفيان هو من دس السم للإمام الحسن لخشيته من عودة الخلافة إلى البيت الهاشمي، وان جعدة بن الاشعث بن قيس زوجة الإمام الحسن كانت الأداة بعد أن وعدها معاوية بزواجها من يزيد إن هي قامت بسم الإمام الحسن بن علي الملاها فقد سجد وكبر

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص ٩٥٣.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٤، ص ٩٥٣.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ٩٥٤.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٤، ص ٩٦٠. نقل هذه القصة اكثر من مؤرخ ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٣، ص ٤٦٠، ص ٤٦٠؛ السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص ٤٦٠، ص ١٩٢٠.

فكبر من معه (۱)، ثم يتحدث عما تعرضه له جنازة الحسن عليه ومنعها من أن تدفن قرب قبر جده عليه (۲).

ولم تتحسن العلاقة بن العلويين وبين الأمويين بعد وفاة الحسن علي المويين بعد وفاة الحسن علي المويين بعده معاوية الرامية إلى تولية يزيد الحكم بعده، ينقل ابن شهرآشوب إن معاوية استشار مروان بن الحكم (ت ٦٥ه مر ١٨٤ م) في التخلص من الحسين ، غير انه وفي موضع أخر يتحدث عن حلم معاوية فيقول في ذلك (٤): «دخل الحسين المحللة على معاوية وعنده اعرابي يسأله حاجة، فأمسك وتشاغل بالحسين، فقال الاعرابي لبعض من حضر: من هذا الذي دخل؟ قالوا: الحسين بن علي، فقال الاعرابي للحسين أسألك]: يابن بنت رسول الله لما كلمته في حاجتي، فكلمه الحسين في ذلك فقضى حاجته فمدح الاعرابي الإمام حاجتي، فكلمه الحسين في ذلك فقضى حاجته فمدح الاعرابي الإمام الحسين فقال معاوية يا أعرابي أعطيك وتمدحه . يستشف من هذه الروية التي ينقلها ابن شهرآشوب ان العلاقة بين الحسين والبيت الأموي لم تكن بذلك الجفاء الشديد في خلافة معاوية على ان هذه العلاقة تغيرت بعد وصول يزيد بن معاوية (٢٠ – ٦٤ه / ٢٧٩ – ٢٨٣م) إلى الحكم.

عرض ابن شهرآشوب الاحداث السياسية التي صاحبت ثورة الإمام الحسين(ت٢١هـ/ ٢٨٠م) مبتدأ بالمراسلات بين أهل العراق والحسين بن علي (٥)، ويتحدث بتفصيل عن وصول عبيد الله بن زياد (ت٢٧هـ/ ٢٨٦م)

 <sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص٩٦١. ذكر ذلك المسعودي في تاريخه، ينظر: المسعودي،
 مروج الذهب، ج٣، ص ص٧ - ٨.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ٩٦٢.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ٩٩٢.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٤، ص ٩٩٢.

ر (ه) م. ن، ج٤، ص ٩٨٥٤.

إلى الكوفة(١). ثم يفصل واقعة الطف ومرجعة في كل ما ذكر أبو مخنف(٢) والذي يشير إليه بقوله: «قال أبو مخنف»(٣)، ويورد روايات لم يشر إلى مصادرها، على ان بعض هذه الروايات فيها شيء من المبالغة فعندما. يتحدث عن الذين قتلهم الإمام الحسين عَلِيَّ اللهِ في هذه المعركة يقول (٤): «قتل ألف وتسعمائه وخمسين سوى المجروحين». ولعل قسم من النساخ يحاولون خلق الاثارة في الاحداث قد فخم هذه الاعداد فليس من المعقول ان يقع ابن شهرآشوب بمثل هكذا خطأ. وبعد عرضه لواقعة الطف وما أصاب أهل البيت فيها من محن ومصائب يتحدث عن الإمام زين العابدين حيث ينقل بعض الروايات التي توضح العلاقة بين زين العابدين وبين هشام بن عبد الملك عندما كان ولياً للعهد(٥). ويتحدث عما قام به عبد الملك من هدم لبيت الإمام علي بن أبي طالب في المدينة (١) مع ذكره للأحداث الدقيقة وهو يعتقد ان أشد الخلفاء الأمويين عداء لأهل البيت هو هشام بن عبد الملك (١٠٥ - ١٢٥هـ/ ٧٢٣ - ٧٤٢م) والذي حاول ان ينكل بالإمام الباقر عَلَيْتُهُ (٧). وعليه فالعلاقة لم تكن جيدة في أي مرحلة بين الأمويين والعلويين إلا في عصر عمر بن عبد العزيز والذي لم يتطرق إليه إلا في

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص ص ٩٩٧ – ٩٩٨.

<sup>(</sup>۲) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ص ٩٩٨ – ٩٩٩.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ج٤، ص ١٠١٠، ١٠١٥، ١٠٦٠

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٤، ص. ١٠٠٤.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٤، ص ١٠٦١.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج٤، ص ٥٤٤.

<sup>(</sup>٧) م. ن، ج٤، ص ١٠٧٨. استخدم الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك أقصى أساليب الضغط ضد العلويين، ينظر: المسعودي، مروج الذهب، ج٣، ص٢١٨؛ اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص ص ٢٢٥ - ٢٢٩.

جزئية صغيرة ان عمر بن عبد العزيز (٩٩ – ١٠١هـ/٧١٧ – ٧١٩م) هو من منع سب الإمام على على المنابر حيث يقول في ذلك (١): "فبقي ذلك إلى ان ولي عمر بن عبد العزيز فجعل بدل اللعنة في الخطبة قوله: "إن الله يأمر بالعدل والإحسن وايتاء ذي القربي».

ثم يتحدث عن امتناع السفاح (١٣٢ - ١٣٦هـ/ ٧٤٩ - ٧٥٣م) عن سب معاوية فيقول: «لما قام السفاح قال له أحمد بن يوسف: لو أمرت بلعنة معاوية على المنبر كما سن اللعن على على ابن أبي طالب عَلَيْنَا فأبى وتمثل:

فلما دعاني عامر الأسبهم أبيت وإن كان علياء ظالما(٢)

ومن أبرز القضايا التاريخية التي عالجها ابن شهرآشوب هو عرضه لطبيعة العلاقة بين آل الحسن وآل الحسين فابناء الحسن وفق ما ينقله ابن شهرآشوب كانوا يدعون الإمامة إلى عبدالله بن الحسن رغم تحذير الإمام الصادق له (٣) وقبل ذلك يتحدث عن علاقة الإمام الصادق بزيد بن علي علي الإمام الصادق رغم كبر علي علي الإمام السحاد بن الحسين والإمام الصادق هو حفيد الإمام سنه وهو ابن الإمام السجاد بن الحسين والإمام الصادق هو حفيد الإمام السجاد بن الحسين المنابعة العلاقة السجاد بن الحسين العلوي ودية وهم ينظرو بود للأثمة رغم اختلافهم معهم سياسياً كما فعل ابناء الحسن.

وعليه فان هذا الجزء من مناقب آل أبي طالب لا يخلوا من فائدة لأنه يتطرق إلى وقائع تاريخة مهمة شهدتها الفترة المتأخرة من الحكم الأموي.

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ٧٧٦.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ٧٧٧.

<sup>ِّ (</sup>۳) م. ن، ج٤، ص ١١٠٤.

إُ(٤) م. ن، ج٤، ص ص ١١٠٦ – ١١٠٧.

### سيرة الأنمة في العصر العباسي

يتناول ابن شهرآشوب مراحل بناء الدولة العباسية من خلال نقله لبعض الروايات التي تتحدث عن الدعوة السرية، بيد انه يمزج بين أسمي أبي مسلم وأبي سلمة فيعتقد ان أبا مسلم هو من كاتب الإمام الصادق وعبدالله بن الحسن يدعوا كل واحد منهم إلى الخلافة، ويظهر الخلط واضحاً في روايته التي يقول فيها<sup>(1)</sup>: "وقرأت في بعض التواريخ لما أتى كتاب أبي مسلم الخلال إلى الصادق. . . ثم وضعه على المصباح فحرقه». إلا أنه وفي موضع آخر يسمي أبو سلمة الخلال باسمه ويلقبه به "وزير آل محمد" (٢) ولعل هذا الخلط في اسمي أبو مسلم الخرساني وأبو سلمة الخلال يقف وراءه النساخون.

يحاول ابن شهرآشوب ان يوضح العلاقة بين العباسيين والعلويين. فقبل ان يتولى العباسيون الحكم لم يكن هناك عائق في التواصل بين هاتين الاسرتين بل ان الإمام الصادق وفق رواية ابن شهرآشوب هو من أبلغ أبا العباس السفاح وعبد الصمد بن علي بن عبدالله بن عباس (ت١٨٥هـ/ ٢٧٤م) وأبا جعفر المنصور بان الأمر يكون لهم وأوصاهم بان يتقو الله (٣٠٠٠). بيد ان هذه العلاقة تغيرت بعد وصول العباسيين إلى الحكم فداود بن علي

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص ۱۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١١١٠.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ١١١٠.

ابن عبدالله بن عباس توعد الإمام الصادق بعد ان قتل أحد أصحابه واسمه المعلى بن خنيس<sup>(۱)</sup>، ثم ان الخليفة أبو جعفر المنصور برواية الربيع وزير المنصور كان يقول<sup>(۲)</sup>: «لأقتلنك ولأقتلن أهلك حتى لا أبقي على الأرض منكم قامه سوط». وعلى ما يبدو فان حلم الإمام الصادق وشخصيته حالتا دون تنفيذ المنصور تهديده، وهو يورد مجموعة من الروايات بهذا الخصوص منها تلك التي ينقلها عن صاحب العقد الفريد والتي جاء فيها<sup>(۳)</sup>: «إن المنصور قال لما رآه: قتلني الله إن لم اقتلك، فقال له :ان سليمان أعطى فشكر وإن أيوب ابتلي فصبر، وإن يوسف ظلم فغفر، وأنت على إرث منهم وأحق بمن تأسى بهم فقال: «إليّ يا أبا عبدالله فأنت القرابة وذو الرحم...».

غير ان ابن شهرآشوب وفي أحيان كثيرة يفسر وقائع (واحداث) التاريخ على أسس الكرامات والمعجزات لأهل البيت، فما قام به داود بن علي بن عبدالله بن عباس بقتل المعلى بن خنيس وهو من أصحاب الإمام الصادق وكذلك توعده الإمام الصادق بالقتل عوامل دفعت الإمام الصادق بالدعاء عليه فكان ذلك سبب موته بان سلط الله عليه افعى قتلته (3).

ومن الروايات التي تكتسب أهمية تلك التي تصور استشهاد الإمام موسى ابن جعفر علي أبن شهرآشوب أوضح طبيعة العلاقة بين هارون الرشيد وبين الإمام الكاظم والذي قتل على يد السندي بن شاهك (كان حياً

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١١١١. المعلى بن خنيس: أبو عبدالله مولى الإمام الصادق عليه ومن قبل كان مولى لبني أسد، ينظر: العلامة الحلي، خلاصة الاقوال، ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٤، ص ١١١٢.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج ٤، ص ١١١٢.

<sup>﴿</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج ٤، ص ١١١١. .

عام ٢٠٢هـ/ ٢٨٧م) بأمر الخليفة العباسي هارون الرشيد<sup>(۱)</sup>، غير انه يصور دور سليمان بن جعفر بن الخليفة المنصور (كان حياً عام١٩٩هـ/ ٨١٤م بموقف مختلف عن الرشيد حيث تكفل بتجهيز الإمام ودفنه والسير خلفاً جنازته حاسر الرأس<sup>(۲)</sup>، وعلى ما يبدو فإن بعض العباسيين كانت لها علاقات طيبة مع الأسرة العلوية وانهم لم يتعاملوا بمثل تعامل الرشيد.

ويتحدث ابن شهرآشوب عن بعض الخلافات التي شهدها البيت العلوي فهو يرى ان الإمام الكاظم قتل بوشايه محمد بن إسماعيل بو الصادق (ت١٩٣هه/ ٨٠٨م) والذي. قال للخليفة الرشيد<sup>(٣)</sup>: «اما علمت الأفي الأرض خليفتين يجبي إليهما الخراج فقال الرشيد: ويلك أنا ومن قال: موسى بن جعفر».

ومن أهم ما ينقله ابن شهرآشوب خلال حديثه عن هذه الحقبة: «نسخ خط الرضا على للعهد الذي عهده المأمون إليه «كما انه يصور الاحداث التي رافقت تسلم الإمام الرضا العهد من الخليفة المأمون<sup>(3)</sup> وينقل بعضر الروايات التي تتحدث عن محاولات المأمون قتل الإمام الرضا<sup>(٥)</sup>. وعلم ما يبدو فان ابن شهرآشوب يتناول سيرة الإمام ثم علاقته مع معاصريه مر الخلفاء «أمويين، وعباسيين»، وهو بذلك يتطرق إلى أحداث مهمة ل

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج ٤، ص ص ١١٨٨ - ١١٨٩.

<sup>(</sup>۲) م، ن، ج ٤، ص ١١٩٠.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ١١٨٨. يعد محمد بن إسماعيل من اثمة الإسماعيلية، ويسمونه محم المكتوم أو الميمون وتورد كتبهم ان علاقته مع الخليفة الرشيد لم تكن وديه، ينظر: غالب مصطفى، تاريخ الدعوة الإسماعيلية، ط٢، (بيروت، دار الاندلس، ١٩٦٥)، ص ص ٤٥ – ١٤٦٠ فرهاد دفتري، مختصر تاريخ الإسماعيلية، ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١٣٢١.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٤، ص ص ٢٠٧، ١٢٠٨.

يتطرق إليها المؤرخون الذين غطوا في معظم مصنفاتهم سيرة الخلفاء وحروبهم وأولادهم ومجالس أنسهم وكل ما أرتبط بحياتهم العامة والخاصة.

وعندما يتحدث ابن شهرآشوب عن الخليفة المتوكل (٢٣٢ - ٢٤٧ه/ ٨٤٦ - ٨٤٦ من أشد العصور وقعاً على الشيعة حيث هدم قبر الحسين بن علي وقتل زواره، واسكان اليهود في محيط قبر الحسين والذي استمروا في سكنهم هناك لحين مقتل الخليفة المتوكل على يد الاتراك، وبعد وصول المنتصر (٢٤٧ - ٢٤٨ه/ ٨٦١ - ٢٨٦٨م) إلى الحكم يقول في ذلك (١): «فاحسن المنتصر لسيرته واعاد التربة في أيامه اما عن علاقة الحسن العسكري عليه مع الخليفة المتوكل فيعتقد ان دوافع العباسيين بصورة عامة والمتوكل بصورة خاصة من استدعاء الإمام الحسن العسكري وباقي الأثمة إلى حواضرهم (عواصمهم) هو لخشيتهم من تحركاتهم الأمر الذي دفعهم لمراقبتهم وبقائهم تحت الانظار (٢).

والحقيقة فان ابن شهرآشوب نقل أحداثاً تاريخية مهمة عن طبيعة العلاقة بين الخلافة العباسية والبيت العباسي من جهة وبين أئمة العلويين والبيت العلويين فيما بينهم. فمن خلال ما ينقله يتضح أن بعض العلويين لهم علاقات طيبة مع العباسيين وان الخلاف هو سياسي، فالخلفاء العباسيين ينظرون إلى العلويين انهم طلاب سلطة

<sup>(</sup>۱) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج۲، ص ٤٤٥؛ حول هدم قبر الحسين وما تعرض له العلويين في هذا العصر ينطر: الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٩، ص١٥٨؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٧، ص٥٥؛ السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٤، ص ١٢٦١.

وانهم يسعون لتولي الخلافة من خلال تحريض الناس واعلان الثورة بينما ينظر معظم العلويين للخلفاء العباسيين بانهم مغتصون لحقهم الطبيعي، كما ان ابن شهرآشوب نقل بعض التفاصيل الدقيقة عن حياة الأئمة وعلاقتهم مع السلطة أو مع المجتمع وهو يصور طبيعة المجتمع خلال المراحل التي عاشها الأئمة الشيعة الأثني عشر.



# ثانياً: موارد المادة التاريخية

تنوعت مصادر ابن شهرآشوب بين كتب السير والمغازي والصحاح فضلاً عن كتب التفسير والمصادر التاريخية الأخرى أو ما نقله عن شيوخه بأسانيدهم. فينقل عن الطبري روايات عديدة ترتبط وسيرة الرسول في أكثر من موضع وعلى ما يبدو فان تاريخ البلاذري (\*) هو من الموارد المهمة اكثر من موضع وعلى ما يبدو فان تاريخ البلاذري (على هو من الموارد المهمة عند ابن شهرآشوب، ومن الموارد المهمة الأخرى المدائني علي بن محمد بن عبدالله (ت٢٠٧ه/ ٨٣٩م) وأخذ من الواقدي محمد بن عمر (ت٢٠٧ه/ ٨٢٨م). وتاريخ الرسل والملوك لطبري نقل عنه روايات عديدة، كذلك أخذ من كتاب الأغاني لأبي الفرج الاصفهاني علي بن الحسين بن محمد الأموي (ت٥٩٦هم/ ٩٦٦م) ويستشف من اشارته إلى المسعودي انه اعتمد طمن موارده، بيد ان هذا النقل لا يعدو إلا رواية واحدة (\*\*) وهو في أحيان كثيرة يهمل مصادر مهمة مثل تاريخ اليعقوبي ولم يشر إلى خليفة بن أحيان كثيرة يهمل مصادر مهمة مثل تاريخ اليعقوبي ولم يشر إلى خليفة بن خياط كما انه ينقل بعض الروايات التاريخية من كتب التفسير فقد أشار إلى

 <sup>(\*)</sup> يشير ابن شهرآشوب إلى كتاب التاريخ للبلاذري، وهو كتاب حقق اخيراً من قبل سهيل زكار وطبع بثلاث عشر مجلد غير ان الباحث لم يعثر على هذا الكتاب. ينظر: زكار، سهيل، بيضون إبراهيم، التأسيس لمنهجية جديدة في كتابة التاريخ الإسلامي، مشروع اعادة كتابة التاريخ الإسلامي، ط١٠، (بيروت، مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ٢٠٠٤)، ص ١٥٢.
 (\*\*) لم يذكر ابن شهرآشوب المسعودي ضمن موارده التي ذكرها في مقدمة كتابه مناقب آل أبي طالب، ج٣، طالب. غير انه أشار إلى المسعودي في المتن مرة واحدة: ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ٢٠٩.

ذلك في أكثر من موضع منها زواج الرسول من خديجة الكبرى<sup>(١)</sup> أو ذكر معجزاته عليه (٢).

لقد أكثر ابن شهرآشوب من الاعتماد والنقل على كتاب الطبري (تاريخ الرسل والملوك، وجامع البيان) وخاصة حياة الرسول في مكة وما تعرض له من المشركيين (٢) مع تناوله لوفاة الرسول وحتى انتقاله إلى المدينة إلى يوم وفاته للرسول (٤) وبشكل موسع (٥). وعند تناوله لمغازي الرسول وحروبه يعتمد على ابن إسحاق (٢) والمدائني (٧) والواقدي (١) وينقل عن الواقدي أيضاً في مواضع أخرى نحو زواج الرسول ومن من خديجة الكبرى (٩)، كما انه ينقل عن الواقدي بعض الروايات الضعيفة كقوله (١٠): «ان عبدالله بن عبد المطلب قد توفى والرسول عمره سبعة أشهر» وهو بذلك يخالف ابن إسحاق الذي يقول «أن رسول الله لم ير والده» وان عبدالله بن عبد المطلب توفى ورسول الله جنين في بطن أمه (١١)، وفي هذا الفصل ينقل ابن شهرآشوب روايات مختلفة دون ان يرجح رواية على أخرى. بيد انه وفي أحيان أخرى يشير إلى الرواية التي

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٥١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ١٨٩، ١٩١، ١٩٣.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج۱، ص ۸۱، ۱۵۹، ۱٦٤، ۱۰۷، ۱۳۹.

<sup>(</sup>V) م. ن، ج۱، ص ۱۵۹.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۱، ص ۱۲۰.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج١، ص ٣٧.

<sup>(</sup>۱۰) م. ن، ج۱، ص ۱۳۹.

<sup>(</sup>١١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣٩.

يراها أنسب وأقرب إلى الصواب. فعندما يتحدث عن مولده على ينقل روايتين الأولى انه عليه الصلاة والسلام ولد يوم الاثنين وذلك قوله: «ويقال في ملك هرمز لثمان سنين وثمان أشهر مضت من ملك عمر بن هند (ت٢٥٩م) ملك العرب<sup>(۱)</sup>، ثم يقول: «وذكر الطبري ان مولده كان لأثنين وأربعين سنة من ملك شروان وهو الصحيح»<sup>(۱)</sup> وهو بذلك يرجح الرواية الثانية معتمداً على حديث رسول الله في ولدت في زمن الملك العادل أنو شروان»<sup>(۱)</sup>.



<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج۱، ص ۱۳۷. هوعمر بن المنذر ملك الحيرة توفى ٥٦م ينظر: عبد الحميد، سعد زغلول، تاريخ العراب قبل الإسلام، ص٢١٩؛ اما هرمز فلعل المقصود منه هنا هرمز الرابع الذي خلف أنوشيروان على العراش والذي توفى سنة ٥٧٩م ينظر: كريستنسن، تاريخ الدولة الساسانية، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>۲) مناقب آل أبي طالب، ج۱، ص ۱۳۸.

<sup>(</sup>٣) م، ن، ج١، ص ٣٨. الذي عرفته المصادر بالملك العادل ينظر: كريستنسن، ص٢٤٨.

# موارده في سيرة الإمام علي عَلِيَهُ

لم يخصص ابن شهرآشوب فصلاً أو باباً يتناول فيه سيرة الخلفاء الراشدين بل انه تطرق إلى بعض الاحداث التي وقعت خلال حكم الراشدين (١١ - ٤٠٠ / ١٣٢ - ٢٦٠م) من خلال عرضه لسيرة الإمام على الراشدين (١١ - ٤٠٠ من خلال عرضه لسيرة الإمام على المنتخذ فيورد قصة بيعة الغدير (١) ويتطرق إلى الأحداث التي وقعت بعد وفاة الرسول وتولي أبو بكر الصديق ولي الخلافة (٢)، ثم يستعرض طبيعة العلاقة بين الخلفاء وبين الإمام المنتخذ الرسول المنتخذ ويقف في طليعتها التي اعتمدها سابقاً خلال تناوله لسيرة الرسول المنتخذ ويقف في طليعتها تاريخ الطبري ومصنفات الخطيب البغدادي (ت ٢٦٤ هـ/ ١٠٧٠م) ولم يغفل كتب الصحاح التي أهتم بها بشكل واضح وربما يشير إلى كل هذه المصادر عندما يتطلب الأمر ذلك فوصفه لمنزلة الإمام علي ومكانته جعله المصادر عندما يتطلب الأمر ذلك فوصفه لمنزلة الإمام علي ومكانته جعله يورد ثلاث روايات للكليني (١٤ والطبري والخطيب البغدادي (١٦)، وعلى الرغم من ان معظم كتب السيرة والتاريخ قد أتفقت على ان الإمام علي هو الرغم من أمن بالرسول المنتخذ وصدقه إلا اننا نجده يولي هذا الجانب أهمية أول من أمن بالرسول المنتخذ وصدة الله اننا نجده يولي هذا الجانب أهمية

<sup>(</sup>۱) م، ن، ج۱، ص ص ۲۰۳ -- ۲۲۵.

<sup>(</sup>٢) م، ن، ج١، ص ص ع١٥ – ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ص ٤٤٥ – ٥٧٦.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ٢٧٥ – ١٢٧٧.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج۱، ص ص ۲۷۳ – ۲۷۷.

كبيرة فينقل حديث رسول الله الذي الذي رواه الترمذي: «بعث النبي يوم الاثنين وصلى على يوم الثلاثاء» (۱) ثم ينقل حديث الرسول الذي الذي رواه أحمد بن حنبل في مسنده: «أول من صلى معي علي بن أبي طالب» (۲) كذلك يورد الحديث نفسه نقلاً عن ابن ماجه، ثم يذكره برواية الطبري (۳).

وعندما يتحدث عن شجاعة الإمام علي على الله الله الله موارد أخرى مثل أمالي الطوسي (٤) وتاريخ بغداد (٥) وإحياء علوم الدين للغزالي (ت٥٠٥هـ/ ١١١١م) (٢) ليختم هذا الباب برواية الطبري (٧). ثم يتحدث عن استنابة الرسول على لعلي ابن أبي طالب علي وتأميره أياه معتمداً على مجموعة من المصادر أهمها كتب الحديث فينقل عن الترمذي (٨). واحمد بن حنبل (٢٤١هـ/ ٥٥٥م) ويأخذ من الواقدي (١١) والجاحظ (١١) ليختم هذه الروايات بما ينقله عن الطبري (٢٤١ ويظهر ان الطبري يشكل عند ابن شهرآشوب القاعدة الرئيسة التي يتكأ عليها في هذه الاحداث. وغالباً ما ختم به الروايات المختلفة للحدث.

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۲۸۳.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۲۸۳.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٢، ص ص ٣٤٨، ٣٤٩.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٢، ص ٣٤١.

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ص ص ۲۵۰، ۳۵۱.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج۲، ص ۳۵٤.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۲، ص ص ۲۷۶، ۳۷۸.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج٢، ص ٢٧١، ٨٧٨، ٣٨٠، ٢٨١.

<sup>(</sup>١٠) مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص ٣٧٤، ٣٧٨، ٣٨٠.

<sup>(</sup>۱۱) م. ن، ج۲، ص۳۸۰.

<sup>(</sup>۱۲) م. ن، ج۲، ص ۳۷٤.

وقد يشير ابن شهرآشوب إلى مجموعة من المصادر وربما يذكر مصدراً واحداً، فحديثه عن مكانة الإمام عليّ لاخلاف عليه عند المسلمين غير انه يشير إلى أكثر من مصدر معتمداً على نصوص الحديث الشريف وما نقله المؤرخون لاثبات حديث الغدير<sup>(1)</sup> وهو بذلك يحاول إثبات أحقية الإمام علي علي المخلافة. فهو لا يرى جواب مقنع بأمتناع الرسول عن الوصية ويعتقد ان ذلك خلاف قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَصَرَ أَحَدَكُمُ المُوتِ إِن تَرَكَ خَيرًا ﴾ وحديث الرسول على المن المن مات بغير وصية مات الموت دون أن يوصي اليختم هذه الرواية برواية الطبري والتي نقل فيها يموت دون أن يوصي اليختم هذه الرواية برواية الطبري والتي نقل فيها حديث الرسول على المن على عن أبي طالب وضير من أن بعدي مؤدي ديني ومنجز عهدتي على بن أبي طالب (3).



<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۲، ص ص ۲۰۱ - ۲۲۵.

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٣، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٢، ص ٦٢٨.

### موارده في سيرة الأنمة في العصرين الأموي والعباسي

رغم ان ابن شهرآشوب لم يذكر أبا مخنف لوط بن يحيى الأزدي ضمن موارده التي ذكرها في مقدمة كتاب المناقب إلا انه أشار إليه في المتن في أكثر من موضع كواقعة الطف واستشهاد الإمام الحسين نحو قوله: «قال أبو مخنف» (۱) أو: «روى أبو مخنف» أو يقول: «أبو مخنف في رواية» وينقل عن أبي مخنف لوط بن يجيى» (۱) (ت١٥٧ه / ٢٧٧م) أيضاً الاحداث التي رافقه انتقال عائلة الحسين وأهل بيته إلى الشام وما حصل لهم هناك أو في الكوفة خلال هذه المرحلة فيقول: «قال أبو مخنف» (٤)، ويذكر أيضاً ابن عبد ربه الأندلسي (ت٣٦٨ه / ٣٩٩م) صاحب العقد الفريد في المتن ناقلاً عنه حب الرسول على وعلاقته مع الإمام الحسين بن علي المن فيشير إليه بقوله: «العقد عن ابن عبد ربه الاندلسي» أو قوله: «وفي العقد» العقد» ألى العقد الفراء العقد عن ابن عبد ربه الاندلسي» ألى قوله: «وفي العقد» ألى العقد» ألى العقد» ألى العقد» ألى العقد الفراء العقد عن ابن عبد ربه الاندلسي» ألى قوله: «وفي العقد» ألى العقد» ألى العقد» ألى العقد» ألى العقد» ألى العقد الفراء العقد الفراء العقد الفراء العقد الفراء العقد المراء العقد العراء العراء

وابن شهرآشوب يعتمد بصورة كبيرة في نقله للأحداث التي وقعت في العصرين الأموي والعباسي على تاريخ الرسل والملوك للطبري والذي أخذ منه في أكثر من موضع خلال تناوله لواقعة الطف فيقول: «تاريخ

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج، ص ٩٧٢.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج، ص ص ٩٧٣ – ٩٧٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج، ص ٩٧٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج، ص ١٠١٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج، ص ٩٤٦.

الطبري،(١) وقد يذكر الطبري مع مجموعة من المصادر التي أخذ منها كقوله: «تاريخ البلاذري، والطبري» (٢)، ويقول: «ابن جرير» (٣) كما الله ينقل عن الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣هـ/ ١٠٧٠م) في مواضع عديدة منها أحداث واقعة الطف حيث يذكر كتاب تاريخ بغداد مع موارد أخرى نحو قوله: «تاريخ بغداد، وخراسان، . . . ، (٤)، وربما يذكره مع مجموعة من المصنفين بألقابهم كقوله: «الطبري، البلاذري، السلامي، الخطيب. . . »(٥)، وربما يذكره بلقبه مع ذكر مصنفه نحو قوله: «وذكر عنه: الخطيب في تاريخ بغداد "(٦) ويورد بعض الروايات عن البلاذري والذي ينقل عنه بنفس سند الطبري يقول في ذلك: «القطيفي عن أبي عبد الرحمن السلمي عن عمر بن محمد ويقول: هذا اسناد تاريخ أبي الحسن أحمد بن يحيى بن جابر البلاذري، (٧)، والذي نقل عنه تفضيل رسول الله ﷺ لفاطمة الزهراء فيقول: «تاريخ البلاذري»(^) وربما يورده مع مجموعة من مصادر نحو قوله: «تاريخ البلاذري الطبري»(٩) وقد يقدم الطبري عليه في ذكره لرواية بقوله: «وقال الطبري والبلاذري..»(١٠).

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص٩٧٢، ٩٧٧، ١٠٠٤، ١٠١٥، ١٠٠٨.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج، ص ۹۷۰، ۱۰۱۷، ۱۰۹۶، ۱۰۸۳.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ج٤، ١١٣٧.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ٩٩١.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٤، ص ١٠٨٣.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج ٤، ص ١١٨٠، ١٢٣٦.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج ۱، ص ۹.

<sup>(</sup>٨) م، ن، ج ٤، ص ٨٦٤.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج ٤، ص ٩٧٥.

<sup>(</sup>۱۰) م. ن، ج ٤، ص ١٠١٧، ١٠٨٣.

وينقل أحياناً روايات عده دون الإشارة لمصادرها مثل قوله: "عن الصادق" (۱) أو (الكاظم) (۲) وكذلك يهمل أسانيدها. إلا أن إشارته المباشرة إلى من نقل عن الإمام نحو قوله: (أبو بصير) (۳) أو قوله: "شعيب بن ميثم قال أبو عبدالله عَلَيْ (۱) هذه الاشارات ترددت كثيراً في كتب ابن شهرآشوب وربما هي روايات وأحاديث معروفة وشائعة جعلت ابن شهرآشوب لا يذكر سندها وربما قد وردت ضمن موارده التي أشار إليها فأكتفى بذكرها كما هي.

أما بخصوص الموارد التي تناول فيها العلاقة بين آل الحسن والحسين بعد الثورة العباسية فكانت عبارة عن روايات ينقلها عن الأثمة أو من نقل عنهم نحو قوله: «اخطل الكاهلي قال أبو عبد الله»(ه) أو قوله: عن الإمام الصادق(٢)، كما انه لم يذكر موارده خلال تناوله لبعض الوقائع التاريخية المهمة، فلم يتحدث عن موارده في واقعة الطف بصورة تفصيلية بل أهمل قسماً من هذه المصادر وأشار إلى مصادر أخرى( $^{(y)}$ ).

وربما يقول «وروي» دون ذكر المورد غير انه ينقل بعض الاحداث عن

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج ٤، ص ١٠٧٥، ١١٣٥، ١١٥٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج ٤، ص ١١٥٤.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج ٤، ص١١٠٤، ١١٠٦، ١١٠٧. أبو بصير يحيى بن القاسم وقيل أبو محمد ويلقب بالحذاءمن اصحاب الإمام الكاظم عليته ينظر: خلاصة الاقوال، ص ص ٥٠٨ – ٤٤٩.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج ٤، ص ١١٠٥. شعيب بن ميثم: مولى علي بن الحسين قال عنه العلامة الحلي ثقه، ينظر: خلاصة الاقوال، ص٢٣٦.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١١٠٥.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج٤، ص ١١٠٤.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج٤، ص ص ٢٠٠٦ - ١٠١٤.

البلاذري<sup>(۱)</sup> أو الطبري<sup>(۲)</sup> أما كتاب عهد الإمام الرضا فلم يشير إلى مورده<sup>(۳)</sup>.

ويبدو ان معظم مصادر ابن شهرآشوب في الجزء الرابع هي مصادر إمامية أشار إليها في مقدمته لكتاب المناقب وذكرها في المتن ومن أهمها كتب الصدوق أبو جعفر محمد بن علي ابن بابوي القمي (ت٣٨١هـ/ ٢٩٩م) والشيخ الطوسي والشيخ المفيد (ته ويأخذ من الطبرسي وعن الفتال النيسابوري (مه وفي أحيان أخرى لا يذكر موارده ولأسنده للرواية، غير ان الاشخاص الذين يذكرهم في نقل رواياته أو اخباره التي يذكرها في المناقب هم من أصحاب الأئمة وبتالي فهم من الشيعة (مه وعليه تكون معظم مواره في الجزء الرابع إمامية شيعية رغم أخذه من موارد ومشارب إسلامية أخرى (\*\*).

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص ١٠١٧.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج٤، ص ص ٢٠٤، ١٠١٧.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ١٢٢١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٤، ص ١١٣٤، ١١٣٦، ١١٤٤، ١١٧٠، ١١٧٨، ١٢٠٠، ١٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٤، ص ١١٤، ٢١٢، ١١٢، ١١٨، ١١٨، ١١٩٠ ع٢٢، ١٢٧٥، ١٢٧٨.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج٤، ص ١١٠٨، ١٢٤٢.

<sup>(</sup>٧) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١١١٦.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ج٤، ص ١٢٢٩.

 <sup>(\*)</sup> مثل أبو بصير من اصحاب الإمام الصادق أو شعيب العقرقوقي، أبو جعفر الخشعمي، أو
 هشام بن الحكم، ينظر مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١١٠٦، ١١٠٦، ١١٠٩، ١١٠٩، ١١٠٩،

<sup>( \*\* )</sup> أخذ من مذاهب إسلامية أخرى يمكن ملاحظة مصادر أهل السنة التي ذكرها الباحث ضمن الجزء الأول من كتاب مناقب آل أبي طالب للابن شهرآشوب.

# ثالثاً: المنهج التاريخي عند ابن شهرآشوب في كتابه مناقب آل أبي طالب

إن أبرز ما تميز به ابن شهرآشوب في كتابه مناقب آل أبي طالب وخلال تناوله لأحداث التاريخ، انه ذكر هذه الروايات والأحداث في أحيان كثيرة مجردة من الأسانيد ولعله لم يذكر السند كراهية للتطويل وتجنباً من تكرار الأسانيد نفسها إذا ما ذكرها في جميع المواطن فمال إلى حذفها. ويعلل سبب حذفه للأسانيد بقوله: "وقصدت في هذا الكتاب من الاختصار... وحذفت أسانيدها لشهرتها ولإشارتي إلى رواتها وطرقها والكتب المنتزعة منها لتخرج بذلك عن حد المراسيل وتلحق بيان المسندات"(۱).

وإسقاط الأسانيد والاكتفاء بذكر مصادر المصنف في مقدمة الكتاب هي ليس من ابتكار ابن شهرآشوب ولم ينفرد بها بل ان كثير من المصنفين ممن سبقوه نهجو هذا المنهج (\*). والحقيقة فان ابن شهرآشوب لم يتبع منهجاً ثابتاً في ذكر مصادره فهو أحياناً يذكر المؤلف ولا يذكر اسم الكتاب فيقتصر على القول: «قال ابن الكلبي»(٢) أو قال: «أبو مخنف»(٣) أو

<sup>(</sup>۱) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٤.

<sup>(\*)</sup> المؤرخون الذين اسقطوا الأسانيد اليعقوبي (ت٢٩٢ه/ ٩٠٤م) في تاريخه، والمسعودي (ت٢٩٤هم الذي الدين اسقطوا الأسانيد اليعقوبي (ت٢٤هم بمقدمة كتبهم. يقول اليعقوبي في تاريخه: ﴿وكان ممن روينا عنه ما في هذا الكتاب: اسحاق بن سليمان بن علي الهاشمي عن اشياخ بني هاشم. . . ، ينظر: اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص ٤.

<sup>(</sup>۲) ان شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ٩٦٦.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ١٠١٠، ١٠١٥، ١٠١٦.

"الطبري" (1) ويقول: "ابن جرير" (۲)، ونحو ذلك ثم نجده في موضع آخر ينكر اسم المؤلف واسم الكتاب نحو قوله: "النطنزي في الخصائص (۳)، النطنزي في الخصائص (۳)، التاريخ الطبري (3) أو "أغاني الاصفهاني (6) وربما لا يوضح مصدره بعدم ذكره اسم المؤلف أو اسم الكتاب بقوله:  $((e_2)^{(r)})$  أو قوله:  $(e_2(e_3)^{(r)})$  وربما يقول: "أهل السير" أو: (نقلة الاخبار) (9).

رغم اعتماد ابن شهرآشوب على مصادر تاريخية من أمهات المراجع كمصنفات المدائني والواقدي وما صنفه ابن قتيبة والطبري والتي أشار إليها في مقدمة كتاب المناقب أو ذكرها في متن هذا الكتاب إلا ان نقله من هذه الموارد كان متبايناً، فلم ينقل عن ابن قتيبة إلا رواية واحدة عن واقعة الأحزاب (۱۰) بيد انه أفاض في ما نقله عن الطبري (۱۱)، ثم انه لم يشير إلى مصادر مهمة مثل تاريخ اليعقوبي ولم يذكر المسعودي إلا مرة واحدة في المتن دون تحديد المصنف الذي أخذ منه (۵). رغم ان هؤلاء المؤرخين قد

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص ٩٧٥، ١٠١٧، ١٠٦٤، ١٠٨٣.

<sup>(</sup>٢) م، ن، ج٤، ص ١١٣٧.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٣، ص ٥١٠، ١٨٧، ج٤، ص٩٧٤.

<sup>(</sup>٤) م، ن، ج٣، ص ٦٩٦، ٧١٢، ج٤، ص ٩٧٢.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٣، ص٦٩٦.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج١، ص١١٤، ١٤٨، ج٤، ص ٩٧٢.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج۱، ص۱٤۸.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ج١، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج٢، ص ٨٥٠.

<sup>(</sup>۱۰)م. ن، ج۳، ص ۷۱۰.

<sup>(</sup>۱۱)م. ن، ج۱، ص ۳۵، ۳۷، ۹۵، ۵۱، ۳۷، ۱۳۸، ۱۹۲، ۱۸۱، ۱۹۱، ۱۹۳، ج۲، ص ۵۲۰، ۷۲۷، ۲۸۲، ۲۹۲، ۲۵۳، ۲۷۳، ۲۵۷، ۵۰۰، ۲۵۱، ۹۸۵، ج۳، ص ۹۶۵، ۱۹۶۲، ۲۰۷، ۲۱۷، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۲۸، ج٤، ۲۷۹

 <sup>(\*)</sup> للمسعودي العديد من المؤلفات التي أشار إليها في كتابه الشهير مروج الذهب منها التنبيه=

تناولوا سيرة الأثمة وأهل البيت بصورة واسعة، ويظهر من تنوع هذه المصادر واختلافها ان ابن شهرآشوب اعتمد الاجماع بوصفه الاساس لقبول الرواية التاريخية.

وربما تتكرر الرواية عند ابن شهرآشوب أكثر من مرة فخلال تناوله لسيرة الرسول في ذكر غزواته في (١) ثم تكرر هذه الروايات اثناء تناوله لسيرة الإمام على موضع دوره في هذه المعارك والحروب(٢) غير انه لم يعرض بالتفصيل دور الإمام على في عندما ذكر هذه المغازي اثناء تناوله سيرة الرسول في وأعطى شرحاً وافياً بعد عرضه لسيرته في .

لقد كان ابن شهرآشوب موضوعياً إلى حد ما فخلال تناوله للاحداث التاريخية لم يتأثر بعلاقته مع الخليفة المقتفي عندما أنتقد سياسة العباسيين تجاه العلويين (\*). وفق ذلك يكون ابن شهرآشوب قد تعامل مع المنهج العقلي والتفسير الطبيعي في أحيان كثيرة وهو لا يخفي إيمانه الواضح بالمعجزات (والكرامات) (\*\*) فكثيراً ما يفسر الوقائع والأحداث التاريخية على أسس (الخوارق) والكرامات لأهل البيت.

والاشراف، والاوسط. لم يشر ابن شهرآشوب لأي من هذه المؤلفات في تحديد رواته التي نقلها من المسعودي واكتفى بذكر اسم المسعودي. ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ٦٢٩.

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ١٤٩ - ١٧٠.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۲، ص ص ۸۸۸ – ۷۵۳.

<sup>(\*)</sup> تطرق إلى علاقة أبي جعفر المنصور مع العلويين وما قام به ضد ابناء الحسن وعلاقته مع الإمام الصادق والتوعد والكيد للامام، إضافة إلى عداء الرشيد للإمام الكاظم (وعلاقة المأمون مع الإمام الرضا). ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ص ١١١٨ – ١١١٣ ج٤، ص ص مد ١١٦٨ م ١٢٢١.

<sup>(\*\*)</sup> عندما يتناول سير الأثمة يفرد فصلاً لشرح معجزاتهم، ينظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص ص ٤٨٠ – ٥٣٠؛ ج٤، ص ٩٢٩، ٩٦٤، ١٠٣٢، ١١١٥، ١١٦٥، ٢٠٣٠، ١١٦٥، ١٠٣٣، ٢٠٠٣، ١١٦٥، ١٠٣٣.

ومما يؤخذ عليه عدم اعتناءه بالتسلسل الزمني. فعندما يتناول سيرة الإمام علي عليه يذكر حروبه ومغازيه (١) ثم يذكر بيعته وما حدث بعد استشهاد الخليفة عثمان بن عفان تعليه (٢). وحينما يتناول سيرة الإمام الحسين بن علي ﷺ يتحدث عن زواجه (٣) ثم يتطرق إلى ولادته (١) ثم يذكر واقعة الطف وما أصاب آل البيت فيها من محن ومصائب، وقدوم آل الرسول إلى دمشق ودور الإمام زين العابدين في الأحداث التي جرت بعد استشهاد الإمام الحسين (٥) ثم يتنقل ليذكر ولادة الإمام زين العابدين بن فمعظم الأخبار التي ينقلها غير مؤرخة، بل ينقل الرواية دون اشارة إلى تاريخ وقوعها، وقد يذكر الشهر الذي وقعت فيه الحادثة وفي أحيان قليلة يذكر سني هذه الاحداث وتواريخها. فعند ذكره فتح مكة يكتفي بالقول انها وقعت في شهر رمضان دون الإشارة إلى السنة التي وقع فيها الفتح(٧) وربما لا يذكر التاريخ ولم يشر إلى الشهر الذي وقع فيه الحدث كما هو الحال حين ذكره لصلح الحسن عليلا مع معاوية بن أبي سفيان (^ أو تحديد تواريخ بعض المغازي والحروب التي قادها الرسول على الله عن الله والمعاري المعاري المعاري المعاري المعاري المعاري

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ص ٧٢٧ - ٧٤٢.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٣، ص ٧٥٢.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ٩٦٦.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٤، ص ٩٨٨.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٤، ص ص ص ١٠١٦٠ - ١٠٦١.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج٤، ص ١٠٦٦.

<sup>(</sup>V) م. ن، ج۱، ص ۱٦٤.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ج٤، ص ٩٥٢.

<sup>(\*)</sup> لم يلتزم ابن شهرآشوب في تحديد التواريخ للحروب ومغازي الرسول (فهو يذكر السنة ثم=

بعض الأحيان يذكر السنة كما هو الحال لواقعة مؤته<sup>(١)</sup>.

ولا بد ان نقر ان بعض الروايات التي نقلها ابن شهرآشوب كانت مهمة لاحتوائها على معلومات واسعة غطت بعض الغموض في العصر العباسي نحو بيان طبيعة العلاقة بين العلويين والعباسيين (\*)، حيث نقل بعض الروايات من مصادر لم يشير إليها في المتن (\*\*)، كما ان بعض الوثائق التي استخدمها لم يتسن للباحث من العثور على مواردها.



<sup>&</sup>quot; يتناول أهم الحروب والمغازي التي حدثت فيها فيقول: "سنة ست" ثم يحدد المعارك والسرايا التي قادها الرسول أو اصحابه فيذكر غزوة بني قرة، أو غزوة زيد.. أو سرية أبو عبيد بن الجراح، وربما يذكر الشهر الذي فيه المعركة دون ذكره لسنة وقوعها فيذكر معركة بدر الصغرى (غزوة السويق) كذلك غزوة حمراء الأسد، وهناك معارك لم يذكرنا تاريخها كغزوة بني النضير أو غزوة بني لحيان أو غزوة الخندق. ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج، ص١٥٨، ١٥٧.

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٦٤.

 <sup>(\*)</sup> يشير ابن شهرآشوب إلى طبيعة هذه العلاقة من خلال تناوله روايات توضح طبيعة علاقة الخلفاء العباسيين مع الأئمة. ينظر: م. ن، ج٤، ص ١١٢، ١١٥٩، ١١٨٨، ١١٨٩، ١٢٠٠، ١٢٠٠، ١٢٢١، ٢٢٢١.

<sup>(\*\*)</sup> يذكر بعض الروايات دون الإشارة إلى سندها أو المصدر الذي اعتمده في نقل الرواية نحو وثيقة العهد للامام الرضا. ينظر: م. ن، ج٤، ص ١٣٢١.

#### ب - مادة علم الحديث وموارده

#### ١ - نبذة تاريخية عن أصول الحديث عند الامامية

يحتاج الفقيه إلى السنة في استنباط الاحكام الشرعية فانها وافية بما يحتاج إليه الفقيه في فتياه وعليه فالبحث عن الحديث وقواعده من أهم الأبحاث عن مصدر التشريع وأصوله. من ذلك أهتم الفقهاء قديماً بشأن الحديث، واجهدوا أنفسهم فيه حفظاً وتدويناً، وتفسيراً، فالاهتمام بالحديث غني عن البيان<sup>(۱)</sup>. غير ان بعض المصادر تشير إلى أن الرسول محمد كان قد نهى عن تدوين الحديث لأن ذلك يشغلهم عن حفظ القرآن مستندين في ذلك على حديث رسول الله والذي يقول فيه: «لا تكتبوا عني ومن كتب عني غير القرآن فليمحه، وحدثوا عني ولا حرج»<sup>(۱)</sup>. وعلى ما ينقل الذهبي فان أبو بكر تشي نهى هو الآخر عن جمع الحديث فقد جمع الناس بعد وفاة رسول الله فقال: «انكم تحدثون عن رسول الله أحاديث تختلفون فيها والناس بعدكم أشد اختلافاً فلا تحدثوا عن رسول الله شيئاً، فمن سالكم فقولوا: بيننا وبينكم كتاب الله، فاستحلوا

<sup>(</sup>١) الغريفي، محيي الدين ط١، قواعد الحديث، ط١، (النجف، مطبعة الاديب بلات) ص٩.

 <sup>(</sup>۲) النووي، محي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف الدين الشافعي، شرح النووي، شرح،
 النيسابوري، أبو الحسن مسلم بن الحجاج، كتاب صحيح مسلم، ط۲، (بيروت، دار الفكر، ۱۳۹۲)، ج۱۸، ص ۱۲۹.

حلاله، وحرموا حرامه»<sup>(۱)</sup>.

ووفقاً لما نقلته بعض المصادر فان الخليفة الأموي عمر بن عبد العزيز (١٠١هـ/ ٧١٩م) هو أول من أمر بجمع الحديث وتدوينه يقول ابن حجر (٢): «وأول من دون الحديث ابن شهاب الزهري على رأس المائة بأمر عمر بن عبد العزيز ثم كثر التدوين ثم التصنيف، وحصل بذلك خيراً كثيراً فلله الحمد».

<sup>(</sup>۱) الذهبي، تذكرة الحفاظ، ط۲، (حيدر اباد الدكن، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، ١٣٧٦هـ/١٩٥٧م)، ج١، ص٥.

 <sup>(</sup>۲) ابن حجر، شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي، فتح الباري، (بيروت، دار المعرفة، بلا تاريخ)، ج١، ص ٢٠٨.

 <sup>(</sup>٣) الدارمي، أبو محمد عبدالله بن عبد الرحمن، السن، (بيروت، دار إحياء السنة المحمدية،
 بلا تاريخ )، ج١، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب، الكافي، (طهران، مطبعة الحيدري، ١٣٧٩هـ)، ج٢، ص ٤١٥؛ المفيد، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العكبري، الإرشاد، (النجف، المطبعة الحيدرية، ١٣٧٢هـ/ ١٩٦٢م)، ص ٢٧٤.

فعن الإمام الصادق قال: «وإن عندي لجلداً سبعين ذراعاً املاه رسول الله الله وخطه على عليه بيده وان فيه لجميع ما يحتاج إليه الناس»(١).

#### كتب الحديث عند الإمامية:

وكان لكتب الحديث نصيب وافر في رفد مؤلف كتاب «مناقب آل أبي طالب بنصوص كثيرة ومتنوعة ذلك ان ابن شهرآشوب نقل عن الشيخ المفيد أبو عبدالله محمد بن النعمان ان عدد الأصول التي ألفت منذ عهد أمير المؤمنين وحتى الإمام أبي محمد الحسن العسكري عليه بلغة أربع مائة كتاب (٢) بيد ان أصول الحديث المتداولة عند الإمامية لا تتعدى الأربعة وهي ما تعرف بالأصول الأربعة. ويعود أقدمها إلى القرن الرابع الهجري وهو كتاب (الكافي) لأبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني المتوفي ببغداد سنة ٨٣٨ه – ٣٩٩ه/ ٩٣٩ – ٩٤٠م ضم هذا الكتاب (١٦١٩٩) حديثاً (٣)، ثم كتاب (من لا يحضره الفقيه) لأبي جعفر محمد بن علي بن بابوي القمي (الصدوق) (ت ٣٨١ه/ ٩٩٩) وقد اشتمل على ٩٠٤٤ حديثاً (١٤).

اما الكتاب الثالث من حيث الأهمية فهو كتاب (تهذيب الاحكام) لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت٤٦٠هم/ ١٠٦٧م) ويضم (١٣٥٩٠) حديثاً (٥)، ورابع هذه الاصول كتاب (الاستبصار) للشيخ الطوسي ويشمل

<sup>(</sup>١) العاملي، محسن الامين الحسيني، أعيان الشيعة، ج١، ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٣٩.

 <sup>(</sup>٣) البحراني، يوسف بن أحمد، لؤلؤة البحرين في الاجازات وتراجم رجال الحديث،
 (النجف، مطبعة النعمان، ١٩٦٦م)، ص٣٩٥؛ الصدر، حسن، تأسيس الشيعة، ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) الصدر، حسن، تأسيس الشيعة، ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٥) العاملي، أعيان الشيعة، ج٤، ص ٣٨؛ آغابزرك، الذريعة، ج٤، ص ٥٠٤.

على (٥٥١) حديثاً (١). هذه الكتب هي بمثابة الصحاح الستة عند أهل السنة (\*)، ومن الملاحظ أن بعض الأحاديث عند الشيعة الإمامية لا تذكر سلسلة الأسانيد وربما لا يذكرون إلا ثلاث أو أربعة أشخاص من الثقات سمعوا عن أحد الأثمة. ويعلل الشيعة الإمامية حذف الأسانيد بقصد الاختصار والتسهيل على من أراد الرجوع إليها وقد أشار قسم من العلماء إلى السند المعتمد من قبله في مقدمة كتابه (٢)، كما ان الشيخ الكليني يذكر السند بتمامه أو يحيل أوله على اسناد سابق قريب، بعكس الصدوق الذي يترك اكثر السند في محل رواية الخبر اما الشيخ الطوسي فيذكر تمام السند تارة ويترك اكثره أخرى وربما ترك الاقل وابقى الأكثر<sup>(٣)</sup> على ان الشيخ الصدوق يعلل سبب حذفه للأسانيد بالقول: «وحذفت له هذا الكتاب بحذف الأسانيد لئلا تكثر طرقه وان كثرة فوائده ولم أقصد فيه قصد المصنفين في إيراد جميع ما رووه بل قصد إلى إيراد ما أفتي به وأحكم بصحته»(٤). ويعقب أبو القاسم الخوثي على رأي الصدوق بالقول: «فان هذا الكلام ظاهره في ان كتاب الكافي في اعتقاد الصدوق كان مشتملاً على الصحيح وغير الصحيح كسائر المصنفات»(٥).

<sup>(</sup>١) العاملي، أعيان الشيعة، ج٣، ص ٤١٠؛ آغابزرك، الذريعة، ج١٣، ص ٨٣ - ٨٧.

<sup>(\*)</sup> الصحاّح السنة هي: هصحيح البخاري (ت ٢٥٦/هـ٨٦٩م)، ومسلم (ت٢٦٦هـ/ ٨٧٤م) والترمذي (ت ٢٧٨هـ/ ٩٠٠م)، وابن ماجه (ت / ٢٧٥هـ/ ٨٨٨م)، والنسائي (ت٣٠٣هـ/ ٩١٥م)؛ وأبو داود، سليمان بن الاشعث بن اسحاق السجستاني (ت٢٧٥هـ/ ٨٨٨م).

 <sup>(</sup>۲) الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابوي، من لا يحضره الفقيه، تحقيق حسن الموسوي الخرساني، ط٤، (النجف، مطبعة النجف، ١٣٧٨هـ)، ج١، ص ٣.

<sup>(</sup>٣) الحكيم، حسن، الشيخ الطوسي، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) من لا يحضره الفقيه، ج١، ص ٣.

۵) معجم رجال الحديثي، ج١، ص ٤٠.

وقد أوجدت كتب الحديث الأربعة عند الشيعة الإمامية مادة فكوة خصبة لرجال العلم ذلك انهم أخذوا يتبارون في عرض وجهات نظرها بالنسبة إلى توثيق الروايات لا سيما تلك التي تتباين في مضامينها تبايناً قه يؤدي إلى التناقض وفي ذلك يقول حسن الحكيم: «ولقد كان من المألوف قديماً ان مؤلفي كتب الحديث ما كان ليهمهم تمحيص الأحاديث بقدر ما يهمهم تدوينها، وكان مهمة التمحيص موكولة إلى المجتهدين في مجالات استنباط أحكامهم من هنا احتجنا إلى تسليط الأضواء على جميع كتب الحديث واخضاعها لقواعد النقد والتمحيص»(۱) ولهذا اضطلع عدد من الفقهاء المعول على نزاهتهم وتدينهم بوضع المبادئ التي بموجبها يمكن الفقهاء المعول على آخر، وبذلك صنف الأحاديث إلى أربعة الصحيح "رجيح حديث على آخر، وبذلك صنف الأحاديث إلى أربعة الصحيح الحديث والحوثق (\*\*\*\*)، والموثق (\*\*\*\*)، والضعيف (\*\*\*\*)، كذلك قسموا طريق

<sup>(</sup>١) الشيخ الطوسي، ص ٣٢٧.

 <sup>(\*)</sup> الصحيح: هو ما صح سنده من الضعف والقطع ومتنه من العلة، ويقال للحديث صحيح: إذا
 اتصل سنده إلى المعصوم (وينقله العدل الإمامي عن مثله في جميع الطبقات تكون متعددة وان
 اعتراه شذوذ.

<sup>(\*\*)</sup> الحسن: ما رواه الممدوح من غير نص على عدالته ويقال حديث حسن: على الحديث ما لو كانت رواته متصفين بوصف الحسن إلى واحد معين ثم يصير بعد ذلك ضعيفاً أو مقطوعاً أو مرسلاً كما مر في الصحيح.

<sup>(\*\*\*)</sup> الموثوق: هو ما اتصل سنده إلى المعصوم بمن نص الاصحاب على توثيقه مع فساد عقيدته، وعلى ماينقل صاحب وصول الأخبار فان الموثوق عند أهل السنة هو يدخل في قسم الصحيح بما يعني انه مستخدم عند رجالي الإمامية دون سواهم.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> الضعيف: هو مالم يجمع صفة الصحيح أو الحسن أو الموثق. ينظر: العاملي، أصول الاخبار، ص٩٣، ٩٥، ٩٧؛ الطريحي، فخر الدين، جامع المقال، تحقيق: محمد كاظم الطريحي، (طهران، المطبعة الحيدرية، بلا تاريخ)، ص ٣؛ الكني الطهراني، ملا علي، توضيح المقال، ص ٢٤٦؛ الممامقاني عبدالله، مقياس الهداية، تحقيق: محمد رضا المماقاني، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ١٤١٠هـ)، ج١، ص ١٧١؛ =

الحديث إلى أحاد ومتواتر، والمتواتر: «هو ما رواه جماعة يحصل العلم بقولهم للقطع بعدم امكان تواطئهم على الكذب (١) اما الأحاد فهو ما لم يتوفر له ذلك والحقيقة ان علم الحديث هو من العلوم المهمة الواسعة من الصعوبة الاحاطة به نظراً لسعته وعمره التاريخي الذي رافق تطوره.

### ٢ - موارده في علم الحديث:

تعددت الموارد التي اعتمدها ابن شهرآشوب في علم الحديث، حيث أخذ من معنيين مهمين، فقد نقل الحديث من صحاح أهل السنة، مع اعتماده الواضح على موارد الحديث من الاصول الأربعة عند الإمامية. أما طريقة النقل فقد ذكرها من خلال عرضه الأسانيد فهي اما سماعاً أو قراءة أو مناولة أو مكاتبة، بيد أنه لا يذكر السند لاستخدمه الأسانيد في مطلع الكتاب حيث أشار إلى ذلك بقوله: "وعدلت عن الاطالة والاكثار... وحذفت أسانيدها لشهرتها ولاشارتي إلى رواتها وطرقها... "(٢).

وعلى ما يبدو فان ابن شهرآشوب يأخذ الأحاديث من كتب أهل السنة ومن الإمامية بسنده الذي ذكره في مطلع كتابه مناقب آل أبي طالب (٣) لإثبات رواية أو تأكيد خبر؛ فحادثة مرض رسول الله عليه ينقلها من مصادر

الصدر، حسن الكاظمي، نهاية الدراية في شرح الوجيز، تحقيق: ماجد الغرباوي، (قم، نشر المختصر، بدون تاريخ)، ص٥٦.

<sup>(</sup>۱) العاملي، وصول الاخيار إلى أصول الاخبار، ص ٩٢؛ الكني الطهراني، ملا علي، توضيح المقال، تحقيق: محمد حسين المولوي، ط١، (قم، دار الحديث، ١٣٨٠ش)، ص ٢٦٧..

 <sup>(</sup>۲) مناقب آل أبي طالب، ج۱، ص ۱٤. خصص الباحث ملحق رقم (۲) خاص بمصطلحات
 الحديث.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ٨ - ١٤.

مختلفة حيث يذكرها كما نقلها البخاري<sup>(۱)</sup> وكما جاءت في مسند أحمد<sup>(۱)</sup> ثم ينقلها عن طريق موارده التي أخذها عن أهل البيت<sup>(۳)</sup>.

وكثيراً ما يعتمد ابن شهرآشوب على البخاري فقد ذكره في ثمانا وثلاثين موضع (\*\*) كذلك الحال بالنسبة لمسند أحمد (\*\*) وصحيح الترمذي (1) بيد ان نقله عن باقي الصحاح لم يكن بالسعة نفسها التي نقل فيها عن صحيح البخاري أو الترمذي أو مسند أحمد. فلم ينقل إلا ثلاث وعشرين حديثاً عن صحيح مسلم (٥) وذكر ثمان عثر حديثاً للرسول نقلها ابن ماجه في سننه (٦). ومن الملاحظ ان ابن شهرآشوب لم يذكر موارده بإسناد واضح في المتن بل اعتمد على ما ذكره من أسانيد في مقدمة كتابه مناقب آل أبي طالب، مكتفياً بذكر الصحابي في أو ممن سمع من رسول الله في ومن أهل بيته في كقوله: «قال ابن مسعود» (٧) أو: «روي عن ابن عباس» (٨).

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ١٩٠.

<sup>(\*)</sup> أخذ احاديث وردت في صحيح البخاري ترتبط وقضايا عقائدية، وتاريخية، وآخر فقهية. ينظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٥١ – ٨٢ – ١٤١ – ١٨٩، ج٢، ص٤٥١، ٤٥٦، ٥٦٠، ج٣، ص٦٨٦، ٦٩٩، ٨٤٤، ج٤، ص٩٤٣، ٩٤٤، ٩٥١.

<sup>(\*\*)</sup> بلغ عدد الأحاديث الشريفة التي نقلها عن مسند أحمد اثنا عشر حديث. ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٩٠، ٢٨٣، ٢٨٠، ٤٢٥، ٤٥٩، ٤٥٧، ٥٦٣، ٥٨٨، ٤٨٥، ٥٨٨، ٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج۱، ص۲۷۱، ۲۸۳، ۳۰۸، ۳٤۱، ۷۷۵، ۲۲۵، ۲۲۹، ۳۵۳، ۲۲۳.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ١٨٩، ج١٦٥، ١٨٢.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج١، ص ٧٤، ١٩١، ٥٨٧، ٧٥٤، ٩٤٧.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج۱، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ج١، ص ٤١.

أو قال: «أبو هريرة» $^{(1)}$ . و(قال ابن عباس $^{(7)}$  أو يذكر أكثر من صحابي ممن روى الحديث دون الإشارة إلى السند كقوله: «جابر بن عبد الله، والبراء بن عازب، وسلمة بن الاكوع، والمسور بن مخرمة»(٣) أو قوله: «أبو هريرة، وأبو سعيد، وواثلة بن الاسقع، وعبدالله بن عاصم، وبلال، وعمر بن الخطاب»(٤) ثم يذكر الحديث دون ان الإشارة إلى مورده أو ذكر سنده بل وفي احيان كثيرة يذكر الحديث دون أن يشير إلى المورد أو الجهة التي نقل عنه الحديث كقوله: "واعطى ﷺ لعجوز قصعة فيها عسل...» الحديث<sup>(ه)</sup> أو قوله: «وشكا إليه الجيش في بعض غزواته (ﷺ...)»<sup>(١)</sup> اما روايته عن أهل البيت فيسندها إلى الأئمة عَلَيْتُ دون الإشارة إلى السند قوله: «قال الصادق عَلِيكُلاً»(٧): و«قال جابر»(٨) وربما يذكر الإمام بصورة مباشرة نحو قوله: «الباقر»(٩) أو (أبو عبدالله عليه الله أو «الحسن العسكري»(١١)، وإذا ما شك في الحديث أو جهة سنده يقول: «وقيل للباقر ﷺ (۱۲) وربما يسندها إلى إمامين كقوله:

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۱۸.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٨٣.

<sup>(</sup>١) م. ن، ج١، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٧) م. ن، ج١، ص ١٦٣، ١٦٧.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۱، ص ۱۶۸.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج١، ص ١٩٠، ج٥، ص٣٥.

<sup>(</sup>۱۰)م. ن، ج۱، ص ۳۵۷.

<sup>(</sup>١١)م. ن، ج١، ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>۱۲) م. ن، ج۱، ص ٤٩٥.

«الباقر والصادق»(١)، وربما يذكر الحديث لأهل البيت كقوله: «وروئ أهل البيت (٢٠). وعلى ما يبدو فان ابن شهرآشوب اعتمد طريقين في السند فرواية بسندها إلى النبي ﷺ عن طريق السند من غير الأئمة ﷺ نحو ما روي عن ابن مسعود (٣٢هـ/ ٦٥٢م)<sup>(٣)</sup> أو أبي سعيد الخدري (٦٣ ويقال ۲۵هـ. . . / ۲۸۲ – ۲۸۶م)<sup>(٤)</sup> اوابن عباس (ت۲۸هـ/ ۲۸۷م)<sup>(۵)</sup> أو سعيد بن جبير (ت٩٤هـ/ ٧١٢م)<sup>(٦)</sup>؛ الآخر ما روي عن الأثمة ويسميه (الآباء على الأبناء) ويتميز الطريق الاول بباب ما روي عن النبي عليه الله وهو يعتمد على كتاب الكفاية للخزار أبو القاسم على بن محمد بن علي القمي (من أعلام القرن الثالث الهجري)، بقول: «فكفاك كتاب الكفاية في النصوص عن الخزار القمي نزيل الريّ، وذلك انه روى مائة وخمساً وخمسين خبراً من طرق كثيرة من جهة أصحاب النبي على مثل ابن عباس...»(^). بيد انه لم يعد هذا الكتاب ضمن موارده التي ذكرها في مقدمة كتاب المناقب إلا انه أشار إليه بالمتن مع عدد من الموارد التي اكتفى بذكر اسماءها دون التعريف باسم المؤلف كما هو الحال بكتاب (الإمن والمحن) أو يشير إلى لقب المؤلف دون اسمه أو اسم كتابه كقوله «كتاب الشيرازي»(٩) وربما

<sup>(</sup>۱) م، ن، ج۱، ص ص ۲۰۸، ۲۰۹.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۸٦٧.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ص ٤٢٠ - ٥٠١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٥٠٩.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ص ١٨٧، ١٨٨، ٣١٨، ٣١٩، ٤٠٤، ٤٢٠، ٤٥٠، ٥٤٠، ٣٦٥.

٦) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج۱، ص ص ۲۳۸ – ۲۳۹.

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۱، ص ص ۲۳۸ – ۲۳۹.

<sup>(\*)</sup> ذكر نسب مؤلف هذا الكتاب ونعته بالصفواني. ينظر، م. ن، ص ص ص ٤٩٥ – ٥٦٦.

<sup>(</sup>٩) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٦٩٥.

يذكر لقب المؤلف مع الاسم الاول للكتاب كقوله: «وفي إبانة الفلكي»(١).

والحقيقة فان ابن شهرآشوب قسم موارده إلى قسمين الأول كما سماه: «أسانيد كتب العامة» والذي قال عنه: «واما طرق العامة فقد صح لنا إسناد . . . » ثم ذكر اسناد البخاري والتي كانت عن أربع طرق الاول: «عن عبدالله محمد بن الفضل الصاعدي الفراوي، وعن أبي عثمان سعيد بن عبدالله العيار الصعلوكي، وعن الخبازي». ثم يذكر طريقة الرابع يقول: الوعن أبي الوقت عبد الاول بن عيسى السجزي . . . المراه ثم ذكر اسناد صحیح مسلم ثم الترمذي ثم مسند أحمد بن حنبل $^{(7)}$ . اما أسانید موارده التي نقلها عن أتمة ومحدثي وعلماء الإمامية فكانت معظمها عن طريق الشيخ الطوسى ؟ يقول في ذلك: «فأما أسانيد أصحابنا فأكثرها عن الشيخ أبي جعفر الطوسي»(٤) اما الطريق الثاني فهو ما نقله عن الشريف الرضي والشريف المرتضى وهي على أربعة طرق؛ الأول عن السيد أبو الصمصام ذي الفقار بن معبد والثاني عن المنتهى والثالث عن الفتال النيسابوري وعن القاضى الحسن الاسترابادي(٥). كذلك أشار إلى أسانيده من الشيخ المفيد والتي كانت عن أبي جعفر وأبي القاسم أبني كميح عن أبيه عن أبي البروج عن (الشيخ)<sup>(٦)</sup>.

وابن شهرآشوب لا يذكر شيوخه بسندهم إلا في روايات قليلة، ففي

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۲۹۲.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٨.

<sup>(</sup>٣) م، ن، ج١، ص ٩.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>۵) م، ن، ج۱، ص ۱۳.

 <sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۱۳. الشيخ: من الألقاب التي أطلقت على الشيخ المفيد. ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ۱٤٧.

اثباته لحديث الإمامة يذكر مورده بسند أبو القاسم الشحامي إلى الرسول على ويقول في موضع آخر «حدثني عبد الرحمن بن زريق الفزاري البغدادي» ولإثبات إمامة الأثمة (الأثني عشر) على يقول: «حدثنا همام بن سلمة» ويقول أيضاً في نفس الموضع: «حدثني أبو سعيد عبد اللطيف الاصفهاني»(١).

وعلى ما يبدو فانه يستخدم الأحاديث النبوية الواردة في صحاح أهل السنة ومقارنتها مع الروايات والاخبار التي ينقلها علماء أهل البيت لاثبات الحجة ولتوثيق الحديث واثبات الرواية وهذه منقبة تحسب إلى دقته في عمله حيث يقول في ذلك: «إذا اتفق المتضادات في النقل على خير فالخير حاكم عليهم»(٢). فنقل الحديث بتوافق النص والمحتوى مع اختلاف الموارد والمصادر يثبت الحجة وهو جزء من الهدف الذي حدده لهذا الكتاب، والمتمثل بذكر فضائل أهل البيت وفق ما أتفق عليه المسلمون بمختلف مذاهبهم (٣).

ومما يؤاخذ على ابن شهرآشوب انه لم يذكر لنا في أحيان كثيرة مصادر الأحاديث التي نقلها، وإنما جاءت عائمة غير محددة وانه استقاها في الأعم الأغلب من الكتب التي ذكرها في مناقب آل أبي طالب، وكان يستخدم لذلك عدة ألفاظ وعبارات نحو:

«وقد روى الناس»(٤) أو «العامة والخاصة»(٥) أو «روى جماعة من

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۲۳۷.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٨.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ١٢٣٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ٥٧٦.

الثقات»(۱) أو «روى الثقات»(۲) أو قوله «رجل من بني حنيفة»(۳) أو قوله: «روى علماء واسط»(٤). وفي أحيان يذكر اسم الشيخ دون ذكر نسبة أو كنيته أو اسم كتابه كقوله: «عن ياسر»(٥) أو «قال عمران»(٦).

أو "قال صباح" (٧) فيكون الاسم غير واضح، وقد يذكر نسيب الشيخ وربما يجمع بين نسبه ولقبه أو يشير إلى لقبه وهو يقصد شيخ واحد كما هو الحال بالنسبة للفتال النيسابوري فهو مرة يقول: "عن الفتال» (٨) ويقول في أحيان عن الفتال النيسابوري أو (٩): "عن النيسابوري» (١٠).

وعلى الرغم من ان ابن شهرآشوب لم يضع كتاباً منفصلاً في علم الحديث إلا ان مناقب آل أبي طالب لا تخلوا من فصول ضمت أحاديث لا تختلف عن تلك التي تناولها المحدثون في الصحاح وأصولهم في علم الحديث.

كما ان بعض ممن ترجموا له عدوه من المحدثين فابن حجر العسقلاني يقول عنه (١١): «اشتغل بالحديث ولقي الرجال ثم تفقه وبلغ النهاية..» وهو

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ٦٣٣.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ٤١١.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ٥٥٤.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج١، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ١٢١٢.

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۱۲۱۲.

<sup>(</sup>٧) م. ن، ج١، ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٨) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٩) م ن، ج١، ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>۱۱) م. ن، ج۱، ص ۱۲۷۱.

<sup>(</sup>١١) لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠.

نفس ما قاله الداوؤدي في طبقات المفسرين<sup>(۱)</sup>. وعده الحر العاملي من المحدثين<sup>(۲)</sup> ولعل ابن شهرآشوب وضع كتاباً اختص بالحديث لم يقع في أيدينا أو ان بعض من كتبه والتي لا نعرف عنها إلا عناوينها كانت مختصة في هذا المجال.



<sup>(</sup>١) طبقات المفسرين، ج٢، ص ٥٣٨.

<sup>(</sup>٢) أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٥.

#### جه - مواضيع أخرى

# ١ - نظام الدولة في عصر الرسول ﷺ:

تناول ابن شهرآشوب نظام الدولة في عهد الرسول والوظائف التي أنبطت بأصحابه والمهام التي تولاها كبارهم ومنها الكتابة، التي تعد أميز إلهام في عصره، فذكر ان كتاب الرسول ثلاث. كتاب الوحي، وكتاب إلى الملوك، وكتاب الصدقات<sup>(۱)</sup> وهو ما يعني ان هناك توزيع مهام بين كتاب الرسول فالاقتصادية يمثلها كاتب الصدقات أما السياسية فيمثلها كاتب الملوك والدينية كتاب الوحي.

كذلك يذكر بعض مهام أصحابه فمنهم من عمل مؤذن وهم غير واحد حيث يورد اسماء عمر بن أم مكتوم وأسم أبيه قيس (كان حيا سنة ١٥هـ/ ١٣٦م)، وزيد بن الحارث (ت٨هـ/ ١٦٩م) (٢). ينتقل بعد ذلك إلى ذكر اسماء حرسه الذين تولوا مرافقته في غزواته فيذكرهم على النحو التالي: اسعد بن معاذ الاشهلي الانصاري (ت٥هـ/ ١٦٦م) حرسه في بدر...، وبالخندق الزبير بن العوام ت٦٥٦م...» (٣).

اما عماله ﷺ على القبائل والمدن فيحصيهم بتسعة عشر عامل(٤) غير

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣١.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۱۳۱.

<sup>﴿ (</sup>٤) م. ن، ج١، ص ١٣١.

ان ابن شهرآشوب ورغم هذه الفائدة التاريخية لا يذكر موارده وربما يشيرً إشارات بسيطة إليها نحو عن «مجاهد»<sup>(١)</sup> أو قوله «مبسوط الطوسي»<sup>(٢)</sup>.

# ٢ - الأنساب في كتاب المناقب:

اعتنى ابن شهرآشوب بالانساب في كتابه مناقب آل أبي طالب مبتلأ بذكر نسب رسول الله على مع ايضاح الأسماء والألقاب التي لقب بها أباء أو أجداد الرسول في فيقول: "وعبد المطلب اسمه شبيه الحمد لبياض في شعره" ، ويقول عن هشام جد الرسول في: "سمي بذلك لأنه هشم الثريد للناس في أيام الغلاء وهو عمر بن عبد مناف" ثم يذكر أسباب تسمية قصي بهذا الاسم فيقول: "أقصي عن دار قومه لأنه حمل من مكة في صغره إلى بلاد ازد شنوءه فسمي قصياً ويقول: "ويلقب بالمجمع لأنه جمع قبائل قريش بعدما كانوا في الجبال والشعاب بينهم المنازل بالبطحاء "(ف).

ويعتقد ابن شهرآشوب أن بعض الأنساب يشوبها الشك، فليس من المعقول ان تحفظ الانساب إلى أدم أو غيره من الأنبياء. ويعلل ذلك بقول الرسول على: «اذا بلغ نسبي إلى عدنان فامسكوا» (٦) ثم يورد حديث آخر للرسول على: «وَقُرُونًا بَيْنَ للرسول على: «وَقُرُونًا بَيْنَ بعد ذلك يذكر قوله تعالى: ﴿وَقُرُونًا بَيْنَ للرسول كَيْنِكُ ﴿ النسابون ﴿ وَقُرُونًا بَيْنَ السريف يورد كَيْنِكُ ﴿ الله السريف يورد كَيْنِكُ ﴾ (٨). ولايضاح معنى الآية القرآنية أو الحديث الشريف يورد

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج١، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج۱، ص ص ۱۲۶ - ۱۲۰.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج١، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>V) م. ن، ج۱، ص ۱۲۵.

<sup>(</sup>A) سورة، الفرقان، الآية: ٣٨.

نصاً للقاضي عبد الجبار بن أحمد (ت١٥٥هـ/١٠٢٩م) حول الانساب والذي يقول فيه: «المراد بذلك ان اتصال الانساب غير معلوم فلا يخلوا أما أن يكون كاذباً أو في حكم الكاذب»(١) غير انه ينقل نصاً عن أم سلمة يصل نسب الرسول على فيه إلى إبراهيم على ثم يقول: «وقال ابن عباس: عدنان بن اد ابن ادد... بن شيت وهو هبة الله بن آدم»(٢).

اما أمه فهي: «آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة...» ثم يقول: «ويقال انه ينسب إلى آدم بتسعة وأربعين أباً»<sup>(٣)</sup>.

بعد ذلك يذكر ابناء عبد المطلب وهم عشر بنين ثم يقول: «وأعقب منهم البنون أربعة: أبو طالب، وعباس، والحارث، وأبو لهب»(٤) كذلك يذكر أزواج الرسول على (٥) وأولاده(٢).

ويخصص باباً بكل إمام من الأئمة يذكر فيه نسبه وأسم أمه وأولاده، ومن ذلك ذكره نسب الإمام علي عليه حيث يقول: «أبوه: أبو طالب بن عبد المطلب بن هاشم وأمه: فاطمة بنت أسد بن هاشم» ثم يقول: «وإخوته: طالب وعقيل وجعفر وعلي أصغرهم وكل واحد منهم أكبر من أخيه بعشر سنين» ويذكر ابناء أبو طالب وأعقبهم فيقول: «واسلموا كلهم، واعقبوا إلا طالب فإنه اسلم ولم يعقب» (٧)، ثم يذكر أولاد علي عليه المناه الله والم يعقب» أنه يذكر أولاد على المناه الله والم يعقب» (١٠) أنه يذكر أولاد على المناه الله والم يعقب» (١٠) أنه يذكر أولاد على المناه الله والم يعقب» (١٠) أنه الله والله على المناه ولم يعقب (١٠) أنه الله والله على المناه ولم يعقب (١٠) أنه الله والله على المناه ولم يعقب (١٠) أنه الله والله والل

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج١، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۱۲۲.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج١، ص ١٢٩.

<sup>[(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۱۳۰.

<sup>﴿(</sup>٧) م. ن، ج٤، ص ٨٤٨.

وأزواجه؛ ويشير في ذلك إلى مورده بقوله: «ذكر النسابة العمري في الشافي وصاحب الأنوار»(١).

وذكر أولاد الإمام الحسن بن علي القلاد فقد ذكر أولاده (٢) ثم قاله الوالمعقبون من أولاده اثنان: زيد بن الحسن، والحسن بن الحسن، العد ذلك يذكر أسماء أولاد الإمام الحسين بن علي القلاد ويقول: "وأعقبا الحسين القلاد من ابن واحد وهو زين العابدين (٤). بعد ذلك يذكر نسبا الإمام محمد الباقر وأسماء أولاده ومن أعقب منهم مع ذكره لأسما زوجاته وبناته (٥) ويستمر في ذكر أنساب باقي مع ذكره لعقبهم وأسما زوجاتهم وينتهي إلى الإمام الحسن بن علي بن محمد الإمام الحادي عشر (الحسن العسكري) الله وهو والد الإمام المهدي (عج) حيث يقول: "وولده: القائم (عجل الله فرجه) لا غير (٢). وعليه يكون ابن شهرآشوب قد خص ذكره لأنساب آل أبي طالب مع تناوله باقي أنساب قريش من بني هاشم في ذكره لهاشم أو اثناء حديثه على قصى بن كلاب.

## ٣ - قضاء الإمام على عَلِيَنَا :

خصص ابن شهرآشوب باباً لقضاء أمير المؤمنين عليه سماه: «باب قضاء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب»، قال عنه: «اعلم ان أحكامه على

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج٤، ص ٩٥٠. النسابه العمري: هو نجم الدين أبو الحسن علي بن أبي الغنائم ينتهي نسبه إلى عمر الاطرف بن الإمام علي صاحب (المجذى، والشافي) وكلها بالانساب كان حياً سنة ٤٤٣هـ/ ١٠٥١م بنظر: ابن عنبه، عمدة الطالب، المحقق، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ٩٥١.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٤، ص ٩٨٩.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٤، ص ١٠٦٦.

<sup>(</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ١٠٩٥.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج٤، ص ١٢٦٨.

خمسة أوجه: في زمن النبي في وزمن أبي بكر، وزمن عمر، وزمن عمر، وزمن عثمان، وفي زمانه أي الإمام علي الله الله الإمام على الإمام على الإمام على الإمام على الله الرسول في كان يأنس بقضاء الإمام على الله البيت من يقضي على سنن في ذلك: «الحمد لله الذي جعل فينا أهل البيت من يقضي على سنن داود» (٢) وينقل في موضع آخر من مناقبه ان الإمام على (قضى في عهد رسول الله (فقال: «الحمد لله الذي جعل الحكمة فينا أهل البيت (٣).

ثم خصص فصل سماه «في قضاياه في عهد أبي بكر» ووفقاً لرواية ابن شهرآشوب فان الإمام على عليه كان يقضي للمسلمين مع وجود الخليفة بل تترك له الحرية المطلقة في القضاء ويكون حكمه نافذاً على الجميع. وربما ينتظر الخليفة وصول الإمام للنظر في حكم ما وقد يصدر الخليفة الحكم ويؤجل التنفيذ لحين وصول الإمام علي عليه . ووفقاً لرواية ابن شهرآشوب ان رجلاً شرب الخمر ولا يعلم بتحريمه وان الخليفة أرسل إلى على يسأله الحكم (3).

وفي خلافة عمر بن الخطاب تطايع لم يتغير شيء فكان الإمام علي يقضي بعلم الخليفة تطايع بل ان الخليفة لا يبت في القضايا المهمة إلا بمحضره ووجوده وهو ينقل حديث عمر بن الخطاب تطايع : «لا عشت في أمة لست فيها يا أبا الحسن»(٥). ثم خصص فصلاً عن قضاء الإمام في

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۲، ص ٥٦١.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٢، ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٢، ص ٦٤ه.

<sup>﴿ ﴿ })</sup> مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص ٥٦٤.

<sup>🥻 (</sup>۵) م. ن، ج۲، ص ۲۹ه.

خلافة عثمان تعلي الله وخلال نقله لأخبار القضاء في عصر الخلفاء الثلاث لم يشير إلى موارده بل يكتفي بالقول عن العامة والخاصة وفي أحيان قليلة يشير إلى بعض موارده (٢) وبعد ان ترأس الدولة الإسلامية ولى شريح بن الحارث بن قيس (ت٨٨ هو وقيل ٨١ / ٧٠٥ – ٧٠١م) مهمة القضاء في الدولة غير انه وفي أحيان كثيرة كان يبين النصوص الشرعية لشريح رغم عدم تدخله بالقضاء، وما ينقله ابن شهرآشوب بهذا الخصوص إن أمير المؤمنين رأى شاباً يبكي فسأل علي عنه فقال: إن أبي سافر مع هؤلاء فلم يرجع حين رجعوا وكان ذا مال عظيم فرفعتهم إلى شريح فحكم علي؟ فقال الإمام على علي الشريح أن يستقصي في الاستكشاف عن خبر الرجل ولا يقتصر على طلب البينة (٣).

ووفق رواية ابن شهرآشوب ان معاوية بن أبي سفيان كان يسأله في بعض أحكام القضاء (٤). ثم يختم قضاء الإمام بقوله عَلَيَــُـُلا: «سلوني قبل أن تفقدوني» في خطبة إلى أهل البصرة (٥).

#### ٤ - المساجد والمراقد المقدسة:

من الفوائد التاريخية المهمة التي ينفرد بها ابن شهرآشوب هو احصائه للمساجد والمراقد المقدسة والتي كانت مشيدة في عصره حيث يقول في ذلك: "ووجدنا أهل البيت عَلَيْتِكُمْ امتلات اقطار الأرض بآثارهم وبنوا

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۲، ص ۵۷۱.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۲، ص ۲۸، ۹۲۹، ۵۷۰، ۵۷۱، ۵۷۱.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٢، ص ٥٨٣.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ج٢، ص ص ٨٣، ٥٨٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٢، ص ٨٩٥.

المشاهد والمساجد باسمائهم، واتفق سكان الأمصار من إجلال مشاهدهم. . . » (۱) ثم يقول: «هذا أمير المؤمنين عليه أكبر شاهد اليوم مسجد ولد في الكعبة وربي في دار خديجة وهي اليوم مسجد ومصلاهم عند باب مولد النبي في شعب بني هاشم» وعلى ما يبدو فان مواضع ولادة الإمام علي عليه ودار السيدة خديجة الكبرى تعليه قد اتخذت مسجداً في القرن السادس.

أما المواضع التي اتخذت مسجداً والتي زارها أمير المؤمنين علي علي المناقب وكانت موجودة في عصر ابن شهرآشوب حيث ذكرها بكتاب المناقب فهي: «موضع بيعة الغدير، وموضع سكونه في صفين، ومسجد براثا في بغداد، ومسجد الشمس في الحلة ومسجد الجمجمة في بابل ومسجد السوط في بغداد.. ومسجد الكف في الكوفة»(٢). كما انه ذكر مساجد في الموصل وتكريت وسامراء لم يذكر اسمائها أو يحدد أماكنها الدقيقة.

ومن المشاهد التي ذكرها أيضاً مشهد السكة والذي يحدد موضعه عند النيل، ومشهد الفرج عند المدائن. كما انه اعطى أسماء لبعض المشاهد أو المساجد لم يجد الباحث لها أثر في المصادر التي بين يديه نحو مسجد النار والفرج، ومسجد الذئب عند الفرات.

وعلى الرغم من ان ابن شهراًشوب لم يشر إلى سنده خلال ذكره الأسماء المشاهد والمساجد وربما تكون هذه المساجد من مشاهداته سيما وان معظم المدن التي توجد بها هذه المساجد هي من الأماكن والمدن التي

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۲، ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ج٢، ص ص ٣٦٤ – ٤٣٧.

زارها دون أن يعطي إشارة هنا إلى زياراته تلك الاماكن، بيد ان المدن التي تضم هذه المساجد مثل المدائن، والكوفة، والحلة، وبابل، وتكريت والموصل، وحلب وهي طريقه الذي سلكه خلال رحلته العلمية (١).



<sup>(</sup>١) ينظر: الفصل الثاني، الاطروحة، رحلاته، ص.

### د - ابن شهرآشوب وموارده في الشعر

## ۱ - ابن شهرآشوب شاعر:

يعد ابن شهرآشوب من الشعراء البلغاء المجيدين وهي صفة اتفقت عليها معظم المصادر (1) ، بيد ان هذه المصادر لم تصنفه ضمن الشعراء المكثرين كما ان الذين ترجموا له لم يشيروا إلى ان له ديوان شعر كباقي الشعراء. كذلك فانه لم يشر في ترجمته لنفسه في كتاب معالم العلماء إلى ذلك ولم يذكر ان له ديوان شعري (٢) غير ان الذين ترجموا له عدوه من الشعراء فيصفه الحر العاملي بانه كان: «أديباً شاعراً جامعاً للمحاسن...»(٣) ، اما التفريشي فيقول عنه: «كان شاعراً بليغاً منشئاً»(٤) والأعم الأغلب ممن ذكروا الرجل جعلوه في عداد الشعراء، غير انه مقل فلم تتجاوز الأبيات التي ذكرها غير ثمانية وعشرين بيت أطولها قصيدة من أحد عشر بيت يقول في مطلعها (٥).

<sup>(</sup>۱) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٥؛ التفريشي، نقد الرجال، ج٤، ص ٢٧٦؛ الاردبيلي، محمد بن علي الفروي، جامع الرواة وازاحة الاشتباهات عن الطرق والاسناد، مج٢، ص ١٥٥؛ الماقاني، تنقيح المقال، طبعة حجرية، ص ١٥٧؛ السيد الخوتي، معجم رجال الحديث، ج١٧، ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) معالم العلماء، ص ص ١٨٠ - ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، أمل الأمل، قم ٢، ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) التفريشي، نقد الرجال، ج١، ص ٢٧٦.

<sup>﴾ (</sup>٥) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٢٦٣.

الا أن خير الناس بعد نبينا به قام للدين الحنيف عموده ومن بعده سبطا محمد

على ولى الله وابن المهذب وصار رفيعاً ذا رواق مطنب وريحانتاه من أطائب طيب

وهي قصيدة مدح بها آل البيت المنتظم ، وشعره منصب على مدح آل بيت النبي سلام الله عليهم ، على ان ابن شهرآشوب استخدم بعض المفردات التي يستشف من خلالها ان عائدية القصيدة له كقوله: (ولنا)(۱) أو (ونقول)(۲) ، أو يقول (قال المؤلف)(۳) وكذلك استخدم عبارة (وقلت أنا)(٤) أو يقول: (القول للمؤلف)(٥) وقد يستشهد بيت أو بيتين من الشعر أو أكثر متى ما تطلب ذلك . ولعل كتاب مناقب آل أبي طالب هو الوحيد الذي احتوى على قصائده فلم يسجل أي من الأبيات الشعرية في باقي كتبه المتداولة كما ان بعض الأبيات الشعرية التي وردت في المناقب ربما هي من شعره رغم عدم تصريحه بذلك إلا انه لم ينسبها إلى أي من الشعراء كما فعل مع باقي القصائد والأدبيات حيث بلغ عدد هذه الأبيات احدى وثلاثون بيتاً توزعت على الأجزاء الأربعة التي تؤلف كتاب المناقب (\*\*).

ومع ان ابن شهرآشوب ترجم لأكثر من واحد وثمانيين شاعراً ممن

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٢٦٣، ٢٦٦.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ج۱، ص ۸۹۰.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ج٣، ص ٩٥٨، ج٤، ص١٠٤٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٣، ص ٢٥٩، ٦٦٠

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٣، ص ١٢٣٣.

<sup>(\*)</sup> لم ينسب ابن شهرآشوب هذه الأبيات لنفسه كما انه لم ينسبها لغيره ويستشف من طريقه في المدح ان عائديتا له وقد وردت في مواضع من كتابه مناقب آل أبي طالب. ينظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٢١٢، ٢١٤، ٢٣٠، ٣٦٠، ج٢، ص ٣٦٨، ٣٦٩، ج٣، ص ٣٦٨.

مدح أهل البيت فانه لم يشر إلى نفسه كاحد هؤلاء باعتباره مقل لا يلحق بأصحاب القصائد الطويلة في هذا الباب. ومعضم قصائد ابن شهرآشوب كرست لمدح آل البيت نحو قوله (١):

انظرونا نقتبس من نورکم انظروا طولاً إلى مأموركم يا أمير المؤمنين المرتضى قد طلبنا فضلكم قبل النوى

### ٢ - موارده في الشعر:

نقل ابن شهرآشوب في مصفنه (مناقب آل أبي طالب) كثيراً من النصوص الشعرية لعدد من الشعراء، مما جعل الكتاب خليطاً من التاريخ، والحديث، والأدب، بل ان الطابع الأدبي يغلب في بعض أجزائه بيد انه لم يشر إلى الكتب أو الدواوين التي أخذ عنها القصائد، ويكتفي بذكر اسم الشاعر وربما اشار في أحيان قليلة إلى مصادر شعره (\*).

كما ان معظم القصائد التي ذكرها في المناقب عبارة عن مدائح للرسول وأهل بيته الأطهار ومواقفهم التاريخية، وهي قصائد لشعراء كبار عدد من شعراء أهل البيت والذين عرفوا بمدحهم للرسول على ان اختياره للقصائد كان متبايناً فقد نقل للسيد الحميري إسماعيل بن محمد (ت١٧٩ه/ ٧٩٥م) الكثير من قصائده (\*\*\*) كذلك الحال بالنسبة للصاحب بن

<sup>(</sup>۱) مناقب آل أبي طالب، ج٣، ص ص ٢٥٩ - ٦٦٠.

 <sup>(\*)</sup> نقل أحد الابيات للامام علي بن أبي طالب من كتاب الطبري كما أشار هو إلى ذلك، ينظر:
 م. ن، ج١، ص ١٥٤.

<sup>(\*\*)</sup> عد السيد الحميري من المجاهدين في تصنيف ابن شهرآشوب وقد ذكره في أكثر من سبعة وثلاثون موضع. ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٨٠؛ ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ص (١٠٣، ١٩٢، ١٩٣، ١٩٨، ٢١٧، ٢٢٨، ٢٧٨، ٢٨٠، ٣٢١، ٣٣٠، ٢٨٠، ٣٨٠) =

عبادة أبو القسم إسماعيل بن أبي الحسن الطالقاني (ت ٣٨٥هم/ ٩٩٥) والشريف الرضي (٤٠٤هه/ ١٠١٩م) ومهيار أبو الحسن الديلمي والشريف الرضي (٤٠٤هه/ ١٠١٩م) مع ذكره لبعض قصائد شاعر الرسول حسان ابن ابت (ت ٤٠٤هه/ ١٦٠٩م) مع ذكره لبعض قصائد شاعر الرسول حسان ابن ثابت (ت ٤٠٠هه/ ١٦٠م) مع حين أغفل ذلك مع عديد من الشعراء ولم يذكر لهم سوى أبيات معدودة كما وانه لم يشر إلى شعراء عرفوا بولائهم لأهل البيت أمثال دعبل بن علي بن رزيق الخزاعي (ت ٤٦٤هه/ ١٨٦٩م) الكميت بن زياد أبو المستهل (١٢٦هه ١٤٣٨م) والفرزدق (همام بن غالب أبو فراس (ت ١١هه/ ٢٢٨م)) الا في مواطن قليلة كما أنه اشار غالب أبو فراس (ت ١١هه/ ٢٢٨م)) ونسب بعض الأندلسي (ت ٣٦٢هه الدولة البويهي أم أن هناك الدولة البويهي أم أن هناك شاعراً عرف بهذا الاسم.

وفي ذكره لأبيات قالها أبو طالب حاول ابن شهرآشوب اعطاء الدليل

<sup>=</sup> YYY, YYY, 3YY, 0YY, 0PY, APY, 3+3, 0+3, 0Y0, 030, YYF, PVV, YP·1, FP·1, 0V/1...).

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص (۱۱۱، ۲۲۳، ۱۲۲، ۱۲۰، ۲۰۳، ۲۳۳، ۳۶۰، ۲۱۳، ۱۶۱، ۱۶۱۶) ۸۱۵، ۲۲۵، ۲۲۷، ۲۷۵، ۲۸۸...).

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص (۲۱۰، ۳۲۳، ۳۵۳، ٤٤٤، ٥٤٥، ٢٥٥، ٣٤٤، ١٠٢٤).

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ص (٣٤٢، ٣٥٣، ١١٥٦، ١٢٣٨. . . ).

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص (٥١، ٩٤، ١٧١، ١٧٧، ١٧٧، ١٧٨، ١٧٨، ١٩٩١).

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص (٣٤٦، ٢٢٦٦).

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج٤، ص ١١٥٦.

<sup>(</sup>٧) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص (١٠٢، ١٠٦١).

<sup>(</sup>۸) م. ن، ج۱، ص ۲۰۸.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ج١، ص ٢٥٧.

على اسلامه، فليس من المعقول أن تكون هذه القصائد التي تدعوا إلى توحيد الله ونصرت الرسول على لرجل مشرك كقوله لبنيه وبني هاشم (١).

أوصي بنصر النبي الخير مشهده علياً ابني وعم الخير عباسا وحمزة الاسد المخشي صولته وجعفراً ان تذودوا دونه الباسا وهاشماً كلها أوصي بنصرته ان يأخذوا دون حرب القوم امراسا أو قوله (٢):

ألم تعلموا إنا وجدنا محمداً أليس ابونا هاشم شد ازره أو قوله<sup>(۳)</sup>:

فأمسى ابن عبدالله فينا مصدقاً فلا تحسبونا خاذلين محمداً ستمنعه منا يد هاشمية فلا والذي تنخدي له كل نضوة بميناً صدقنا الله فيها ولم نكن نضارقه حتى نصرع حوله

نبياً كموسى خط في أول الكتب واوصى بنيه بالطعان وبالضرب

على ساخط من قومنا غير متعب لدى غربة منا ولا متقرب مركبها في الناس خير مركب طليح نجلة فالمحصب لتحلف كذباً بالعتيق المحجب وما نال تكذيب النبي المقرب

وعلى ما يبدو فان قصائد ابن شهرآشوب تناولت في أحيان كثيرة جوانب تاريخية مهمة مثل دور الإمام علي علي الله في بدر أو صفين (١) أو

<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۱، ص ۵۱.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ج٣، ص ص ١٩٥ – ١٩٨.

معركة الخندق<sup>(۱)</sup> طبيعة العلاقة بين الأمويين<sup>(۲)</sup> والعلويين أو بين العباسيين والعلويين أو بين العباسيين والعلويين



<sup>(</sup>۱) م. ن، ج۳، ص ص ۷۲۷ – ۷٤۲.

 <sup>(</sup>۲) م. ن، ج۳، ص ص ۲۰۰ - ۷۰۰. ذكر في الجزء الرابع ومن خلال تناوله لقصيدة الفرزدق الامير التي مدح بها الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ( يحضرة الامير هشام بن عبد الملك عندما بعث من قبل الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان (٦٥ - ٨٥٨/ ١٠٦٣ - ١٠٦٣).

<sup>(\*)</sup> تناول ابن شهرآشوب ولاية العهد للامام الرضا من قبل الخليفة العباسي المأمون وما قاله الشعراء ومنهم دعبل، وأبو نؤاس واخرون في مدح هذه المناسبة، ومن الملاحظ ان ابن شهرآشوب لم يشر إلى المورد وإلى السند في معظم القصائد التي ذكرها في فيقول: «وانشد أبو نؤاس». أو (فانشد دعبل). للمزيد، ينظر: م. ن، ج٤، ص ١٣٢٢.

#### الخاتمة

شهد العالم الإسلامي خلال القرن السادس الهجري حالة من الضعف والتشرذم ظهر أثره وبشكل واضح على الحياة العامة فكانت سببأ مهمأ فى دخول قوى جديدة إلى قلب العالم الإسلامي مستغلة حالة الانقسام والضعف التي مربها المسلمون خلال ذلك نجح بعض الامراء في بعث روح الأمل في نفوس المسلمين من خلال قيادتهم لحركة الجهاد ضد الصليبيين وتمكنهم من بناء دولة كان لها دور في توحيد المسلمين لمدة قصيرة. وعلى ما يبدوا فان حالة التشرذم والتفكك التي عانت منها الدولة الإسلامية لم تقف حائلاً في وجه حركة العلم. أو تحد منه فقد أندفعت عملية التقدم الحضاري للعالم الإسلامي إلى امام فنضجت الحركة العلمية وظهرت الكتب الوافية في مختلف أصناف المعرفة. ولعل التنافس القائم بين الدويلات الإسلامية كانت عاملاً مهماً في ازدهار الحركة العلمية فقد سعى ملوك وامراء هذه الدول لكسب ود العلماء والأدباء من خلال توجيه الدعوات إليهم ورعايته مع تقديم العطايا والمنح إليهم فكانت عنصراً مجدداً لازدهار الحركة العلمية واتساع قاعدتها في عموم العالم الإسلامي.

لقد لعبت التغييرات السياسية التي شهدها العاالم الإسلامي خلال القرن السادس دوراً مؤثراً وبشكل كبير على الحياة العلمية؛ فمع عودة مصر اسمياً إلى الخلافة العباسية (السنية) انتشر المذهب الشافعي والعقيدة الاشعرية هناك الأمر الذي اثر في الحياة الفكرية فقد سادة العلوم النقلية

على حساب العلوم العقلية التي اتسمت بقلة رواجها قياساً عما كانت عليه أيام الفاطميين.

وإن نجاح الايوبيين في القضاء على الفاطميين لم يقف حائلاً في وجه الفكر الشيعي الذي بدأ في الانتشار في بلاد فارس وخرسان وأصبحت طبرستان من مراكز التشيع مع استمرار مدرسة الشافعية والتي ظلت مفتوحة خلال القرن السادس الهجري، وبدت مدن مثل الحلة والنجف وقم مراكز علمية مهمة في العالم الإسلامي.

بيد ان مدينة بغداد استمرت محافظة على قدسيتها الروحية والعلمية، واستمر تدفق العلماء عليها من كل حدب حتى ان حواضر العلم التي ظهرت في مدن المشرق الإسلامي ومصر لم تنل منها بل ان الكثير من العلماء كانوا يشدون الرحال إليها للقاء علمائها وسعيأ منهم للتزود بالمعرفة ونشر علومهم ومن هؤلاء العلماء ابن شهرآشوب المازندراني، والذي بدأ رحلته من طبرستان بعد الخلاف الذي وقع بينه وبين اميرها حيث توجه إلى بغداد ماراً بنيسابور واصبهان والري ليستقر في بغداد. والتي مثلت منعطفاً مهماً في حياته العلمية. فإلى بغداد انتهت رحلته في طلب العلم، ومن بغداد بدأت رحلته سعياً لنشر هذا العلم حيث شملت هذه الرحلة مدن الحلة والموصل ثم الاستقرار في مدينة حلب. على ان الباحث قد استعرض مسيرة ابن شهرآشوب العلمية، وابرز انجازاته والتي شملت معظم حقول المعرفة فقد تناول العلوم الدينية من تفسير وفقه وحديث وصنف في وللغة وتاريخ. والحقيقة فان ابن شهرآشوب عالم موسوعي صنف في مختلف فنون المعرفة وحقول العلم.

وكان من ابرز انجازاته وأهمها هو بناءه مدرسة للفكر الإمامي الشيعي

في مدينة حلب حيث عد ما قام به كخطوات الشيخ الطوسي عندما أنشئ مدرسة النجف العلمية. كما انه وضع مصنفات عدة في حقول الابداع الفكري ومن أهمها كتابه (مناقب آل أبي طالب)، الذي يعد من مصادر التاريخ والحديث المهمة عند الإمامية وعلى ما يبدوا ان هذا الكتاب قد صنف في بغداد وفي عصر الخليفة العباسي المقتفي والذي شهد عصرة حالة من الاستقرار النسبى.

وكتاب المناقب يعد من المصادر المهمة في التاريخ والحديث والسيرة فهو كتاب يتناول سيرة الإمام علي والأثمة الاثني عشر من آل علي على غير انه لم يتناول سيرة الإمام المهدي ابن الحسن، وعلى ما يبدو فان هذا الجزء من الكتاب قد سقط، إذ أن ابن شهرآشوب مؤمن بالفكر المهدوي كما انه مؤمن بان الإمام المهدي ابن الحسن العسكري هو القائم المنتظر؛ يقول في اشارة إلى ابناء الحسن العسكري: «وولده القائم عليه لا غير» وقد عالج الباحث هذا الجانب بصورة تفصيلية خلال تناوله لكتاب مناقب آل أبي طالب.

يتناول ابن شهرآشوب في «مناقب آل أبي طالب» بصورة موجزة ومركزة مراكز التثيع في العالم الإسلامي خلال القرن السادس الهجري من خلال حديثة عن أهم المراقد المقدسة والمساجد الخاصة بالشيعة. كما انه يتناول بعض الجوانب التاريخية المهمة نحو طبيعة العلاقة بين الأمويين والعلويين أو بين العباسيين والعلويين وينفرد بالحديث عن طبيعة العلاقة بين العلويين فيما بينهم.

وكباقي المصنفين فان ابن شهرآشوب يتحدث عن أنساب قريش ثم يركز على النسب الهاشمي ثم النسب العلوي ويتحدث عن سيرة الإمام على على الله على المؤرخين في تناول سيرته وما ارتبط بحياته.

لم تقتصر الدراسة على كتاب «المناقب» بل تعدتها إلى أثار ابن شهرآشوب العلمية ومنها كتاب معالم العلماء مع اعطائه نبذة تاريخية عن تطور علم الرجال عند الإمامية بعد ذلك يتطرق لأهمية كتاب معلم العلماء ومكانته بين الاصول الرجالية، غير ان الحديث عن كتاب معلم العلماء يستدعي التوقف أمامه لأنه غطي فترة تاريخية مهمة لم يتناولها أحد من قبل وخاصة الفترة الممتدة من وفاة الشيخ الطوسي حتى نهاية القرن السادس الهجري فقد وردت في هذا الكتاب تراجم لعدد كبير من علماء الشيعة ومصنفاتهم وبذلك يعد هذا الكتاب مع فهرست منتجب الدين من المصادر المهمة التي تتناول سيرة علماء الشيعة خلال القرن القرن الغامس وبداية القرن السادس.

اما كتابه الآخر (متشابه القرآن ومختلفه) فقد تناواته الدراسة بشيء من الايجاز حيث تعرضت لأهمية الكتاب وتاريخ تاليفة وحديث العلماء عنه تاركاً الخوض في تفاصيله الفقهية والعلمية والفلسفية.

ومما يؤاخذ على ابن شهرآشوب عدم اعتناءه بالتسلسل الزمني فذكر حروب الإمام على ومعاركه خلال تناوله لسيرة الرسول الله ثم يتطرق لهذه الحروب خلال تناوله سيرة الإمام على الله وربما يتحدث عن زواج الإمام أو حروبه ثم يتحدث عن مولدة، كما انه لا يعتني كثيراً في تحديد تواريخ الاحداث فمعضم الأخبار التي ينقلها غير مؤرخة بل ينقل الرواية دون اشارته إلى تاريخ وقوعها.

وتلمس الباحث ان ابن شهرآشوب حذا حذو الشيخ الطوسي, في

المصطلحات الرجالية، بيد ان تغطيته لتراجم العلماء الذين جاؤوا بعد الشيخ الطوسي زاد من قيمة الكتاب وجعله من الاصول الرجالية المهمة كما عبر عن ذلك السيد الخوثي في معجمه.

وبذلك يكون كتاب المناقب مع معالم العلماء من الكتب المهمة عند الشيعة الإمامية لاشتماله على الكثير من الحوادث التاريخية كما انه دون مادة متنوعة أظهرت حرصة على استقاء معلوماته من مواردها الاصلية والتي ذكرها في مطلع كتابه.

وعليه فان ابن شهرآشوب قدم إلينا مادة تاريخية مهمة يمكن الاعتماد عليها. كما انه لم ينتق معلوماته من مصدر واحد فقد أخذ موارده من مصادر ومشارب مختلفة. وكان لدراسته الموسوعية أثر كبير في نتاجه المتنوع في مختلف نواحي الفكر فقد أسهم في التفسير واللغة والفقه والتاريخ والحديث وهذا ما يراه من يطلع على اثارة النفيسة التي تركها.



#### المصادر

#### أولًا: المصادر الأوليه:

- القرآن الكريم.
- ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم الشيباني (ت ٦٣٠هـ/ ١٢٣٢م).
  - ١ الكامل في التاريخ، ١٣ جزءاً (بيروت، دار صادر، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م).
- الأربلي، شرف الدين أبو البركات المبارك بن أحمد اللخمي الأربلي (ت ٦٣٧هـ/ ١٢٣٩م).
- ٢ تاريخ أربل المسمى (نباهة البلد الخامل بمن ورده من الاماثل)، تحقيق: سامي
   بن خماس الصقار، (بيروت، المركز العربي للطباعة والنشر، ١٩٨٠).
  - الاردبيلي، محمد بن علي الغروي الحاثري (ت١٠١١هـ/ ١٦٨٩م).
- ٣ جامع الرواة وازاحة الاشتباهات عن الطرق والاسناد، (طهران، شركت سهام جاب زكين، ١٣٣٤هـ).
  - الأسنوي، جمال الدين عبد الرحيم بن الحسين (ت ٧٧٧هـ/ ١٣٧٠م).
  - ٤ طبقات الشافعية، تحقيق: عبدالله الجبوري (بغداد، مطبعة الارشاد، ١٩٧١).
    - ابن اسفنديار: بهاء الدين محمد بن حسين (٦١٣ه/ ١٢١٦م)
- ٥ تاريخ طبرستان، ترجمة: أحمد محمد نادر، ١، (القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٢م).
  - الاصطخري، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي (٣٤١هـ/ ٩٥٢م).
    - ٦ مسالك الممالك، (ليدن، مطبعة بريل، ١٩٣٧).
  - الاصفهاني، عماد الدين محمد بن محمد بن حامد الكاتب (ت ١٢٠٠هـ/ ١٢٠٠م).
- ٧ تاريخ دولة آل سلجوق، قدم له: يحيى مراد، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية،
   ٢٠٠٤).

- ٨ البرق الشامي الجزء الثاني، تحقيق: مصطفى الجبالي، ط١، (عمان، مؤسسة عبلة المجيد شومان، ١٩٨٧).
- الاصفهاني، أبو الفرج، علي بن الحسين بن محمد بن أحمد الأموي، (ت٥٦٦ها ٩٦٦م).
- ٩ مقاتل الطالبين، قدم له: كاظم المظفر، (النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية، ١٣٨٥ه/ ١٩٦٥م).
  - ابن البطريق، يحيى بن الحسن (ت ٦٠٠ه/ ١٢٠٣م).
  - ١٠ خصائص وحي المبين في مناقب أمير المؤمنين، طباعة حجرية، ١٣١١هـ.
- الباخرزي، أبو الحسن علي بن الحسن بن علي بن أبي الطيب السخني الشافعي (ت٢٦٧ه/ ١٠٧٤م).
- ١١ دمية القصر وعصر أهل العصر، تحقيق: سامي مكي العاني، ط١، (بغداد، مطبعة العاني، ١٩٧١م ١٣٩١هـ).
  - البلاذري، أبو الحسن أحمد بن يحيى بن جابر البغدادي، (ت٢٧٩هـ/ ٨٩٢م).
- ۱۲ فتوح البلدان، مراجعة التعليق: رضوان محمد رضوان، (بيروت، دار الكتب العلمية، ۱۳۹۸هـ ۱۹۷۸م).
  - البيهقي، أبو الفضل محمد بن حسين (ت ١٠٧٧هـ/١٠٧٧م).
- ١٣ تاريخ بيهق، ترجمه إلى العربية: يحيى الخشاب، صادق نشأت، (القاهرة،
   مكتبة الانجلو المصرية، دار الطباعة الحديثة ١٣٧٦هـ ١٩٥٦م).
  - ابن تغر بردي، جمال الدين أبو المحاسن يوسف (ت ١٤٦٩هـ/١٤٦٩م).
- ١٤ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، (القاهرة، دار الكتب المصرية، ٣٥٥هـ ١٩٣٦م).
  - التفريشي، مصطفى بن الحسين الحسيني (ت ١٠١٥هـ/١٦٠٦م).
  - ١٥ نقد الرجال، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، ١٤١٨هـ).
    - ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، (ت ٩٩٥هـ/ ١٢٠٠م).
- 17 المنتظم في تاريخ الملوك والامم، ط١ (حيدر اباد، الدكن، دائرة المعارف العثمانية، ١٣٥٨).

- حاجى خليفة، مصطفى بن عبدالله القسطنطيني (ت ١٠١٧هـ/١٦٠٧م).
- ١٧ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، جزءان، ط٣، (طهران، المطبعة الاسلامة ١٩٦٧).
  - ابن حجر، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني (ت ٧٧٣ه/ ١٣٧٢م).
- ۱۸ لسان الميزان (حيدر اباد، الدكن: مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية،
   ۱۳۳۱هـ).
  - الحر العاملي، محمد بن الحسن بن علي (ت ١١٠٤ه/ ١٦٩٢م).
  - ١٩ أمل الأمل، ج٢، ط١، (النجف، مطبعة الاديب، ١٣٨٥).
  - الحنبلي، عز الدين أبو البركات أحمد بن إبراهيم بن نصر الله (ت ٨٧٦هـ/ ١٤٧١م).
- ٢٠ شفاء القلوب في مناقب بني أيوب، تحقيق ناظم رشيد (بغداد، دار الحرية للطباعة والنشر، ١٩٨٠م).
  - ابن خرداذبه، أبو القاسم عبيد الله بن عبدالله (ت ٣٠٠هـ/ ٩١٢م).
    - ٢١ المسالك والممالك، (ليدن، مطبعة بريل، ١٨٨٩م).
    - ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد (ت ۸۰۸هـ/ ۱٤۰٥م).
- ۲۲ مقدمة ابن خلدون، حققها وعلق عليها: على عبد الواحد وافي، ط۱،
   (القاهرة، مطبعة لجنة البيان العربي، ١٣٨٤ ١٩٦٥م).
- ابن خلكان، شمس الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن أبي بكر، (ت ٦٨١هـ/ ١٢٨٢م).
- ۲۳ وفيات الأعيان وإنباء ابناء الزمان، تقديم :محمد عبد الرحمن المرعشي، ط١،
   (بيروت، دار أحياء التراث العربي، ١٤١٧ه/١٩٩٧).
  - ابن داود الحلي، تقي الدين الحسن بن علي (ت ٧٤٠هـ/ ١٣٣٩م).
  - ٢٤ رجال ابن داود، (النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية، ١٣٩٢هـ / ١٩٧٢م).
    - الداؤودي، شمس الدين محمد بن علي بن أحمد (ت ٩٤٥هـ/ ١٥٣٨م).
    - ٢٥ طبقات المفسرين، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٥٠٣هـ/ ١٩٨٣م).

- الذهبي، شمس اللين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، (٧٤٨هـ
   ١٣٤٧م).
- ٢٦ تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والاعلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري
   (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٢٣٠٢٠٠٣).
- ٢٧ تذكرة الحفاظ، ط٢، (حيدر أباد الدكن،مطبعة دائرة المعارف العثمانية، ١٣٧٦هـ/١٩٥٧م)، ج١، ص٥.
- الرافعي، أبو القاسم عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم القزويني (ت ٦٢٣ه/ ١٢٢٦م).
- ٢٨ التدوين في أخبار قزوين، ج٤، تحقيق: عزيز الله العطاردي، (بيروت، دار الكتبة العلمية، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م).
  - ابن رسته، ابو علي عمر(ت٢٩٠هـ/ ٩٠٢)
  - ٢٩ الاعلاق النفيسه، (بريل، ليدن، ١٨٩١)
  - السبكي، أبو نصر عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (ت ١٣٧٠ه/ ١٣٧٠م).
- ٣٠ طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو ومحمود محمد الطناحي، ط٢، (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ١٣٨٣هـ/ ١٩٦٤م).
  - السمعاني، أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التمي (ت٦٢٥هـ/ ١١٦٦م).
- ٣١ الانساب، وضع حواشيه: محمد عبد القادر عطا، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م).
  - السهمي، أبو القاسم حمزة بن يوسف بن إبراهيم (ت ٤٣٧هـ/ ١٠٣٥م).
- ٣٢ تاريخ جرجان، قرأهُ وضبط نصه: يحى مراد، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م).
- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري (ت ١٥٠٥هـ/ ١٥٠٥م).
- ٣٣ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ط١، (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ١٩٦٤).
- ٣٤ تاريخ الخلفاء امراء المؤمنين القائمين بأمر الأثمة، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، ط٢، (القاهرة، مطبعة السعادة، ١٣٧١هـ/ ١٩٥٢م).

- أبو شامة، شهاب الدين أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي (ت ١٦٦٥هـ/ ١٢٦٦م).
- ٣٥ الروضتين في أخبار الدولتين النورية ولاصلاحية، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ/٢٠٠٢م).
  - ابن شهرآشوب، محمد بن علي (ت ٥٨٨هـ/ ١١٩٢م).
  - ٣٦ متشابه القرآن ومختلفه، (طهران، شركة سامي طبع كتاب، ١٣٢٨هـ).
  - ٣٧ معالم العلماء، (النجف، منشورات المطبعة الحيدرية، ١٣٨٠هـ/ ١٩٦١م).
    - ٣٨ مناقب آل أبي طالب، ط١، (بيروت، دار المرتضى، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م).
  - الشهرستاني، أبي الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت ٤٨هم/ ١١٥٣م).
- ٣٩ الملل والنحل، تحقيق: أبي محمد محمد فريد، (القاهرة، المكتبة التوفيقية بلا ت).
- الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابوي القمي (ت ٣٨١هـ/ ٩٩١م).
- ٤٠ من لا يحضره الفقيه، تحقيق: حسن الموسوي الخرساني، ط٤، النجف، مطبعة النجف، مطبعة
  - الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤ه/ ١٣٦٢م).
- 13 الوافي بالوفيات، باعتناء: سن ديلا ربنغ، (دمشق، المطبعة الهاشمية، ١٩٥٩).
  - الصولي، أبو بكر محمد بن يحيى (ت ٣٣٥هـ/ ٩٣٩م).
- ٤٢ أخبار الراضي بالله والمتقي لله من كتاب الاوراق، عني بنشره: ج. هيورث.
   دنُ، ط٢، (بيروت، دار المسيرة، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م).
  - الطبرسي، أحمد بن علي بن أبي طالب (ت٥٦٠هـ/١١٦٤م).
- ٣٤ الاحتجاج، تحقيق: محمد باقر الخرسان، (النجف الاشرف، دار النعمان،
   ١٣٨٦ه/ ١٩٦٦م).
  - الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٤٨هـ/ ١١٥٣م).
- ٤٤ مجمع البيان في تفسير القرآن، ط۱، (بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٣٨٠هـ/ ١٩٦١هـ).

- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠هـ/ ٩٢٢م).
- ٤٥ تاريخ الرسل الامم والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ج٩٠ (القاهرة، دار المعارف، ١٩٧٩).
  - الطبري، محمد بن أبي القاسم بن محمد بن علي الآملي (ت ٥٢٥ه/ ١١٣٠م).
- ٤٦ بشائر المصطفى لشيعة المرتضى، تحقيق: جواد القيومي الاصفهاني، ط١ (قم،
   مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٢٠ه/ ٢٠٠٠م).
- ابن الطقطقى، أبو جعفر محمد بن علي بن محمد بن طبابا العلوي (ت ٧٠٩ه/ ١٣٠٩م).
- ٤٧ الفخري في الآدب السلطاني والدولة الإسلامية، (بيروت، دار صادر، ١٣٨٠هـ/ ١٣٨٠م).
  - الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (ت ٤٦٠هـ/ ١٠٦٧م).
    - ٨٤ الفهرست، ط١، (قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧هـ).
      - العاملي، حسين بن عبد الصمد (ت ٩٨٤هـ/ ١٥٨٩م).
- ٤٩ وصول الأخبار إلى أصول الاخبار، تحقيق: عبد اللطيف الكرهكموى،
   (قم، مطبعة الخيام، بلا.ت).
  - العلامة الحلي، الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر، (ت ٧٣٦هـ/ ١٣٢٥م).
- ٤٩ ترتيب خلاصة الأقوال في معرفة علم الرجال، تحقيق: قسم الحديث في مجمع البحوث الإسلامية، ط١، (مشهد، مؤسسة الطبع التابعة للآستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢٣).
  - ابن العبري، غريغوريوس أبو الفرح اهرون الطبيب (ت ١٦٥٨م/ ١٢٨٦م).
- ٥٠ تاريخ مختصر الدولة، تصحيح: الاب أنطون صالحالي اليسوعي، (بيروت، دار الرائد، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م).
- ابن العديم، كمال الدين أبو القاسم عمر بن أحمد الحلبي الحنفي (ت٦٦٠ه/ ١٢٦٥).
- ٥١ بغية الطلب في تاريخ حلب، تحقيق: سهيل زكار، (بيروت، دار الفكر، بدون سنة طبع).

- ٥٢ زبدة الحلب في تاريخ حلب، وضع حواشيه: خليل المنصور، ط١، (بيروت،
   دار الكتب العلمية، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م).
  - ابن عنبه، جمال الدين أبو العباس أحمد بن على الحسين (ت ٨٢٨ه/ ١٤٢٤م).
- ٥٣ عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، الهوامش والتصحيح: محمد صادق بحر العلوم، (النجف، دار الاندلس للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٨٨).
  - ابن الفرات، شهاب الدين محمد بن عبد الرحمن، (ت ٨٠٧هـ/ ١٤٠٤م).
- ٥٤ تاريخ ابن الفرات، تحقيق: حسن محمد الشماع، ط٢؛ (البصرة، مطبعة حداد،
   ١٩٦٧).
  - ابن الفقيه، أبو بكر أحمد بن محمد الهمداني (ت ٣٦٥ه/ ٨٧٨م).
  - ٥٥ مختصر كتاب البلدان اعتناء : دي غوري، (ليدن، مطبعة بريل، ١٣٠٢هـ).
  - قدامة بن جعفر، أبو جعفر قدامة بن جعفر بن قدامة بن زياد، (ت ٣٣٧هـ/ ٩٤٨م).
- ٥٦ الخراج وصناعة الكتابة، تحقيق: محمد حسين الزبيدي، (بغداد، دار الرشيد للنشر، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م).
  - القرطبي، عريب بن سعد (ت ٣٦٦هـ/ ٩٧٦م)
- ٥٧ صلة تاريخ الطبري، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ط٢، (القاهرة، دار المعارف، ١٩٨٢).
  - القزويني، زكريا بن محمد بن محمود (ت ٦٨٢هـ/ ١٢٨٣م).
  - ٥٨ آثار البلاد وأخبار العباد، (بيروت، دار صادر، ١٣٨٠ه/١٩٦٠م).
    - القَلَقَشَندي، أبو العباس أحمد ابن علي (ت هـ / م).
- ٥٩ صبح الاعشى في صناعة الانشا، (القاهرة، مطبعة كوستاتسوماس وشركاؤه،
   بلا ت).
- قطب الدين الراوندي، أبو الرضا ضياء الدين فضل الله بن علي الحسني (ت ٧١هه/ ١٧٥هم).
- ٦٠ قصص القرآن، تحقیق: حسین الحسیني، ط۱، (قم، مؤسسة انتشار مجین،
   ۲۰۰۵).

- القفطي، علي بن يوسف بن إبراهيم ( ت ٦٤٦هـ/ ١٧٤٨م).
- ٦١ إنباء الرواة على أبناء النحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ج٤،
   (القاهرة، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٩٥٠ ١٩٥٥م).
  - الكتبي، محمد بن أحمد بن شاكر (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م).
- ٦٢ فوات الوفيات، تحقيق: احسان عباس، ج٤، (بيروت، دار الثقافة، ١٩٧٤م).
- ٦٣ عيون التواريخ، الجزء الثاني عشر، تحقيق: فيصل السامر، نبيلة عبد المنعم،
   (بغداد، دار الحرية للطباعة، ١٩٨٠م).
  - الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب (ت ٣٢٩هـ/ ٩٣٩م).
    - ٦٤ الكافي، (طهران، مطبعة الحيدرية، ١٣٧٩هـ).
  - ابن كثير، أبو الفداءإسماعيل بن عمر بن كثير (ت ٤٧٧٤هـ/ ١٣٧٢م).
- ٦٥ البداية والنهاية، ط٢، (بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م).
  - المراكشي، عبد الواحد، (كان حيا سنة ٦٢١هـ/ ١٢٢٤م
- ٦٦ المعجب في تاريخ المغرب، حققه وعلق عليه: محمد سعيد العريان، ومحمد العريني العلمي، ط١، (القاهرة، مطبعة الاستقامة، ١٣٦٨هـ / ١٩٤٩م).
  - المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت ٣٤٦هـ/ ٩٥٧م).
- ٦٧ التنبيه والأشراف، تحقيق: عبدالله إسماعيل الصاوي، (بغداد، اوفسيت مكتبا المثنى، ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م).
- ٦٨ -- مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط٢،
   (القاهرة، مطبعة السعادة بمصر، ١٣٧٧ه/ ١٩٥٨م).
  - مسكويه، أحمد بن محمد بن يعقوب (ت ٤٢١هـ/ ١٠٣٠م)
- ٦٩ تجارب الأمم وتعاقب الهمم، (القاهرة،مطبعة الموسوعات، ١٣٣٣، ١٩١٥م).
- المفيد، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان بن عبد السلام العكبري (ت ٤١٣هـ/ ١٠٢٢م).
  - ٧٠ الارشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج٢، (بيروت، دار المفيد، بلا).

- المقدسي، أبو عبدالله محمد بن أحمد البشاري (٣٧٥هـ/ ٩٨٥م).
- ٧١ احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم (ليدن، مطبعة بريل، ١٩٠٦م).
  - المقريزي، تقي الدين أحمد بن على (ت ١٤٤١م).
- ٧٢ شذرات العقود في ذكر النقود، تحقيق واضافة: محمد السيد علي بحر العلوم،
   ط٥، (النجف، المكتبة الحيدرية، ١٣٨٧هـ/١٩٦٧م).
- منتجب الدين، علي بن عبيد الله بن الحسن بن الحسين بن الحسن بن علي بن موسى بن بابويه القميالرازي (ت ٥٨٥هـ/ ١١٨٩م).
- ٧٣ فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم تحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، ط٢،
   (بيروت، دار الاضواء، ١٤٠٦ه/١٩٨٦).
  - النجاشي، أبو العباس أحمد بن علي بن العباس (ت ٥٠٠هـ/ ١٠٥٨م).
    - ٧٤ رجال النجاشي، (قم، مؤسسة النشر الإسلام، ١٤١٦هـ).
- ابن النديم، محمد بن إسحاق (ت ٣٩٦ه/ ٩٩٦م) بعض الروايات تعتقد ان سنة وفاته ه٣٨٥هـ).
  - ٧٥ الفهرست، (بيروت، دار المعرفة، ١٣٩٨هـ / ١٩٧٨م).
  - ابن النظام، محمد بن محمد بن عبدالله الحسيني ( ١٣٤٢ / ١٣٤٢)
- ٧٦ العراضة في الحكاية السلجوقية، تحقيق: عبد المنعم محمد حسنين، حسين امين، (بغداد، مطبعة جامعة بغداد، ١٩٧٩م).
  - النوبختي، أبو محمد الحسن بن موسى ( ت ٢٣٢هـ/ ٨١٧م).
- ٧٧ فرق الشيعة، صححه وعلق عليه: محمد صادق بحر العلوم، ط٤، (النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية، ١٣٨٨ه/ ١٩٦٩م).
  - الهمداني، محمد بن عبد الملك ( ت٢١٥ه/١١٣٧م).
- ٧٨ تكملة تاريخ الطبري، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ط٢، (القاهرة، دار المعارف، ١٩٨٢).
  - ياقوت، شهاب المدين ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي البغدادي (ت ٦٢٦هـ/ ١٢٢٨م).
    - ٧٩ معجم البلدان، ط١، (القاهرة، مطبعة السعادة، ١٣٢٤هـ/١٩٠٦م).
      - ٨٠ معجم الادباء، (القاهرة، مطبعة المأمون، ١٩٢١).

- اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب المعروف بابن وضاح الاخباري (علم ١٩٢هـ/ ٨٩٥م وقيل بعد سنة ٢٩٢هـ).
- ٨١ تاريخ اليعقوبي، علق عليه ووضع حواشيه: خليل المنصور، ط١، (بيروت، داؤ
   الكتب العلمية، ١٤١٩هـ/١٩٩٩م).
- ۸۲ البلدان، وضع حواشيه: محمد أمين ضناوي، ط۱، (بيروت، دار الكتبو العلمية، ۱٤۲۲ه/ ۲۰۰۲م).
- أبو يوسف، القاضي يعقوب بن إبراهيم صاحب الإمام أبي حنيفة (ت ١٨٢هـ/ ٧٩٨م). ٨٣ - الخراج، ط٢، (القاهرة، المطبعة السلفية، ١٣٥٢هـ).

#### ثالثاً: المراجع

- آغابزرك، محمد حسن الطهراني.
- ١ طبقات اعلام الشيعة الثقات العيون في سادس القرون، تحقيق: على تقي متروي،
   (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٧٢م).
- ٢ مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، تحقيق: أحمد متروي، ط١، (دهران، جايخانه دولتي ايران، بلا ت).
  - أفندي، ميرزة عبدالله الاصفهاني (من اعلام القرن الثاني عشر الهجري).
- ٣ رياض العلماء وحياض الفضلاء، تحقيق: أحمد الحسيني، (قم، منشورات مكتبة اية الله العظمى المرعشى النجفى، ١٤٠٣هـ).
- ٤ تعلقي أمل الأمل، تعليق وتحقيق: أحمد الحسيني، ط١، (قم، مطبعة الخيام،
   ١٤١٠هـ).
  - أمين، حسين.
- تاريخ العراق في العصر السلجوقي، ط٢، (بغداد، دار الشؤون الثقافية العامة،
   ٢٠٠٦م).
  - الامين: الإمام السيد محسن.
- ٦ أعيان الشيعة، حققه واخرجه: حسن الامين، (بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٠م).

- البحراني، يوسف بن أحمد (ت١٨٦٦هـ/ ١٧٧٢م).
- ٨ لؤلؤة البحرين في الاجازات وتراجم رجال الحديث، (النجف الاشرف، مطبعة النعمان/ ١٩٦٦م).
  - براون، ادورد
- ٩ تاريخ الادب في ايران، ترجمه إلى العربية: أحمد كمال الدين حلمي، ط١،
   (القاهرة، المجلس الاعلى للثقافة، ٢٠٠٥).
  - بارتولد، فاسيلي فلاديمير.
- ١٠ تركستان من الفتح العربي إلى الغزو المغولي، ترجمة: صلاح الدين عثمان،
   ط١، (الكويت، المجلس الوطني للثافة والفنون والاداب، ١٤٠١هـ ١٩٨١م).
- ۱۱ الحضارة الإسلامية، ترجمة، حمزه طاهر، ط۳، (القاهرة لمطبعة دار المعارف، ۱۹۸۰)، ص ۲۰.
  - الجميلي، رشيد عبد الله.
- ۱۳ تاريخ الدولة العربية الإسلامية، ط۲، (بغداد، مطبعة بغداد، ۱٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م).
- ١٤ دراسات في تاريخ الخلافة العباسية، ط١، (الرباط، مكتبة المعارف، ١٩٨٤م).
  - حسنين، عبد المنعم محمود.
- ١٥ سلاجقة إيران والعراق، ط٢، (القاهرة، مطبعة السعادات ١٣٨٠هـ ١٩٧٠م).
  - الحسيني، عبد الزهرة.
  - ١٦ مصادر نهج البلاغة، ط١، (النجف، مطبعة القضاء، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م).
    - الحكيم، حسن عيسى.
- ١٧ الشيخ الطوسي أبو جعفر محمد بن الحسن، ط١، (النجف الاشرف، مطبعة الآداب، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م).
  - ١٨ مذاهب الإسلاميين في علم الحديث، النجف الاشرف، طبع ريزو، بلا.ت).
    - الخوئي، أبو القاسم الموسوي.
    - ١٩ معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، (بلا.م، ١٩٩٢).

- دائرة المعارف الإسلامية (الترجمة العربية).
- ٢٠ نقلها إلى العربية: أحمد الشنتناوي، إبراهيم زكي خورشيد، عبد الحميد يونس واخرون، (طهران، انتشارات جهنان، بلا.ت).
  - دائرة المعارف الإسلامية الكبرى
- ٢١ اشراف: كاظم الموسوي البجنوردي، ط١، (طهران، مركز دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ١٣٧٠هـ / ١٩٩١م).
  - دفتري، فرهاد.
- ۲۲ مختصر تاريخ الاسماعيلية، ترجمة: سيف الدين القصير، ط١، (دمشق، دار المدى، ٢٠٠١م).
  - الدوري، عبد العزيز.
- ٣٣ دراسات في العصور العباسية المتأخرة، (بغذاد، مطبعة السريان، ١٣٦٥هـ/ ١٣٤٥م).
  - رسول، جعفري.
- ٢٤ الشيعة في ايران، تعريب: علي هاشم الاسدي، ط١ (طوس، المطبعة التابعة:
   للاستانة.
  - روزنثال، فرانز.
- ٢٥ علم التاريخ عند المسلمين، ترجمة: صالح أحمد العلي، (بغداد، مكتبة المثنى، 197٣م).
  - الزركلي، خير الدين.
  - ٢٦ الاعلام، (بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٩٩).
    - زميزم، سعيد رشيد.
- ۲۷ ثورات الشيعة منذ استشهاد الإمام الحسين وحتى اليوم، ط١، (دمشق، دار القارئ للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢٧ه/٢٠٠٦م).
  - السبحاني، جعفر.
  - ٢٨ موسوعة طبقات الفقهاء، ط١، (قم، مؤسسة الإمام الصادق، ١٤١٩هـ).

- سرور، محمد جمال الدين.
- ٢٩ الدولة الفاطمية في مصر، (القاهرة، دار الفكر العربي، ١٩٦٥م).
  - شلبي، أحمد.
- ٣٠ تاريخ التربية الإسلامية، (بيروت، دار الكشاف للنشر والطباعة والتوزيع، ١٩٥٤م).
  - الصدر، حسن.
- ٣١ تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، (بغداد، شركة النشر والطباعة العراقية المحدودة، بلا سنة طبع).
  - الصدفي، رزق الله منقريرس.
  - ٣٢ تاريخ دولة الإسلام، (القاهرة، مطبعة الهلال، ١٩٠٨م).
    - الصلابي، على محمد.
- ٣٣ الدولة الأموية عوامل الازدهار وتداعيات الانهيار، ط١، (بيروت، دار المعرفة، ٢٤٢٦هـ/٢٠٠٥م).
  - سليمان، عبد القادر أحمد.
- ٣٤ ظفر الدين كوكبري اميراربل، (القاهرة، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، ١٩٦٣).
  - عاشور، سعيد عبد الفتاح.
  - ٣٥ مصر والشام في عصر الايوبيين والمعاليك، (بيروت، دار النهضة، ١٩٧٢م).
    - العبود، نافع توفيق.
- ٣٦ الدولة الخوارزمية نشأتها وعلاقتها مع الدولة الإسلامية نظمها الفكرية والادارية
   ٣٦ ١٩٧٨)، ط١، (بغداد، مطبعة الجامعة، ١٩٧٨).
  - عطية الله، أحمد.
- ٣٧ القاموس الإسلامي، ط١، (القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م).

- عماد الدين خليل.
- ٣٧ عماد الدين رنكي، (الموصل، شركة معمل ومطبعة الزهراء الحديثة، ١٠١٩] ١٩٨٥م).
  - عمر، فاروق، ومرتضى النقيب.
- ٣٨ تاريخ إيران دراسة في تاريخ السياسيين لبلاد فارس خلال العصور الإسلامُ الوسطى، (مطبعة التعليم العالي، بغداد، ١٩٨٠).
  - عمر، فاروق.
- ٣٩ تاريخ الخليج العربي في العصور الإسلامية الوسطى، ط٢، (بغداد، ١ الواسطى، ط٢،
  - الغريفي، محي الدين الموسوي.
  - ٤٠ قواعد الحديث، ط١، النجف، مطبعة الاداب، بلا.ت).
    - فامبيري ارمنيوس.
- ٤١ تاريخ بخارى منذ أقدم العصور حتى العصر الحاضر، ترجمة: احمد محماً الساداتي، (القاهرة، مطبعة شركة الاعلام الشرقي، ١٩٦٥).
  - الفضلي، عبد الهادي.
  - ٤٢ أصول علم الرجال، (بيروت، مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ١٤٢٠ﻫـ).
    - قلهاوزن، يوليوس.
- ٤٣ تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام إلى نهاية الدولة الأموية، ترجمة: معمل عبد الهادي أبو ريده، (بنغازي، دائرة الثقافة العامة بوزارة التربية والتعليم، ١٩٧٥.
  - فلوتن، فان.
- ٤٤ الدولة الأموية والمعارضة، مدخل إلى كتابة السيطرة العربية، ترجمة وتعليق: إبراهيم بيضون، ط١، (بيروت، المؤسسة الجامعة للدراسات والتوزيع، ١٤٠٥ه/ / ١٩٨٥م).
  - فهد، بدری محمد.
- 20 تاريخ العراق في العهد العباسي الاخير، ٥٥٢ ٦٥٦هـ (بغداد، مطبعاً الارشاد، ١٩٧٣).

- القمى، عباس.
- ٤٦ الكنى والالقاب، (النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية، ١٩٥٦).
- ٤٧ سفينة البحار، ومدينة الحكم والآثار، (النجف، طباعة حجرية).
- ٤٨ وقائع الايام، ترجمة: محمد باقر القزويني، (بيروت، مؤسسة البلاغ، بلا.ت).
  - كراتشكوفسكي، اغناطيوس بوليا نوفتش.
- ٤٩ تاريخ الادب الجغرافي العربي، ترجمة: صلاح الدين عُثمان هاشم، ط٢،
   (بيروت، دار الغرب الإسلامي، ١٤٠٨ه/ ١٩٨٧م).
  - كريستنسين، ارثر.
- •٥ إيران في عهد الساسانيين، ترجمة: يحيى الخشاب، (بيروت، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ١٩٨٢).
  - لسترنج، كي.
- ٥١ بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، كوركيس عواد (بغداد، مطبعة الرابطة، ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م).
  - ماجد، عبد المنعم.
- ٥٢ مقدمة لدراسة التاريخ الإسلامي، ط٢، (القاهرة، مكتبة الانجلو المصرية ١٩٦٤).
  - متز، ادم.
- ٣٥ الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري عصر النهضة في الإسلام، نقله إلى الحضارة العربية، محمد عبد الهادي أبو ريدة، ط٢، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٦٧).
  - المجلسي، محمد باقر(١١١ه/ ١٦٩٩م).
- ٥٤ بحار الانوار الجامعة لدرر أخبار الأثمة الاطهار (قم، دار احياء الكتب الإسلامية، ١٤٢٧هـ).
  - · المحقق النوري، حسين بن محمد تقي الطبرسي المازندراني (ت ١٣٢٠هـ/ ١٩٠٢م).
- ٥٥ خاتمة مستدرك الوسائل، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م).

- ٥٦ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لاحباءً التراث، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م).
  - مرعي، حسين عبد الله.
- ٥٧ منتهى المقال في الدراية والرجال، ط١، (بيروت، مؤسسة العروة الوثقى، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م).
  - مصطفى، شاكر.
- ٥٨ التاريخ العربي والمؤرخون دراسة في تطور علم التاريخ ومعرفة رجاله في الإسلام، ط٢، (بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٩).
  - معروف، ناجي.
- ٩٥ عروبة العلماء المنسوبين إلى البلدان الاعجمية في خراسان، ج٣، ط١،
   (بغداد، مطبعة الشعب، ١٣٩٦ه/١٩٧٦م).
  - المماقاني، عبد الله.
- ٦٠ تنقيح المقال في احوال الرجال والنساء (النجف الاشرف، المطبعة المرتضوية،
   ١٣٠٥هـ)، طباعة حجرية.
  - یحیی، مراد.
- ٦١ معجم أسماء المستشرقين، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٤م/ ١٤٢٥م).
  - ياسين، باقر.
  - ٦٢ تاريخ العنف الدموي في العراق، ط١، (بيروت، دار الكنوز الأدبية، ١٩٩٩م.

#### رابعاً: الرسائل والاطاريح الجامعية:

- التميمي، حيدر قاسم مطر.
- العلويون في المشرق الإسلامي واثرهم الفكري والحضاري حتى القرن الخامس الهجري، رسالة ماجستير غير منشورة، (جامعة بغداد، كلية الاداب/قسم التاريخ، ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م).

- حبيب، مهدي جواد.
- ٢ الدولة العلوية في طبرستان، رسالة ماجستير غير منشورة، (جامعة بغداد، كلية الاداب، قسم التاريخ، ١٣٨٨ه/١٩٦٨م).
  - الحديثي، قحطان عبد الستار.
- ٣ خرسان في العهد الساماني، اطروحة دكتوراه غير منشورة، (جامعة بغداد، كلية الاداب، قسم التاريخ، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م).
  - الرحيم، عبد الحسين مهدي.
- الشيخ المفيد، رسالة ماجستير غير منشورة، (جامعة بغداد، كلية الاداب، قسم التاريخ، ١٩٧١م).
  - المياحي، مشتاق كاظم عاكول.
- ٥ الحركة الفكرية في مصر في العصر الايوبي (٥٦٧ ١١٧١ ١٢٥٠م) أطروحة دكتوراه غير منشوره، (جامعة، بغداد، كلية الاداب، قسم التاريخ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٦م).

#### خامساً: المجلات والدوريات والانترنيت

- الحكيم، حسن عيسى.
- ١ مع النجاشي الاسدي في كتابه الرجال أو الفهرست، مجلة المؤرخ العربي، العدد
   (٢٧) السنة الثانية عشر، ١٩٨٦ ١٤٠٦.
  - قاسم محمد قاسم.
  - ٢ ماهية الحروب الصليبية، سلسلة عالم المعرفة العدد ٦٤٩ مايو/أيار ١٩٩٠.
    - الأمين، السيد محسن، حسان حلاق، صاداق عبد الحميد.
- ٣ السلطان وكتابة التاريخ، كتاب المنهج، سلسلة بحوث، العدد ١١ لسنة ١٤٢٥هـ/
   ٢٠٠٤، (بيروت، دار الغدير، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م).
  - شعث، شوقي.
  - إنترنيت.
     إنترنيت.

www.arabiancreativity.com\shsh aath2.htm.p.10.

#### سادساً: المصادر الفارسية

- ابن اسفنديار، بهاء الدين محمد بن حسن (٦١٣هـ/ ١٢١٦م).
- ١ تاريخ طبرستان، ج٢، تصحيح: عباس اقبال، (طهران، ١٣٢٠هـ).
  - مرعشي، ظهير الدين بن نصير الدين (٨١٥ ٨٩٢هـ).
- ۲ تاریخ طبرستان درویان ومازندران، تصحیح واهتمام: عباس شابان، (طهران جابخانة فردوسی، ۱۳۳۳ه).

ملحق (١) شيوخ ابن شهرأشوب غير المعرفين

| المصدر              | ترجمته                                  | اسم الشيخ       |
|---------------------|-----------------------------------------|-----------------|
| ابن شهر أشوب، مناقب | من شيوخ ابن شهرآشوب قال في ذلك:         | الكباشي         |
| آل أبي طانب، ج١،    | ﴿وأخبرني: الكباشي، ولم ترد له ترجمة في  |                 |
| ص ۱۲                | المصادر المتاحة للباحث سواء ما قاله ابن |                 |
|                     | شهرآشوب في المناقب.                     |                 |
| ابن شهرآشوب، مناقب  | لم تردله ترجمة في المصادر المتاحة       | محمدين احمدابو  |
| آل أبي طالب، ج١،    | للباحث سواء ما قاله ابن شهرآشوب في      | عبدالله النطنزي |
| ص ۱۲                | المناقب؟: ﴿وناولني: أبو عبدالله محمد بن |                 |
|                     | أحمد النطنزي؛ وفق ذلك فأن النظنزي من    |                 |
|                     | شيوخه كما ورد ذلك في المناقب.           |                 |
| ابن شهرآشوب، مناقب  | وهؤلاء الثلاث من شيوخ ابن شهرآشوب كما   | أبي العزيز كلاش |
| آل أبي طالب، ج١،    | جاء في مناقب آل أبي طالب حيث يقول:      | العكبري         |
| ا ص۱۳۰              | الما استند الي أبي العزيز كلاش العكبري، | أبي احسن العاصي |
|                     | وأبي الحسن العاصي الخوازمي، يحيى بن     | الخوازمي        |
|                     | سعدون القرطبي.                          | يحيى بن سعدون   |
|                     |                                         | القرطبي         |
| ابن شهرآشوب، مناقب  | لم ترد لأبو عمر الصوفي أي ترجمة في      | أبو عمر الصوفي  |
| آل أبي طالب، ج١،    | المصادر المتاحة للباحث سوا ما ذكره ابن  |                 |
| ا ص ۱۰              | شهرآشوب حيث عده ضمن شيوخه من أهل        |                 |
|                     | السنة.                                  |                 |

| ابن شهرآشوب، مناقب         | وهو من شيوخ ابن شهرآشوب لم ترد له      | يوسف بن آدم المراغي |
|----------------------------|----------------------------------------|---------------------|
| آل أبي طالب، جا            | ترجمة في المصادر المتاحة للباحث.       |                     |
| ص ۱۰                       |                                        | ·····               |
| ابن شهرآشوب، مناقب         | ذكر ابن شهرآشوب اسمه في اكثر من        | القطيفي             |
| آل أبي طالب، ج١﴿           | موضع، وقد عده ضمن شيوخه من أهل         |                     |
| ص۱۱ - ۱۲                   | السنة.                                 |                     |
| ابن شهرآشوب، مناقب         | من شيوخ ابن شهرآشوب ذكره في الجزء      | عبدالحمن بن زريق    |
| آل أبي طالب، ج١،           | الاول قال •حدثني عبد الرحمن بن زريق٠.  | الفراوي             |
| ص۲۳۷.                      |                                        |                     |
| ابن شهرآشوب، منا <b>قب</b> | عده ضمن شيوخه من أهل السنه.            | عبد اللطيف أبو سعيد |
| اً أبي طالب، ج١،           |                                        | الاصفهاني           |
| ص(۹، ۱۱، ۲۳۷).             |                                        | ···                 |
| ابن شهرآشوب، منا <b>قب</b> | من شيوخ ابن شهرآشوب ذكر ذلك في         | عمر بن حمزة العلوي  |
| الأديب طالب، ج١،           | المناقب، عده ضمن مشايخه من أهل السنة.  | الكوفي              |
| ص١٢.                       |                                        |                     |
| ابن شهرآشوب، مناقب         | عده ابن شهرآشوب ضمن شيوخه من أهل       | الحسن بن عبدالله    |
| آل أبي طبالب، ج١،          | السنة، لم يعثر الباحث على ترجمة له ضمن | المروزي             |
| ص۱۱.                       | المصادر المتاحة إليه.                  |                     |
| ابن شهرآشوب، مناقب         | من شيوخ ابن شهرآشوب، ولعله أبو الحسن   | علي بن أحمد الجوهري |
| آل أبي طالب، ج١،           | علي بن أحمد الجرجاني الجوهري من        |                     |
| ص ١١؛ الـقـمي،             | شعراء أهل البيت، عده ابن شهرآشوب       | į                   |
| عباس، الكني                | ضمن أسانيد أهل السنة.                  |                     |
| والالقاب، ج٢،              |                                        |                     |
| ص۱٤٩.                      |                                        |                     |
| ابن شهرآشوب، مناقب         | صرح ابن شهرآشوب انه أخذ منه دون ان     | القاضي عزيز         |
| آل أبي طالب، ج١،           | يوضح اسمه، غير انه عده ضمن أهل السنة   |                     |
| ص۱۱.                       | ممن أخذ عنهم.                          |                     |

| ابن شهرآشوب، مناقب | ذكرة في كتاب المناقب                 | همام بن سلمه    |
|--------------------|--------------------------------------|-----------------|
| آل أبي طالب، ج١،   |                                      |                 |
| ص۲۳۷.              |                                      |                 |
| ابن شهرآشوب، مناقب | من شيوخ ابن شهرآشوب، لم تردله أي     | الهيثم الشاشي   |
| آل أبي طالب، ج١،   | ترجمة في المصادر المناحة للباحث، عده |                 |
| . ۱۲ .             | ابن شهرآشوب ضمن شيوخه من أهل السنة.  |                 |
| ابن شهرآشوب، مناقب | من شيوخ ابن شهر اشوب، صرح بذلك في    | أبو العباس أحمد |
| آل أبي طالب، ج١،   | كتاب المناقب، حيث ذكره ضمن شيوخه من  | الأصفهاني       |
| ص۱۲.               | أهل السنة .                          |                 |

ملحق (٢) بعض المصطلحات المستعملة عند الرجاليين وأهل الحديث ضمن موضوع البحث

| مصادره                                     | اسم المصطلح                                                   |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| الوائلي:كريم، الخطاب النقدي عند المعتزلة،  | ١ - الاستعارة هو اتعليق العبارة على غير ما                    |
| (بغداد، الشركة العامة للمستلزمات التربوية، | وضعت له في أصل اللغة على جهة النقل                            |
| ۲+۰۲)، ص۱۸۵.                               | للإبانه».                                                     |
| السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن،     | ٢ - الاجازة: هي عبارة عن اذن الشيخ لتلميذه                    |
| فتح الغيث شرح الفية الحديث للعراقي، تحقيق  | برواية مسموعاته أو مؤلفاته التي سمعها مباشرة                  |
| : عبد الرحمن محمد عثمان، ط٧، (القاهرة،     | أو التي لم يسمعها منه ولم يقراها عليه.                        |
| مطبعة العاصمة، ١٩٦٦)، ج٢، ص٨٨.             |                                                               |
| الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب القاموس        | ٣ - التعريض: خلاف التصريح وهو جعل الشيء                       |
| المحيط، ج١، ص٥٧٥.                          | عريضاً، وان يجعل الشيء عرضاً للشيء.                           |
| محمد بن محمد الحسيني السيد الدماد          | ١ – ثقه: من الفاظ التوثيق.                                    |
| (ت١٠٤١هـ/ ١٦٣١م)، الرواشح السماوية،        |                                                               |
| (قم، منشورات مكتبة اية الله المرعشي،       |                                                               |
| ٥٠٤١ه).                                    |                                                               |
| - الصدر: حسن العاملي الكاظمي (١٣٥٤ه/)      | <ul> <li>٤ - السماع: من لفظ الشيخ سواء كان إملا أو</li> </ul> |
| نهاية الدراية(في شرح الوجيزة) تحقيق: ماجد  | تحديثاً من غير إملاء وسواء كان من حفظ أو من                   |
| الغرباوي، (طهران، نشر المشعر)، ص٤٤٥.       | كتاباً وهو أعلا طرق التحمل مرتبه بينهم حتى                    |
| - الطريحي، فخر الدين (ت١٠٨٥هـ/ ١٦٧٤م)      | القراءة على الشيخ، على المشهور، وقيل                          |
| جامع المقال، تحقيق: محمد كاظم، (طهران،     | بالعكس وقيل بالتساوي.                                         |
| المطبعة الحيدرية، بلات)، ص٣٨.              |                                                               |

| - العاملي، حسين بن عبد الصمد، وصول        |                                                |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------|
| الاخبار، ص١٣١.                            |                                                |
| - المماقاني: عبدالله (ت١٣٥١هـ) مقياس      | ٥ - حدَّثنا: من صيغ أداء الحديث إذا تحمله      |
| الهداية، تحقيق: محمد رضا الممماقاني، ط١،  | الراوي بطريق القراءة.                          |
| (قم، مؤسسة آل البيت لاحياء التراث،        | - وقد ترد حدثنا مكاتبهُ: وهي اداء الحديث عن    |
| ۱٤۱۱هـ)، ص۲۳۶.                            | تحمله بطريق الكتابة على فولٍ                   |
| - المماقاني، مقياس الهداية، ج٣، ص١٤٧.     | - أو حدثنا مناولة: فهي من عبارات أداء          |
| - المماقاني، مقياس الهداية، ج٣، ص١٤٧.     | الحديث لمن تحمله بطريق المناولة.               |
| - حسن الصدر، نهاية الدراية، ص٢٦٢،         | ٦ - الحَسَن: هو منا اتبصل سنده إلى             |
| المماقاني، مقياس الهداية، ج١، ص١٦٩.       | المعصوم عَلِيُّة وقد يطلق الحسن على ما لو      |
|                                           | كانت رواته متصفين بوصف الحسن إلى واحد          |
|                                           | معين ثم يصير بعد ذلك ضعيفاً أو مقطوعاً أو      |
|                                           | مرسلاً. آ                                      |
| - المماقاني، مقياس الهذاية، ج٣، ص١٦٩،     | ٧ - انبانا: من عبارات أداء الحديث إذا تحمله    |
| العاملي، عبد الصمد، وصول الاخبار،         | الراوي بطريق السماع، من قبل (حدثنا) فيكون      |
| ص۶۱۶.                                     | اولى من أنبأنا ونبأنا، لدلالته على القول أيضاً |
|                                           | صريحاً لكنه ينقص عن حدثنا .                    |
| الطريحي، فخر الدين، جامع المقال، ص٣.      | ٨ - الصحيح: هو ما اتصل سنده إلى                |
|                                           | المعصوم ﷺ بنقل العدل الامامي عن مثله في        |
|                                           | جميع الطبقات تكون متعددة وإن اعتراه شذوذ.      |
| - العاملي، الشيخ حسن بن عبد الصمد،        | ٩ - ضعيف: من ألفاظ الجرح والذم، والمراد        |
| وصول الأخبار إلى وصول الاخبار، ص٩٨.       | منه على الاطلاق ان الراوي ضعيف في نفسه         |
| - مرعي، حسن عبدالله، منتهى المقال في      | وينقسم إلى ثلاث عشر قسم: «الموقوف،             |
| الدراية والرجال، ط1، (بيروت مؤسسة العُروة | المقطوع، المرسل، المعلل، الدلِّس،              |
| الوثقى، ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م، ص ص ٦٩ -          | المضطرب، المقلوب، الموضوع، المنقطع،            |
| .٧٩                                       | المعضل، المضمر، المهمل، المجهول.               |

| الكني، ملا علي الطهراني(ت٢٠ ١٣٠ه) تحقيق<br>حسين المولوي، ط١، (قم، دار الحنيث                               | <ul> <li>١٠ – علم الرجال: علم وضع لتشخيص رواة<br/>الحديث ذاتاً ووصفاً، مدحاً، وقدحاً.</li> </ul>                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| العاملي، الشيخ حسن بن عبد الصمد، وصولاً الأخبار ص ١٣٢ ؛ فخر الدين الطريحي، جام المقال، ص ٣٩.               | <ul> <li>11 - قرأتُ على فلان: من أعلى عبارات أداء<br/>الحديث لمن تحمله بطريق القراءة على الشيخ<br/>لدلالتها على الواقع صريحاً وعد احتمالها غير<br/>المطلوب.</li> </ul>                                                                  |
| الوحيد البهبهاني، محمد باقر بن محمد، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (قم، مكتب الاعلام الإسلامي، ١٤٠٤هـ). | <ul> <li>۱۲ - له أصل: من أسباب الحسن، وعند<br/>البهبهاني قيه نظر لأن الكثير من المصنفين من<br/>اصحابنا واصحاب الاصول ينتحلون المذاهب<br/>الفاسدة وان كانت كتبهم معتمدة.</li> </ul>                                                      |
| المماقاني: مقياس الهداية، ج٣، ص٢؛ الكني، ملا علي الطهراني، توضيح المقال، ص٢٣٧.                             | ۱۳ - له كتاب: مدح متفاوت المراتب، والبعض يعتقد انه لا يدل على مدح عند المحققين.                                                                                                                                                         |
| الممقاني، مقياس الهداية، ج ٣ ص ١٣٥!<br>الكني، صلا علي الطهراني توضيح المقال، مو<br>٢٥٨.                    | 18 - المناولة: يدفع الشيخ مكتوباً فيه خبر أو أخبار، أصلاً كان أو كتاباً له أو لغيره. إلى رأو معين، إلى مجاعه أو يبعثه إليه أو إليهم برسول، بل يمكن في المعدوم بأن يوحي بالدفع إليه، كل ذلك مع تصريح أو غيره بما يفيد أنه روايته وسماعه. |
| المعقاني، مقياس الهداية، ج٢ ص ١٣٧<br>الطهراني، توضيح العقال، ص ٢٥٩ ؛ الصدر.                                | 10 - المناولة المقرونة بالإجازة: قيل هي أخصى من الإجازة مخصوصة في كتاب بعينه بخلاق الإجازة، وقال فريق أخر من العلماء؛ هي على انواع الإجازة على الإطلاق.                                                                                 |
| حسن نهاية الدراية، ص ٤٦٣.                                                                                  | بطريق المناولة.                                                                                                                                                                                                                         |

| العاملي حسن عبد الصمد، وصول الاخبار، | ١٧ - نبأنا: تحمله الرواي بطريق السماع وهي    |
|--------------------------------------|----------------------------------------------|
| ص ۱۳۲                                | رابع صيغ اداء الحديث وقد شاع تخصص نبانا      |
|                                      | بالإجازة.                                    |
| العاملي حسن عبد الصمد، وصول الأخبار، | ١٨ - وجبوه الإجازة: قال صاحب وصول            |
| ص ص ۱۲۵ – ۱۳۹ .                      | الأخبار أن وجوه الاجازة تطور على اقسام كثيرة |
| - فخر الدين الطريحي، جامع المقال، ص  | جداً والهم منها أربعةٍ هي:                   |
| . 2 •                                | ١ - أن يجيز معيناً لمعين، كما إذا قال «أجزتك |
|                                      | كتاب الكافي؟ .                               |
|                                      | ٢ - أن يجيز معيناً غير معيني كما إذا قال     |
|                                      | «أجزتك كتاب الكافي».                         |
|                                      | ٣ - أن يجيز معيناً لغير معيني كما إذا قال:   |
|                                      | «أجزتك هذا الحديث أو كتاب الكافي لكل         |
|                                      | أجد، أو لأهل زماني».                         |
|                                      | ٤ – أجازة غير معيني. كما إذا قال «أجزت كل    |
|                                      | أحد مسموعاتي».                               |
| - العاملي، حسن عبد الصمد، وصول       | ١٩ - وجوه القراءة علي الشيخ: القراءة على     |
| الاخبار، ص١٣٢.                       | الشيخ تقع على وجوه سبعة وهي:                 |
|                                      | ١ - قراءة الراوي علي الشيخ من كتاب بيده،     |
|                                      | وفي بد الشيخ أيضاً مثله مع الصحة.            |
|                                      | ٢ - قراءة الراوي علي الشيخ من كتاب بيده      |
|                                      | والشيخ يستمع على حفظه.                       |
|                                      | ٣- قراءة الراوي لما يحفظه، والأصل بيد        |
|                                      | الشيخ فيسمع .                                |
|                                      | ا - قراءة الراوي من كتاب بيده وثقة عبر       |
|                                      | الشيخ، فيسمع الشيخ.                          |
| _                                    | ٥ - قراءة الراوي عن حفظه واستماع الشيخ       |
| =                                    | أيضاً عن حفظه .                              |

| 4                                            |                                                   |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| - المماقاني، مقياس الهداية، ج٣، ص ص          | = ٦ - قراءة غير الراوي من كتاب بيده لما           |
| ٨٤ – ٨٤.                                     | يحفظه الراوي، فيسمع الشيخ من كتاب بيده.           |
| ;<br>;<br>;                                  | ٧ - هو السادس مع استماع الشيخ حفظاً من            |
|                                              | دون أن يكون الاصل بيده.                           |
| الرازي، محمد بن أبي بكر عبد القادر، مختار    | ٢٠ - اللحن : اللحن الخطأ في الاعراب وبابه         |
| :<br>الصحاح، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠١ | قطع ويقال: فلان (الحان) و(لحانة) أيضاً أي         |
| - ۱۹۸۱م)، ص۹۶ه.                              | يخطئ.                                             |
| ينظر:الفصل الثالث، ص                         | ۲۱ - المتشابه: ذكر الباحث عدد من تعاريف           |
|                                              | المتشابه في عرضة لكتاب ابن شهرآشوب                |
|                                              | المتشابه والمختلف.                                |
| كريم الواثلي، الخطاب النقدي عند المعتزلة،    | ۲۲ - المجاز: هو استخدام اللفظ ليدل على            |
| ص۱۹۲۷.                                       | المعنى الذي اتفق واصطلح عليه كان الاستخدام        |
|                                              | حقيقياً، اما إذا استخدم اللفظ بخلاف ذلك           |
|                                              | لعلاقة ما كان الاداء فنياً مجازاً، فالاداء النمطي |
|                                              | الحقيقي يعني اجزاء الكلام على أصل وضعه في         |
|                                              | اللغة.                                            |
| الخوثي، أبو القاسم الموسوي، البيان في تفسير  | ٢٣ - الناسخ والمنسوخ: هو رفع امر ثابت في          |
| القران، ط٢، (النجف الاشرف، مطبعة             | الشريعة المقدسة بارتفاع أمده وزمانه، سواء         |
| الاداب، ۱۳۸۵ – ۱۹۶۱)، ص۲۲۹.                  | أكان ذلك الأمر المرتفع من الاحكام التكليفية       |
|                                              | أم الوضعية.                                       |
| الوائلي كريم، الخطاب النقدي عند المعتزلة،    | ٢٤ - المجاز: هو استخدام اللفظ ليدل على            |
| .171                                         | المعنى الذي اتفق واصطلح عليه كان الاستخدام        |
|                                              | حقيقاً، أما إذا استخم اللفظ بخلاف ذلك لعلاقة      |
|                                              | ما كان الاداء، فنياً مجازياً، فالاداء النمطي      |
|                                              | الحقيقي يعني اجراء الكلام على أصل وضعه في         |
|                                              | اللغة، أو هو ما اقر في الاستعمال على أصل          |
|                                              | وضعه من اللغة، اما الاداء الفني فهو «ان           |
|                                              | يستعمل اللفظ في غير ما وضع له في الاصل.           |

٢٥ - الناسخ والمنسوخ: هو رفع أمر ثابت في اللإمام الخوثي، أبو الشريعة المقدسة بارتفاع أمده وزمانه، سواء ألقران، ط، (النجف أكان ذلك الأمر المرتفع من الاحكام التكفيلية أم الوضعيه».

اللإمام الخوثي، أبو القاسم، البيان في تفسير القران، ط، (النجف، مطبة الاداب، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م)، ص٢٢٩م.

ملحق (٣) جدول لمقارنة بعض النصوص التي أخذها ابن شهرآشوب عن الطبري

| ت | بعض مما رواه ابن شهرآشوب عن الطبري      | في كتاب المناقب | في تاريخ الطبري |
|---|-----------------------------------------|-----------------|-----------------|
|   | (مقارنت النصين)                         |                 |                 |
| ١ | لم يتفق النص الذي نقله ابن شهرآشوب      | ج۱ ص۱۳۸.        | ج۲ص۲۹۳.         |
|   | مع نصا الطبري حول مولد الرسول ﷺ         |                 |                 |
|   | والـذي يمقول فيه الـطبـري: ﴿ولـد        |                 |                 |
|   | النبي علي يوم الاثنين واستنبئ يوم       |                 |                 |
|   | الاثنين!. اما ابن شهرآشوب فقد اضاف      |                 |                 |
|   | على النص يقول في ذلك: ﴿وذكر الطبري      |                 |                 |
|   | ان مولده كان الاثنين، وأربعين سنه من    |                 |                 |
|   | ملك أنو شروان.                          |                 |                 |
| Y | يوافق ابن شهرآشوب ي نصه ما ذكره         | ج1 ص١٣٩.        | ج۲ص۲٤۲.         |
|   | الطبري في وفاة عبدالله بن عبد المطلب في |                 |                 |
|   | المدينه في دار (النبعة).                |                 |                 |
| ٣ | يتفق النص الذي ذكره ابن شهرآشوب مع      | ج ۱، ص ص ۴٤     | ج۲، ص ص۲۷۷      |
|   | نص الطبري، في ذكر علامات النبوة ومنها   | - ۳۰.           | . ۲۷۸ –         |
|   | ما قاله بحير الراحب إلى أبو طالب وحديثه |                 |                 |
|   | مع رسول الله ﷺ .                        |                 |                 |
| ٤ | يورد ابن شهرآشوب النص نفسه الذي ذكره    | ج۱، ص٤٩،        | ج۲ ص۳۲۲.        |
|   | الطبري حول تشكيل قريش وفد للقاء أبو     |                 |                 |
|   | طالب ودعوته بمنع الرسول عن تسفيه        |                 |                 |
|   | اللهنهم .                               |                 |                 |

|          | 1                                                                                                                                                                                                    | <del></del> |                       |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------|
| <b>,</b> | يضيف ابن شهرآشوب بعض النصوص على رواية الطبري حول دعوة أبو طالب لابناء للوقوف إلى جانب ابن عمهم ولعل ذلك مشتق من موارد أخرى ذكرها إلى                                                                 | ج۱ ص ۵۱.    | ج ۲، ص ص۳۲۷<br>- ۳۲۸. |
| ٧        | جانب رواية الطبري. يتحدث ابن شهرآشوب عن تتبع الإمام على للمشركين بعد انسحابهم من معركة أحد بطلب من الرسول على وهي تتفق مع رواية الطبري في المضمن وتختلف في النص.                                     | ج١ ص ٤٥٧.   | ج۲، ص ص ۲۷۰<br>- ۵۲۸. |
| ٨        | وعن مرض رسول الله وحلبه قرطاس يوصي فيه لكي لا يختلفو من بعده نجد ان هناك اختلاف ضئيل عن روايت البري يقول ابن شهرآشوب في ذلك: وطلبه باوة وكت اما الطبري يقول: «أتوني أكتب كتاباً لا تضلوا بعدي أبداً. | ج۱ ص۱۸۹ .   | ج٣ص ص ١٩٢ -<br>١٩٣.   |
| ٩        | وافق ابن شهرآشوب ما جاء في تاريخ<br>الطبري ان الإمام على الله هو من تولى<br>تجهيز رسول الله ودفنه.                                                                                                   | ج١ص١ ١٩.    | ج۳ ص ص ۲۱۱<br>- ۲۱۲.  |
| 14       | يتفق النص بين الطبري وابن شهرآشوب<br>بان الإمام علي عليه هو من تولى دفن<br>رسول الله.                                                                                                                | ج1 ۱۹۳ .    | ج۳ ص ۲۱۳.             |
| 11       | يقول الطبري ان ثاني من اسلم هو الإمام على علي المسلم بعد خديجة الكبرى وهمي الرواية التي نقلها ابن شهراً شوب في مناقبه.                                                                               | ج۱ ۲۷۷.     | ج۲ ص ۳۱۰.             |

| ۱۲ | ينقل ابن شهرآشوب نص الطبري: «أنا        | ج۱ ص ۲۷۷.  | ج۲ ص ۳۱۹.   |
|----|-----------------------------------------|------------|-------------|
|    | عبدالله واخوا رسوله، وأنا الصديق        |            |             |
|    | الاكبر، لا يقولها بعدي ألا كاذب مفتر    |            |             |
|    | صليت مع رسول الله قبل الناس بسبع        |            |             |
|    | سنين .                                  |            |             |
| ۱۳ | اتفق ابن شهرآشوب مع نص الطبري في ان     | ج ۱ ص ۲۹۲. | ج ۲ ص ص ۴۲۰ |
|    | رسول الله ﷺ قال لعلي امام بني هاشم      | _          | .441 -      |
|    | هذا اخي ووزيري وخليفتي من بعدي          |            |             |
|    | فاسمعوا له وأطيعوا فضحك القوم في نص     |            |             |
| ,  | جميل يوضح مراحل الدعوه إلى الإسلام      |            | 1           |
|    | التي بدئها الرسول الاكرم بأهل بيته.     |            |             |
| ١٤ | تختلف الرواية المتي ذكرها ابن شهرآشوب   | ج٣ص ٧٠٠.   | ج۲ ص۷٤.     |
|    | -<br>حول معركة الخندق في بعض النصوص     |            |             |
|    | التي اضيفت إليها نحو الصرخه التي اطلقا  |            |             |
|    | عمر بن ود العامري بعد ان وجه له الإمام  |            |             |
|    | علمي ضربته الشهيره. وعلى ما يبدو ان ابن |            |             |
|    | شهرآشوب اعتمد على نصوص أخرى             |            |             |
|    | ذكرها مع مصدره الاول (الطبري).          |            |             |
| 10 | ينقل ابن شهرآشوب معركة الجمل بصوره      | ج٣ص ص٧١٣ - | ج} ص ٥٨ -   |
|    | مفصله يستندني معظم رواياته عن           | .٧٧٧       | . {٧٥       |
|    | الطبري.                                 |            |             |

# الفهرس

| V                                | الشكر                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩                                | المقدمة                                                                                                                                                                  |
| 11                               | تحليل المصادر                                                                                                                                                            |
| 11                               | كتب التاريخ العام                                                                                                                                                        |
| ۱۳                               | كتب الطبقاتكتب الطبقات الطبقات المسامد                                                                                                                                   |
| 17                               | الكتب الجغرافية                                                                                                                                                          |
| ۱۸                               | كتب النسب                                                                                                                                                                |
| ۱۹                               | كتب الأدب                                                                                                                                                                |
| 14                               | كتب تواريخ المدن                                                                                                                                                         |
|                                  | المراجع الحديثة                                                                                                                                                          |
| 27                               | الرسائل والاطاريح الجامعية                                                                                                                                               |
|                                  |                                                                                                                                                                          |
|                                  |                                                                                                                                                                          |
|                                  | الفصل الأول؛ بيئته وعصره                                                                                                                                                 |
| <b>Y Y</b>                       | الفصل الأول: بيئته الفصل الأول: بيئته وعصره                                                                                                                              |
|                                  | المبحث الأول: بيئته                                                                                                                                                      |
| ۲٧                               | المبحث الأول: بيئته                                                                                                                                                      |
| 77<br>79                         | المبحث الأول: بيئته                                                                                                                                                      |
| 7                                | المبحث الأول: بيئته                                                                                                                                                      |
| 77<br>79<br>77                   | المبحث الأول: بيئته                                                                                                                                                      |
| YY<br>Y 9<br>Y Y<br>Y X<br>2 3   | المبحث الأول: بيئته                                                                                                                                                      |
| YY<br>Y9<br>TT<br>TA<br>££<br>01 | المبحث الأول: بيئته  ١ – الجغرافية التاريخية لطبرستان موقع طبرستان وحدودها فتوح طبرستان انتشار الإسلام في طبرستان                                                        |
| YY<br>Y9<br>Y7<br>XX<br>X5<br>10 | المبحث الأول: بيئته  ۱ – الجغرافية التاريخية لطبرستان موقع طبرستان وحدودها فتوح طبرستان انتشار الإسلام في طبرستان الصراع على طبرستان المبحث الثاني: عصره                 |
| YY<br>Y9<br>Y7<br>XX<br>X5<br>10 | المبحث الأول: بيئته  ١ – الجغرافية التاريخية لطبرستان موقع طبرستان وحدودها فتوح طبرستان انتشار الإسلام في طبرستان الصراع على طبرستان المبحث الثاني: عصره الحالة السياسية |

## الفصل الثاني: حياته وأثاره العلمية

| ۲۹           | حياته واثاره العلمية                                   |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| . <b>V</b> 4 | ١ – حياته١                                             |
| ٧٩           | أ – اسمه ولقبه                                         |
| 1.81         | ب - نسبته میرین در |
| ۸۳           | ج – ولادته                                             |
| ٨٤           | د – أسرته                                              |
| ٨٥           | ه سيرته                                                |
| 41           | و – وفاته                                              |
| 4 8          | ٢ – آثاره العلمية٢                                     |
| 90           | أ – اثاره المفقودة                                     |
| 90           | ب - آثاره المخطوطه                                     |
| ٩٨           | أثاره المطبوعة                                         |
|              | ١ – معالم العلماء                                      |
|              | أ - التعريف بالكتاب                                    |
| 1+1          | ب – الخطة العامة للكتاب                                |
| 1+1          | ج – موارد ابن شهرآشوب                                  |
| 1+7          | ء – منهج ابن شهرآشوب في كتاب معالم العلماء             |
| 111          | ٣ – متشابه القران والمختلف فيه                         |
| 111          | أ – التعريف بالكتاب                                    |
| 111          | ب - الخطة العامة للكتاب                                |
| 117          | ج – أقوال العلماء في كتاب «متشابه القرآن ومختلفه»      |
|              |                                                        |
|              | الفصل الثالث: رحلاته شيوخه وتلاميذه وأقوال العلماء فيه |
| 171          | 1 - رحلاته                                             |
| 170          | ب - شيوخه                                              |
| - /          |                                                        |

| 170 | ١ – أبو الحسن الأبنوسي(ت٤٦هـ/١١٤٧م)                |
|-----|----------------------------------------------------|
| 177 | ٢ – أبو منصور الطبرسي ٢                            |
| 177 | ٣ - أبو الفتوح الغزالي (ت٢٠هـ/١١٢٦م)               |
| 114 | ٤ - أبناء الشيخ كميح                               |
| 179 | ٥ - أبو العلاء الهمذاني (ت٦٩٥هـ/١١٧٣م)             |
| 17. | ٦ ابن الطحّال (ت٥٣٩هـ/ ١١٤٤م)                      |
| 171 | ٧ - أبو الفتوح جمال الدين الرازي٧                  |
| 177 | ٨ - عماد الدين الاسترابادي (ت٥٤٠هـ/١١٤٥م)٨         |
| ١٣٣ | ٩ – أبو الصمصام المروزي                            |
| 148 | ١٠ – أبو القاسم الشحامي(ت٥٣٠هـ/ ١١٣٥م)             |
| 188 | ١١ – القطب الراوندي (ت ٤٩٥هـ/ ١٠١١م)               |
| 177 | ١٢ - شهرآشوب١٠                                     |
| ۱۳۷ |                                                    |
| ۱۳۸ | ١٤ - الكرماني (ت٥٤٣هـ/١١٤٨م)                       |
| ۱۳۸ | ١٥ – أبو الفضل الاشنُهيّ ٥٥٠هـ/ ١١٥٥م              |
| 189 | ١٦ – القاضي ناصح الدين أبو الفتح                   |
| 18. | ١٧ – رشيد الدين أبو سعد الرازي                     |
| 181 | ١٨ - أبو الحسن البيهقي (٥٦٥هـ/ ١١٦٩)               |
| 188 | ١٩ – علي بن شهراشوب                                |
| 188 | ٢٠ - علي بن علي بن عبد الصمد التميمي النيسابوري    |
| 184 | ٢١ – الفصيحي (ت٥١٠هـ/١١١٦م)                        |
| 128 | ۲۲ - الطبرسي(ت ۵۶۸ ۱۱۵۳م) ۲۲ - الطبرسي             |
| 120 | ٢٣ – ضياء الدين أبو الرضا                          |
| 187 | ٢٤ – الداعي السروي٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 187 | ٢٥ – أبو جعفر الشوهاني                             |
| 184 | ٢٦ – الفتال النيسابوري                             |
| 121 | ٧٧ – الشيخ أبه جعف الجلب                           |

| ً<br>ابن شهرآشوب المازنداني ومكانته العلمي | YVA                               |
|--------------------------------------------|-----------------------------------|
| تميمي النيسابوري                           | ۲۸ - محمد بن علي بن عبد الصمد ا   |
| 10 (1170)                                  | ۲۹ – أبو عبدالله الفراوي (ت٥٣٠هـ/ |
| 101                                        | ۳۰ – الزمخشري (۵۳۸هـ/ ۱۱۶۳م)      |
| ت ٢٥٦هـ/ ١١٤١م) ١٥٣٠                       |                                   |
| ١٥٤ ١٥٤ ١٥٤                                |                                   |
| ت ۱۵۶ ۱۵۶ ۱۵۶ ۱۵۶                          |                                   |
| 100                                        |                                   |
| ١٥٥ (١١٩)                                  |                                   |
| 10V                                        |                                   |
| 10Y                                        |                                   |
| ١٠٨                                        |                                   |
| 17                                         | ۳ – ابن زهره الحلبي               |
| 777                                        |                                   |
| ية في كتاب (مناقب آل أي طالب)              | الفصل الرابع: الأهمية التاريخ     |
| \frac{17V}{                                | ١ - التعريف بالكتاب١              |
| NTV                                        | أ - اسم الكتاب                    |
| 179                                        | ب – تاریخ تألیفه                  |
|                                            | ج – الغرض من تأليفه               |
| 1Y1                                        | ٢ - الخطة العامة للكتاب ٢٠٠٠٠٠٠   |
| IY1                                        | أ - الديباجة                      |
| IV*                                        | ب - التنظيم والحجم                |
| 1 <b>YY</b>                                | ٢ - مادة الكتاب٢                  |
| 1VV                                        | أ – المادة التاريخية ومواردها     |
| \VX                                        |                                   |
| 179                                        | ,                                 |
| ١٨٤                                        | سيرة الإمام على علي الم           |

| ۱۸۸          | سيرة الأئمة في العصر الأموي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191          | سيرة الأئمة في العصر العباسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 197          | لانياً: موارد المادة التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲.,          | موارده في سيرة الإمام علي عَلِينَا الله على عَلِينَا الله على عَلِينَا الله على عَلِينَا الله على عَلَيْنَا ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲٠٣          | موارده في سيرة الأئمة في العصرين الأموي والعباسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲٠٧          | نالئاً : المنهج الناريخي عند ابن شهرآشوب في كتابه مناقب آل أبي طالب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 717          | ب – مادة علم الحديث وموارده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 717          | ١ - نبذة تاريخية عن أصول الحديث عند الامامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 415          | كتب الحديث عند الإمامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>Y 1 Y</b> | ٢ - موارده في علم الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 440          | ۔<br>ج – مواضیع آخری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 440          | ١ - نظام الدولة في عصر الرسول ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777          | ٢ - الأنساب في كتاب المناقب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777          | ٣ - قضاء الإمام على عليه الله الله على المناه الإمام على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۳۰          | ٤ - المساجد والمراقد المقدسة ٤ - المساجد والمراقد المقدسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۳۳          | د – ابن شهرآشوب وموارده في الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۳۳          | ۱ – ابن شهرآشوب شاعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 240          | -<br>۲ – موارده في الشعر ۲ – موارده في الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 744          | الخاتمة النخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة المتعادد المتعا       |
| 777          | ملحق (١) شيوخ ابن شهرأشوب غير المعرفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | ملحق (٢) بعض المصطلحات المستعملة عند الرجاليين وأهل الحديث ضمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777          | موضوع البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | ملحق رقم (٣) جدول لمقارنة بعض النصوص التي أخذها ابن شهرآشوب عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| YVY          | الطبري أراني المسامر المستراني المست |

## جواد كاظم البيضاني

#### مواليد: بغداد ١٩٦٣.

- حاصل على شهادة البكالوريوس: جامعة بغداد كلية الاداب.
- دبلوم عالي. الجامعة المستنصرية (المعهد العالي للدراسات السياسية والدولية).
  - ماجستير كلية الاداب جامعة بغداد.

#### يعمل:

مدير الاعلام في المديرية العامة للابنية المدرسية في وزارة التربية. شارك في العديد من المؤتمرات العلمية داخل العراق وخارجه.

#### يكتب في عدد من الصحف العلمية منها:

- مجلة الآثار والتاريخ الصادرة عن كلية الآداب جامعة بغداد.
  - مجلة شبكة الاعلام العراقية.
    - جريدة الصباح البغدادية.
      - جريدة الزمان.
      - جريدة الاتحاد.
      - جريدة الأهالي.

#### له العديد من المؤلفات أبرزها:

- موقف الأحزاب السياسية في العراق من القضية الكردي.
  - القضية الكردية في عهد الاخوين عارف.
  - الوحدة الوطنية والتعددية الاثنية في العراق.

### له مؤلفات في التراث الإسلامي أبرزها:

- ١ الجوامع الرجالية لعلماء الإمامية في القرن السادس الهجري.
  - ٢ الرواية التراريخية الموضوعة وموقف ابن خلدون منها .
  - له العديد من البحوث والدراسات في طريقها للنشر ان شاء الله.

الجوامع الرجالية لعلماء الإمامية في القرن السادس الهجري

# جميع الحقوق محفوظة للناشر الطبعة الأولى ٢٠١١ م - ١٤٣٢ هـ

# مؤسسة الصفاء للمطبوعات بيروت لبنان

دار الكتاب العربي – بغداد هاتف: ٤١٥٤٥٦١ - نقال: ٧٩٠١٤١٩٣٧٥

# الجوامع الرجالية لعلماء الإمامية في القرن السادس الهجري

تأليف جواد كاظم البيضاني

مراجعة الأستاذ الدكتور ناجي حسن

مؤسسة الصفاء للمطبوعات سروت – لبنان دار الكتباب العربي بغداد



#### المقدمة

استأثر علم الرجال باهتمام المسلمين فحظي بالأولوية لارتباطه بعلم الحديث لأن معرفة الرواة وأحوالهم وطبقاتهم، التي يتوقف عليها تصحيح أسانيد الأحاديث أو تضعيفها تعتمد على هذا العلم.

ويبدو أن الحاجة أصبحت ملحة لهذا العلم نتيجة لما تعرضت له السُّنة الشريفة من تلاعب على أيدي بعض الرواة والوضاعين، وهو ما دفع العلماء للتصدي وبكل حزم لهذه الظاهرة من خلال وضع قواعد خاصة لمعرفة الرواة وأصولهم وطبقاتهم ومشايخهم فظهر (الجرح والتعديل) ودونت الفهارس، علماً أن أول من كتب بهذا العلم هو عبيد الله بن أبي رافع كاتب الإمام على عَلِينَا وذلك سنة (٤٠هـ/ ٦٦٠م)، وفق ذلك يكون اهتمام المسلمين بهذا العلم بدأ في القرن الأول الهجري، ثم توالي المصنفين في هذا الفن بوضع فهارسهم أو كتب الرجال الخاصة بالمراحل التي سبقتهم أو عاصروها واستمروا على ذلك حتى القرن الخامس الهجري، غير أن تلك المصادر لم تصل إلينا إلا تلك التي صنفت في القرن الخامس الهجري والتي يسميها أهل الصنعة بالأصول الرجالية (الخمسة) وبعضهم يسميها بالأصول الرجالية (الستة) وكان آخر من أدلى بدلوه في هذا العلم هو الشيخ الطوسي (ت٤٦٠هـ/١٠٦٧م) أبو جعفر محمد بن الحسن بن على.

ووفقاً لرواية منتجب الدين (أعلام القرن السادس الهجري) أبي الحسن

على بن عبيد الله بن بابويه الرازي فإن أحد لم يصنف للإمامية كتاب يحوي أسماء علمائهم ومصنفيهم منذ وفاة الشيخ الطوسي وهو ما دفعه لتأليف كتابه (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفهم)، بيد أن ابن شهرآشوب (ت ٨٥٥ه/ ١٩٩٢م) محمد بن علي كان قد سبق منتجب الدين إلى ذلك؛ يستعرض الباحث بالقرائن ما يثبت هذا الأمر. عند ذاك يكون هذان المصدران قد غطا الفترة الممتدة بين وفاة الشيخ الطوسي وتاريخ تأليف هذين المصنفين، حيث ألف ابن شهرآشوب معالم العلماء عام (٥٧٣هم/ ١١٧٧هم)، والحقيق فإن منتجب الدين وابن شهرآشوب قد غطا فترة لم يسبقهم أحد بالحديث عنها، وهو ما دفع الباحث لتناول ما قام به رجاليوا الشيعة خلال القرن السادس الهجري.

وهنا تثار عدة أسئلة لعل أبرزها ما الذي أضافه مصنفوا هذا القرن لهذا العلم؟ وما هو الفرق بين علم الرجال والتراجم؟

يحاول الباحث الإجابة عن هذه الأسئلة؛ وأسئلة أخرى من خلال هذا البحث والذي قسم منهجياً إلى فصلين. تحدّث الفصل الأول عن تطور علم الرجال عند الإمامية وأهم مصنفي هذا العلم أمثال الشيخ الطوسي أبو جعفر (ت٤٦٠هـ/ ١٠٦٧م) وآخرين من الذين سبقوه أو عاصروه ثم يستعرض الباحث مصنفي القرن السادس العاملين في هذا المجال وأبرزهم ابن شهرآشوب (٨٨هه/ ١٩٦٢م) محمد بن علي، ومنتجب الدين علي بن عبيد الله بن بابويه الرازي (أعلام القرن السادس الهجري) وابن البطريق (ت٥٦٠هم/ ١١٦٤م) يحيى بن الحسن الأسدي، حيث تحدّث الباحث عن حياتهم ورحلاتهم العلمية وأبرز مشايخهم وتلاميذهم مع ذكره لأنسابهم على أن هذه التفاصيل غطت حياة منتجب الدين أكثر من غيره، فقد تحدث الباحث عن ابن شهرآشوب في كتابه المعنون (ابن شهرآشوب

المازنداني ومكانته العلمية) ولأن حياة منتجب الدين لم تعط ذلك المجال بالدراسة والبحث لذلك خص الباحث منتجب الدين أكثر من غيره في استعراض سيرته على الرغم من أن معظم المصادر لم تتحدث عن منتجب الدين فكان مصدرنا الأهم كتاب التدوين في أخبار قزوين والذي سوف يتحدث عنه الباحث لاحقاً.

أما الفصل الثاني فقد تحدث فيه الباحث عن أبرز كتب الإمامية في علم الرجال خلال القرن السادس الهجري مع تطرقه لمنهج العاملين بهذا الفن ومواردهم، على أن أبرز هذه المصنفات هو كتاب (معالم العلماء) ثم كتاب (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم) ثم كتاب (الرجال) لابن البطريق.

## تحليل المصادر:

اعتمد الباحث على مصادر متعددة من المصنفات في التاريخ العام إلى كتب طبقات وتراجم وتواريخ للمدن والأقاليم وغيرها ومن أبرز كتب التاريخ العام التي اعتمدت عليها الدراسة كتاب ابن الجوزي (ت٥٩٧هه/ ١٢٠٠م) أبو الفرج عبد الرحمن بن علي المعنون (المنتظم في تاريخ الملوك والأمم)، الذي تناول فيه تراجم وافية لكبار علماء ومشاهير تلك الحقبة إذ يورد معلومات عن مشايخ ابن شهرآشوب ومنتجب الدين، أما الكتاب الآخر الذي لا يقل أهمية عن كتاب ابن الجوزي فهو كتاب الكتاب الآخر الذي لا بيقل أهمية عن كتاب ابن الجوزي فهو كتاب (الكامل في التاريخ) لابن الأثير (ت٣٠٠هه/ ١٢٣٢م) ففيه تراجم وافية لمعظم شيوخ ابن شهرآشوب ومنتجب الدين وابن البطريق.

وهناك كتب الطبقات والتي لا تقل أهميتها عن كتب التاريخ العام والتي تنقسم إلى كتب التراجم الخاصة التي تختص بطبقة من العلماء من ذوي الاختصاص ؟نحو تراجم القراء والنحاة أو تراجم الفقهاء... إلخ.

أما كتب التراجم العامة فهي كتب شاملة تغطي كل الفئات ورجال الدولة وهي على نوعين من حيث التبويب الأولى تبويب وفق حروف المعجم أما الأخرى فتبوب وفق سني الوفاة.

ومن أبرز كتب التراجم العامة كتاب (لسان الميزان) لابن حجر العسقلاني (ت٧٧٣هـ/ ١٣٧١م) شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي، بوب هذا المصنف وفق حروف المعجم، وهو من المصادر المهمة إذ ضم تراجم لعدد كبير من العلماء الذين ترجم لهم منتجب الدين أو ابن البطريق في كتابيهما، وقد أشار ابن حجر إلى ذلك في مواضع عديدة تحدّث عنها الباحث.

أما كتب التراجم الخاصة فمن أبرزها كتاب الفهرست لمنتجب الدين، وهو من المصنفات المهمة عند الإمامية كما أنه يرتبط وموضوع الدراسة إذ قام الباحث بدراسة منهج الشيخ منتجب الدين خلال عرضه لهذا المصنف مع دراسة أهم موارده التي اعتمدها في تصنيفه على أن هذا الكتاب بوب وفق حروف المعجم كما أنه يجمع في صفته بين كتب الرجالين وأصحاب التراجم بعكس كتاب ابن شهرآشوب والذي يُعد من المصنفات الرجالية المهمة فهو يتحدث عن العلماء ودرجة توثيقهم تارك الحديث بتفاصيل حياتهم لكتب التراجم، ويبدو أن كتاب ابن شهرآشوب (معالم العلماء) ما هو إلا فهرست للمصنفين الذين تناولوا مناقب آل البيت عَلَيْتُ فهو غير مختص بعلماء الإمامية ومصنفيهم كما يعتقد البعض. عرض الباحث منهج ابن شهرآشوب في (معالم العلماء) مع حديثه عن موارده وهو من المصادر الرجالية المهمة عند الإمامية، ويكسب هذا الكتاب أهميته من خلال تغطيته للفترة الزمنية الممتدة بين وفاة الشيخ الطوسي حتى سنة تأليف هذا الكتاب والتي امتدت لأكثر من قرن.

وهناك كتاب (ترتيب خلاصة الأقوال في معرفة علماء الرجال) للعلامة الحلي (ت٢٦٧هه/١٩٣١م) الحسن بن يوسف بن علي؛ والذي تحدّث فيه عن شيوخ ابن شهرآشوب ومنتجب الدين وابن البطريق وهؤلاء من علماء الرجال في القرن السادس، كما أن العلامة الحلي درس عند تلاميذ هؤلاء المصنفين فهو أقرب إلى شيوخهم وتلامذتهم؛ وهناك مصنف (وصول الأخبار إلى أصول الأخبار) لحسين بن عبد الصمد العاملي (ت٩٨٤هه/ ١٩٥١م) يتحدث فيه عن القواعد والأصول المهمة في علم الحديث كما تحدث بعض المعطيات التي يجب توفرها بالمختصين بهذا العلم.

ويكتسب كتاب (أمل الأمل) للعلامة الحر العاملي (ت ١١٠٤هـ/ ١٦٩٢م) محمد بن الحسن أهميته لأنه عبارة عن كتاب جامع للكتب الرجالية للمتقدمين والمتأخرين الذين سبقوا الحر العاملي، بوب هذا الكتاب وفق حروف المعجم.

ومن الموارد التي اعتمدها الباحث كتاب (التدوين في أخبار قزوين) للمؤرخ الرافعي عبد الكريم بن محمد القزويني (من أعلام القرن السادس الهجري) وهو من المصنفات الخاصة بتاريخ المدن، احتوى الكتاب على مادة أساسية لموضوع الدراسة تمثّلت بالترجمة التي غطاها المؤلف لمنتجب الدين والتي عُدت من المصادر المهمة لأن الرافعي من تلاميذه منتجب الدين، لذلك اعتمدت معظم المصادر التي ترجمت له على هذا المصنف كما أن الباحث استفاد من كتاب (الأنساب) للسمعاني (ت٢٦٩ه/١١٦٦م) أبي سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور، وهذا الكتاب يبحث في معنى الأنساب الخاصة للعلماء ورجال الدولة ويكتسب هذا الكتاب أهمية من خلال تناوله الأصول الخاصة لهذه الأنساب وجذورها وهي فائدة غير

موجودة في كثير من المصنفات، فهو يعطي الأنساب التي ترتبط بالمهن والأعمال التي يمارسها المترجم لهم والتي يشاع استخدامها.

ومن المراجع الحديثة التي أفادت الدراسة في فصولها المختلفة كتاب (الشيخ الطوسي) للدكتور حسن الحكيم والذي ضم معلومات مهمة عن علم الرجال ودور الشيخ الطوسي في تطويره، وهي دراسة ذات فائدة كبيرة للعاملين في هذا الحقل، وهناك دراسة محيي الدين الغريفي المعنونة (قواعد علم الحديث)، إذ تناولت الأصول الرجالية الخمسة مع نظرة لقواعد علم الحديث عند الإمامية، أما كتاب طبقات أعلام الشيعة (لآغا بزرك) فيكتسب أهمية كبيرة لأنه يعتمد منهجية جديدة تقوم على أساس التمحيص والتدقيق علماً أن آغا بزرك اعتمد كثيراً على منهج عبد الله أفندي الأصفهاني وقد يرى ذلك بوضوح، والحقيقة فإن ما عرضه عبد الله أفندي في كتابه (رياض العلماء وحياض الفضلاء) أعطى صورة جديدة لم يسبقه إليها أحد من أقرانه وأهل طائفته من خلال مناقشة الرواية وبيان درجة التوثيق وإشارته إلى مصنفات العلماء وعرض الشائع من الأخطاء التي وقع فيها المصنفون مع بحثه في مضامين كتبهم ورواياتهم.

وهناك كتاب (ابن شهرآشوب ومكانته العلمية) للباحث جواد كاظم البيضاني والذي استعرض فيها أهم مصنفات ابن شهرآشوب وتحدّث ضمناً عن منتجب الدين وابن البطريق.

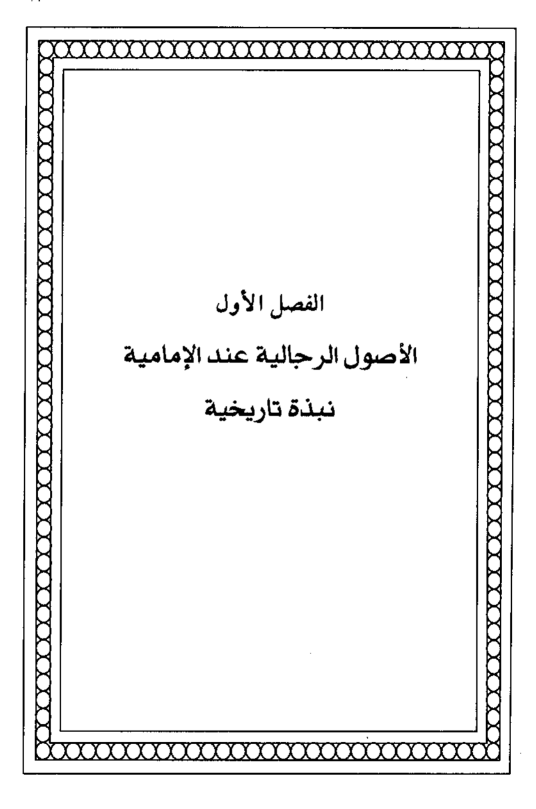
على أن الخوض في هذا العلم أوقع الباحث في مشاكل عديدة لعل أبرزها، هي أن الرجاليين غير معنيين بتراجم من يتحدثون عنه لأنهم يعتمدون أساساً على مدى قبول توثيق الرجال أو رد أقوالهم ورواياتهم وهو ما يدفعهم لعدم الاعتناء بالاسم أو باللقب وكل ما يرتبط بالتراجم، إذ يكتفون بذكر اسم الشخص وربما يكتفي بأشهر ألقابه وحيث إن هذه الألقاب في معظمها تطلق على أكثر من شخص الأمر الذي سبب ارباك والتباس لدى الباحث في هذا المجال.

أما المشكلة الأخرى فهي أن معظم المصادر أشارت إلى مصنف ابن البطريق في الرجال غير أننا لم نعثر عليه ولعله من الكتب التي فقدت شأنه شأن عشرات المصنفات التي حشرت في بطون مصادر أخرى فأصبحت تعرف بأسماء مصنفين غير مؤلفيها الأصليين.

وفي الختام يقدم الباحث شكره إلى كل الذين قدموا له يد العون وأخص منهم الأستاذ الدكتور ناجي حسن الذي صرف الجهد والوقت في مراجعة نصوص هذا الكتاب فله ألف شكر وتقدير..

ومتناني وشكري للإخوة العاملين في مكتبة الجوادين الأخ الشيخ منير الذي أعان الباحث في التصحيح اللغوي والأخ الفاضل السيد إياد هبة الدين الحسيني الشهرستاني الأخ العزيز أبو زهراء. وكذلك الأخ حسان خالد التميمي الذي قام بجهد مشكور في طباعة نص هذا الكتاب، وجميع من أعان الباحث على هذا الجهد المتواضع وأخص منهم أخي العزيز أبو جعفر العبودي.





## نبذة موجزة عن الأصول الرجالية عند الإمامية

كان الاتصال بالصحابة والتابعين أمراً ميسراً خلال القرن الأول الهجري فكان الحديث ينقل منهم أو يعرض عليهم فيبينوا الصحيح من غير الصحيح، لذلك لم يعيروا عظيم الاهتمام لمسألة التدوين في هذا العلم، بيد أن البعد الزمني عن حياة رواة الحديث وناقليه من الصحابة مع ظهور الأسانيد والتي اتبعت عند جميع الأحاديث النبوية والتي يطمئن من خلالها جامعوا الأحاديث إلى اتصال الأحاديث بالرسول<sup>(۱)</sup>، لذلك كانت الحاجة ماسة للتعريف بأحوال الرواة وناقلي الحديث وسيرهم وهو ما يعرف بعلم الرجال<sup>(۱)</sup>. فما هو علم الرجال؟ ومتى ظهر؟

يُعرف علم الرجال بأنه: «العلم الذي يبحث عن الراوي في توثيقه أو تجريحه وإثبات طرق الخاصة والعامة، وتكون الغاية منه معرفة صحة الرواية من جهة ووثاقة الراوي وعدمه» ( $^{(7)}$ ). ويُعرفه آخرون: «بأنه العلم الذي يبحث في أحوال رواة الحديث وأوصافهم التي لها دخل في جواز قبول قولهم وعدمه، ويحتاج هذا العلم كل من أراد استنباط الأحكام

<sup>(</sup>۱) العلامة الحلي، الحسن بن يوسف، ترتيب خلاصة الأقوال في معرفة علم الرجال، مقدمة المحقق، قسم الحديث في المجتمع الإسلامي، ط١، (مشهد، مؤسسة الطبع التابعة للآستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢٣هـ)، ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) ماجد، عبد المنعم، مقدمة لدراسة التاريخ الإسلامي، ط٢، (القاهرة، مكتبة الانجلو المصرى، ١٩٦٤)، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) مرعي، حسين عبد الله، منتهى المقال في الدراية والرجال، ط١، (بيروت، مؤسسة العروة الوثقى، ١٩٩٦ ~ ١٤١٧)، ص ص ١٣ ~ ١٤.

ويعد أحمد عطية الله (علم الرجال) بأنه فرع من علم كتب السير والتراجم فأصحاب هذا الفن يقومون بترجمة لحياة المحدّث مع ذكر رحلاته في طلب الحديث وأسماء شيوخه وأسماء من أخذ عنهم الحديث ومدى إحاطته وصدقه مع ذكر أقوال الثقات في مرتبته من بين رجال الحديث<sup>(۲)</sup>. فيطلق على المتخصصين بهذا العلم بـ (الرجالي). أما ما يؤلف في هذا فتسمى بالكتب الرجالية<sup>(۳)</sup>.

وعلى الرغم من أن صاحب كتاب تأسيس الشيعة يعد عبد الله بن جبلة الكناني أول من كتب في علم الرجال<sup>(3)</sup> إلا أن البعض يعتقد أن أول من فحص في أحوال الرواة وكما يسميه سفيان الثوري أمير مؤمني علم الحديث هو شعبة بن الحجاج الواسطي (ت ١٦٠هـ/ ٧٧٦م)<sup>(٥)</sup> أما آدم متز

<sup>(</sup>۱) الحكيم، حسن، مذاهب الإسلاميين في علوم الحديث، (النجف، بلا عنوان أو تاريخ)، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) عطية الله، أحمد، القاموس الإسلامي، ط١، (القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٣٨٦هـ-] ١٩٦٦م)، مج٢، ص٠٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الفضلي، عبد الهادي، أصول علم الرجال، (بيروت، مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ١٤٢٠هـ)، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٤) الصدر، حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص٣٣٣؛ عبد الله بن جبلة الكناني: هو عبدالله بن جبلة بن حيان بن أبجد يكنى أبو محمد ويلقب بالكناني وهو واقفي ثقة، ينظر، العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، ص ص ٨٦٨ – ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، المقدمة، المحقق، ص ١٠؛ شعبة بن الحجاج الواسطي: هو أبو بسطام شعبة بن الحجاج بصيري الدار. ينظر: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ابن=

فيرى أن أول من ألف في هذا المجال هو يحيى بن كتان (ت ١٩٨هـ/  $^{(1)}$ ), وعلى ما يبدو فإن المؤلفات في هذا العلم ظهرت بوضوح مع بداية القرن الثالث والذي شهد ازدهاراً كبيراً للحركة العلمية في عموم العالم الإسلامي حتى أن هذا العلم لم يحدد بتبع رواة الحديث فقط بل أصبح من ضرورات المؤرخ للتحقق من صدق رواته من خلال الاعتماد على هذا العلم، فكان الخطيب البغدادي (ت  $^{(1)}$ 81هـ/  $^{(1)}$ 9) يثير إعجاب الناس لدقته على نقد الوثائق المكتوبة وإثبات تزويرها اعتماداً على معرفته بتواريخ حياة الرجال الذين يذكرون فيها، ومع بداية القرن الرابع الهجري ظهر علم الرجال أكثر استقلالية ووضوحاً فظهرت مصطلحات الجرح والتعديل ( $^{(2)}$ 6).

يعتقد متز أن علماء القرن الخامس الهجري لم يضيفوا إلا أشياة ثانوية إلى المصطلحات وترتيب رجال الحديث الذي اعتمدت في القرن الرابع (٢). بيد أن بعض الباحثين يرون أن الانطلاقة الحقيقية لعلم الرجال بدأت مع نهاية القرن الرابع الهجري وبداية القرن الخامس خاصة عند الإمامية ويعلل ذلك باعتقاد الشيعة بإمامة علي بن أبي طالب عليه وأبنائه المعصومين، وأن حديث أهل البيت المنته هو حديث رسول الله عليه فإنهم يعتبرون الأحاديث

<sup>=</sup> خلكان (ت٦٨١هـ/ ١٢٨٢م)، أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد، تقديم: محمد عبد الرحمن المرعشي، ط١، (بيروت، دار إحياء التراث، ١٩٩٧م)، ج١، ص ٤١٣.

<sup>(</sup>١) متز، آدم، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، مج١، ص ٣٥٧.

<sup>(\*)</sup> أول الفاظ الجرح والتعديل ظهرت خلال القرن الرابع الهجري وقد رتبت مراتب من قبل ابن أبي حاتم المتوفى عام ٣٢٧هـ – ٩٣٩م ومن هذه الألفاظ التي ظهرت في هذه المرحلة «ثقة»، «متقن»، «ثبت»، «حجة»، «عدل»، «حافظ»، «ضابط»، «صدوق» «محله الصدق»، ولا بأس به «للمزيد ينظر: ميتز، آدم، الحضارة الإسلامية، مج١، ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) متز، الحضارة الإسلامية، مج١، ص ٣٦٠.

الصادرة عن المعصومين كالأحاديث المروية عن النبي عن حجة ومرجم للأحكام وهو ما دفع علماء الإمامية في تأخير تدوين الحديث لاستغنائه عنها لوجود الأئمة والذين هم امتداد لعصر النبوة (\*).

ومع تدوين الأحاديث وظهور الأسانيد كانت الحاجة ماسة للتدوير والتدقيق حول الرواة فقد انبرى عدد من ناقلي الحديث وأهل الخبرة في علم الجرح والتعديل لتدوين معلوماتهم المبنية على السماع من الثقامة والفحص في أحوال الرواة أنفسهم (١).

فمعرفة رجال السند مهمة لتمييز صحيح الحديث من ضعيفه وهي مهمة جداً لمعرفة طبقاتهم في التقى والورع والعلم والضبط «لأجل الترجيح عنه التعارض» كما يقول صاحب وصول الأخبار إلى أصول الأخبار، الذي

<sup>(\*)</sup> صنف أبو جعفر محمد بن إسحاق الكليني الرازي (ت ٣٦٩ه/ ٩٤٠م) كتابه المعروف الكافي مطلع القرن الرابع الهجري، كذلك صنف الصدوق (ت ٣٦١ه/ ٩٩١) كتابه من لا يحضره الفقيه وهو التوثيق الفعلي لأحاديث الرسول علي وأهل بيته عند الإمامية؛ أما أول كتاب ظهر في مجال الرجال، وتوثيق السند فهو كتاب النجاشي (ت ٤٥٠ه/ ٢٩١م) أبو العباس أحمد بن علي بن أحمد النجاشي الأسدي، فيكون القرن الخامس هو الأساس لهذا العلم رغم أن الشيخ المفيد (ت ٤١٣ه/ ٢٠١١م) وغيره من فقهاء الإمامية يؤكدون أن هناك أصول تعود للقرن الأول الهجري بيد أن أول مصنف متداول لوقتنا الحاضر هو ما أشار إليه الباحث، ولعل أصحاب الأصول الرجالية السنة قد اعتمدو على مصنفات دون أن يشيروا إليها، أو أشار إليها المصنفين إلا أنها اختفت أو تعرضت للتلف بفعل الظروف السياسية التي تعرض لها المعالم الإسلامي. ينظر: العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، ص ٤٩٠؛ الغريفي، محيي الدين الموسوي، قواعد الحديث، ط1، (النجف الأشرف، مطبعة الآداب بلا تاريخ)، ص ص المعوس الحديث، ص ص ١٩٠٠؛ العكيم، حسن، مذاهب الإسلاميين في علوم الحديث، ص ص ١٩٠٠؛ الحكيم، حسن، مذاهب الإسلاميين في علوم الحديث، ص ص ١٩٠٠ - ١٢٠؛ الحكيم، حسن، مذاهب الإسلاميين في علوم الحديث، ص ص ١٩٠٠ - ١٢٠؛ الحديث، ص ص ١٩٠٠ - ١٠٠؛ الحكيم، حسن، مذاهب الإسلاميين في علوم الحديث، ص ص ١٩٠٥ - ١٢٠؛ العديث، ص ص ١٩٠٠ - ١٠٠٠؛ الحكيم، حسن، مذاهب الإسلاميين في علوم الحديث، ص ص ١٩٠٠ - ١٠٠؛

<sup>(</sup>١) المقدمة، العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، ص ٩؛ مرعي، الشيخ حسين عبد، منتهى المقال في الدراية والرجال، ص ١٣٢.

بعتقد أن معرفة تولد ووفاة رجال السند ضرورية لمعرفة مراتبهم في التقديم والتأخير ثم يقول: «ومعرفة المختلف من أسمائهم والمؤتلف ليأمن التباس الثقه بالضعيف عند التصحيف والتحريف، وتصحيح أسماءهم وأسماء أبائهم وكناهم وألقابهم وما يتبع ذلك ليضع كل واحد في موضعه»<sup>(١)</sup>. وهي ضوابط عمل بها المشتغلون بهذا الفن على أن الأحاديث بدءاً من الإمام علي علي اللهاء بالإمام الحسن العسكري أخذت بصورة مباشرة ودونت وعُرفت لاحقاً تلك المصادر بالأصول الأربعة، أما كتب الرجال وهي تعريف برجال السند للأصول الأربعة فللشيعة الإمامية أصول خمسة ومنهم من يعدها بالأصول الستة<sup>(٢)</sup> أو الأصول الرجالية. والأصول الرجالية هي تلكم الكتب المؤلفة في أسماء الرجال، واعتمدها علماء الإمامية مصادر أساسية واستند إليها مراجع أصلية، يستمدون منها ترجمة الراوي في تعريفه وتقويمه، ويرتكزون عليها منطلقاً للبحث ودراسة ومداراً للاجتهاد والاستنباط (٣). ومن هذه الكتب وأهمها كتابا الشيخ الطوسي (فهرسته، ورجاله) وكتابا (رجال الكشي والنجاشي)، أما الكتاب الخامس فهو رجال

<sup>(</sup>۱) العاملي، حسين بن عبد الصمد، وصول الأخبار إلى أصول الأخبار، تحقيق: عبد اللطيف الكوهكمري، (قم، مطبعة الخيام، بلا تاريخ)، ص ١٦١. التصحيف والتحريف: الألفاظ والأسماء المشكلة التي تتشابه في صورة الخط فيقع فيها التصحيف، ويدخلها التحريف: الألفاظ والأسماء المشكلة التي تتشابه في صورة الخط فيقع فيها التصحيف، ويدخلها التحريف: «فأما معنى قولهم الصحفي والتصحيف، إن الصحفي الذي يروي الخطأ عن قراءة الصحف بأشباه الحروف، ينظر: هارون، عبد السلام، تحقيق النصوص ونشرها، ط٢، الصحف بأشباه الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، ١٣٨٥ه/ ١٩٦٥م)، ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الغريفي، محيي الدين الموسوي، قواعد الحديث، ص ١٩٤؛ المرعي، حسين عبد الله، منتهى المقال في الدراية والرجال، ص ص ص ١٦٥، ١٧١.

<sup>(</sup>٢) الفضلي، عبد الهادي، أصول علم الرجال، ص ٦٩.

البرقي وأخيراً كتاب ابن الغضائري<sup>(۱)</sup>. ويعد كتاب الكشي من أقدم الكتة الرجالية عند الإمامية وإنما سمي «رجال الكشي» نسبة إلى محمد بن عما ابن عبدالعزيز الكشي ولقب بالكشي نسبة إلى بلدته (۲)، وعلى ما ينقل فأ الشيخ الطوسي كان قد هذب هذا الكتاب واسقط منه الزوائد والاشتباهات وسماه (باختيار معرفة الرجال) وعده من جملة كتبه، لا باعتبار نفيه عن الكشي بل باعتبار أنه هذبه ونقحه من ذلك سمي بالاختيار (۳)، أما الكتاب الآخر فهو (الأبواب) ويعرف به (رجال الطوسي) وسمي بالأبواب لأنه مرتب على طبقات الرواة من الصحابة فمن روى عن كل واحد من الأنمة ثم لم يرد عنهم إلا بالواسطة وسمي مؤلفه كل طبقة باباً فقال في الطبقة الأولى: باب من روى عن النبي شي من الصحابة وهكذا. ويتضمن زهاه الأولى: باب من روى عن النبي شي من الصحابة وهكذا. ويتضمن زهاه أله بعد كتاب (الفهرست) لأنه كثيراً ما يحيل إليه في هذا الكتاب (٤).

أما الكتاب الآخر فهو «الفهرست» للشيخ أبي جعفر بن محمد بن الحسن الطوسي، اشتمل على (٩٠٩) اسماً، حاول خلاله الشيخ الطوسي ذكر المؤمنين الذين اتصل إليهم إسناده مع الإيعاز إلى مكانتهم في الثقة والاعتماد أحياناً أو الاكتفاء بذكر مؤلفاتهم (٥). ثم يأتي كتاب الفهرست للنجاشي وهو

<sup>(</sup>١) الغريفي، محيي الدين الموسوي، قواعد الحديث، ص ص ١٩٤ - ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) مرعى، حسين عبد الله، منتهى المقال، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) الفضلي، عبد الهادي، أصول علم الرجال، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤) الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، الرجال، (قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٥هـ)؛ الفضلي، عبد الهادي، أصول الرجال، ص ص ٦٩ - ٧٠.

<sup>(</sup>٥) الطوسي، أبو جعفر، الفهرست، ط١، (قم، مؤسسة النشر الإسلامية، ١٤١٧هـ)، بحر العلوم، محمد صادق المقدمة، ص ص ٢٧ - ٢٩، ابن شهر آشوب، معالم العلماء، (النجف الأشرف، منشورات المطبعة الحيدرية، ١٣٨هـ/ ١٩٦١م) الفضلي، أصول علم الرجال، ص ٧١.

من الأصول الرجالية المعتبرة عند الإمامية والنجاشي هو الشيخ أبي العباس أحمد بن علي بن أحمد بن العباس النجاشي الأسدي، (ت • ٤٥هـ/ ١٠٥٨م). أما عنوان كتابه الكامل فهو «فهرست أسماء مصنفي الشيعة» ويعرف بين العلماء بـ (رجال النجاشي) ضم هذا الكتاب (١٢٧٠) اسماً (١).

ولعل هذه الأصول الرجالية من أهم الكتب عند الإمامية وأوثقها، ولا خلاف على صحة نسبة هذه الكتب إلى مؤلفيها الثلاث. أما الكتاب الرابع والذي يسمى الضعفاء والمشهور أنه من تأليف أبي الحسين أحمد بن الحسين بن عبد الله الغضائري وابن الغضائري معاصر للشيخين الطوسي والنجاشي، ويعرف كتاب (الضعفاء) في الأوساط العلمية برجال ابن الغضائري<sup>(۲)</sup>. أما الكتاب السادس أو الأصل الرجالي السادس فهو (رجال البرقي) وهو جزء من كتاب المحاسن لمحمد بن خالد، قال عنه ابن النديم: «أبو عبد الله محمد بن خالد البرقي القمي، من أصحاب الرضا، ومن بعده صحب ابنه جعفر. . . له كتاب العويص، كتاب التبصرة، كتاب المحاسن، كتاب الرجال في ذكر من روى عن أمير المؤمنين على تغليه "(۲).

والحقيقة أن آخر من أدلى بدلوه في هذا الحقل هو الشيخ الطوسي، ولم يتصد أي من علماء الإمامية بعده في سد النقص الذي حصل بعد وفاته حتى نهاية القرن السادس عندما بدأ ابن شهرآشوب بوضع مصنفه (معالم العلماء)، ثم جاء بعده منتجب الدين والذي صنف (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم).

<sup>(</sup>۱) النجاشي (ت ٤٥٠ه/١٠٥٨م) أحمد بن علي، الرجال، (قم، مؤسسة النشر الإسلامية، 1٤١٦هـ)، القضلي، أصول علم الرجال، ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) الغريفي، محيي الدين الموسوي، قواعد الحديث، ص ص ١٩٨ - ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) ابن النديم، الفهرست، ص ٣٠٩؛ الغريفي، قواعد الحديث، ص ص ١٩٤ – ١٩٥.

# الأصول الرجالية عند الإمامية في القرنين الرابع والخامس الهجري

من الواجب على الفقيه معرفة الرجال في الجرح والتعديل ونحوها، ليميز الحديث الصحيح من ضعيفه (۱)، فليس أمامه إلا النظر في (الأصول) الرجالية ليتعرف على حال الرواة وما قيل فيهم من قدح ومدح وتوثيق وتضعيف والكتب الرجالية المتكلفة بذلك كانت كثيرة جداً (۲) غير أن هذه الكتب تعرضت إلى الحرق أو التلف أو الإهمال (۳) ولم يبقى منها إلا ما تعرف حالياً بالأصول الخمسة، إضافة إلى كتب المتأخرين أمثال ابن شهرآشوب ومنتجب الدين ابن بابويه ويمكن ترتيب هذه الأصول وفق قدمها وسني تصنيفها وهي:

۱ – كتاب (اختيار الرجال) وعرف بـ (رجال الكشي) لـ «أبي عمر»،
 محمد أبي عمرو بن عبد العزيز الكشي (ت ٣٢٩هـ/ ٢٠٠٢م).

۲ - والكتاب الذي عرف بـ (رجال النجاشي) لـ «أبي الحسين» أحمد بن
 العباس النجاشي الأسدي، المتوفى سنة (ت ٤٥٠هـ/ ١٠٥٨م).

٣ - والكتاب الآخر الذي عرف بـ (رجال الشيخ الطوسي) لمؤلفه أبو
 جعفر الطوسى (ت ٤٦٠هـ/ ١٠٦٧م).

<sup>(</sup>١) حسين عبد الصمد العاملي، وصول الأخبار إلى وصول الأخبار، ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) محيي الدين الموسوي الغريفي، قواعد الحديث، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) حسين عبد الله مرعى، ص١٦٥.

كتاب (رجال ابن الغضائري) لـ «أبي الحسين» أحمد بن الحسين بن عبد الله الغضائري وهو من المعاصرين للشيخ الطوسي والنجاشي. مع كتاب (البرقي) أحمد بن محمد بن خالد.

# - الكشي وكتابه في الرجال:

هو محمد أبي عمرو بن عبد العزيز يكنى أبا عمرو – بفتح العين ويلقب بالكشي<sup>(۱)</sup> بفتح الكاف والشين المشدودة، قرية قريبة من سمرقند<sup>(۲)</sup> وهناك قرية على ثلاث فراسخ من جرجان على الجبل<sup>(۱)</sup> ويُعد الكشي من علماء الرجال بل هو من الأوائل، يصفه النجاشي بالقول<sup>(1)</sup>: "كان ثقة عيناً... كثير العلم» غير أنه يصف كتابه المعروف برجال الكشي بالقول: "روى عن الضعفاء كثيراً... وفيه أغلاط كثيرة» ولعل ذلك دفع الشيخ الطوسي إلى تهذيب هذا الكتاب وإسقاط الزوائد والاشتباهات وسماه به (اختيار معرفة الرجال) ووفق رواية ابن شهرآشوب فإن كتاب الكشي عنونه (معرفة الناقلين عن الأثمة الصادقين المنجة عنونه أن العلامة الحلي وخلال ترجمته الكشي يقول<sup>(۱)</sup>: "له كتاب الرجال».

<sup>(</sup>۱) النجاشي، الرجال، ٢٦٣؛ لشيخ الطوسي، الرجال؛ محمد بن علي بن شهرآشوب (٥٨٨هـ/ ١٩٩٣)، معالم العلماء، ص١٩٣؛ العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، ٣٩٣؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٢) السمعاني (ت ٥٦٢ه/ ١١٦٦م) أبي سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور، الأنساب وضع حواشيه: محمد عبد القادر عطا، ط٢، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م)، ج٤، ص ٦٣٢؛ زكريا بن محمد بن محمود القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، (بيروت، دار صادر، بلا. ت)، ص ٥٥٤.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، الأنساب، ج٤، ص٦٣٣.

<sup>(</sup>٤) النجاشي، الرجال، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) معالم العلماء، ص١٣٧.

<sup>(</sup>١) ترتيب خلاصة الأقوال، ص٣٩٣.

# - النجاشي وكتابه في الرجال:

هو أحمد بن علي بن أحمد يكنى أبو العباس ويلقب بالنجاشي والأسدي، نشأ النجاشي (١) في مدينة بغداد وسمع من شيوخها (١٠).

أجمع مترجمو النجاشي على وثاقته؛ يقول العلامة الحلي (٢): «ثقة معتمد عليه» أما الحر العاملي فقد وصفه بالقول: «هو ثقة جليل القدر» (٢). قال عنه الشيخ القمي (٤): «كان تشله من أعظم أركان الجرح والتعديل وأعلم علماء هذا السبيل».

صنف النجاشي كتب عديدة في الرجال والأنساب مثل كتاب (أنساب بني نصر بن قعين وأيامهم وأشعارهم) وله كتاب (الكوفة)<sup>(٥)</sup> وكتابه المهم الذي نحن بصدده (الرجال أو الفهرست) والذي يُعد من الأصول الرجالية<sup>(٦)</sup>، توفي النجاشي عام (٤٥٠هه/١٥٨م) في مدينة مطار آباد<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>۱) العلامة الحلي، ترتيب خلاصة الأقوال، ص ۲۷؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص ٢٠٠٠، قال الحر العاملي في ترجمته للنجاشي هو: «أحمد بن العباس النجاشي الأسدي» وهو بذلك يخالف إجماع المصنفين على أن اسم والده هو علي وليس العباس مع إشارته إلى ما ذكره العلامة الحلي، ينظر: ترتيب خلاصة الأقوال، ص ٢٧؛ الحر العاملي (ت ١٠٠٤ه/ ١٦٩٢م) محمد بن الحسن، أمل الأمال، تحقيق: أحمد الحسيني، (قم، دار الكتاب الإسلامي، بلات)، ج٢، ص ١٥؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص ٢٠٧.

<sup>(\*)</sup> من شيوخه الذين ذكرهم الشيخ عباس القمي: «الشيخ المفيد، أبي العباس السيرافي بن الجنيد، وابن عبدون والغضائري...»الكنى والألقاب، ج٣، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) ترتيب خلاصة الأقوال، ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) أمال الأمال، ج٢، ص١٥.

<sup>(</sup>٤) الكنى الألقاب، ج٣، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٥) أمل الأمل، ج٢، ص١٥.

<sup>(</sup>٦) محيي الدين الموسوي الغريفي، قواعد الحديث، ص١٥٧.

 <sup>(</sup>٧) الحلي، خلاصة الأقوال، ص٧٧؛ الحر العاملي، أمل الأمال، ج٢، ص١٥؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص٧٠٧.

# الشيخ الطوسي وكتابه في الرجال:

هو أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي<sup>(١)</sup>، نشأ الشيخ الطوسي في مدينة طوس وتعلّم فيها وقد اشتهرت طوس مدينة الشيخ بإنجابها الكثير من العلماء<sup>(٢)</sup>.

عد الشيخ الطوسي بشيخ الطائفة وعمدتها فمكانته العلمية التي تمتع بها لا تقل عن مكانة شيوخه كالشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان بن عبدالسلام (ت ٤١٣هـ/ ٢٠٢٢م).

والسيد المرتضى أبو الحسن محمد بن الحسين بن موسى (ت٤٣٦هـ/ ١٠٤٤م)، فقد زاد تلامذته على (٣٠٠) طالب من الخاصة والعامة<sup>(٣)</sup>.

ويبدو أن الفتنة التي اجتاحت بغداد دفعت الشيخ الطوسي للتوجه نحو النجف حيث نهبت داره وأحرقت كتبه (٤). وهناك في مدينة النجف الأشرف أسس المدرسة العلمية والتي لا تزال قائمة لوقتنا الحاضر. وفي ذلك يقول الحر العاملي (٥): «وعندما أثار المتعصبون والجهلة الفتن اضطر الشيخ أن يرحل من بغداد وهبط إلى النجف الأشرف على طرف البادية سنة (٤٤٨هـ)

<sup>(</sup>۱) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص١٤٩؛ الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت٥٤٨هـ/ ١٣٤٧م)، سيرة أعلام النبلاء، وبهامش أحكام الرجال من ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، (بيروت، دار الفكر، (١٩٩٧)، ج١٢، ص٢٤٤؛ العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) ياقوت الحموي، معجم البلدان.

<sup>(</sup>٣) عباس القمى، الكنى والألقاب، ج٢، ص٣٦٣.

 <sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، أبو الفرح عبد الرحمن بن علي بن محمد (ت٥٩٧هـ)، المنتظم في تاريخ
 الملوك والأمم، (بغداد، الدار الوطنية، ١٩٩٠)، ج١١، ص١٧٣.

 <sup>(</sup>٥) الحر العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، (قم، مطبعة مهر، ١٤١٤هـ)، ج١، ص١٧ – ٦٨.

حيث أسس حوزة النجف العلمية التي استمرت قائمة إلى اليوم»، وهو ما أكده السيد الخوئي (١)، غير أن صاحب أعيان الشيعة يرى أن مدرسة النجف كانت قائمة قبل استقرار الشيخ الطوسي معتمداً على استجازة الشيخ أبو العباس النجاشي من الشيخ أبي عبد الله الخمري (٢).

أما أهم مؤلفات الشيخ الطوسي في علم الرجال فيقف في مقدمتها كتاب فهرست كتب الشيعة. والفهرست هو من الأصول الخمسة المعتبرة في الرجال عند الشيعة الإمامية (٢)، وبوب الكتاب وفق حروف المعجم التي أولها الهمزة وآخرها الياء(١)، أما الكتاب الآخر فهو كتاب (الرجال) ويسمى أيضاً (كتاب الأبواب) لأنه مرتب على أبواب تشتمل على أصحاب (١٠) النبي على والأئمة على أعرز لكل إمام أصحابه وهو أيضاً من الأصول عند الإمامية (١).

# - كتاب الغضائري:

هو أحمد بن الحسين بن عبيد الله الغضائري<sup>(٧)</sup> يكني أبو الحسين<sup>(٨)</sup>،

<sup>(</sup>١) الخوثي، أبو القاسم بن علي أكبر ابن هاشم الموسوي، معجم رجال الحديث، (النجف الأشرف، مطبعة الأدباء، بلا. ت)، ج، ص٢٧٤.

 <sup>(</sup>۲) العاملي، محسن الأمين الحسيني، أعيان الشيعة، (بيروت، دار المعارف للمطبوعات،
 ۲۰۰۰م)، مجلد ۲۹، ص۱۲۰۰.

 <sup>(</sup>٣) حسن الحكيم، الشيخ الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن (٣٨٥ – ٤٦٠)، ط١، (النجف الأشرف، مطبعة الآداب، ١٣٩٥ – ١٩٧٥)، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) الطوسى، الفهرست، ص٢٤ – ٢٥.

<sup>(</sup>٥) حسن الحكيم، الشيخ الطوسي، ص٣٩٩.

<sup>(</sup>٦) حسين مرعي، منتهى المقال، ص١٦٩.

<sup>(</sup>٧) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص١٢.

<sup>(</sup>٨) عباس القمي، الكني والألقاب، ج١، ص٣٦٥.

وثقه العلامة الحلي إذ اعتمده ضمن موارده في (ترتيب خلاصة الأقوال) وهو من معاصري الشيخ الطوسي والنجاشي<sup>(1)</sup>، والغضائري بفتح العين والضاد المعجمتين وهي نسبة إلى الغضائر وهو إناء يؤكل فيه الطعان ونسب جماعة إلى عملها، أو أحد من آبائهم<sup>(۲)</sup>، أما كتاب ابن الغضائري والمسمى به (كتاب الضعفاء) فهو منسوب إلى أحمد بن الحسين الغضائري، نسبته إليه جمال الدين أحمد بن فارس في كتابه (حل الإشكال في معرفة الرجال)<sup>(۳)</sup> على ما يبدو فإن هذا الكتاب لم يحسب ضمن الأصول الخمسة المعتمدة<sup>(٤)</sup>.

## - البرقى وكتابه (الرجال):

هو أحمد بن محمد بن خالد يلقب بالبرقي (\*) ويكنى أبو جعفر (٥) قال عنه العلامة الحلي (٦): «أصله كوفي ثقة» وعلى ما يبدو فإن البرقي: «لم يذكر في كتابه جرحاً ولا تعديلاً للرواة وإنما عد طبقاتهم بدون استيفاء» (٧).

والحقيقة فإنه لم يذكر أن له كتاب في الرجال صراحة إلا ما ذكره ابن طاوس وذلك من خلال ضم قول الغضائري إلى قول الرجالين الشيعة فيما بعد فقال: «فضمت هذا المختصر جامعاً لتحف كتاب (الرجال) للشيخ أبي

<sup>(</sup>١) عباس القمى، الكنى والألقاب، ج١، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) السمعاني، الأنساب، ج٤، ص٠٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) الغريفي، قواعد الحديث، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٤) حسين مرعى، منتهى المقال، ص١٦٩.

<sup>(\*)</sup> نسبة إلى برقة قم، ينظر: العلامة الحلي، ترتيب خلاصة الأقوال، ص٧٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص٧٦.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص٧٦.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ص۷٦.

جعفر تتلفة (والفهرست) له، وما حققه الكشي والنجاشي وما صنفه البرقي وغيره (١) ومهما يكن من أمر فإن هذا الكتاب يُعد من موارد الشيعة الإمامية في علم الرجال(٢).



<sup>(</sup>١) الغريفي، قواعد الحديث، ص١٦٢.

<sup>(</sup>۲) ابن طاوس، التحرير، الطاوسي، ص۲۶ – ۲۰.

# رجاليو الشيعة في القرن السادس الهجري

## ١ - ابن شهرآشوب المازندراني

هو محمد بن علي بن شهرآشوب بن أبي نصر أبو جعفر السروي المازندراني، رشيد الدين الشيعي هكذا عرفه الذهبي (۱) بيد أن الصفدي اكتفى بكنيته دون الإشارة إلى اسمه حيث يقول: «أبو جعفر السروي المازندراني رشيد الدين الشيعي (۲) ويتفق السيوطي (۳) والداؤودي (٤) مع الذهبي بالجمع بين الاسم والكنية أما اسم جده فقد ذكره ابن شهرآشوب «بأبي نصر (۱۰ والظاهر أنها كنية وليس اسماً فعلى ما ينقل صاحب (مصفى المقال) أن اسم جد ابن شهرآشوب هو كياكي وأبو نصر كنية له (۱۰).

<sup>(</sup>۱) الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، وفيات سنة (٤٨١ – ٩٥٠هـ)، ص ٣٠٩.

 <sup>(</sup>۲) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤: نسب ابن شهرآشوب إلى مدينة السرو
 وبالمازندراني، سيستعرض الباحث هذه الأسماء في باب النسب.

 <sup>(</sup>٣) السيوطي، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم،
 (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ١٩٦٤) ج١، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤) الداؤودي، شمس الدين محمد بن علي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٥٣٨.

<sup>(\*)</sup> قال عن جده: «شهرآشوب بن أبي نصر بن أبي الجيش السروي جدي). ينظر: ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ط١، (بيروت، دار المرتضى للطباعة، ١٤٢٨هـ ~ ٢٠٠٧م)، ج١، ص ١٠.

 <sup>(</sup>٥) الطهراني، آغا بزرك، مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، ط١، (طهران، جابخانه دولتي
 بلا.ت)، ص ١١٥.

ينسب ابن شهرآشوب إلى مدينة مازندران وهي: «اسم لولاية طبرستان» (١).

والحق أن المصادر التاريخية المتقدمة لم تشر إلى فازندران بل اكتفت بذكر طبرستان وعلى ما يبدو فإن اسمي مازندران وطبرستان إنما يمثلان الحدود الجغرافية لمنطقة واحدة كانت تعرف طبرستان ثم غلب عليها اسم مازندران الأمر الذي دفع لسترنج (٢) للمزج بين الاسمين بقوله: «وطبرستان أي مازندران».

لا يوجد تاريخ دقيق لولادة ابن شهرآشوب، إذ إن المصادر سكتت كعادتها عن ذكر تاريخ ولادته شأن تواريخ ولادة بعض العلماء على أن هذه المصادر أشارت إلى سنة وفاته وسني عمره وبذلك تمكن بعض الباحثين والمحققين من تحديد ولادته، وفق هذه الروايات، فالصفدي ( $^{(7)}$ ) يقول: «عاش تسعاً وتسعين سنة وشهرين ونصف» ويحدد سنة وفاته بقوله: «توفي سنة ثمان وثمانين وخمسمائة» وحدد العسقلاني سنة وفاته بقوله: «مات في شعبان سنة ثمان وثمانين وخمسمائة» ( $^{(3)}$ ) وهي الرواية نفسها التي ينقلها الداؤودي ( $^{(6)}$ ) حيث يحدد سنة وفاته – بثمان وثمانين وخمسمائة». والحقيقة أن المصادر أجمعت على أنه عاش مئة سنة إلا عشر أشهر وأنه توفي في شعبان من عام ٥٨٨ هـ ( $^{(7)}$ ) وبذلك يكون تاريخ ولادته في شهر جمادى

<sup>(</sup>١) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٥، ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) لسترنج، بلدان الخلافة الشرقية، ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) الصفدي، الواني بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٦، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) الداؤودي، طبقات المفسرين، ج٢، ص٣٨٥.

 <sup>(</sup>٦) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ٣١٠؛ الداؤودي، طبقات المفسرين، ج٢، ص
 ٢٠٢؛ الزنوري، الميرزا محمد حسن الحسيني، رياض الجنة، تحقيق: على رفيعي، مطبعة=

الآخرة سنة تسع وثمانين وأربعمائة، غير أن الزركلي يحدد ولادته بعام ٤٨٨ هـ وهو ما يذهب إليه السبحاني في موسوعته(١).

نشأ ابن شهرآشوب في أسرة علمية فجده شهرآشوب ابن أبي نصر بن أبي الجيش السروي (Y), قال عنه الحر العاملي (Y): "فاضل محدث روى عنه ابنه علي وابن ابنه محمد بن علي". كما أنه أخذ من العامة والخاصة في رواية عبد الله أفندي الأصفهاني (Y) الذي يقول: "ينقل من العامة والخاصة فمن العامة عبد الملك أبو المظفر السمعاني ومن الخاصة الشيخ الطوسي" وقد عد ابن شهرآشوب جده ضمن شيوخه (Y) وأنه سمع منه في صغره (Y), كما وأن والده علي بن شهرآشوب كان محدث ثقة (Y) يروي عنه ولده محمد وكان فقيها محدثاً (Y).

**في تلك البيئة وهذا المحيط الأسري نشأ ابن شهرآشوب<sup>(\*)</sup> حيث أقبل** 

حجرية، القسم الأول، الروضة الرابعة، رقم الترجمة [٣٧]؛ القمي، عباس، الكنى
 والألقاب، (النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية، ١٩٥٦)، ج١، ص ٣٢٧؛ الطهراني، آغا
 بزرك، طبقات أعلام الشيعة، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>١) الزركلي، خير الدين، الأعلام، ص ٢٧٩؛ السبحاني، جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء، ط١، (قم، مؤسسة الإمام الصادق، ١٤١٩هـ)، ج٦، ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) افندي، تعليقة أمل الأمل، ط١، (قم، مطبعة الخيام، ١٤١٠هـ)، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ١٣.

<sup>(</sup>٦) طهراني آغا بزرك، طبقات أعلام الشيعة الثقات العيون في سادس القرون، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٧) أمل الأمل، ج٢، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>A) الزنوري، الميرزا محمد حسن الحسيني، رياض الجنة، طبعة حجرية، ترجمة [٣٧].

<sup>(\*)</sup> على الرغم من أن العالم الإسلامي تعرض خلال القرن السادس الهجري إلى التفكك والانحلال إلا أن الحركة العلمية لم تتوقف بل استمرت وخير دليل على ذلك ظهور علماء أفذاذ أمثال: «الحسن بن محمد بن الحسن الطوسي (كان حياً عام ٥١٥هـ، والإمام فضل الله=

على العلم منذ طفولته يقول الصفدي<sup>(۱)</sup>: «حفظ القرآن وله ثمان سنين، وبلغ النهاية في أصول الشيعة، يرحل إليه من البلاد»؛ «وكان إمام عصره» كما يقول الذهبي<sup>(۲)</sup> وهو ما يرسخ إجماع العلماء على عقيدته الإمامية، بل إن هذه العقيدة لم تكن محل خلاف عند المتبحرين في علم الرجال فقد أجمعت المصادر على أن ابن شهرآشوب إمامي المذهب يقول الصفدي: «أبو جعفر السروي المازندراني رشيد الدين الشيعي أحد شيوخ الشيعة»؛ أما ابن حجر فيصفه بداعية من دعاة الشيعة؛ ويقول عنه الزركلي في الأعلام بأنه إمامي المذهب، أما السيد الخوئي فيقول عنه: «شيخ هذه الطائفة» يعني الإمامية، وفقيهها، فالمصادر أجمعت على أنه شيعي المذهب<sup>(۳)</sup>.

ابن علي بن هبة الله المعروف بالسيد ضياء الدين أبي الرضا الراوندي كان حياً سنة ١٥٤٨ والإمام الطبرسي، الفضل بن الحسن بن الفضل (٤٧١هـ) صاحب مجمع البيان، والإمام القطب الراوندي، قطب الدين سعيد بن هبة الله (ت ٥٧٣هـ)؛ والحسين بن علي بن محمد جمال الدين أبو الفتوح النيسابوري الخزاعي صاحب التغير الكبير (ت ٥٥٢هـ) للمزيد، انظر: الطهراني، آغا بزرك، الثقات العيون في سادس القرون، والذي خصصه لعلماء القرن السادس من الإمامية.

<sup>(</sup>١) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، معالم تاريخ الإسلام، وفيات سنة (٥٨١ – ٥٩٠)، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤؛ ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٥، ص ٢١٠؛ الزركلي، الأعلام، مجلد ٦، ص ٢٧٩؛ الخوتي، أبو القاسم، معجم رجال الحديث وتفضيل طبقات الرواة، ط٥، (بلا.م، ١٩٩٢م)، ج١٧، ص ٣٥٤. المماقاني، عبد الله، تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء، (النجف الأشرف، المطبعة المرتضوية، ١٣٠٥ه) طباعة حجرية، ص ١٥٧.

 <sup>(</sup>٤) ابن العديم، كمال الدين عمر بن أحمد بن أبي جرادة، بغية الطلب في تاريخ حلب، تحقيق:
 شهيل زكار، (بيروت، دار الفكر، بدون سنة طبع)، ج٣، ص ١٢٠٦.

ودفن في سفح جبل جوش (\*\*). يقول ابن العديم (۱) في ذلك: "وهذه الأرض كانت مقبرة للشيعة من قديم الأيام، ومدفن موتاهم هناك، وبها مقبرة العالم الكبير ابن شهرآشوب وابن منير وأبي المكارم ابن زهرة...» وعلى الرغم من إجماع المؤرخين على مكان دفنه، في حلب (مقبرة السقط) (۱) إلا أن عبد الله أفندي الأصفهاني (۲) يعتقد أنه دفن في بلدته مازندران وهي رواية تخالف إجماع المؤرخين حيث يقول: "توفي بقرية من توابع بلدة بارفروش من بلاد مازندران يقال لها الآن مشهد كنجي زور وقبته الان معروفة هناك والناس يزورونه».

عاش ابن شهرآشوب تسعاً وتسعين سنة وشهرين ونصف (٣) كانت حافلة بالإبداع الفكري والجهاد العلمي نشر خلالها التشيع الإمامي (٤) رغم أمواج الفتن التي حاول خلالها أعداء الأمة إغراق المسلمين فيها، فهاجر إلى الحلة ثم إلى الموصل ثم حلب ليفوت الفرصة على من حاول إشعال الفتنة وتأجيجها بين الإخوة من أبناء هذا الدين من خلال استهدافه كعلم من علماء المسلمين.

 <sup>(\*)</sup> جَوْشَ : جبل مطل على حلب في عربيها في سفحه مقابر ومشاهد للشيعة وقد أكثر شعراء حلب
 من ذكر . . فقال منصور بن المسلم بن أبي الخرجين النحوي الحلبي من قصيدة :
 عسسى مورد من سفح جوشن نافع فإنسي إلى تــلــك الــمــوارد ظــمــآن

ينظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>١) ابن العديم، بغية الطلب في تاريخ حلب، ج٣، ص ١٢٠٦.

<sup>(\*)</sup> في اسم السقط يقول ياقوت الحموي: ﴿ أَنْ زُوجة الحسين بن علي عُلِينَا كَانَت حَامَلاً فَاسَقَطْت هناك. . . وفي قبلي الجبل مشهد يعرف بالسقط ويسمى مشهد الدكه والسقط يسمى محسن بن الحسين ﴾ انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص ١٢٦؛ وتعليق أمل الأمل، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٤، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر، لسان الميزان، ج٥، ص٣١٠؛ الداؤودي، طبقات المفسرين، ج٢، ص ٥٣٨؛ محمد صادق بحر العلوم، مقدمة كتاب معالم العلماء، ابن شهرآشوب، ص ٦.

## ٢ - منتجب الدين بن بابويه

### – اسمه:

هو علي بن عبيد الله بن الحسن بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه (۱). وهو من الأسر العريقة (\*) التي أنجبت عدداً كبيراً من العلماء، يلقب بالرازي ويكنى بأبي الحسن ويعرف بمنتجب الدين (۲).

### - مو**لده**:

أجمعت المصادر على أن ولادة الشيخ أبي الحسن علي بن عبيد الله بن بابويه الرازي في سنة (٤٠٥هـ/ ١١١٠م) (٣) ، علماً أن هذه المصادر لم تحدد مكان ولادته رغم انتسابه إلى مدينة الري وهي من المدن العريقة في إيران .

<sup>(\*)</sup> برز من هذه الأسرة أعداد من العلماء من أبرزهم الشيخ الصدوق محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي قال عنه الحر العاملي «شيخنا وفقيهنا هنا ووجه الطائفة بخراسان... مات بالري سنة أحد وثمانين وثلاثمائة»، ينظر: العلامة الحلي، ترتيب خلاصة الأقوال، ص ١٨٣؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٣.

 <sup>(</sup>۲) الحر العاملي، أمال الآمال، ج۲، ص۱۹٤؛ عبد الله أفندي الأصفهاني، رياض العلماء،
 ج٤، ص١٤٠؛ عباس القمى، الكنى والألقاب، ج٣، ص١٨١.

 <sup>(</sup>٣) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٨؛ الحر العاملي، أمال الآمال، ج٤، ص١٩٤؛ عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٤، ص١٤٠؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص١٨١.

#### - نسبه:

ينتسب الشيخ منتجب الدين الحسن بن علي بن عبيد الله بابويه إلى مدينة الري والتي  $^{(1)}$  وصفها اليعقوبي  $^{(1)}$  وصفها اليعقوبي  $^{(1)}$  والمياه والأشجار وهي من أمهات يعقوب إسحاق بن جعفر  $^{(1)}$  بكثرة الثمار والمياه والأشجار وهي من أمهات المدن قال عنها ياقوت الحموي شهاب الدين بن عبد الله ياقوت بن عبد الله  $^{(1)}$  «مدينة مشهورة من أمهات البلاد وأعلام المدن، كثيرة الفواكه والخيرات وهي محط الحجاج على طريق السابلة وخصبة بلاد الجبال. . . ».

ووفقاً لرواية الرافعي (من أعلام القرن السادس الهجري) عبد الكريم ابن محمد القزويني (٤) فإن أسرة منتجب الدين تنحدر من مدينة قم (٤)، وقد أشار إلى ذلك منتجب الدين خلال ترجمته لجده الحسن بن الحسين بن بابويه والذي نسبه بالقمي ثم قال: «نزيل الري (٥) وهو ما يعطي انطباع أن أصل هذه الأسرة من مدينة قم وأنها هاجرت إلى مدينة الري، ويبدو أن أول من هاجر من أفراد هذه الأسرة إلى مدينة الري هو الشيخ الصدوق

<sup>(</sup>۱) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>۲) اليعقوبي أحمد بن أبي يعقوب بن إسحاق بن جعفر (ت٢٨٤هـ/ ٨٩٧م)، البلدان، وضع حواشيه: أمين ضناوي، ط1، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م)، ص٩٠.

<sup>(</sup>٣) ياقوت الحموي (ت٦٦٦ه/ ١٢١٩م) شهاب الدين يعقوب بن إسحاق، معجم البلدان، ج٣، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٤) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٧.

 <sup>(\*)</sup> قم: وصفها اليعقوبي بالقول مدينة قم الكبرى يقال: لها منيجان وهي جليلة القدر....
 وأهلها الغالبون عليها قوم من مذحج، ثم من الأشعريين، وبها عجم..... ينظر:
 اليعقوبي، البلدان، ص٨٤.

منتجب الدين علي بن عبيد بن بابويه الرازي، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم،
 تحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، ط٢، (بيروت، دار الأضواء، ١٤٠هـ/١٩٨٦م)، ص٤٢.

محمد بن علي بن الحسن بن بابويه القمي (ت٣٨١هـ/ ٩٩١م) ومهما يكولًا من أمر فإن هذه الأسرة نسبت إلى الري رغم جذورها القمية.

## أسرته:

ينتمي منتجب الدين إلى أسرة عريقة فجده الحسن بن الحسين بن بابويه القمي من تلامذة الشيخ أبي جعفر الطوسي يقول في ذلك<sup>(1)</sup>، «قرأ على شيخنا الموفق بن جعفر الطوسي جمع تصانيفه بالغري على ساكنه السلام، وقرأ على الشيخين سلار بن عبد العزيز وابن البراج جمع تصانيفهما، والحسن بن الحسين هذا هو نفسه (حسكا) «الذي قال عنه منتجب الدين»<sup>(۲)</sup> الشيخ الإمام الجد شمس الإسلام الحسن بن الحسين بن بابويه القمي نزيل الري المدعو (حسكا)»، وحسكا مخفف (حسن كيا)، وكيا كما يقول عباس القمي<sup>(۳)</sup>: «لقب له ومعناه بلغة دار المرز جيلان ومازندران الرئيس. . . . ويستعمل في مقال المدح».

أما والده فهو أبو القاسم عبيد الله بن الحسن بن الحسين بن بابويه قال عنه منتجب الدين (٤): فقيه ثقة من أصحابنا، قرأ على والده الشيخ الإمام شمس

<sup>(</sup>۱) منتجب الدين، الفهرست، ص٤٦ – ٤٣؛ سلار بن عبد العزيز: سماه منتجب الدين بسالار إذ يقول في ذلك: «الشيخ أبو يعلى سالار بن عبد العزيز الديلمي أبو يعلى شيخنا المقدم في الفقه والآداب وغيرها؛ ابن البراج هو عبد العزيز بن نحير بن عبد العزيز يكنى أبو القاسم ويلقب بابن البراج والطرابلسي ويعرف بالقاضي، حضر إلى بغداد ودرس على يد السيد المرتضى سنة بابن البراج والطرابلسي ويعرف بالقاضي، حضر إلى طرابلس سنة ٤٣٨هـ/ ١٠٤٦م). ينظر: ٩٢٤هـ/ ١٠٣٨م) ثم الشيخ الطوسي بعدها غادر إلى طرابلس سنة ٤٣٨هـ/ ١٠٤٦م). ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص١١٥؛ منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص٧١٧، عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص٧١٧.

<sup>(</sup>۲) الفهرست، ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) الكنى والألقاب، ج٣، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٤) الفهرست، ص١١١.

الإسلام حسكا بن بابويه فقيه عصره جميع ما كان له سمع وقراءة على مشايخه الشيخ أبي جعفر الطوسي ولشيخ سالار والشيخ ابن البراج. . . ».

وعلى ما يبدو فإن هذه الأجواء العلمية قد تركت أثراً كبيراً في توجهه المستقبلي ونبوغه العلمي حتى عد من علماء الإمامية الكبار وشيوخها.

## سيرته:

نشأ الشيخ منتجب الدين في مدينة الري التي عرفت بعلمائها ومصنفيها، فقد أنجبت هذه المدينة العريقة العديد من العلماء لعل أبرزهم أبو عبد الله بن عبد الحميد بن جرير الضبي الرازي توفي في مدينة الري سنة (۱۸۸ه/ ۱۸۰۳م) وهو من العلماء والمشاهير كذلك أبو زرعة عبيد الله ابن عبد الكريم الرازي (ت3778 / ۷۸۷م) وهو من علماء الري الكبار (۱) وغير هؤلاء كثير، على أن موقع هذه المدينة لعب دوراً في استقطاب العلماء (۲)، وهو ما مكن منتجب الدين من الاستماع إليهم، يقول الرافعي في ذلك (۳): «لم يزل كان يترقب بالري ويسمع ممن دب ودرج ودخل وخرج . . .» ووفقاً لرواية الرافعي فإن منتجب الدين غادر إلى بغداد للاستماع إلى علمائها (۵)، ويبدو أن هذه الرحلة هي الأولى لمنتجب الدين الد

<sup>(</sup>۱) السمعاني، الأنساب، ، ج٣، ص٢٥ - ٢٦.

 <sup>(</sup>۲) لسترنج، بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة:بشير فرنيس، كوركيس عواد، (بغداد، مطبعة الرابطة، ١٩٥٤) ص٠٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٤.

<sup>(\*)</sup> يبدو أن الرافعي لم يحدد سنة رحيل منتجب الدين إلى بغداد غير أن بعض شيوخه توفي بين سني (٤٠٥هـ/ -٥٢٥ / ١١٣٠ - ١١٣٠م) فعليه تكون سنة لقاءه لهؤلاء العلماء قبل هذا التاريخ وتحديداً سنة (٣٢٥هـ/ وربما ٥٢٢هـ/ ١١٢٨م) والتي يكون عندها منتجب الدين قد بلغ ١٨ سنة، يمكن ملاحظة أهم شيوخه الذين ذكرهم الباحث ضمن هذا الفصل.

خارج الري والذي لم يتجاوز خلالها الثامنة عشر من عمره.

والحقيقة أن شهرة بغداد ومكانتها الفكرية والروحية لدى المسلم دفعت العلماء والفضلاء من جميع الأقطار في ذلك العهد للرحيل إليها بلغ مجموع من أجاز له من علماء بغداد أكثر من خمسون عالماً (\*).

يصف الرافعي كثرة من سمع من علماء بغداد بالقول (١) . . . «ويقل مؤ يدانيه هذا الاعصار من كثرة الجمع والسماع والنبوغ الذين سمع منه وأجازوا له . . . . ».

ومنتجب الدين بن بابويه هو من فقهاء الإمامية الكبار غير أن صاحب التدوين يعتقد أن ذلك كان في آبائه أما المنتجب فهو من أهل السنة إذ بقوا في ذلك (٢): "كان ابن بابويه ينسب إلى التشيع وقد كان ذلك في آباه وأصلهم من قم ولكني وجدت الشيخ بعيداً منه"، الحقيقة ليس هناك ما يثبت أو يؤكد كلام الرافعي، بل إن أجداده عرفوا بتشيعهم فمعظمهم تتلما على يد الشيخ أبو جعفر الطوسي (٣)، أما والده فممن لا يطعن بتشيعه حيد يقول عنه (٤) "ثقة من أصحابنا، قرأ على والده الشيخ الإمام شيخ الإسلام عنه (١) "دليل على تشيع حسكا. . . " والظاهر أنه استخدم كلمة (من أصحابنا) (١٠٠٠)، كدليل على تشيع

<sup>(\*)</sup> يمكن ملاحظة شيوخه من خلال ترجمته التي ذكرها الرافعي في كتاب التدوين. ينظر: التدوين في التاريخ، ج٣، ص٣٧٢ – ٣٧٤.

<sup>(</sup>١) التدوين، ج٣، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، الفهرست، ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ض١١١.

<sup>(\*)</sup> استخدمها الشيخ الطوسي للتوثيق، كما استخدمها ابن شهرآشوب، وهي من المصطلحات الرجالية وتعتمد للتوثيق. ينظر: حسن الحكيم، الشيخ الطوسي ص٤١٧.

والده لأن هذه المفردة قد استخدمت عند الشيخ الطوسي وغيره من الرجاليين لتوثيق رجال الإمامية والذي يؤكد تشيعه مصنفه الذي نحن الآن بصدده «فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم».

كما أن ابن حجر العسقلاني عده من الشيعة (١) (بل إن هذه العقيدة لم تكن محل خلاف عند المتأخرين (٢)، ويبدو أن روزنشال قد اعتمد على قرائن تثبيت تشيع منتجب الدين ولعل أبرزها مؤلفاته ( $^{(7)}$ ) وهي على ما يبدو نفسها التي اعتمدها شاكر مصطفى والذي قال عن منتجب الدين (٤) «هو من كبار فقهاء الشيعة وعلماء الرجال فيها».

### رحلاته:

نشأ منتجب الدين في مدينة الري المدينة التي أنجبت الكثير من العلماء في شتى الفنون وفيها درس منذ صباه على يد جده وأبيه وعلماء مدينته، غير أن حبه وولعه بالعلم والاستزادة من المعرفة دفعه للذهاب إلى بغداد والتي كانت قبلة العلماء، ويبدو أنه وصل بغداد بين سنتي (٥٢٣ – ٥٢٤هـ/ كانت قبلة العلماء، ويبدو أبو عبد الله الحسين ووفقاً لرواية ابن

 <sup>(</sup>۱) ابن حجر، شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي العسقلاني (ت٧٧٣هـ/ ١٣٧٢م)، لسان
 الميزان (حيدر آباد، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، ١٣٣١هـ)، ج٥، ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، أمال الآمال، ج٣، ص١٩٤؛ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة للدر، أخبار الأثمة الأطهار ﷺ، الرقم، دار إحياء الكتب الإسلامية، ١٤٢٧هـ)، ج١، ص٣٥، عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص١٨١ – ١٨٢.

 <sup>(</sup>٣) فرانز روزنشال علم التاريخ عند المسلمين، ترجمة: صالح أحمد العلي (بغداد، مكتبة المثنى، ١/٨/١٩٦٣)، ص٥٨٠.

<sup>(</sup>٤) شاكر مصطفى، التاريخ العربي والمؤرخون، ط۲، (بيروت، دار العلم للملايين، أيلول، ۱۹۸۰م)، ج۲، ص۱۳۰.

الجوزي<sup>(١)</sup> فإن أبو عبد الله الدباس توفي عام (٥٢٤ هـ/ ١١٢٩م) في بغلط فمن المرجح ان منتجب الدين لقاه قبل هذا التاريخ.

ومن الملفت للانتباه حقاً أن منتجب الدين غادر إلى بغداد خلال الفتأ التي شهدت اضطراب سياسي كبير إذ حاول الخليفة العباسي المسترشد باأ فضل بن أحمد (٥١٢-٥٢٩هـ/١١١٨-١١٣٤م) التخلص من السيطي السلجوقية غير أن السلطان محمود بن محمد (ت٥٢٥هـ/ ١٦٠٠م) لم يمهلُ الخليفة فقد توجه إلى بغداد بجيش كبير لإخضاع الخليفة<sup>(٣)</sup> ووفقاً لروايا ابن الأثير فإن الخليفة خضع للأمر الواقع حيث يقول في ذلك<sup>(٣)</sup>: افلماً رأى المسترشد بالله الأمر على هذه الصورة. . أجاب إلى الصلح وترددت الرسل بينهما فاصطلحا. . . »، في مثل هذه الأوضاع المضطربة تركته الأبواب مفتوح على مصراعيه أمام التيارات والفرق الإسلامية لانشغال مؤسسات الدولة بالصراعات السياسية والظاهر أن هذه الأوضاع دفعتا منتجب الدين للتوجه نحو بغداد، والتي استمرت محافظة على مكانتها العلمية، علماً أن هذه الرحلة إلى بغداد لم تكن الأخيرة فمن المرجح أنه وصل إلى بغداد في خلافة المستنجد بالله يوسف (ت ٩٧٥هـ/ ١٢٠٠م)؛ محمد بن أحمد بين سنتي (٥٥٥–٥٥٦ه/ ١١٦٠م)، ولعله وصلها قبل سنةً (٥٦٠هـ/ ١١٦٤م) ويستدل من اجتماعه بالحلة بابن إدريس الحلي (١٤ (ت٥٩٨هـ/ ١٢٠١م) والذي ولد عام (٥٤٣هـ/ ١١٤٨م) فمن المرجح أنه

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي، ج۱۰، ص۸ – ۹.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٣؛ ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي بن أبي الكرم الشابي (ت ٦٣٠هـ / ١٣٣٢م)، (دار صادر، بيروت، بلا. ت)، ج١، ص٦٣٨.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ك، ، ص ٦٣٨.

<sup>(</sup>٤) منتجب الدين، الفهرست، ص١٧٣.

اجتمع به بعد أن بلغ عمره السابعة عشر وهذا يعطي الانطباع أن سنة (٥٦٠هـ/ ١٦٦٤م) هي سنة وصوله إلى الحلة وبالتالي فإن قدومه إلى بغداد بكون قبل هذا التاريخ.

كما أنه وصل إلى أصفهان وخوارزم إضافة إلى طبرستان وقزوين ونيسابور، والظاهر أن وصوله إلى أصفهان كان بعد مغادرته بغداد فمن المرجح أنه غادرها سنة (١١٢٩هـ/ ١١٩٩م)وهي السنة ذاتها التي أخذ فيها من أم إبراهيم فاطمة بنت عبد الله الجوزدادنية الأصفهانية والتي توفيت عام (١١٢٩هـ/ ١١٩٩م) كذلك أخذ من الحسن بن محمد بن إبراهيم أبو نصر البونارتي الأصفهاني (ت٢٧هه/ ١١٣٧م) (\*\*\*) ومحمد بن إبراهيم بن محمد أبو سهل بن مسعودية المزكي الأصفهاني (ت٢٩٥هـ/ ١١٣٥م) (\*\*\*).

وأغلب الظن أنه وصل إلى خوارزم قبل عام (٥٣٨هـ/ ١١٣٥) وهي سنة وفاة الزمخشري (\*\*\*\* محمود بن عمر بن محمد ووفقاً لرواية الرافعي

<sup>(\*)</sup> هي فاطمة بنت عبد الله الجوزدانية الأصفهانية تكنى أم إبراهيم من المحدثات والمعلمات الكبيرات توفيت ٢٣٢ه في أعلام النساء، ج٢، ص٢٣٠ في أعلام النساء، ج٢، ص٦٨٠.

<sup>(\*\*)</sup> أبو نصر اليونارتي، وهو الحسن بن محمد بن إبراهيم الأصفهاني ولد سنة ٢٩٩هـ/ له كتاب في التاريخ قال عنه ابن الجوزي اكان سليم اللفظ حسن القراءة، ينظر: ابن الجوزي، المنتظم، ج١١، ص٣٧؛ السمعاني، الأنساب، ج٥، ص٨٢.

<sup>(\*\*\*)</sup> أبو سهيل بن سعيدة: هو محمد بن إبراهيم قال عنه ابن الجوزي: «حسن السيرة ثقة ثبت». ينظر: ابن الجوزي، المنتظم، ج٠١، ص٦٣.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> توفي الزمخشري محمد بن عمر بن محمد عام (٥٣٨هـ/ ١١٤٢م) بعد أن صنف التصانيف في التفسير وغريب الحديث والنحو . . . ويعتقد أنه التقى الزمخشري قبل وفاته . ينظر: القفطي ، علي بن يوسف بن إبراهيم (ت ٦٤٦هـ/ ١٢٤٨م) أنباه الرواة على أبناء النحاة تحقيق أبو الفضل إبراهيم ، (القاهرة مطبعة دار الكتب المصرية ، ١٩٥٠ – ١٩٥٥م) ، ج٣، ص٢٦٦ – ٢٧٠.

يكون الشيخ منتجب الدين قد استمع إلى فقهاء مدينة قزوين في حدود سنا (١١٥٧هـ/ ١١٥٦م) (\*) كما أنه زار نيسابور (\*\*) وطبرستان، ويبدو أن تنقلاً بين بغداد وقزوين وأصفهان دفعه لزيارة عدد آخر من الحواضر الإسلامية.

وبعد أن طاف هذه المناطق عاد إلى مدينة (الري) والظاهر أنه أنهى هذه الرحلة قبل عام (٥٨٥هـ/ ١١٨٨م) ففي رواية الرافعي أنه قرأ عليه في عام (١١٨٨هـ/ ١٨٨م) يقول في ذلك<sup>(١)</sup> وقد قرأته (أي كتاب الأربعين) عليه بالري لسنة أربع وثمانين وخمسمائة.

#### وفاته:

لا يوجد تاريخ دقيق يحدد وفاة منتجب الدين، رغم أن الرافعي أشارً إلى أن سنة وفاته بعد عام (٥٨٥ه/١١٨٩م) إذ يقول في ذلك «كانت ولادته سنة أربع وخمسمائة وتوفي بعد سنة خمس وثمانين وخمسمائة»<sup>(۲)</sup>، يوافقه في ذلك معظم من ترجم لمنتجب الدين<sup>(۳)</sup>.

غير أن بعض الباحثين ذكروا تواريخ أخرى غير التي ذكرها الرافعي،

<sup>(\*)</sup> استمع منتجب الدين إلى أبو المحاسن عبد الرحيم بن الشافعي في مدينة قزوين حيث ذكر ذلك منتجب الدين، الفهرست، ص١٦٧؛ الرافعي، التدوين، ج٣، ص١٦٨

 <sup>(\*\*)</sup> يقول في ترجمته للسيد لطف الله بن عطاء الله بن أحمد الحسيني الشجري النيسابوري:
 «شاهدته وقرأت عليه كتاباً بنيسابور». ينظر: منتجب الدين، الفهرست، ص١٥١.

<sup>(</sup>۱) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٢٧٨.

 <sup>(</sup>٣) عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٤، ص١٤١؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص١٨٢؛ شاكر مصطفى، التاريخ العربي والمؤرخون، ج٢، ص١٣٠.

كما فعل حسين بن عبد الله مري إذ قال<sup>(۱)</sup>: "ولم يعلم بالتحديد سنة وفاته لكن من المعلوم أنه كان لا يزال حياً حتى سنة (١٠٠هه/١٢٠٣م) وهذا ما أكده السيد الطباطبائي<sup>(۲)</sup> معتمداً على ما نقله صاحب مجمع الأدب والذي بدوره اعتمد على ما نقله ابن الغزال الأصفهاني في كتاب (الجمع المبارك والنفع المشارك) وخلال ترجمته لمنتجب الدين أنه أجازه عامة سنة (١٢٠هه/١٢م) فيظهر أنه كان حياً إلى هذا التاريخ والقول للطباطبائي: "ومهما يكن من أمر فإن تاريخ وفاته لم يحدد بصورة دقيقة».

# أقوال العلماء فيه:

يُعد الرافعي أول من ترجم لمنتجب الدين إذ وصفه بشيخ ريان، يقول في ذلك (٣) «شيخ ريان في علم الحديث سماعاً وخطباً وحفظاً وجميعاً، يكتب ما يجد وسمع ممن يجد، يقل من يدانيه في هذا الاعصار»، اعتمد عليه ابن حجر العسقلاني في كتاب الميزان رغم عدم ترجمته له (\*\*).

ومن علماء الإمامية الذين أثنوا عليه العلامة المجلسي الذي يصفه بالقول(٤): «والشيخ منتجب الدين من مشاهير الثقات والمحدثين وفهرسته

<sup>(</sup>۱) حسين عبد الله مرعي، منتهى المقال في الدراية والرجال، ط۱، (بيروت، مؤسسة العروة الوثقى، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م)، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) منتجب الدين، الفهرست، ص٥.

<sup>(</sup>٣) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٢.

<sup>(\*)</sup> اعتمد ابن حجر العسقلاني في ترجمته لبعض العلماء على مؤلفات منتجب الدين فقد أشار إليه في لسان الميزان أكثر من مرة. ينظر: العسقلاني، أحمد بن علي العسقلاني (ت ٧٥٣ه/ ١٣٣٢م)، لسان الميزان، (حيدر آباد، مطبعة مجلس المعارف العثمانية ١٣٣١هـ/)، ج١، رقم الترجمة، (٤٢٢، ٧٣٥، ٧٣٥، ٧٣٠).

<sup>(</sup>٤) المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٢٤.

في غاية الشهرة ثم يذكر نسبه فيقول<sup>(١)</sup>، وهو من أولاد الحسين بن علي المباويه والصدوق عمه الأعلى ثم يقول: «وكان هذا الرجل حسن الضبط كثم الرواية عن مشايخ عديدة» والمجلسي يثني عليه كثيراً ويسميه بالشيخ (٢).

وهذا اللقب يرد كثيراً عند المجلسي في إشارته إلى منتجب الدير وممن أثنى على منتجب الدين هو الحر العاملي والذي قال فيه (٣): «كاف فاضلاً عالماً ثقة صدوقاً محدثاً حافظاً راوياً علامة»، أما عبد الله أفندي الأصفهاني فقال عنه (٤): «كان قدس الله روحه بحراً من العلوم لا ينزف وهو الشيخ السعيد الفاضل العالم الفقيه المحدّث الكامل شيع الأصحاب...» أما عباس القمي (٥) فقد عده من الثقات، وقال عنه شاكاً مصطفى (٦): «وهو من كبار فقهاء الشيعة وعلماء الرجال فيها وله في هذا الباب عدة كتب».

## شيوخه:

عرف منتجب الدين بكثرة روايته عن المشايخ كما صرح بذلك الرافعي قال (٧): «يقل من يدانيه في هذه الاعصار في كثرة الجمع والسماع والشيوخ الذين سمع منهم وأجازوا له. . . . . » وقال عنه الميرزا عبد الله أفندي

<sup>(</sup>١) م. ن، بحار الأنوار، ج١، ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص٩ – ١٤.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، أمل الآمال، ج١، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٤) رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٤، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٥) الكنى والألقاب، ج٣، ص١٨١.

<sup>(</sup>٦) التاريخ العربي والمؤرخون، ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>۷) الرافعی، التدوین، ج۳، ص۳۷۲.

الأصفهاني في رياض العلماء خلال ترجمته منتجب الدين (١): «واعلم أن هذا الشيخ كثير الراوية عن المشايخ جداً بحيث يزيد على مئة شيخ بل يعسر حصرهم وجمعهم وإيرادهم...».

يستشف من هذاين التصنيفين أن لمنتجب الدين عدد كبير من المشايخ لذلك اكتفى الباحث بالترجمة لعدد منهم وهم:

1 – أبو جعفر العباسي (ت 200ه/ 109م) هو أحمد بن محمد بن عبد العزيز (۲) يكنى أبو جعفر وينسب إلى بني العباس (۳) ، قال عنه ابن الجوزي (٤): «نقيب مكة شيخ ثقة سمع الكثير» عده صاحب التدوين من شيوخ منتجب الدين ، ووفق رواية الرافعي فإن أبو جعفر العباسي أجاز منتجب الدين بين سني ((270-270) (117م) (30) توفي سنة (300) .

٢ - أبو نصر الطوسي (ت ٥٢٥هـ/ ١١٣٠م) هو أحمد بن محمد بن عبد القاهر أبو نصر يلقب بالطوسي  $(^{(V)})$  قال عنه ابن الجوزي  $(^{(A)})$ : «كان سماعه جميع. . . . . وكان شيخ لطيفاً عليه نور» وقال عنه ابن الأثير بأنه

<sup>(</sup>١) رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٢، ص١٤٠.

<sup>(</sup>۲) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص١٩١.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج٢، ص١٩١.

<sup>(</sup>٥) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص١٩١.

<sup>(</sup>٧) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص٢١؛ الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٠؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١، ص٢٧١، ابن شاكر الكتبي، عيون التوزيع، تحقيق: فيصل الكامل في التاريخ، ج٢٠، ص٢٢٦، ابن شاكر الكتبي، عيون التوزيع، تحقيق: فيصل الكامر، نبيل عبد المنعم، (بغداد، دار الحرية للطباعة، ١٩٧٧)، ج١٢، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٨) المنتظم، ج١١، ص٢١.

خطيب الموصل (۱). عده الرافعي ضمن شيوخ منتجب الدين (۲) وكان أبو نصر هذا من الشعراء والفقهاء توفي يوم السبت الحادي عشر من ربيع الأول سنة (۵۲۵ه/ ۱۱۳۰م) (۳) في مدينة الموصل (٤).

٣ - الحافظ أبو القاسم التميمي الطلحي (ت٥٣٥ه/ ١١٤٠م) إسماعيل ابن محمد بن الفضل، يكنى أبو القاسم (٥) ويلقب بالتميمي والأصفهاني ويعرف بالطلحي وسماه الرافعي (بالحافظ) (٦) أما ابن الأثير فيصفه بالإمام الحافظ (٧)، فيقول عنه ابن شاكر الكتبي: «إمام وقته وأستاذ علماء عصره وقدوة أهل السنة في زمانه» (٨) عده الرافعي من شيوخ منتجب الدين (٩)، ومن مؤلفاته التي ذكرها صاحب عيون التواريخ: «التفسير في ثلاثين مجللا وسماه الجامع، وله الإيضاح في التفسير أربع مجلدات والموضح في التفسير ثلاث مجلدات وله المعتمد في التفسير عشر مجلدات وله تفسير بالمعجمي عدة مجلدات وله المعتمد في ليلة عيد الأضحى سنة (٥٥٥ه/ بالمعجمي عدة مجلدات» (١٠) توفي ليلة عيد الأضحى سنة (٥٥٥ه/).

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٦٧١.

<sup>(</sup>۲) التدوين، ج۳، ص۳۷۲.

 <sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، المنتظم، ج٠١، ص٢١؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٢٧١؛
 محمد شاكر الكتب، عيون التواريخ، ج١٢، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٢١.

 <sup>(</sup>٥) ابن الجوزي، المنتظم، ج١، ص٩؛ الرافعي، التدوين، ج٣، ص٤٣٧؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٠٨؛ ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٦) التدوين، ج٣، ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٧) الكامل في التاريخ، ج١١، ص٨٠.

<sup>(</sup>A) عيون التواريخ، ج١٢، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٩) التدوين، ج٣، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>١٠) ابن شاكر الكتبي، عيون التواريخ، ج٢، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>١١) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٩٠.

3 – الحافظ أبو نصر اليونارتي: الحسن بن محمد بن إبراهيم بن أحمد أبو نصر يكنى أبو نصر ويعرف باليونارتي والأصفهاني ويلقب بالمقري والحافظ<sup>(1)</sup> ويونارت قرية من قرى أصفهان قال عنها ابن الجوزي<sup>(۲)</sup>: «هي قرية على باب أصفهان». وصفه السمعاني بالحافظ والفاضل وقال<sup>(۳)</sup>: «كان حافظاً فاضلاً مكثراً من الحديث حسن الخط، حريص على طلب الحديث، سافر إلى العراق وخراسان، وبالغ في القلب. . . . . » وهو من شيوخ منتجب الدين، عده الرافعي ممن أجازوا له المسموعات<sup>(3)</sup>، توفي سنة ((70)ه/).

0 - أبو عبد الله البارع الدباس (٤٣٣ -٥٧٤هـ/ ١٠٤١ -١٠٢٩م) هو الحسين بن محمد بن عبد الوهاب أبو عبد الله يلقب بالنحوي والبارع (٢)، قال عنه ابن الجوزي: «كان فاضلاً عارفاً باللغة والآداب وله شعر مليح» (٢)، أما ابن خلكان فقال عنه: «والبارع المذكور من أرباب الفضائل وله مصنفات وتواليف غريبة، وديوان شعر جيد....» (٨) ويلقب بالبدوي نسبة إلى محلة في بغداد كان البارع يسكن بها أما لقبه الآخر وهو الدباس

<sup>(</sup>١) السمعاني، الأنساب، ج٥، ص٦٢٨.

<sup>(</sup>۲) المنتظم، ج۱۰، ص۳۲.

<sup>(</sup>٣) الأنساب، ج٥، ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) التدرين، ج١٠، ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٥) السمعاني، الأنساب، ج٥، ص٦٢٨؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٣٢.

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص١١؛ الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٧) المنتظم، ج١٠، ص١٧.

 <sup>(</sup>A) ابن خلكان، العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر، وفيات الأعيان وأنباء الزمان،
 تقديم: محمد عبد الرحمن المرعشي؛ ط١، (بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤١٩هـ/ ١٤٩٨)، ج١٠، ص٢٨٠.

فهو لقب أنيط بمن يعمل الدبس أو يبيعه<sup>(١)</sup>، توفي في بغداد في سنة أربع وعشرين وخمسمائة<sup>(٢)</sup>. .

آ – أبو عبد الله الديباجي العثماني المقدسي (ت ٥٢٧هـ/ ١١٣٢م) هؤ محمد بن محمد بن يحيى (٢) غير أن ابن الأثير وفي ترجمته لأبي عبد الله الديباجي انفرد باسم جد أبو عبد الله هذا إذ سماه به (يحيى) (٤)، ينتهؤ نسبه إلى عبد الله بن عمر بن عثمان بن عفان ويقال له المقدسة (٥)، وعز لقبه الديباجي يقول السمعاني (١):

«يقال له الديباجي لحسن وجهه» وهو من شيوخ منتجب الدين (٧) أ توفي سنة (٥٢٧هـ/ ١٣٢ م) (٨).

٧ - أبو غالب الماوردي (٤٥٠ -٥٢٥هـ/١٠٥٨ -١١٣٠م) محمد بن الحسن بن علي يلقب بالبصري<sup>(٩)</sup>، والماوردي وعلى ما ينقل السمعاني فإن الماوردي تطلق على من<sup>(١٠)</sup> يبيع الماورد أو يعمله ويقول:

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج١، ص٧٨٠.

 <sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، المنتظم، ج۱۰، ص۱۲؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج۱۰، ص١٦٦٧
 ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج۱، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) السمعاني، الأنساب، ج٢، ص ٥٨٤؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٣٣، الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، ج١١، ص٩.

<sup>(</sup>٥) السمعاني، الأنساب، ج٢، ص٥٨٥؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٣٣.

<sup>(</sup>٦) الأنساب، ج٢، ص٨٤٥.

<sup>(</sup>۷) الرافعي، التدوين، ج۲، ص۳۷۳.

<sup>(</sup>٨) السمعاني، الأنساب، ج٢، ص٣٣؛ وص٥٨٤؛ ابن الأثير، ج١١، ص٩.

<sup>(</sup>٩) ابن الجوزي، المنتظم، ج٠١، ص٢٣؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٠١، ص٢٧١.

<sup>(</sup>١٠) الأنساب، ج٥، ص٦١.

«واشتهر لهذه النسبة جماعة من العلماء لأن بعض أجداده كان يعمله أو يبيعه» ويذكر عدد من هؤلاء ومنهم أبو غالب الماوردي والذي قال عنه: كان صالحاً مكثراً سمع ببغداد أبا الحسن أحمد بن محمد بن أحمد وهو من شيوخ منتجب الدين<sup>(۱)</sup> توفي ببغداد سنة (٥٢٥ه/ ١١٣٠م)<sup>(۲)</sup>.

٨ - أبو عبد الله الجويتي الصوفي (ت٥٣٠هـ/ ١١٣٥م) هو محمد بن
 حمویه بن محمد ویلقب بالجویني (۳)، یقول السمعانی فی ذلك:

«الجويني: هذه النسبة إلى الجد» (٤) ثم ذكر أبو عبد الله وقال في ذلك: «أولاده يكتبون لأنفسهم الجويني أيضاً وينسبون إلى جدهم» (٥) ووفقاً لرواية ابن الأثير فإن أبو عبد الله محمد بن حمويه من مشايخ الصوفية المشهورين يقول في ذلك: «له كرامات كثيرة» (١).

وينسب أبو عبد الله الصوفي إلى جوين وهي من نواحي نيسابور حيث توفي في هذه البلدة ودفن فيها<sup>(٧)</sup>.

٩ - أبو عامر العبدري المبورقي (ت ٥٢٤هـ/ ١١٢٩م) محمد بن سعيد

<sup>(</sup>۱) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٢، وأبا الحسن أحمد بن محمد أحمد بن النفور البزاز: قال عنه ابن الأثير: «كان مكثراً من الحديث، ثقة في الرواية، توفي سنة (٤٧٠هـ/ ١٠٧٧م). ينظر: الكامل في التاريخ، ج١٠، ص١٠٧ – ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) السمعاني، الأنساب، ج٥، ص٦٣؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٢٣؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٦٧١. ابن شاكر الكتبي، عيون التاريخ، ج١٠، ص٢٤٩.

 <sup>(</sup>٣) السمعاني، الأنساب، ج٢، ص٣١٤؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٣٢؛ ابن الأثير،
 الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤١.

<sup>(</sup>٤) السمعاني، الأنساب، ج٢، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ج٢، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٦) أبن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤٦.

<sup>(</sup>٧) ابن الجوزي، المنتظم، ج١٠، ص٦٣.

ابن مرجا بن سعدون<sup>(۱)</sup>، نزل ببغداد يذكره ابن الجوزي أنه من أهل برق من بلاد المغرب<sup>(۲)</sup>، أما ابن شاكر الكتبي فوصفه بأحد الحفاظ والعلم المبرزين (۲) وهو من شيوخ منتجب الدين (٤).

# تلاميذه:

يصف الرافعي شيخه بالقول<sup>(٥)</sup>:

"سمع منه الحديث بالري أهلها والطارئون عليها"، يتضح من خلاله هذا النص أن له تلاميذ كثر يتناسب مع مشايخه؛ غير أن التاريخ لم يحفظ لنا إلا القليل منهم، ولعل أبرزهم أبو موسى المديني (ت٥٨١م/١٨٥هم ١١٨٥هم ١١٨٥م) محمد بن عمر الأصفهاني والذي قال عنه الرافعي (٦): "رأيت الحافظ أبا موسى المديني روى عنه حديثاً...." ومن تلاميذه "صاحب التدوين في أخبار قزوين" عبد الكريم بن محمد الرافعي القزويني والذي قال عنه (٧). "ومن مجموعة كتاب الأربعين الذي خباه على حديث سلمان الفارسي تعلي المترجم لأربعين حديثاً وقد قرأته عليه بالري لسنة أربع وثمانين وخمسمائة ومن تلاميذه أيضاً محمد بن محمد بن علي بن ظفر الحمداني القزويني قال منتجب الدين عنه (٨): "فقيه، فاضل كذلك ترجم لوالده برهان الدين أبو

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم، ج١١، ص١٩؛ الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم، ج٠١، ص١٩.

<sup>(</sup>٣) عيون التواريخ، ج١٢، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٤) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٥) التدوين، ج٣، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ج۲، ص۲۷۸.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ج۳، ص۳۷۵.

<sup>(</sup>A) منتجب الدين، الفهرست، ص١٦١.

الحارث محمد بن أبي الخير والذي قال عنه: «عالم مفسر صالح، له كتاب «مفتاح التفسير»، «دلائل القرآن»، «عين الأصول»، «شرح الشهاب»(١).



<sup>(</sup>۱) م. ن، ص١٦١.

# الرجاليون الذين فُقدت كتبهم في علم الرجال

#### ٣ - ابن البطريق

# ۱ – اسمه:

هو يحيى بن الحسن بن الحسين بن علي الأسدي، يكنى أبو الحسين وأبو زكريا ويلقب شمس الدين (١) ونجيب الدين (٢) ويعرف بابن البطريق (٣).

### ۲ - نسبته:

ينتسب ابن البطريق إلى مدينة الحلة (٤) والتي توصف بالمدينة الكبيرة التي تقع بين الكوفة وبغداد والتي كانت تسمى بالجامعين (٥)، ووفقاً لرواية ياقوت (٦) فإن: «أول من عمّرها صدقة بن منصور بن دبيبس بن علي بن

 <sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٦، ص٧٤٧؛ الميرزا عبد الله أفندي، رياض
 العلماء، ج٥، ص٤٣٥؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج١، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، ج٢، ص٣٤٥.

 <sup>(</sup>٣) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ص٢٤٧؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص٣٤٥،
 عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص٣٥٤؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج١، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٦، ص٢٤٧؛ الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص٢٥٤؛ عبد الله أفندي، الأصفهاني، رياض العلماء، ج٩، ص٣٥٤.

<sup>(</sup>٥) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص٣٢٧؛ لسترنج، بلدان الخلفاء الشرقية، ص٩٧.

<sup>(</sup>٦) معجم البلدان، ج٣، ص٣٢٧.

مزيد» غير أن لسترنج يعتقد أن أول من بنى الحلة الحالية هو سيف الدولة ورثيس بني يزيد في نحو (٤٩٥هـ/١٠٢م) وأنها اكتسبت أهميتها من الجسر الذي يعبر الحجيج عن طريقه قاصدين مكة المكرمة (١) والحلة التي ينتسب إليها ابن البطريق وهي حاضرة بني أسد خرج منها عدد كبير من العلماء (٩).

#### ٣ - ولادته:

أحجمت المصادر عن ذكر ولادة ابن البطريق بيد أنها أشارت إلى سنة وفاته وسني عمره وبذلك تمكن بعض الباحثين من تحديد ولادته وفقاً لرواية بن حجر العسقلاني والذي يقول: «كانت وفاته في شعبان سنة ستمائة» (٢٠) وأنه عاش سبع وسبعون سنة وبذلك يكون تاريخ ولادته (٣٢٥هـ/ ١١٢٨م) (٣).

ج۸، ص۱٤۱.

<sup>(</sup>١) بلدان الخلافة الشرقية، ص٩٧.

<sup>(\*)</sup> خرج من مدينة الحلة عدد كبير من العلماء منهم فخر الدين بن إدريس بن محمد العجلي الحلي (ت٥٩ مرمد العجلي الحلو (ت٥٩ مرمد) وأبو الحسن علي بن محمد بن الكواز الحلي (ت٢٠٩ مرم) ؛ أبو منصور هبة الله بن حامد بن أيوب الحي (ت ٢٠١٠ه/ ١٢١٩م) . . . . . الخ، ينظر: ياقوت الحموي شهاب الدين ياقوت بن عبد الله (ت٢٢٦ه/ ٨٧٥م) معجم الأدباء المعروف بإرشاد الأديب إلى معرفة الأديب، (بيروت، دار إحياء التراث العربي، بلا . ت)، ج١٩ ، ص٢٤٦؟ ابن الغوطي، كمال الدين عبد الرزاق بن أحمد الشيباني (ت٢٢٣ه/) تلخيص مجمع الآداب في معجم الالقاب، تحقيق: مصطفى جواد (دمشق، المطبعة الهاشمية ١٩٦٢ – ١٩٦٧م)، ح٤ ، ق٣، ص٣٠، ق١؛ ابن الساعي، تاج الدين علي بن أنجب الخازن (ت٢٧٥ه/ ١٩٧٥م)؛ الجامع المختصر في عنوان التواريخ وعيون السير، ج١٩ ، تصحيح وتعليق: مصطفى جواد (بغداد، المطبعة السريانية الكاثوليكية، ١٩٣٤م)، ج٩ ، ص١٥٧ – ١٠٠ . مصطفى جواد (بغداد، المطبعة السريانية الكاثوليكية، ١٩٣٤م)، ج٩ ، ص١٥٧ – ١٠٠ .

<sup>(</sup>٣) السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٣٤٦؛ الزركلي، الأعلام، ج٨، ص١٤١.

#### ٤ - لقبه:

أبو الحسن يحيى بن الحسن الحلي الأسدي، لقب بعدد من الألقاب لعلى أبرزها ابن البطريق (١) ووفق ما يقوله عباس القمي (٢): «فإن البطريق كالكبريت ينطلق القائد من قواد الروم تحت يده عشرة آلاف رجل»، بيد أن الشبغ الطهراني يعتقد أن أبو الحسين هذا ربما يكون من ولد البطريق الذي عده ابن النديم مع ابنه يحيى بن البطريق ممن عرفوا بالترجمة في خلافته أبو جعفر المنصور (١٣٦-١٥٨هـ/ ٧٥٣-٣٧٤م) فيكون انتماؤه إلى بني أسد بالولاء (٣).

#### ٥ – سيرته :

نشأ ابن البطريق في مدينة الحلة وأخذ من علمائها الكبار، وكانت مدينة الحلة عامرة في ذلك الوقت ووصفها ياقوت الحموي بأنها: «أفخر بلاد العراق وأحسنها . . . . \*(3) ويبدو أن موقعها جعلها طريقاً يمر من خلاله القاصدين إلى مكة المكرمة (٥) لاداء مناسك الحج ومنهم العلماء وهي عوامل ساهمت في حدوث تواصل بين العلماء الساكنين طريق الحج عبر الحلة وبين علماء الحلة.

بيد أننا لم نعثر على الأثر الذي يمكننا من التعرف على أن العلماء الذين اشرفوا على ابن البطريق في نعومة أظفاره وربما يعود ذلك إلى

<sup>(</sup>١) روزنشال، علم التاريخ عند المسلمين، ص٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) عباس القمى، الكنى والألقاب، ج١، ص٢٢٢.

 <sup>(</sup>٣) آغا بزرك الطهراني، الثفات العيون في سادس القرون، تحقيق: علي تقي منزوي، ط١
 (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٧٢)، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) لسترنج، بلدان الخلافة الشرقية، ص٩٧.

تجاهل كتب التاريخ لهذه النشأة شأنه شأن الكثير من العلماء.

أشار ابن البطريق إلى شيوخه الذين أخذ منهم من خلال ذكره أسانيد كتابه العمدة ومن ذلك يتضح أنه كان متنقلاً بين الحلة وبين واسط كما أنه كان يقصد بغداد في أحياء كثيرة، كما أنه زار حلب أيضاً ففي سنة (١١٥٨هم/ ١١٥٨م) زار واسط ليستمع من أبو بكر عبد الله بن منصور بن عمر الباقلاني (۱)، وفي سنة (١٧٥هم/ ١١٧٤م) ذهب إلى بغداد ليستمع من محمد ابن يحيى بن محمد بن أبي السبطين العلوي البغدادي (۱) ثم عاد إلى واسط في عام ( ١١٨٥هم/ ١١٨٩م) كذلك زار واسط عام ( ١٨٥هم/ ١١٨٨م) لينقل إلى واسط في عام ( ١٨٥هم/ ١١٨٨م) وهي السنة التي ذهب فيها إلى بغداد للاستماع من أبي الخير أحمد بن إسماعيل بن يوسف الفيروزي الشافعي للاستماع من أبي الخير أحمد بن إسماعيل بن يوسف الفيروزي الشافعي المدرس في النظامية (١٩٥هم/ ١١٨٩م)؛ عاش ابن البطريق في آخر أيامه في واسط إذ توفي سنة ( ١٩٥هم/ ١١٩٩م) بعد ان ترك العديد من الآثار العلمية .

## شيوخه:

لابن البطريق العديد من المشايخ منهم:

١ - أبو جعفر الواسطي: هو اقبال بن المبارك بن محمد<sup>(٥)</sup> العُكبري
 بضم العين، وفتح الباء الموحدة وقيل بضم الباء أيضاً، والصحيح بفتحها

<sup>(</sup>۱) يحيى بن الحسن الأسدي الحلي عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار، (قم مؤسسة النشر الإسلامي، ه - ق)، ص١٩٠ عبد الله أفندي الأصفهاني، رياض العلماء وحياض الفضلاء، ج٦، ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) ابن البطريق، العمدة، ص٢١؛ عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٦، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) ابن البطريق، العمدة، ص٢٠؛ عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٦، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٦، ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٥) ابن البطريق، العمدة، ص١٨؛ عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٦، ص٣٥٦.

بلدة على الدجلة فوق بغداد بعشرة فراسخ من الجانب الشرقي، خرج منه جماعة من العلماء والمحدثين (١). وهو من شيوخ ابن البطريق قال في ذلك: «أخبرنا الشيخ العدل أبو جعفر اقبال بن المبارك بن محمد العكبرة الواسطي في جمادى الأول من سنة أربع وثمانين وخمسمائة (٢).

٢ - أبو جعفر المبارك بن أحمد: هو أبو جعفر المبارك بن أحمد بو زريق الحداد الواسطي وهو من شيوخ ابن البطريق يقول في ذلك: «أخبرا الشيخ الإمام المقري، أبو جعفر المبارك بن أحمد بن زريق الحدا الواسطي صدر الجامع للإمامة بواسط العراق توفي في صفر سنة خمسين وخمس "".

" - أبو بكر الباقلاني: هو عبد الله بن منصور بن عمر يكنى أبو بكو ويلقب بالباقلاني، والباقلاني بفتح الباء الموحدة وكسر القاف بعد الألف واللام ألف وفي أخرها النون - هذه النسبة إلى باقلا وبيعه (٤)، ينسب الباقلاني إلى مدينة واسط (٥). عده ابن البطريق ضمن شيوخه يقول في طريق روايته لصحيح البخاري (٢)، «أخبرنا أيضاً عن طريق آخر الشيخ الإمام المقري، صدر الجامع للقراء بواسط العراق أبو بكر عبد الله بن منصور بن عمران الباقلاني . . . » ويقول عن طريق رواية صحيح مسلم (١)؛ «أخبرنا الشيخ الإمام المقري: أبو بكر عبد الله بن منصور بن عمران المقري: أبو بكر عبد الله بن منصور بن عمران المقري أبو بكر عبد الله بن منصور بن عمران

<sup>(</sup>١) السمعاني، الأنساب، ج٤، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) ابن البطريق، العمدة، ص١٨.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص٢١.

<sup>(</sup>٤) السمعاني، الأنساب، ج١، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٢، ص١٣٠؛ ابن البطريق، العمدة، ص١٨.

<sup>(</sup>٦) العمدة، ص١٨.

<sup>(</sup>V) العمدة، ص19.

الباقلاني في صدر الجامع بواسطة المقدم....» وعلى ما يبدو فإن ابن البطريق قد اعتمد كثيراً على الباقلاني في روايته للصالح السنة عند أهل السنة (۱). توفي عبد الله بن منصور أبو بكر الباقلاني الواسطي في سنة (۹۳هه/۱۹۹م) عن ثلاثة وتسعين سنة وثلاثة أشهر وأيام (۲).

٤ - محمد بن يحيى بن محمد بن أبي السبطين العلوي: وهو من شيوخ ابن البطريق أشار إلى ذلك بقوله: «أخبرنا السيد الأجل محمد بن يحيى بن أبي السبطين العلوي الواعظ<sup>(٣)</sup> البغدادي في صفر سنة خمس وثمانين وخمسمائة»<sup>(٤)</sup>.

ولابن البطريق شيوخ كثر منهم ابن شهرآشوب المازنداري<sup>(٥)</sup> وعماد الدين محمد بن علي الطبري<sup>(١)</sup>.

## تلاميذه:

- محيي الدين بن زهرة الحلبي: هو محمد بن عبد الله زهرة الحلبي (V) يكنى أبو حامد ويلقب الحسيني والحلبي والإسحاقي وهو من تلاميذ ابن البطريق (A).

<sup>(</sup>١) ابن البطريق، العمدة، ص١٨ - ٢١.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) ابن البطريق، العمدة، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص١٩ - ٢٠.

 <sup>(</sup>٥) ابن البطريق، خصائص الوحي المبين في مناقب أمير المؤمنين، طبعة حجرية، ١٣١١ هـ،
 ص٩، السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٦) ابن البطريق، العمدة، ص٢٠، السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٢٤٧.

 <sup>(</sup>٧) الحر العاملي، أمال الأمل، ج٢، ص٢٧٣؛ عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص٣٥٨؛ السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٣٤٧.

 <sup>(</sup>٨) عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٥، ص٣٥٨؛ السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٣٤٧.

- علي بن يحيى بن البطريق الكاتب: هو علي بن يحيى بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن البطريق (١) يكنى أبو الحسن ويلقب بالكاتب إذ كتب بالديار المصرية ثم عاد إلى بغداد وتوفي فيها سنة اثننين وأربعين وستمائة، قال عنه ابن شاكر الكتبي: «كان فاضلاً أصولياً والظاهر أنه تتلمذ على يد والده» (٢)، كما أن لابن البطريق العديد من التلاميذ.

# آثاره:

ترك ابن البطريق العديد من المؤلفات لعل أبرزها: «عمدة عبون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار» ووفق رواية عبد الله أفندي فإن هذا الكتاب يتحدث عن: «أخبار المخالفين في مناقبه»(٣).

دوّن ابن البطريق في هذا الكتاب فضائل الإمام على على المعتمداً في ذلك ذلك على مصادر ومشارب إسلامية مختلفة والظاهر أنه اعتمد في هذا المصنف على مصادر سنية لعل أبرزها الصحاح الستة حيث يقول في ذلك: اوأما الصحاح فهي القدوة للمذاهب الأربعة والطرق لديهم، إذ لو رفع منهم الشك في ما يوجبه العيان لم يعترهم ريب في ما أخبر به الصحيحان فإذا أضيفت إليهما صحاح أربع أوجب حكم الشريعة أن يكون إليهما المرجع، فلذلك أتيت بما حصل في الصحاح المتفق عليها من غير أن يخلط بنوع خارج عنها أو منتم إليها لكون ذلك أحسم لشعب الشبهة والفساد» (٤).

<sup>(</sup>۱) محمد شاكر الكتبي، فوات الوفيات، ج٣، ص١١؛ السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٣٤٧.

 <sup>(</sup>۲) محمد شاكر الكتبي، فوات الوفيات، ج٣، ص١١٢؛ السبحاني، طبقات الوفيات، الفقهاء،
 ج٣، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) عبد الله أفندي، رياض العلماء، ج٦، ص٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن البطريق، العمدة، ص٣.

أما الكتاب الآخر فهو (خصائص الوحي المبين) وهو في باب فضائل الإمام على عَلِينَ طبقاً للأحاديث التي تفسر الآيات النازلة بشأن الإمام على عَلِينَ (١) ولديه كتب كثيرة أشار إليها عبد الله أفندي(٢)، والشيخ السبحاني(٣).

كتاب الرجال لابن البطريق: ابن البطريق من الذين أدلو دلوهم في علم الرجال من علماء ومصنفي القرن السادس الهجري والظاهر أنه غطى ما لم يذكره شيخه ابن شهرآشوب في معالم العلماء بيد أن هذا الكتاب من المفقودات التي أشار إليها الكثير من العلماء ومن الممكن أن نجد في لسان الميزان حيث أشار إليه ابن حجر في أكثر من موضع (3).

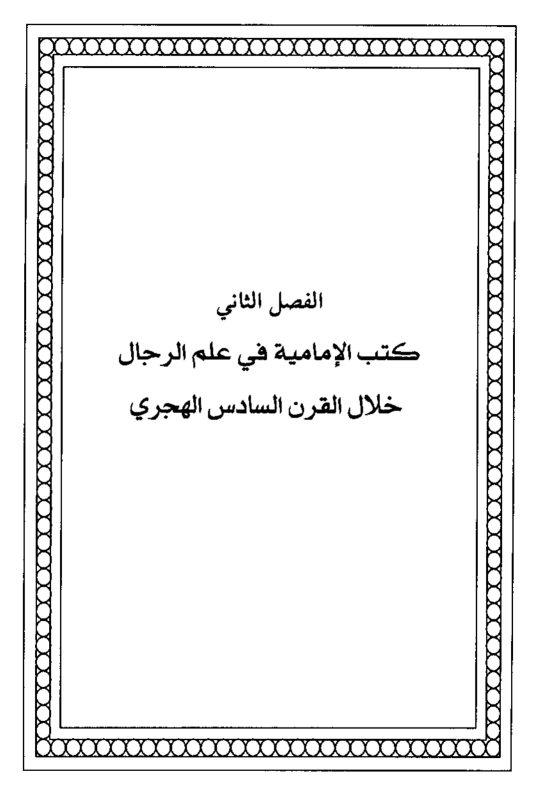


<sup>(</sup>١) ابن البطريق، خصائص الوحي المبين، ص٩.

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء، ج٦، ص٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) السبحاني، طبقات الفقهاء، ج٦، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٤) لسان الخيرات، ج٢، ص٢٦٥.



لم يصنف الإمامية خلال القرن السادس من الكتب الرجالية غير التي أشار إليها الباحث لعل أبرزها كتاب ابن شهرآشوب المازندراني وكتاب منتجب الدين بن بابويه أما كتاب ابن البطريق الخاص بعلم الرجال فلم يعثر عليه لوقتنا الحالى. وهي كتاباً:

# ١ - معالم العلماء لابن شهرآشوب المازندراني

#### التعريف بالكتاب:

كتاب معالم العلماء من كتب الرجال المهمة عند الإمامية فهذا الكتاب مع فهرست منتجب الدين هما ذيلان ومتمان لفهرست الشيخ الطوسي يقول محمد صادق بحر العلوم في ذلك<sup>(1)</sup>: "ومعالم العلماء أصبح من المدارك المهمة لعلماء الرجال أمثال العلامة الحلي في خلاصة الرجال والشيخ الحر العاملي صاحب أمل الأمل والتفريشي والمجلسي وغيرهم"، ويرى آخرون أن معالم العلماء ما هو إلا تلخيص لكتاب الفهرست وأضيفت إليه بعض الزيادات<sup>(۲)</sup> وعلى الرغم من الاعتقاد بأن معالم العلماء هو فهرست خاص لرجال الشيعة إلى أن الحقيقة عكس ذلك فقد ضم أسماء العديد من

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، مقدمة، المحقق، ص ٢٩ – ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) باكنجي إن، أحمد، ابن شهرآشوب، دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، مج٣، ص ٣٧٧.

علماء أهل السُّنة وربما يكون الكتاب فهرست بأسماء المصنفين الذين كتبو عن سيرة أهل البيت وقد نرى ذلك بوضوح في ترجمته لبعض علما. السنة (\*).

#### ١ - اسم الكتاب:

عنوان الكتاب (معالم العلماء) وهو الاسم الذي ظهر على طبعات الكتاب، بيد أن ابن شهرآشوب يقول<sup>(1)</sup> عنه في مقدمته للكتاب: الهذ كتاب معالم العلماء في فهرست كتب الشيعة وأسماء المصنفين قديماً، وحديثاً». ويسميه الحر العاملي<sup>(۲)</sup> «بكتاب الرجال» وقد ترد له تسميات أخر نحو: «رجال العامة ورجال الخاصة»<sup>(۳)</sup> ولم يرد لابن شهرآشوب أكثر من كتاب في علم الرجال، كما أنه أشار وخلال ترجمته لنفسه إلى كتاب معالم العلماء ولم يذكر غير<sup>(3)</sup> هذا الكتاب وعليه فإن المراد بهذه العناوين معالم العلماء لابن شهرآشوب.

طبع معالم العلماء في طهران سنة ١٣٥٣هـ في ١٤١ صفحة يتضمر (٩٩٠) ترجمة وقد أشار محمد صادق بحر العلوم إلى أن النسخة المطبوء كانت كثيرة الأخطاء وهو ما أفقد هذه الطبعة التي حققها الأستاذ عباس إقبال أهميتها العلمية لاحتوائها على أخطاء كبيرة. أما الطبعة الثانية فقا حققها محمد صادق بحر العلوم وطبعة في النجف ١٩٦١م وقد طبعت علم

 <sup>(\*)</sup> وردت أسماء عديدة في كتاب معالم العلماء من أهل السنة كان يشير إليهم بعامي المذهب
 ينظر: معالم العلماء، ص ص ص (٥٨، ١٠٧، ١٤١، ١٥١).

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) العسقلاني، لسان الميزان، ج٥، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص١٥٤.

نسخة خطية خالية من الأغلاط نوعاً ما وفيها زيادة (٣١) ترجمة سقطت من النسخة المطبوعة في إيران<sup>(١)</sup>.

# ٢ - تاريخ تأليفه:

يكاد يكون الشيخ الطوسي آخر من أدلى بدلوه من علماء الإمامية في علم الرجال خلال القرن الخامس الهجري، فلم يظهر أي مصنف يتناول رجال الشيعة وشيوخهم حتى منتصف القرن السادس الهجري، حيث ظهر كتاب الفهرست لمنتجب الدين بن بابويه القمي (ت ٢٠٠ه/ ١٢٠٣م) كذلك معالم العلماء للشيخ ابن شهرآشوب المازندراني (ت ٥٨٨ه/ ١١٩٢م)(٢).

وعلى الرغم من أن الشيخين (منتجب الدين، وابن شهرآشوب) متعاصرين إلا أنه لم يعلم كل منهما بعمل الآخر ولا ذكر أحدهما الآخر في كتابه (٣). فمنتجب الدين حدد دوافعه وراء تأليفه لهذا الكتاب وهي على ما يبدو قد تمت بطلب غير مباشر من السيد عز الدين يحيى النقيب سنة ما يبدو قد تمت بطلب غير مباشر من السيد عز الدين يحيى النقيب سنة والذي ذكر للشيخ ابن بابويه: "إن شيخ الطائفة أبا جعفر محمد ابن الحسن الطوسي قد صنف كتاباً في أسامي مشايخ الشيعة ومصنفيهم ولم يصنف بعده بشيء، للأسف من ذلك". ففهم منه منتجب الدين أنه يعرض

<sup>(</sup>١) م.ن، المحقق، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) مرعي، حسين عبد الله، منتهى المقال في الدراية والرجال، ط١، (بيروت، مؤسسة العروة الوثقى، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م)؛ السيد الخوتي، أبو القاسم الموسوي، معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، (ط٥، بلا، م، ١٩٩٢)، ج١، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) الطباطبائي، عبد العزيز، المحقق، المقدمة، ص٤٨؛ لكتاب ابن بابويه الرازي، منتجب الدين الحسن بن علي بن عبد الله، ط٢، بيروت، دار الأضواء ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م، ص ٤٨.

 <sup>(\*)</sup> ذكر ذلك في كتابه الفهرست، وعز الدين يحيى هو عز الدين يحيى النقيب ابن أبو الفضل محمد
ابن أبو القاسم علي بن محمد ينتهي نسبه إلى أبي عبد الله الباهر ابن الإمام زين العابدين بن
الحسين السبط، ينظر: منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص ٣ – ٥.

عليه تأليف مصنف لعلماء الشيعة حيث يقول في ذلك: «لو أخر الله أجلى أضفت إليه ما عندي من أسماء مشايخ الشيعة ومصنفيهم»(١). بيد أن ابن شهرآشوب ألَّف كتابه قبل هذا التاريخ وتحديداً سنة (٥٧٠هـ/ ١١٧٩م) وهي السنة التي صنف فيها كتابه متشابه القرآن كما ذكر ذلك في نهاية كتابه (٢). ويستدل على ذلك من ترجمته لنفسه في كتابه معالم العلماء فلم يشر إلى متشابه القرآن بعد أن ذكر جميع مصنفاته ومن المحتمل أنه صنفه في مدينة الحلة (\*). والذي يؤكد ذلك أن منتجب الدين وبعد ترجمته لقطب الدين الراوندي المتوفى سنة (٥٧٣هـ/ ١٧٩م) ترحم عليه بصيغة كتَلَمْهُ (٣) كما أن عز الدين يحيى (ت ٥٩٢هـ/ ١١٩٥م) والذي طلب من منتجب الدين بصورة غير مباشرة وضع كتاب «الفهرست»(٤) لم يطلع على معالم العلماء فقد صرح بذلك من أن احداً لم يضع مصنف في هذا الاختصاص بعد الشيخ الطوسى (٥). من ذلك يكون كتاب معالم العلماء قد وضع قبل فهرست منتجب الدين، كما أن أي من الشيخين لم يعلم بكتاب الآخر. وعلى ما يقول محقق كتاب معالم العلماء فإن الكتابين متقاربان وكلاهما ذيلان ومتممان لفهرست الطوسي (والقول لبحر العلوم)<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص ص ٥ - ٦.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، متشابه القرآن ومختلفه، (طهران، جانجان، شركة سامي، ١٣٢٨هـ)، نهاية ج٢.

 <sup>(\*)</sup> من المحتمل أنه غادر بغداد بعد تولي الخليفة المستضيء العباسي وقد عرف بحربه ضد الشيعة
 (الرافضة) والتضييق عليهم. وتكون مدينة الحلة هي المحطة الأولى لابن شهرآشوب. ينظر:
 السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ٣.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص٥.

<sup>(</sup>٦) بحر العلوم، المقدمة، ص ٤٩، كتاب ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٢٩.

#### ٣ - الغرض من تأليفه:

أشار ابن شهرآشوب بصورة ضمنية إلى الغرض من تأليفه كتاب معالم العلماء حيث قال<sup>(1)</sup>: «هذا كتاب معالم العلماء في فهرست كتب الشيعة وأسماء المصنفين قديماً وحديثاً، وإن كان جمع شيخنا أبو جعفر الطوسي كله في ذلك العصر ما لا نظير له إلا أن هذا المختصر فيه زوائد وفوائد، فيكون إذن تتمة له، وقد زدت فيه نحو من ستمائة مصنف وأشرت إلى المحذوف من كتابه...».

يستشف من ذلك أن ابن شهرآشوب مدرك إلى أن الحقبة التي أعقبت وفاة الشيخ الطوسي (ت٤٦٠هه/١٠٩٩م) ولغاية وضع هذا الكتاب خالية من أي مصنف يهتم بفهرست علماء الشيعة، وهو على ما يبدو من أهم الأسباب التي دفعته لوضع هذا الكتاب. والذي يغطي الحقبة الممتدة من عام ٤٦٠هه/ ٢٠٩٩م سنة وفاة الشيخ الطوسي ولغاية السنة التي وضع فيها ابن شهرآشوب مصنفه وهي على الأرجح سنة ٤٧٠هه/ ١١٧٤م (\*\*). تناول فيه أسماء شيوخه وبعض أعلام الفقه الإمامي ممن عاصرهم.

## ٤ - التنظيم والحجم:

كان موضوع التأسي بأصحاب الأثمة الاثني عشر وعلماء المذهب الإمامي على مختلف العصور موضوع اهتمام ابن شهرآشوب في كتاب معالم العلماء، ترجم فيه لعدد كبير من علماء المذهب الإمامي ممن عاصرهم أو الذين سبقوه.

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۳۸.

<sup>(\*)</sup> تناول الباحث كتاب الفهرست لمنتجب الدين والذي صنف بالحقبة الزمنية نفسها التي وضع فيها ابن شهرآشوب كتابه من خلال تعريفه بكتاب معالم العلماء. ينظر: الفصل الرابع، ص ص ٧٠٧ – ٢٠٨.

استهل الكتاب بالبسملة والصلاة على النبي على ، وبعدها أشار إلى أنَّ هذا الكتاب هو تتمة لكتاب الشيخ الطوسي وأنه أضاف عليه ستمائة مصنف، ثم ذكر نبذة تاريخية مختصرة جداً عن أول من صنف في الإسلام(١)، ثم يقول: «وقال الشيخ المفيد أبو عبد الله محمد بن النعمان البغدادي كالله وقدس روحه: صنف الإمامية في عصر أمير المؤمنين على عَلِين إلى عهد أبى محمد الحسن صلوات الله عليه أربعمائة كتاب تسمى الأصول. . . ، «(٢) ثم يبدأ بباب الألف وأول من ترجم له في هذا الباب هو إبراهيم بن محمد بن سعيد الثقفي الكوفي<sup>(٣)</sup>. وعلى ما يبدو فإنَّ ابن شهرآشوب سلك في تبويب مصنفه (معالم العلماء) المنهج نفسه الذي اعتمده النجاشي في كتابه المعروف بـ (رجال النجاشي) وهو منهج الشيخ الطوسي في كتاب الفهرست ويعرف هذا النوع من التبويب «بالتبويب المعجمي» وهو تبويب أسماء الرجال حسب حروف المعجم «أ، ب، ت، إ ث. . . . » ولا يدخل في ذلك اسم الأب<sup>(٤)</sup>. والحقيقة فإن ابن شهرآشوب نقل معظم الأسماء التي ذكرها الشيخ الطوسي في الفهرست<sup>(٥)</sup> مع الاختصار ثم أشار إلى شيوخه مع ذكر مؤلفاتهم (١) وذكر أسماء بعض العلماء والمصنفين المعاصرين الذين جاؤوا بعد الشيخ الطوسي(٧).

وعلى الرغم من أن ابن شهرآشوب قد ذكر في مقدمته أن معالم العلماء

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٣٨.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۳۹.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، المقدمة، المحقق، ص ص ٢٩ – ٣٠.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص ٢٩ - ٣٠.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص (٨٦، ٨٧، ٩٠، ١٠٤، ١٢٥، ١٢٩، ١٥١، ١٦٩، ١٧٥).

<sup>(</sup>٧) مرعى، منتهى المقال، قسم ٢، ص ٨٦.

ما هو إلا فهرست لكتب الشيعة ومصنفيهم قديماً وحديثاً (۱) إلا أنه ذكر وفي أحيان أخرى بعض العلماء من غير الشيعة وربما يشير إليهم بوضوح نحو قوله: "ليس إمامي" (۱) أو "عامي ثم استبصر" أو "عامي" أو "عامي" أو «عامي" أو «عامي" أو «عامي" أو «عامي «زيدي» وعلى ما يبدو فإنه اهتم بالمصنفات والمؤلفات التي تناولت سيرة الأئمة أكثر من اهتمامه بالمصنفين حيث ذكر الطبري وقال عنه: "أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبري صاحب، التاريخ، عامي. له كتاب غدير خم..» (۱). وقبله الجاحظ حيث يقول في ترجمته: "عمرو بن بحر الجاحظ عثماني إلا أنه له: كتاب الإمامة ووجوبها، كتاب فضل بني هاشم على بني أمية...» (۷) وعليه فإن كتاب معالم العلماء ما هو إلا ترجمة للعلماء الذين صنفوا أو تناولوا أخبار أهل البيت وسيرهم ولم يكن مختصراً على أثمة وعلماء الإمامية كما اعتقد البعض بل هو كتاب شامل لمعظم عؤلاء الأعلام.

بلغ عدد التراجم في هذا الكتاب «١١٥٠» من أصحاب الأثمة وعلماء الإسلام ومن الشعراء وكانت هذه التراجم متباينة من حيث الطول فتارة نراه وقد أفاض في ترجمة لعالم أو مصنف كما هو الحال بالنسبة للشيخ المفيد(^)

<sup>(</sup>١) معالم العلماء، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) م.ن، ص ١٦١.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ص ۵۸.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص (۱۰۷، ۱۱۲، ۱۱۱، ۱۵۳، ۱۵۳، ۱۷۵).

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص (١٠٦، ١٢٠، ١٧٢، ١٧٥).

<sup>(</sup>٦) أبن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٧) م.ن، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٨) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص (١٤٦، ١٤٨، ١٤٩).

أو للشريف الرضي<sup>(۱)</sup> أو للشيخ الطوسي<sup>(۲)</sup> أو خلال ترجمته لهشام بن الحكم<sup>(۳)</sup> وهو من أصحاب الإمام الكاظم عَلِيَّة ، وربما يختصر إلى حد الاكتفاء بذكر الاسم مثل أحمد بن عبد العزيز الجواهري<sup>(٤)</sup> أو عبد الله بن بكير<sup>(٥)</sup>. والحقيقة فإن سمة الاختصار هي التي ميزت ابن شهرآشوب في هذا الكتاب.

ومن الملاحظ أن ابن شهرآشوب ينهي الفصل الأول بترجمته لنفسه حيث بلغ مجموع من ترجم إليهم خلال هذا الفصل (٧٩١)<sup>(٦)</sup> ثم يبدأ الفصل الآخر والذي سماه «أسماء شتى»<sup>(٧)</sup> بحرف الميم بعد أن انتهى بالحرف نفسه حيث انتهى بمحمد بن شهرآشوب مصنف هذا الكتاب<sup>(٨)</sup>. وبدأ الفصل الآخر باسم موسى بن سعدان<sup>(٩)</sup> وكلهما يبدآن بحرف الميم، وربما قصد من ذلك أن يكون اسمه نهاية للفصل على أن الفصل الآخر ضم أسماء علماء كبار مثل هشام بن الحكم (١٠٠) وأبا علي الطبرسي صاحب التفسير (١١) وأبا الفتح الرازي (١٢).

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ص ۱۰۶ – ۱۰۵.

<sup>(</sup>٢) م.ن، ص ص ١٤٩ – ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) م. ٺ، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٧) معالم العلماء، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٨) م.ن، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٩) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>۱۰) م.ن، ص ۱۶۳.

<sup>(</sup>١١) م.ن، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>۱۲) م.ن، ص ۱۷۵.

ثم يخصص ابن شهرآشوب باباً لشعراء أهل البيت عليه حيث قسمهم إلى أربعة طبقات المجاهدون<sup>(۱)</sup>، والمقصرون<sup>(۲)</sup>، والمتقون<sup>(۳)</sup>، والمتكفلون<sup>(3)</sup> وحديثه عن الشعراء لا يتعدى اسمه ولا يمكن أن نسميه ترجمة أو أن ينظر إليه من هذا الباب فهو لا يعدو إشارة لأسمائهم فقط.

## ٥ - الاختصار:

أشار ابن شهرآشوب إلى كتابه معالم العلماء بأنه مختصر لتراجم العلماء حيث يقول في ذلك: "إن هذا المختصر فيه زوائد وفوائد" (ه). فسمة الاختصار واضحة في هذا الكتاب، حيث ترد بعض التراجم مختصرة إلى الدرجة التي يكتفي فيها ابن شهرآشوب بذكره لقب أو كنية من يترجم لهم مع ذكره درجة الاعتماد على رواتبه كونه ثقة أو له أصل وغير ذلك من المصلطحات الرجالية (ه) فيقول: "(آدم) بياع اللؤلؤ، له كتاب (الله عن أن يشير إلى من هو آدم أو يقول: "عتبة بياع القصب له كتاب (الله عن يترجم ترجمة وافية لأخرين وهذا التباين في طبيعة الترجمة وحجمها ربما يعود لمكانة من يترجم له وقد نرى ذلك بوضوح خلال ترجمته للمفيد (۱) أو الشيخ الطوسي (۱).

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ص ص ۱۸۰ – ۱۸۳.

<sup>(</sup>٢) م.ن، ص ص ١٨٤ - ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص ٣٨.

<sup>(\*)</sup> يتطرق الباحث لهذه المصطلحات لاحقاً ضمن ملحق خاص لهذا الغرض.

<sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٧) م.ن، ص ١٤.

<sup>(</sup>۸) م.ن، ص ص ۱٤٦ – ۱٤۸.

<sup>(</sup>٩) م. ن، ص ص ص ١٤٩ – ١٥٠.

#### ٦ - عناصر الترجمة:

معالم العلماء كتاب ضم تراجم لعلماء ورجال فكر وصحابة وتابعين وشعراء قال عنهم ابن شهرآشوب أنهم من مصنفي وعلماء الشيعة. فمعالم العلماء ما هو إلا فهرست لعلماء الشيعة ومصنفيهم (١) كما ادعى ابن شهرآشوب غير أنه ذكر عدداً من العلماء والمفكرين والشعراء من غير الشيعة منهم الطبري أو الجاحظ وأشار إلى عقائدهم بوضوح نحو قوله عن الطبري: «أبو جعفر محمد بن جرير الطبري صاحب التاريخ عامى، له كتاب، غدير خم، (٢) فينسب الطبري لأهل السُّنة، وأشار إلى تاريخ الطبري على أنه لم يتناول مؤلفات ومصنفات هذا العالم مكتفياً بكتاب (غدير خم)، وفعل الشيء نفسه في ترجمته للجاحظ فيشير إلى مذهبه بقوله: «عمرو بن بحر الجاحظ عثماني»(٣) غير أنه يورد كتب الجاحظ الخاصة؛ بسيرة أهل البيت رغم اعترافه أنه عثماني الميول، فيقول له: كتاب الإمامة ووجوبها وكتاب فضل بني هاشم على بني أمية. . . ، (٤) وعليه يمكن معرفة حانب مهم من دوافع ابن شهرآشوب في وضع المصنف، فعلى الرغم من أن معالم العلماء هو فهرست ضم عدداً كبيراً من علماء الشيعة ومصنفيهم إلا أنه في ذات الوقت يمكن اعتباره فهرست للمصنفات والكتب التي تناولت فكر أهل البيت وسيرهم وعقائدهم. فهو إذاً فهرست للمصنفين والمصنفات.

وعلى ما يبدو فإن تراجم ابن شهرآشوب للمصنفين اتسمت بالاختصار

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۳۸.

<sup>(</sup>٢) م.ن، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١١٩.

والإيجاز ولعله قصد من ذلك بيان مدى توثيق من ترجم لهم من غير تفصيل كبير.

# أ - الاسم، الكنية، النسب، النسبة للمترجم لهم:

اهتم ابن شهرآشوب بذكر اسم المترجم له واسم والده وكنيته نحو قوله: «إبراهيم بن عثمان أبو أيوب الخزاز الكوفي» (۱) أو «أحمد بن صبيح أبو عبد الله الأسدي، الكوفي» (۲) أو «أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن» (۱) ، أو يذكر اسم المترجم له واسم والده واسم جده وكنيته نحو قوله: «أحمد بن محمد بن جعفر أبو علي الصولي» (٤) أو «حيدرة بن محمد بن نعيم السمرقندي» (۱) ، أو يذكر اسم المترجم له واسم والده واسم جده وكنيته نحو قوله: «أحمد بن محمد بن جعفر أبو علي الصولي» (۱) أو «أحمد بن محمد بن عبيد الله بن سليمان أبو عبد الله الجواهري» (۱) ، أو «جعفر بن محمد بن قولوي أبو القاسم القمي» (۱) ، وقد يذكر الكنية قبل الاسم نحو قوله: «أبو محمد صالح» (۹) أو «أبو الحسن علي بن محمد» (۱۰) أو «أبو يعلى حمزة» (۱۱) «أبو الحسن علي بن مهدي» (۱۲) و «كثيرة كنية المترجم مع نسبة نحو قوله: «أبو محمد الواسطي» (۱۲) أو «أبو يحيى الواسطي» (۱۲) أو «أبو يحيى الواسطي» (۱۲) أو «أبو يحيى يذكر اسم الواسطي» (۱۲) أو «أبو الطيب الرازي» (۱۵)

| (۹) م.ن، ص ۹۵      | (۱) م.ن، ص ٤٢. |
|--------------------|----------------|
| را ) م ، ب ، حص ۱۰ | (۱)            |

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۶۹.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ٥٨. (١١) م.ن، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ٥٥. (١٢)

<sup>(</sup>۵) م.ن، ص ۸۱. (۱۳) م.ن، ص ۱٦٩.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۵۵. (۱٤) م.ن، ص ۱۷۱.

<sup>(</sup>٧) م.ن، ص ٥٦. (١٥)

<sup>(</sup>٨) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٦٦.

المترجم له مقرون بلقبه وربما لأنهم اشتهروا بذلك وعرفوا به نحو قوله: «داود الصيرفي»(۱)، «أيسر الخادم»(۳) وهو في أحيان قليلة يذكر المترجم له بكنية أبيه نحو قوله: «ابن أبي أويس»(۳)، ولم يهتم ابن شهرآشوب كثيراً بذكر انتماء المترجم لهم إلى قبائلهم وعشائرهم، وإذا ما تطلب منه الأمر ذلك فإنه يشير إلى القبيلة بعد أن يذكر الاسم بصورة كاملة نحو قوله: «محمد بن أحمد بن يحيى بن عمران الأشعري القمي»(٤)، وربما يكتفي بذكر الكنية مع اسم القبيلة (النسب) نحو قوله: «أبو سليمان البجلي»(٥)، «أبو الصباح الكناني»(٦).

#### ب - عمل المترجم له ومهنته:

ذكر ابن شهرآشوب بعض المهن التي كان يمتهنها من ترجم له، وعلى ما يبدو فإن شهرة الرجل بمجال معين هي التي تمنحه الانضمام إلى طائفة أو صنف فهو في أحيان كثيرة يذكر الصنف الذي يعمل فيه المترجم له بعد ذكره لاسمه نحو قوله: "الفضل بن يونس الكاتب" ( $^{(V)}$ ) أو يذكر كنية الشخص ثم اسمه ثم الصنف الذي يعمل فيه نحو قوله: "أبو الحسن محمد بن إبراهيم بن يوسف الكاتب" ( $^{(A)}$ )، أو يذكر اسمه كاملاً مع نسبه وكنيته ثم الصنف الذي يعمل فيه نحو قوله: "أحمد بن عبد الله بن أحمد بن جلين الصنف الذي يعمل فيه نحو قوله: "أحمد بن عبد الله بن أحمد بن جلين الصنف الذي يعمل فيه نحو قوله: "أحمد بن عبد الله بن أحمد بن جلين

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۸٤.

<sup>(</sup>٢) م.ن، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٧) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>۸) م.ن، ص ۱۳۲.

الدوري، أبو بكر الوراق»(۱) وربما يقدم اللقب قبل النسب نحو قوله: «القاسم بن محمد الجواهري الكوفي»(۲): وربما يعرف المترجم له بما قام به في مجال عمله أو الصنف الذي يعمل به كما فعل عند ترجمته لأحمد بن محمد بن عبد الله الجوهري والذي قال عنه: «عمل كتاب في اللؤلؤ وصنعته وأنواعه»(۳). وربما يذكر المترجم له بالمهنة التي يمارسها وليس باللقب الذي عرف به أو الصنف الذي عمل به نحو قوله: «عتبة بياع القصب»(٤). وقد ترد في الكتاب ألقاب أخرى نحو النحوي(٥) أو المفسر(٦) أو النديم(١) أو السيرافي(٨) أو الفكلي(٩)، وكلها ألقاب ذكرها ابن شهرآشوب في كتابه معالم العلماء خلال ترجمته لهؤلاء العلماء.

# ج - علاقة المترجم لهم مع الأئمة ومكانتهم عند الشيعة:

ذكر ابن شهرآشوب علاقة من ترجم لهم مع الأنمة (\*\*) وأشار إلى أنماط من هذه العلاقة حيث ميّز بين من التقى الإمام وبين من صحبه بل إنه قسم الصحبة إلى «خصيصاً» للإمام أو من أصحابه. فخلال ذكره لأبي علي البزنطي يقول: «أبو على البزنطي الكوفي التقى الرضا عَلَيْتَا (١٠)» كما أنه

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۵۲.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۹۸.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ص ۵٦.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ص ٧١.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٧) م.ن، ص ٥٩.

<sup>(</sup>A) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٩) م.ن، ص ٥٩.

<sup>(\*)</sup> المقصود هنا بالأئمة هم أئمة الفقه الإمامي الاثني عشر.

<sup>(</sup>١٠) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٤٧.

يذكر أصحاب الإمام الكاظم، يقول في ذلك: "سيف بن عميرة، ثقة من أصحاب الإمام الكاظم علي (1) أصحاب الإمام الكاظم علي (1) (في أكثر من موضع وذكر أصحاب الإمام الصادق ومنهم إسماعيل بن عمار، والذي يقول عنه: "إسماعيل بن عمار من أصحاب الصادق علي (1) أو قوله: "إسحاق بن عمار، ثقة من أصحاب الصادق علي (1).

وقد ترد عن ابن شهرآشوب عبارة خصيصاً ولعله استخدم هذه الكلمة دلالة على قوة الصحبة فخلال ترجمته إلى أبو عبد الله أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الكاتب يقول عنه: «كان خصيصاً بالحسن بن علي الأخير عليه وأبي الحسن علي فضال التيمي: وأبي الحسن علي فضال التيمي: «كان خصيصاً بالرضا» (٢).

كما أنه يميز بين من صحب الإمام وبين من روى عنه فيقول عن أحمد ابن الحسن بن إسماعيل بن شعيب بن ميثم بن عبد الله التمار أبو عبد الله الكوفي: «روى عن الإمام الرضا» $^{(v)}$ . ويقول روى عن الكاظم $^{(h)}$  كما يشير إلى من روى عن الإمام محمد التقي $^{(h)}$ .

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۹۱.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ص ص ۱۹۷، ۱۲۳، ۱۲۰، ۱۹۴.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٥١.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٧) م.ن، ص ٤٨.

<sup>(</sup>۸) م.ن، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٩) م، ن، ص ١٢٦.

#### د - استخدام الألفاظ الرجالية:

استخدم ابن شهرآشوب الألفاظ الرجالية نفسها التي استخدمها أصحاب الأصول الرجالية الذين سبقوه وقد عبر عن ذلك بصورة واضحة عندما قال: إن كتابه تتمه لفهرست الشيخ الطوسي، كما أن الحر العاملي أكد هذا الرأي لاعتقاده أن ابن شهرآشوب لم يأت بجديد (۱)، وهو رأي المماقاني أيضاً (۲)، فقد استخدم مصطلحات التعديل نفسها التي استخدمها الطوسي فإذا أراد توثيق أحد الأشخاص أطلق عليه لفظ (ثقة) (۳) وفي حالة التأكيد على وثاقته قال عنه: «ثقة له أصل» (٤).

أما ألفاظ التضعيف فقد استخدم المصطلحات الآتية (ضعيف له  $^{(0)}$ )، (مجفوا الرواية) $^{(1)}$ ، (ضعيف) $^{(2)}$  وهناك بعض الألفاظ التي لها دلالات التضعيف نحو (متهم) $^{(1)}$ . (مطعون به جداً) $^{(0)}$ ، (مختلط الأمر) $^{(1)}$ ، أو (مجفوا الرواية) $^{(11)}$  كذلك استخدم المصطلحات الإمامية التي استخدمها الطوسى نحو:

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، محمد بن الحسن، أمل الأمل، القسم الثاني، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المماقاني، عبد الله، تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء، طبعة حجرية، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) معالم العلماء، ص (٤١، ٤٥، ٤٩، ٥١، ٥١، ٥٨، ٢٦، ٢٩، ٨٠، ٩١).

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ٢٦، ٧٨، ٧٩، ٥٨.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٩٢، ١٣٦.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ص ٤٩.

<sup>(</sup>۷) م.ن، ص ۱۱۱، ۱۳۲، ۱۷۵.

<sup>(</sup>٨) م.ن، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٩) م.ن، ص ۱۷۸.

<sup>(</sup>۱۰) م.ن، ص ٤٥.

<sup>(</sup>١١) م.ن، ص ٤٩.

«مصنف لأصحابنا» (أو قوله: (روى عن الأئمة) $(\Upsilon)$ .

ومما يؤخذ على ابن شهرآشوب أنه لم يترجم لجميع شيوخه، فقد ترجم لقسم (٢) منهم وذكرهم بصورة واضحة نحو قوله: «شيخي أحمد بن أبي طالب الطبرسي» (٤) أو قوله: «شيخي أبو الحسين سعيد بن هبة الله الراوندي» (٩). وعلى ما يبدو فإنه يستخدم كلمة شيخي لمن تتلمذ على أيديهم وذكرهم في معالم العلماء. غير أنه لم يترجم لجميع شيوخه الذين تجاوزوا الأربعين شيخ وذكرهم في كتاب مناقب آل أبي طالب (٣). كما أنه ترجم لقسم من شيوخه دون الإشارة إلى تتلمذه على أيديهم (٢). والظاهر أن ابن شهرآشوب قد سلك منهج الطوسي في (الفهرست) في ترتيب وتبويب معالم العلماء مع استخدامه لنفس المصطلحات الرجالية التي استخدمها الشيخ الطوسي.

#### ه - العلماء الذين ترجم لهم من غير الشيعة:

ميّز ابن شهرآشوب بين علماء الإمامية وغيرهم بأن سمى أهل السّنة بعامي المذهب نحو قوله: «عبدالواحد بن عمر أبو طاهر المقري، عامي...»(٧) وقد أشار إلى ذلك في أكثر من موضع(٨) كما أنه ذكر الزيدية

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۵۲، ۵۳.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۱۲۲.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ص ۱۱، ۱۲۹، ۱۷۵، ۱۷۹.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ص ٦١.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٩٠.

 <sup>(\*)</sup> أشار ابن شهرآشوب في المناقب إلى شيوخه ممن أخذ عنهم أو تتلمذ على أيديهم في مقدمته
 لكتاب مناقب آل أبي طالب. ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج١، ص ص ٨ - ١٤.

<sup>(</sup>٦) معالم العلماء، ص ص (٨٦، ٨٧، ١٥١).

<sup>(</sup>۷) م.ن، ص ۱۱٦.

<sup>(</sup>۸) م.ن، ص (۸۵، ۱۰۷، ۱٤۱، ۱۵۳، ۱۵۶، ۱۷۰، ۱۷۰).

من الشيعة نحو قوله: "عمر بن موسى الوجيهي الزيدي" أو قوله: "أبو القاسم محفوظ البستي زيدي..." ويرد ذلك في أكثر من موضع (٣) وقد أشار إلى بعض الفرق نحو الواقفي (٤) أو الفطحي (٥) ولعله يستخدم هذه الألفاظ لبيان مدى الثقة بروايته أو تضعيفها فهو يقول: "ثقة إلا أنه فطحي" (٦) في إشارته إلى توثيقه أو يقول: "واقفي من أصحاب الإمام الكاظم" (٧) أو ذكره لعلي بن محمد المدائني حيث يقول: "عامي المذهب كتبه حسنة (٨) وفي أحيان يذكر طبيعة المؤلف وميوله نحو قوله: "عمر بن الجاحظ عثماني (٩).

### موارد ابن شهرآشوب:

لم يشر ابن شهرآشوب إلى موارده في علم الرجال غير أنه ذكر أن

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۱۲۰.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ص ۱۰٦، ۱۷۵.

<sup>(</sup>٤) معالم العلماء، ص ص ص (٤٣، ٧٤، ٨٨، ١٢٣، ١٥٥)؛ والواقفية : هم الذين اعتقدوا أن الإمام موسى الكاظم علي الله للم يمت وأنه الإمام القائم، ووقفوا عنده، ولم يأتموا بعده بإمام ولم يتجاوزوا إلى غيره. ينظر: النوبختي، محمد بن الحسن بن موسى، فرق الشيعة. تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، ط٤، (النجف، المطبعة الحيدرية، ١٣٨٨هـ – ١٩٦٩م)، ص ٨٥٠.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص (٤٦، ٢٢، ١٠٠، ١١٢). والفطحية: نسبة إلى عبد الله بن جعفر بن محمد فهم يرون الإمامة للابن الأكبر وإنما سموا بذلك لأن عبد الله كان أقطع الرأس، أو أفطح الرجلين، وربما نسبوا إلى رئيس لهم من أهل الكوفة يقال له عبد الله ابن فطيح، ينظر: النوبختي، فرق الشيعة، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٦) معالم العلماء، ص (٤٦، ٦٢، ١٠٠، ١١٢، ١١٣).

<sup>(</sup>۷) م.ن، ص ۱۱۳.

<sup>(</sup>۸) م.ن، ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>٩) م.ن، ص ١١٩.

معالم العلماء هو تتمة لكتاب الفهرست للشيخ الطوسي(١) فيكون كتاب الفهرست إذاً المورد الرئيس لابن شهرآشوب بيد أنه ذكر عدداً من معاصريه ومن شيوخه أو ممن لم يدرك الشيخ الطوسي ولم يدركه ابن شهرآشوب ومن علماء القرن السادس الهجري؛ وعلى ما يبدو فإن لرحلاته التي شملت أجزاءً واسعة من المشرق الإسلامي والعراق وبلاد الشام (\*) مكنته من معرفة العديد من الرجال فترجم لمن عاصره من شيوخه وبعض الأعلام الذين سمع عنهم أو ممن عاش بعد وفاة الشيخ الطوسي ولم يدركه ابن شهرآشوب غير أنه سمع بفضله (\*\*\*) إلا أنه لم يشر إلى الموارد التي اعتمدها في ترجمته لهؤلاء الأعلام. كذلك لم يشر إلى سند الفهرست للشيخ الطوسي إلا أنه أشار إلى سند كتب الشيخ الطوسي بكتاب مناقب آل أبي طالب فكانت عن طريق اثني عشر شيخ وهم: «أبو الفضل الداعي ابن علي الحسيني السروي، أبو الرضا فضل الله بن علي الحسيني القاشاني، عبد الجليل بن عيسى بن عبد الوهاب الرازي محمد أبو على أبناء عبد الصمد النيسابوري، محمد بن الحسن الشوهاني، أبو على الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسن الحلبي، مسعود بن على الصوابي، الحسين بن أحمد بن طحال المقدادي، على بن شهرآشوب السروي". ثم يقول: "وحدثني أيضاً المنتهي ابن أبي زيد بن كبابكي الحسيني

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۱۲۸.

<sup>(\*)</sup> زار ابن شهرآشوب العديد من الحواضر الإسلامية والتقى بعدد كبير من العلماء وقد ذكر الباحث رحلاته في الفصل الثاني، ينظر: ص ص ٨٠ – ٨٣.

<sup>(\*\*)</sup> ترجم ابن شهرآشوب لشيوخه أو لبعض العلماء من أهل السُّنة مع إشارته إلى أنه تتلمذ على يد هذا الشيخ بيد أنه لم يذكر ذلك لآخرين ممن أخذ عنهم. ينظر: معالم العلماء، ص ص:(٨٥، ٦٦، ٨٧، ٩٠، ١٦١، ١١٦، ١٥١، ١٥٣، ١٥٣، ١٦٩، ١٧٥، ١٧٩).

الجرجاني ومحمد بن الحسن الفتال النيسابوري وجدي شهرآشوب عنه أيضاً سماعاً، وقراءة ومناولة وإجازة بأكثر كتبه ورواياته (١).

# منهج ابن شهرآشوب في كتاب معالم العلماء:

كتاب معالم العلماء من الموارد المهمة عند الشيعة الإمامية، حيث يكتسب أهميته لأنه يتعرض لتوثيقات العلماء والرواة بعد عصر الشيخ الطوسي (٢). بيد أن الحر العاملي يرى عكس ذلك فهو يرى أن معالم العلماء ما هو إلا جمع لمؤلفات المتقدمين حيث يقول<sup>(٣)</sup>: «وقد ذكر مؤلفاته في معالم العلماء، وقد نقلنا منه هنا ما فيه زيادة على فهرست الشيخ والنجاشي ولا قليل، وذكر أنه زاد في المؤلفات على ما جمعه الشيخ ستمائة كتاب والظاهر أن أكثرها من مؤلفات المتقدمين» كما أن الشيخ (عبد الله المماقاني) يؤكد ما قاله الحر العاملي بالقول(٤): «ولم يزد عليه إلا قليلاً وزادني آخره بعض الشعر» وبذلك يكون ابن شهرآشوب قد اعتمد منهج الشيخ الطوسي في فهرست الرجال ولم يأت بجديد وفق رأي الحر العاملي، والمماقاني فكل ما جاء به لم يزد على جمع مصنفات المتقدمين رغم أن السيد الخوئي في تقييمه لابن شهرآشوب يذهب إلى اعتباره والاعتماد عليه لمعاصرته للرواة والعلماء الذين ترجم إليهم أو لقرب عصره من عصورهم (٥). بل يعد كتابه مع كتاب منتجب الدين (من أعلام القرن السادس الهجري) من الكتب الموثقة المهمة. يقول في ذلك:

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص١٣٠.

<sup>(</sup>۲) مرعى، منتهى المقال، ص ۱۸۱.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) المماقاني، تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء، طبعة حجرية، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٥) الخوئي، معجم رجال الحديث، ج١، ص ٤٣.

«ومما تثبت به الوثاقة أو الحسن أن ينص على ذلك أحد الأعلام المتأخرين، بشرط أن يكون من أخبر عن وثاقته معاصراً للمخبر، أو قريب العصر منه، كما يتفق ذلك في توثيقات الشيخ منتجب الدين أو ابن شهرآشوب»(۱).

وعلى الرغم من أن ابن شهرآشوب<sup>(۲)</sup> قد ذكر إنه أضاف ستمائة اسم على فهرست الشيخ الطوسي حيث يقول: «وقد زدت فيه نحو من ستمائة مصنف»، إلا أن الشيخ الطهراني<sup>(۳)</sup> يرى أن مجموع ما أضافه ابن شهرآشوب من مصنفين في كتابه معالم العلماء على فهرست الشيخ الطوسي لا يتعدى ثلاثمائة مصنف حيث يقول في ذلك: «وذكر فيه إن زاد عليه نحو من ثلاثمائة مصنف».

ويوافق بحر العلوم<sup>(٤)</sup> ما قاله ابن شهرآشوب بيد أن مجموع ما ذكرهم ابن شهرآشوب في مصنفه لا يتعدى (١٢١٧) اسم بما في ذلك الشعراء أما مجموع ما ترجم لهم الشيخ الطوسي في الفهرست فيبلغ (٩٠٩) وهو ما يعني أن ابن شهرآشوب لم يزد على الاسماء التي ترجم لها الشيخ الطوسي غير (٢٨٥) مصنف<sup>(\*)</sup>. وهو ما يتناقض مع ما نقله الشيخ الطهراني وبحر العلوم وقد أشار إلى ذلك بحر العلوم<sup>(٥)</sup> من خلال تأكيد أن بعض النسخ قد

<sup>(</sup>١) م.ن، ج١، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) آغا بزرك الطهراني، مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، ص ص ٤١٤ – ٤١٥.

<sup>(</sup>٤) ابن شهرآشوب، المقدمة، المحقق، ص ٢٨.

<sup>(\*)</sup> يمكن مراجعة اعداد من صنف لهم الشيخ الطوسي، أو ابن شهرآشوب من خلال الرجوع إلى كتاب الفهرست أو معالم العلماء لبيان الفرق في الأعداد بين الكتابين.

<sup>(</sup>٥) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص٣٠.

وما يؤكد الاختلاف الكبير بين النسخ بالنسبة لأعداد المصنفين فيها، ما نقله الطهراني عن النسخة التي اعتمد عليها في كتاب (مصفى المقال في مصنفي علم الرجال) حيث ذكر فيها=

سقطت منها قسم من التراجم، كما هو الحال بالنسبة للنسخة المخطوطة التي حققها عباس اقبال.

وما تميز به ابن شهرآشوب في علم الرجال أنه لم يهتم بمولد ووفاة من ترجم لهم على أن هذا الأسلوب في الترجمة قد اعتمد من قبل أصحاب الأصول الرجالية من قبل.

وكما هو الحال في مناقب آل أبي طالب لم يشر ابن شهرآشوب بعد ترجمته لشعراء أهل البيت في كتاب معالم العلماء<sup>(۱)</sup> إلى موارده التي أخذ منها بل اكتفى بحصرهم مع الاختصار الشديد خلال ترجمته لهم حيث بلغ عددهم واحد وتسعون شاعراً غير أنه لم يذكر أشعارهم ومأثرهم بل اكتفى بذكر اسم الشاعر وربما أشار إلى كنيته دون اسمه (\*).

معتمداً على ماقاله ابن شهرآشوب أنه زاد بثلاثمائة اسم، غير أن بحر العلوم وثق ما قاله ابن شهرآشوب دون أن يستوقفه ذلك الخطأ الواضح رغم أن النسخة التي حققها ضمت (١٢١٧) ممن ترجم له ابن شهرآشوب وهو ما يعني أن ما أضافه ابن شهرآشوب لا يتعدى (٢٥٨) مصنف. ينظر، ابن شهرآشوب، معالم العلماء، المقدمة، المحقق، ص ٣٠٠ آغا بزرك، مصفى المقال، ص ٤١٤.

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ص ١٧٩ - ١٨٧.

<sup>(\*)</sup> قسم ابن شهرآشوب في ترجمته لشعراء أهل البيت الشعراء إلى مهتدون وقد عدهم بأربعة وثلاثين شاعراً وسبعة وثلاثين شاعراً عدهم من المقصدين أما المتقين فعدهم بثلاثة عشر شاعراً والباقون فسماهم بالمتكلفين وعددهم سبعة. ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ص ص ١٨٧ – ١٨٧.

# ٢ - فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم

#### التعريف بالكتاب:

نبه منتجب الدين بن بابويه القمي في نصوصه على أهمية كتابه (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم) فهو يغطي الفترة الممتدة بين وفاة الشيخ الطوسي إلى سنة تأليف هذا الكتاب، يقول صاحب كتاب (أمل الأمل) في ذلك أن منتجب الدين «ذكر المشايخ المعاصرين للشيخ الطوسي والمتأخرين إلى زمانه»(۱) من مصنفي الشيعة وعلمائهم وهو بذلك يختلف عن كتاب ابن شهرآشوب والذي هو بمثابة فهرست للمصنفين الذين تناولوا مناقب آل بيت النبي بغض النظر عن مذاهبهم(۲) ويبدو أن الدكتور شاكر مصطفى كان مصيب عندما وصف فهرست علماء الشيعة بأنه: «يتحدث عن مؤلفي الشيعة مكملاً به فهرست الطوسي قبله»(۳).

#### اسم الكتاب:

عنوان الكتاب (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم) وهو الاسم الذي ظهر على طبعات الكتاب؛ وانتساب الكتاب للشيخ منتجب الدين قد ثبت تحت عنوان الكتاب «للشيخ الأقدم منتجب الدين أبي الحسن علي بن

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) جواد البيضاني، ابن شهرآشوب ومكانته العلمية، ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) شاكر مصطفى، التاريخ العربي والمؤرخون، ج٢، ص١٣٠.

عبيد الله بن بابويه الرازي»<sup>(۱)</sup>.

وعلى الرغم من أن معظم من ترجم لمنتجب الدين أكد انتساب الكتاب له (۲). غير أن صاحب كتاب التدوين لم يذكر هذا الكتاب خلال ترجمته لشيخه رغم إشارته إلى كتاب (تاريخ الري) (۲). وكتاب (حديث الأربعين) (٤)، ولعل الشيخ لم يطلع تلميذه الرافعي على هذا الكتاب لأسباب نجهلها.

# تاريخ تأليفه:

لا يمكن تحديد تاريخ تأليف هذا الكتاب بصورة دقيقة رغم ورود بعض الإشارات التي توحي بأن منتجب الدين صنف (فهرست أسماء علماء الشيعة) قبل كتاب الأربعين لقوله (٥): «شرعت في جمع ما عندي من الأسامي أولاً، وجمع الأربعين ثانياً» وحيث إن كتاب الأربعين قد صنف قبل سنة ٨٤هه/ ١٨٨ م لرواية الرافعي التي يقول فيها (٦): «كتاب الأربعين الذي بناه على حديث سلمان الفارسي تطابعه المترجم الأربعين حديثاً وقد قرأته عليه بالري لسنة أربع وثمانين وخمسمائة» وفق ذلك يمكن القول إن منتجب الدين ألف هذا الكتاب قبل هذا التاريخ.

<sup>(</sup>١) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة.

 <sup>(</sup>۲) المجلسي، محمد باقر (ت ۱۱۱۱ه/ ۱۲۹۹م)، (قم، مؤسسة إحياء الكتب الإسلامية،
 ۱۲۷هـ)، ج۱ ؛ عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٣، ص ١٨٢؛ حسين عبد الله سري،
 منتهى المقال، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) الراجلي، التدوين، ج٣، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) م، ن، ج٣، ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين، الفهرست، ص٦.

<sup>(</sup>٦) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٥٧٥.

غير أن منتجب الدين وفي إشارته لتلاميذ أبي جعفر محمد بن المحسن الحلبي يذكر القطب الراوندي بصيغة (كتله) (١) والراوندي توفي عام ٥٧٣هـ/ ١١٧٧ه.

على أننا لا يمكن الجزم وتحديد سنة تصنيف هذا الكتاب قبل عام ٥٧٣ه فربما تكون صيغة الترجم قد وضعت من قبل (النساخ) فلم ترد إلينا نسخة من الكتاب بخط المصنف تحمل سنة التأليف. وفق ذلك. . . يمكن تحديد سنة تأليف هذا الكتاب بين سنتي ٥٧٣هـ/ ١١٧٧م وعام ٥٨٤هـ/ ١١٨٨م.

## الغرض من تأليفه:

أشار منتجب الدين بن بابويه إلى دوافعه لتأليف هذا الكتاب وهي على ما يبدو جاءت بطلب من أبي القاسم يحيى بن أبي الفضل محمد بن علي ابن محمد ابن السيد المرتضى (ذي الفخرين) والذي اطلع على كتاب الفهرست للشيخ الطوسي (ت٤٦٠هم/ ١٠١م)، وأثار سؤال عن أسباب تأخر العلماء في وضع فهرست لعلماء الشيعة ومصنفيهم بعد الشيخ أبي جعفر الطوسي.

يقول في ذلك (٢): «أن شيخنا الموفق السعيد أبا جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي رفع الله منزلته قد صنف كتاباً في أسامي مشايخ

<sup>(</sup>۱) منتجب الدين، الفهرست، ص١٥٥، القطب الراوندي: هو سعيد بن عبد الله بن الحسين بن هبة الله يكنى أبو الحسين ويلقب بالقطب الراوندي، وهو من علماء الشيعة الكبار صنف في التفسير والفقه واللغة، توفي سنة ٣٧٣ه، ينظر: ابن شهرآشوب، معالم العلماء، منتجب الدين، الفهرس، ص٨٧، أفندي، عبد الله، رياض العلماء، ج٢، ص١٩٨. أبو جعفر الطوسي علمه، الحلبي، ترجم له منتجب الدين قال عنه: «فقيه صالح، أدرك الشيخ أبا جعفر الطوسي علمه، ينظر: منتجب الدين، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٢) منتجب الدين، الفهرست، ص ٥ – ٦.

الشيعة ومصنفيهم ولم يصنف بعده شيء من ذلك». وهو ما دفع منتجب الدين للقول<sup>(۱)</sup>: «لو أخر الله أجلي وحقق أملي أضفت ما عندي من أسماء مشايخ الشيعة ومصنفيهم الذين تأخر زمانهم عن زمان الشيخ أبي جعفر كالله وعاصروه».

وعلى ما يبدو فأن لمنتجب الدين رغبة في وضع الفهرست حفزه إليها الشريف يحيى بن محمد بن علي بن محمد ابن السيد المرتضى فكانت سبب في تأليف هذا الكتاب.

#### مخطوطاته:

لكتاب (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم) العديد من النسخ فالسيد عبد العزيز الطباطبائي الذي حقق هذا الكتاب ذكر في مقدمة الكتاب سبع نسخ اطلع عليها خلال تحقيقه وهي:

- ١ نسخة في مكتبة المجلس النيابي في طهران برقم (١٢٨٢)<sup>(٢)</sup>.
- ٢ نسخة في مدينة يزد الإيرانية بمكتبة الوزير، وقد بين الطباطبائي
   تفاصيل هذه المخطوطة خلال تحقيقه للكتاب<sup>(٣)</sup>.
  - ٣ نسخة في دمشق الشام بدار الكتب الظاهرية برقم (٧٧٤٩).
    - ٤ نسخة في دار الكتب الوطنية (كتابخانة ملي) في طهران.
- وهناك نسخة مدرجة بكتاب بحار الأنوار ضمن مجلد الإجازات
   العلامة محمد باقر المجلسي الأصفهاني.

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص٥ - ٦.

<sup>(</sup>٢) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، المحقق، م. ن، ص٥٠.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ص٥٠ – ٥١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص٥٦.

٦ - نسخة بخط العلامة المحدث محمد بن الحسن الحر العاملي
 المتوفى سنة ١٠٤ه/مؤلف موسوعة (وسائل الشيعة).

٧ - نسخة في مكتبة مجلس سنا برقم (٢١٥)، وعنها مصورة في المكتبة المركزية بجامعة طهران رقم ٤٨٦٤.

والظاهر أن معظم النسخ اعتمدت على النسخة التي بخط الشيخ برهان الدين محمد بن محمد بن علي الحمداني القزويني وهو من تلاميذ المؤلف حيث كتبها بخطه سنة ٦١٣ه/١٢١٦م.

# التنظيم والحجم:

كتاب فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم من المؤلفات المهمة لأنه يوثق لمرحلة تجاوزت القرن فلولا الجهد الذي قام به منتجب الدين وابن شهرآشوب لكان الكثير من أسماء علماء الإمامية قد اختفت.

وانتساب هذا الكتاب لمنتجب الدين ظهر على الكتاب والتي جاء فيها: «فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم للشيخ الأقدم منتجب الدين أبي الحسن علي بن عبيد الله بن بابويه الرازي»، كذلك أجمعت المصادر الإمامية على انتساب هذا الكتاب لمنتجب الدين (١).

استهل المصنف كتابه بالبسملة ثم حمد الله وأثنى عليه (٢) بعد ذلك يذكر دوافعه وراء تأليف هذا الكتاب، والتي عدها تتمة لجهد الشيخ الطوسي (٣) إضافة إلى جهد الأمير عز الدين أبو القاسم يحيى الحسيني

<sup>(</sup>۱) الحر العاملي، أمل الأمل، ج٢، المجلسي، بحار الأنوار، ج١، ص١٤؛ أفندي عبدالله، رياض العلماء، عباس القمي، الكنى والألقاب، ج٢، ص١٨٢؛ حسين عبد الله مرعي، منتهى المقال، ص١٨٠.

<sup>(</sup>۲) منتجب الدين، الفهرست، ص٣.

<sup>(</sup>۳) م. ن، ص٥ – ٦.

العلوي والذي حدث الشيخ على تأليف هذا المصنف وسد الفراغ الذي حصل بعد وفاة الشيخ الطوسي<sup>(۱)</sup>، ثم يحدث عن نسب هذا الأمير العلوي<sup>(۲)</sup>، وينهي المقدمة هذه بالطلب من الله عَنَى أن يوفقه لإتمام جهده<sup>(۳)</sup>.

سلك منتجب الدين في تبويب مصنفه (فهرست أسماء علماء الشيعة) منهج الشيخ الطوسي وقبله النجاشي، ويعرف هذا النوع من التبويب (بالتبويب المعجمي) وهو تبويب أسماء الرجال حسب حروف المعجم "أ، ب، ت، ث، ....» حيث يقول في ذلك: "وبنيته على حروف المعجم اقتداء بالشيخ أبي جعفر كالله وليكون أسهل مأخذاً "().

بلغ عدد من ترجم لهم (٥٤٤) عالم ومصنف، كما أضاف إليهم المحقق (٩) أسماء اعتماداً على رواية ابن حجر في كتاب الميزان (٥) ليبلغ عدد الذين صنف إليهم (٥٥٣) عالم وفقيه.



<sup>(</sup>۱) م. ن، ص٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص٣ - ٤.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص٦.

<sup>(</sup>٤) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص٦.

<sup>(</sup>٥) م. ن، المحقق، عبد العزيز الطباطبائي، ص٢٠٣ - ٢٠٦.

## عناصر الترجمة

# ١ - الاسم:

كثيراً ما يذكر منتجب الدين اسم العالم مع اسم أبيه وربما يذكر انتسابه أو مهنته نحو قوله أحمد بن علي المهابادي (۱) أو قوله محمد بن الحسين المحتسب (۲) وكثيراً ما يذكر اسم الجد أيضاً نحو قوله إسماعيل بن حيدر ابن حمزة العلوي ( $^{(3)}$ ) أو علي بن أبي المعالي بن حمزة العلوي ( $^{(3)}$ ) وربما يثني على المترجم له قبل الشروع بالترجمة في قوله السيد عين السادة أبي الحسن علي بن محمد بن علي القاسم العلوي ( $^{(6)}$ ) أو السيد الأجل المرتضى ذو الفخرين بن أبو الحسن المطهر ( $^{(7)}$ ) وربما هذه الصفة ميّزت منتجب الدين عن أقرانه ممن عمل بهذا الحقل المعرفى.

<sup>(</sup>۱) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص١٤، والمهابادي نسبه إلى قرية كبيرة قرب قاشان أهلها شيعة إمامية ينسب إليها الأستاذ الفاضل البارع الحسن بن أحمد بن علي بن أحمد، الملقب بأفضل المهابادي ينظر: زكريا بن محمد بن محمود القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، (بيروت، دار صادر، بلا. ت)، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، والمحتسب بضم الميم وسكون الحاء وفتح الباء المنقوطة باثنين من فوقها، وفي أخرها الباء المنقوطة بواحدة، هذه النسبة إلى عمل الاحتساب، هو أن يأمر الناس بالمعروف وينهى عن المنكر، والمشهور بهذه النسبة السمعاني، الأنساب، ج٥، ص٩٤.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص١٢.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص١١٢.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص١١٢.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص١٥٣.

<sup>(</sup>۱) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص١٦. وعكبر: بضم العين، وفتح الباء الموحدة، وقيل: بضم الباء أيضاً، والصحيح بفتحها، بلدة على الدجلة فوق بغداد بعشرة فراسخ من الجانب الشرقي، خرج منها جماعة من العلماء والمحدثين، ينظر السمعاني، الأنساب، ج٤، ص١٦٩.

 <sup>(</sup>۲) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة، ص٨٧. وراوند: نسبة إلى قرية من قرى قاشان
 بنواحي أصبهان: ينظر: السمعاني، الأنساب، ج٣، ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين فهرست أسماء علماء الشيعة، ص٩٥، الأفطسي نسبة إلى الحسن الأفطسي من ذرية على الأصغر ابن الإمام زين العابدين بن الحسين: ينظر: ابن عتبة، جمال الدين أحمد بن على الحسيني، عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، (النجف، دار الأندلس للطباعة والنشر، ١٩٨٨)، ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) منتجب الدين فهرست أسماء علماء الشيعة، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين فهرست أسماء علماء الشيعة، ص١٦٠.

العلمية الرفيعة من الثقات يسبق أسماءهم بعبارات تتناسب ومنزلتهم العلمية كقوله (۱): (الأجل) (الأديب) (۲) وربما يزيد على ذلك بقوله: (الشيخ الإمام) (۱) أو (الشيخ العالم الثقة) أو (الشيخ الجليل) أو (الشيخ الثقة) أو (الشيخ العلل) أو (الشيخ الإمام) أو (الشيخ العدل) أو (الشيخ الإمام) (۸).

وهنا لا بد من القول إن منهج منتجب الدين في ترجمته لأسماء المصنفين أو العلماء لا تختلف عن العلماء الذين سبقوه أمثال النجاشي أو الطوسي بيد أنه غطى فترة زمنية قريبة امتدت قرن (\*\*) أما الشيخ الطوسي أو النجاشي فشملت الفترة التي تناولوها أربع قرون (\*\*\*) ثم أن منتجب الدين حصر ترجمته للثقات من علماء الإمامية للاطلاع على حياة هؤلاء العلماء ومدى وثاقتهم (\*\*\*\*) فمعظم الذين ترجم لهم كانوا من شيوخه أو ممن سمع بوثاقتهم وهذا الأمر ما لم نره عند غيره.

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص۲۲.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص٣.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) منتجب الدين، الفهرست، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص١٥٦.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٨) م، ن، ص١٥٧.

 <sup>(\*)</sup> كما قاله منتجب الدين في مقدمة كتابه فأنه غطى الفترة الممتدة من ٤٦٠هـ/ ١٠٦٧م إلى تاريخ
تأليف الكتب كما أنه ذكر المصنفين من الإمامية الذين لم يترجم لهم الشيخ الطوسي ينظر م.
 ن، ص٥ - ٦.

 <sup>(\*\*)</sup> بدأ الشيخ الطوسي بالترجمة لعدد من أصحاب الرسول في الإمام على التي وهو بذلك
 ابتدأ من القرن الأول الهجري حتى القرن الخامس وهي سنة تأليف كتابه.

<sup>(\*\*\*)</sup> غطى منتجب الدين علماء الإمامية وفق ما جاء في كتابه وما حمله عنوانه: «فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم».

والحقيقة فإن ما ذكره الباحث لم يكن منهج ثابت عند المصنف في حديثه عن الاسم والكنية والنسب. فربما تسبق الكنية الاسم نحو قوله (أبو محمد الحسن بن عبد العزيز بن المحسن الجبهاني)(١)، أو يذكر الاسم ثم النسب دون أن يذكر الكنية نحو قوله (السيد نوح بن أحمد بن الحسين العلوي الحسني)(٢). وهو لم يشر إلى أنساب العلماء إلا في مواطن قليلة نحو إشارته إلى صارم الدين إسكندر بن إدريس والذي نسبه إلى القائد مالك ابن الحارث الأشتر النخعي (٣) أو قوله: «الإمام فخر الدين أبو سعيد أحمد ابن محمد بن أحمد الخزاعي»(٤) أو «أبو الخيرات بركة بن محمد بن بركة الأسدي (٥) وكثيراً ما يشير إلى المدن التي سكنها العلماء أو ولدو فيها أو تلك التي ينسبون إليها نحو قوله: «الشيخ الأديب أحمد بن عبد القاهر بن أحمد القمي»(٦) أو قوله: «آدم بن يونس بن أبي المهاجر النسفي»(٧) وربما يذكر اسم المدينة التي يسكن فيها المترجم له نحو قوله: عماد الدين أبو القاسم جعفر بن علي بن عبد الله بن أحمد الجعفري الزيني، نزيل دهستان»(^)، وقد يجمع بين نسب أسرته ومكان إقامته من خلالها يمكن أن نعرف أن العالم الذي أشار إليه منتجب الدين هو نزيل هذه المدينة خلال الفترة التي وضع فيها مصنفه نحو قوله: «الشيخ الإمام الجد شمس الإسلام

<sup>(</sup>١) منتجب الدين فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٣) أبن شهرآشوب، معالم العلماء، ص1٦.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص١٨.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص٧٧.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص١٨.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ص١١

<sup>(</sup>۸) م. ن، ص۱۶

الحسن بن الحسين بن بابويه القمي نزيل الري، (١).

والظاهر أن منتجب الدين يجمع في أحيان كثيرة بين نسب المصنف له وانتسابه كما هو الحال بالنسبة لمحيي الدين الحمداني والذي عرفه بالقول: "محيي المدين أبو عبد الله الحسين بن المظفر بن علي الحمداني نزيل قزوين" ( $^{(Y)}$  وهو يلجأ إلى تعريف المدينة متى ما تطلب منه ذلك حيث نجد ذلك خلال ترجمته إلى الشيخ رشيد الدين الحسين بن أبي الفضل قال عنه: "الراوندي المقيم بقوهدة" ثم قال: "رأس الوادي من أعمال الري")، وقد ترد بعض الإشارات عن مكان دفن المترجم له كما هو الحال بالنسبة للشيخ موفق الدين الحسن بن محمد بن الحسن والذي قال عنه: "الساكن بقرية من ألري وبها توفي ودفن" (أ).

ومما التزم به صاحب الفهرست هو ذكره لألقاب العلماء التي صاحبت أسمائهم والتي يستخدمها في أحيان كثيرة قبل الاسم والأنساب ومن هذه الألقاب زين الدين<sup>(٥)</sup> أو نجم الدين<sup>(٢)</sup> أو نصير الدين<sup>(٧)</sup> أو عز الدين<sup>(٨)</sup> وهكذا.

#### المهنة أو العمل:

يبدو أن منتجب الدين لم يخض في تفاصيل المهن التي يمارسها

<sup>(</sup>١) م، ن، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص٤٥.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص١١٣.

<sup>(</sup>٦) م. ن، ص١٢٨.

<sup>(</sup>۷) م. ن، ص۱۲۹.

<sup>(</sup>٨) م. ن، ص١٢٩.

المترجم لهم، كما فعل من قبله النجاشي أو الشيخ الطوسي بيد أنه أشار في مواضع قليلة إلى بعض هذه الأعمال نحو (القاضي)<sup>(1)</sup> أو (المحتسب)<sup>(۲)</sup> أو (طبيب)<sup>(۳)</sup> أو (السمان)<sup>(3)</sup> وعلى الرغم من أن هذه الإشارات قليلة إلا أنها لا تخلو من الفائدة.

# مذاهب المترجم لهم:

خصص هذا الكتاب لعلماء الشيعة ومصنفيهم فعنوان الكتاب يوحي بذلك، وعلى ما يبدو فإن كلمة الشيعة عند منتجب الدين في مصنفه هذا قد خصصت للإمامية دون سواهم، فلم يشر إلى مصنفي وعلماء فرق الشيعة الأخرى، كالزيدية أو الإسماعيلية، كما فعل معاصره ابن شهرآشوب، ولم ترد لدينا إلا إشارة واحدة هي تلك التي ذكر فيها الشيخ أبو الحسن علي بن عبد الله بن علي الوكيل الهوسمي قال عنه (٥): «كان زيدياً فاستبصر»، وعليه يكون مصنف منتجب الدين خصص لعلماء الإمامة ويكون عنوانه متوافق مع متنه.

## المكانة العلمية والنشاط الفكري:

تحدث منتجب الدين عن مكانة العلماء ونشاطهم الفكري من خلال

<sup>(</sup>١) منتجب الدين، الفهرست.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص١٦٥، والمحتسب هو صاحب الحسين الذي يبحث عن المنكرات، ويعزر ويؤدي على قدرها ويحمل الناس على المصالح العامة في المدن. ينظر: المقريزي، النفوذ الإسلامية، المحقق، ص ١١٧ - ١١٩.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، الفهرست، ص١٣٦ - ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) م. ن، والسمان: بفتح السين المهملة وتشديد الميم، وفي آخرها النون، هذه النسبة إلى بائع السمن. ينظر: السمعاني، الأنساب، ج٣، ص٣١٦.

<sup>(</sup>٥) منتجب الدين، الفهرست، ص١٢١.

حديثه عن ألقابهم ومؤلفاتهم، وعلى ما يبدو فإن هذه الألقاب تتناسب ومكانة العلماء وتخصصهم الذين يعرفون به ومن هذه الألقاب (فقيه)<sup>(١)</sup>، (فقيه صالح)(۲)، (عالم)<sup>(۳)</sup>، وقد ترد كلمة (صالح محدث)<sup>(٤)</sup>، ال (مقرئ)<sup>(ه)</sup>، أو (مفسر)<sup>(١)</sup>، والظاهر أن هذه الألقاب تبين منزلة العلماء والحقل الذي يعملون فيه، وهو في إشارته إلى نتاج بعض هؤلاء العلماء يحدد تخصصاتهم، فخلال ترجمته لمعين الدين بن أبي اللجيم بن أميرة العجلي يقول<sup>(٧)</sup>: «له تصانيف في الأصول منها (التعليق الكبير) (الحدود)، (ورسائل شتى) وفي بعض الأحيان لم يذكر التخصص الدقيق للمترجم لهم كما هو الحال بالنسبة للشيخ جمال الدين بن علي بن اميركا القوسيني وهو من شيوخه منتجب الدين، على أن هذا الاختصاص يمكن تحديدها خلال التعرف على النتاج العلمي للمترجم له كما هو الحال بالنسبة لذوي المناقب ابن طاهر بن أبي المناقب الحسين الرازي يقول (<sup>(٨)</sup>: «له كتاب (التواريخ) كتاب (المنهج) في الحكمة وكتاب (الرياض) وكتاب (السير) والذي نستشف من خلاله أن صاحبنا عمل في حقل التاريخ. ومهما يكن من أمر فأن منتجب الدين قسم النشاط الفكري للعلماء الذين ترجم لهم على النحو التالى:

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص ۱۳، ۱۵، ۱۷.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص١٦، ٢٠، ٢٤.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ١٩، ٢٠، ٢١، ٢٤.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص١٢، ١٨، ٢٣، ٢٤.

<sup>(</sup>۵) م. ن، ص ۲۸، ۷۷، ۵۵، ۳۳، ۲۶، ۵۳.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ٢٨، ٥٤، ٢٨.

<sup>(</sup>V) م.ن، ص٥١.

<sup>(</sup>٨) منتجب الدين، الفهرست، ص٧٥.

#### ١ - الفقه:

بدأ منتجب الدين بالشيخ (آدم بن يونس بن المهاجر النسفي) والذي ذكره ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان<sup>(1)</sup> وعلى ما يبدو فإن ابن حجر العسقلاني نقل الكثير من التراجم لعلماء الإمامية من كتاب (الفهرست) وغيرها من كتب الشيخ منتجب الدين وهو ما دفع الشيخ عبد العزيز الطباطبائي لإضافة تسعة من أسماء العلماء الذين ذكرهم ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان نقلاً عن منتجب الدين إذ يقول في ذلك<sup>(۲)</sup>: «وهنا تتميماً للفائدة أضفنا إلى الفهرست تراجم جماعة أوردهم ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان من ابن بابويه».

وكما أوردنا سابقاً فإن منتجب الدين يسبق الألقاب بعبارات تتناسب وحجم المترجم له كما هو الحال بالنسبة (لآدم بن يونس) الذي قال عنه (الشيخ الفقيه) وهو يستخدم كلمة الفقيه في أحيان كثيرة بعد الاسم نحو قوله: «الشيخ إسماعيل بن أبي محمود بن إسماعيل الجيلي فقيه، أديب...»( $^{(7)}$ ) قال عنه الحر العاملي نقلاً عن منتجب الدين: «فقيه أديب» $^{(3)}$  والحقيقة فإن الحر العاملي كان قد أخذ معلوماته من كتاب الفهرست خلال ترجمته لفقهاء القرن السادس الهجري علماً أن منتجب الدين أشار في مواضع عديدة إلى الفقهاء حيث ذكرهم في أكثر من سبعين موضع $^{(6)}$ .

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج١، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>۲) منتجب الدين، ص۲۰۳.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، الفهرست، ص١٣.

<sup>(</sup>٤) الحر العاملي، أمل الأمال، ج٢، ص٠٤٠

<sup>(</sup>٥) منتجب الذين، الفهرست، ص ١٣، ١٥، ١٧، ٢٥، ٢٨، ٣٠، ٣٥، ٣١، ٤٤، ٤٨، ٩٥، = ٥٩

# اللغة والوعظ:

ترجم منتجب الدين إلى العدد من الوعاظ ويبدو أن هؤلاء الوعاظ كانوا يحملون ألقاب علمية أضافها منتجب الدين إلى صفة الواعظ التي يحملوها نحو الوعظ والمفسر (1)، أو الوعظ والمحدث ( $^{(7)}$ )، أو الوعظ والفقه ( $^{(7)}$ )، وربما يكتفي عند إشارته إلى هؤلاء العلماء بصفة الوعظ ( $^{(7)}$ )، وون إشارته إلى الألقاب الأخرى التي يحملها أقرانهم من الوعاظ، وهو بذلك يميزهم عن العلماء الآخرين بما يتناسب ومكانتهم العلمية والحقيقة فإن دور الوعاظ الذين ذكرهم منتجب الدين تجاوز الثلاثين رجل ولم يتحدث منتجب الدين عن أثمة اللغة إلا في مواضع قليلة ( $^{(6)}$ ) من كتابه، والظاهر أن اهتمامه بالفقهاء والوعاظ كان واضحاً كما أنه تحدث عن العلماء وهي كلمة عامة أشار إليها في أربعين موضع ( $^{(7)}$ )، على أن قسماً من التدوين ( $^{(7)}$ ) والحقيقة أن الرافعي أكثر من ترجم له من تلاميذه.

<sup>= •</sup>F1 7F3 7F3 AF3 7V3 0V3 VV3 AV3 •A3 (A3 3A3 •P3 PP3 •163 6463 P•16 (1163 7163 7163 •7163 7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163 •7163

<sup>(</sup>۱) م. ن، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص٤٩.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص (۲۰۱، ۲۰۱).

<sup>(</sup>۵) م. ن، ص (۱۰۵، ۱۸۲).

<sup>(</sup>۷) الرافعي، التدوين، تاريخ قزوين، ج٣.

# مصطلحات الجرح والتعديل:

استخدم مصطلحات الجرح والتعديل للكشف عن أقوال رواة الحديث والتمييز بين أهل الغفلة والوهم وسوء الحفظ والكذب والاختراع في الحديث<sup>(۱)</sup>، بل إن الشيخ حسين بن عبد الصمد العاملي خص هذا العلم الأهل الحديث يقول في ذلك: «ومن الواجب المتحتم إلى الفقه معرفة الرجال في الجرح والتعديل ونحوها ليميز صحيح الحديث من ضعيفه»<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) عبد المنعم ماجد، مقدمة لدراسة التاريخ الإسلامي، ط٢، (القاهرة، مكتبة الانجلو المصرية، ١٩٦٤)، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) حسين بن عبد الصمد العاملي، وصول الأخبار إلى أصول الأخبار، ص١٦١.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص٤٦، ٨٤، ٨٦، ١١٧، ١٦٥.

<sup>(</sup>۵) م. ن، ص٨.

<sup>(</sup>٦) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، (١٣، ١٥، ١٧، ٢٥).

أو (عالم ثقة) $^{(1)}$  أو استخدامه مصطلح  $(act)^{(1)}$  وهي عبارات توثق المترجم له.

ومن الملاحظ أن منتجب الدين وخلال ترجمته لعلماء الشيعة ومصنفيهم لم يضعف أحد منهم، وعلى ما يبدو فإن المصنف ترجم للثقات من شيوخ الإمامية وعلمائهم وهو في بعض الأحيان يذكر المصنفين ونتاجهم الفكري دون التطرق إلى درجة توثيقه (\*\*)، مما يعني أن كتاب الفهرست قد خصص للثقات من علماء الإمامية ومصنفيهم، بيد أن منتجب الدين ترجم لبعض العلماء من أهل السنة معتقداً أنهم من الإمامية كما هو الحال بالنسبة لأبي العلاء الحسن بن أحمد بن الحسين العطار الهمداني والذي قال عنه (\*\*): «كان من أصحابنا». تأكيد على تشيعه وإماميته غير أن صفة الاعتدال التي عرف بها الهمداني دفعت منتجب الدين لهذا الاعتقاد (٤) وتأكيداً على وثاقته وقدرته ومكانته ذكر منتجب الدين اسمه وأشار إلى مصنفاته أما قوله (كان من أصحابنا) فهي من درجات التوثيق.

<sup>(</sup>۱) م.ن، ص ۱۸، ۳۵، ۱۵٤.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۶، ۱۵، ۱۱، ۱۷، ۲۷، ۱۷۲، ۱۷۸، ۱۸۸.

<sup>(\*)</sup> العلماء الذين ذكرهم منتجب الدين بن بابويه القمي دون أن يذكر درجة توثيقهم السيد عماد الدين أبو الصمصام ذو الفقار بن محمد بن معبد الحسين المرزوي، أبو الفتوح جمال الدين الحسين بن علي بن محمد الخزاعي. ينظر: م. ن، ص ٧٣، ٤٥، ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) منتجب الدين، الفهرست، ص٦٥.

<sup>(</sup>٤) عندما تحدث ابن الأثير عن أبي العلاء الهمداني وصفه بالمعتدل إذ يقول في ذلك : لا كان له قبول عظيم عند العامة والخاصة، وكان من أعيان المحدثين في زمانه، ينظر: ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، الكامل في التاريخ، (بيروت، دار صادر، بلا،ت)، ج١١، ص٤١١.

# موارد منتجب الدين:

لم يشر منتجب الدين إلى موارده في كتاب الفهرست غير أنه أشار إلى أن هذا الكتاب ما هو إلا تتمة لكتاب الفهرست للشيخ أبو جعفر الطوسي<sup>(1)</sup> وهذا ما يفسر سبب عدم استعانته بكتب الرجاليين الذين سبقوه ومنهم الكشي محمد بن عمر بن عبد العزيز (أعلام القرن الخامس الهجري) أو النجاشي أحمد بن علي بن أحمد العباس أو الطوسي محمد بن الحسن<sup>(4)</sup> وهي عوامل دفعت بالسيد الخوثي إلى اعتبار كتاب منتجب الدين من الأصوال المهمة لأنه لم يقم بجمع مصنفات الرجاليين الذين سبقوه كما فعل العلامة الحلي الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر بل ترجم لرجال لم يسبقه أحد إليهم<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) منتجب الدين، الفهرست، ص٥.

<sup>(\*)</sup> يوصف هؤلاء العلماء بأنهم أصحاب الأصول الرجالية عند الإمامية. ينظر: محيي الدين الموسوي الغريفي، قواعد الحديث، ط١، (النجف الشرف، مطبعة الأديب، بلات)، ص

<sup>(</sup>۲) السيد الخوتي، أبو القاسم، معجم رجال الحديث، ج١، ص١٩٨٠. في هذا المجال يقول السيد الخوتي: إن ابن طاوس والعلامة وابن داود ومن تأخر عنهم إنما يعتمدون في توثيقاتهم وترجماتهم على آرائهم واستنباطاتهم أو على ما استفادوه من كلام النجاشي أو الشيخ في كتبهم وقليلاً ما يعتمدون على كلام غيرهم، وقد يخطئون في الاستفادة كما قد يخطئون في الاستنباط، فترى العلامة يعتمد على كل إمامي لم يرد فيه قدح، ويظهر ذلك مما ذكره في ترجمة أحمد بن إسماعيل بن سمكة وغير ذلك. ثم يقول في موضع آخر: "وعليه فلا يعتد بتوثيقاتهم بوجه من الأوجه، وعندما يتحدث عن منتجب الدين أو ابن شهرآشوب يقول في يكون من أخبر عن وثاقته معاصراً للمخبر أو قريب للعصر منه، كما يتفق ذلك توثيقان الشيخ منتجب الدين أو ابن شهرآشوب، ينظر: الخوتي، معجم رجال الحديث، ج١، ص١١٨، منتجب الدين أو ابن شهرآشوب، ينظر: الخوتي، معجم رجال الحديث، ج١، ص١١٨،

وعلى الرغم من أن منتجب الدين استسقى معظم معلوماته من رحلاته القليلة التي قام بها في المشرق الإسلامي غير أنه عرف بكثرة الجمع والسماع يقول تلميذه الرافعي(١) ويقل من يدانية في هذا الاعصار في كثرة الجمع والسماع والشيوخ الذين سمع منهم وأجازوا له، وذلك على قلة رحلاته وسفره. الحقيقة فإن هناك عوامل لا يمكن تجاهلها ساعدت الشيخ في حصوله على هذا الكم من أسماء العلماء الذين ترجم لهم لعل أبرزها موقع مدينة (الري) والتي مثّلت عقدة المواصلات بين المشرق الإسلامي وما وراء النهر وعاصمة الخلافة والديار المقدسة(٢)، وهو عامل ساهم في تعرف الشيخ على أسماء أعلام زمانه وفقهاء عصره من الإمامية وغيرهم ويقول تلميذه الرافعي ذلك (٣): «لم يزل يترقب بالري ويسمع من دب ودرج ودخل وجمع الجموع. . . . ، »، نستشف من هذا النص أن منتجب الدين كان يطّلع على أحوال الأقطار الإسلامية التي يفد منها طلاب العلم مروراً بمدينة الري أو قاصدين بغداد أو الديار المقدسة، ووفقاً لرواية الرافعي فإن العديد من طلاب العلم قد سمعوا عنه أو أخذوا منه إذ يقول في ذلك(٤)، يسمع منه الحديث بالري أهلها والطارنون عليها وهو عاملاً مكنه من التعرف على علماء هذه الأقطار من خلال الوافدين عليه من طلاب العلم. ومدينة الري هي مدينة زاخرة بالعلم والعلماء قال عنها السمعاني(٥): «خرج منها جماعة من العلماء والمحدثين في كل فن قديماً وحديثاً».

<sup>(</sup>١) الرافعي، التدوين، ج٣، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان، ج٣، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٣) االتدوين، ج٣، ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) التدوين، ج٣، ص٧٧٨.

<sup>(</sup>٥) الأنساب، ج٣، ص٢٥.

وعليه فإن موارد منتجب الدين تمثلت بالعلماء الوافدين إلى هذه المدينة طلباً للعلم والتعلم أو من القاصدين إلى الديار المقدسة مروراً بمدينة الري أو من خلال رحلاته التي قام بها وسمع من أهل تلك البلاد عن أحوال علمائهم ومصنفيهم فكانت مورداً له ومصدراً من مصادره.

# أهمية كتاب فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم:

إن كتاب (فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم) هو عمل أصيل غير جمعي كباقي الكتب الرجالية (١)، فقد تناول مرحلة مهمة امتدت لأكثر من قرن بين سنة (٤٦٠هـ/ ٢٠١٧م) إلى تاريخ تأليفه وهي فترة لم يصنف بها أحد من أقرانه من العلماء بهذا الفن الأمر الذي أعطى هذا الكتاب أهمية كبيرة.

أما السمة الأخرى التي تميّز بها هذا الكتاب فتمثّلت بجمعه بين موضوعين الأول: أنه أنحى منحى أصحاب التراجم في حديثه عن بعض العلماء إذ يذكر أسمائهم وشيوخهم وأهم مصنفاتهم ليعود بعد ذلك إلى الحديث عن توثيقهم (٢)، وربما يوثقهم بعد أن يذكر أسمائهم ويشير إلى مصنفاتهم وألقابهم (٣)، وهو بذلك يجمع بين علم الرجال والتراجم فبيان التوثيق نراه في مواطن كثيرة من الكتاب بل يكتفي بترجمة الاسم ثم يبين توثيقه (٤)، وهو بذلك ينحى منحى الرجالين غير أنه وبمواطن عديدة يجمع توثيقه (١)، وهو بذلك ينحى منحى الرجالين غير أنه وبمواطن عديدة يجمع

<sup>(</sup>١) الخوتي، معجم رجال الحديث، ج١، ص٤٣.

<sup>(</sup>۲) منتجب الدين، الفهرست، ص ۷، ۸، ۱۵، ۲۷، ۳۰، ۳۷، ۵۳، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۵۷، ۵۷، ۵۷، ۷۳.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٥، ١١، ١٤، ١٥، ٣٢، ٢٧، ٢٨، ٣٠، ٣١، ٣٢.

بين ترجمة العالم وتوثيقه فيكون أقرب إلى كتب التراجم منه إلى كتب الرجال، رغم أنه كتابه يُعد من مصادر علم الرجال لمصنفي الإمامية ممن جاء بعد الشيخ الطوسي أو الذين لم يترجم لهم الشيخ (١).



<sup>(</sup>١) جواد البيضاني، ابن شهرآشوب، ومكانته العلمية، ص١٠.

#### الخلاصة

غطى كتاب (معالم العلماء)، و(فهرست أسماء علماء الشيعة) المرحلة الممتدة من وفاة الشيخ الطوسي حتى نهاية القرن السادس الهجري وتحديداً عام (٥٣٧ه) سنة تأليف كتاب معالم العلماء لابن شهرآشوب المازندارني، وقد ورد في هذا الكتاب تراجم لعدد كبير من علماء الشيعة ومصنفيهم وفق ذلك عدّ هذا الكتاب مع فهرست منتجب الدين من المصادر المهمة التي تحدثت عن علماء الشيعة خلال القرن الخامس وبداية القرن السادس.

والحقيقة فإن معالم العلماء يختلف عن كتاب الفهرست لمنتجب الدين، فمعالم العلماء ما هو إلا فهرست للمصنفين الذين تحدثوا عن مناقب آل أبي طالب، ولم يكن فهرست لرجال الشيعة ومصنفيهم كما حاول البعض وصفه، فقد تحدث ابن شهرآشوب عن المصنفين الذين ألفوا كتب في مناقب ومآثر آل البيت عليه ومنهم علماء من مذهب أهل السنة نحو الطبري أبو جعفر محمد بن جرير (ت٢١٣هـ) قال عنه (١): «صاحب التاريخ عامي، له كتاب غدير خم وشرح أمره وسماه كتاب الولاية»، أو عمر بن بحر الجاحظ قال عنه (٢): «عثماني إلا أن له كتاب الإمامة ووجوبها وكتاب فضل بني هاشم على بني أمية. . . . . » فهرست منتجب الدين فيتحدث وبشكل صريح عن رجال الإمامية ومصنفيهم خلال القرنين

<sup>(</sup>١) ابن شهرآشوب، معالم العلماء، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص١٤٩.

الخامس والسادس وتحديداً العلماء الذين عاصروا الشيخ الطوسي ولم يترجم لهم في فهرسته أو الذين لم يدركوا الشيخ الطوسي من المصنفين والعلماء وبذلك يكون هذا الفهرست من الموارد المهمة للرجالين بل إن منتجب الدين جمع بين التوثيق والترجمة وهو ما زاد من فائدته للمختصين، فمعظم الذين تحدثوا عن علماء الشيعة ومصنفيهم قد أخذوا عنه أو نقلوا منه، أما الكتاب الآخر الذي لا يقل أهمية عن هذين المصدرين والذي تحدث عنه ابن حجر العسقلاني ومصنفي الإمامية في هذا الفن فهو كتاب الرجال لابن البطريق وهو من المصادر المفقودة، والظاهر أن ابن البطريق قد تحدّث فيه عن مشايخه ومعاصريه من العلماء والمصنفين، فلو عثر على مثل هذا المصنف لأغنى الباحثين بأسماء لم نزال نجهل الكثير عنها ولسد فراغ هائل.

وهنا لا بدّ لنا من القول إن (معالم العلماء وفهرست منتجب الدين) من المصادر المهمة لدى الإمامية اشتملا على الكثير من التراجم للعلماء والمصنفين، لم يدوّن لسيرهم ولم نعلم عن أخبارهم إلا ما نقل لنا عبر هذان المصنفان حتى عدا المرجع لعلماء الرجال المتأخريين أمثال العلامة الحلي وابن طاوس وغيرهما، وبذلك حفظوا لنا تراثاً علمياً مهماً لا يمكن التغاضي عنه.



## المصادر

## أولًا: المصادر الأولية:

- القرآن الكريم.
- ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم الشيباني (ت ١٣٠هـ/ ١٢٣٨م).
  - ١ الكامل في التاريخ، ١٣ جزءاً (بيروت، دار صادر، ١٤٢٩هـ-٢٠٠٨).
    - الأردبيلي، محمد بن علي الغروي الحائري (ت١٠١هـ/١٦٨٩م).
- ٢ جامع الرواة وإزاحة الاشتباهات عن الطرق والإسناد، (طهران، شركت سهام جاب زكين، ١٣٣٤هـ).
  - الآسنوي، جمال الدين عبدالرحيم بن الحسين (ت ٧٧٢ه/ ١٣٧٠م).
  - ٣ طبقات الشافعية، تحقيق: عبد الله الجبوري (بغداد، مطبعة الإرشاد، ١٩٧١).
    - ابن البطريق، يحيى بن الحسن (ت ٢٠٠ه/ ١٢٠٣م).
  - ٤ خصائص الوحى المبين في مناقب أمير المؤمنين عليتًا ، طباعة حجرية ، ١٣١١هـ .
    - التفريشي، مصطفى بن الحسين الحسيني (ت ١٠١٥هـ/١٦٠٦م).
    - ٥ نقد الرجال، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ١٤١٨هـ).
      - ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، (ت ١٢٠٠هـ/ ١٢٠٠م).
- ٦ المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ط١ (حيدر آباد الدكن، دائرة المعارف العثمانية، ١٣٥٨).
  - ابن حجر، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني (ت ٧٧٣هـ/ ١٣٧٢م).
- ٧ لسان الميزان (حيدر آباد، الدكن: مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية،
   ١٣٣١هـ).

- الحر العاملي، محمد بن الحسن بن على (ت ١١٠٤هـ/ ١٦٩٢م).
- أمل الأمل، ج٢، ط١، (النجف، مطبعة الأديب، ١٣٨٥).
  - ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد (ت ۸۰۸هـ/ ۱٤۰۵م).
- ٩ مقدمة ابن خلدون، حققها وعلق عليها: علي عبد الواحد وافي، ط١، (القاهرة، مطبعة لجنة البيان العربي، ١٣٨٤-١٩٦٥م).
- ابن خلكان، شمس الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن أبي بكر، (ت ١٨٦هـ/ ١٢٨٢م).
- ١٠ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تقديم : محمد عبد الرحمن المرعشي، ط١،
   (بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م).
  - ابن داود الحلي، تقي الدين الحسن بن على (ت ١٣٣٩م/١٣٣٩م).
  - ١١ رجال ابن داود، (النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية، ١٣٩٢هـ / ١٩٧٢م).
    - الداؤودي، شمس الدين محمد بن علي بن أحمد (ت ٩٤٥هـ/ ١٥٣٨).
    - ١٢ طبقات المفسرين، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٥٠٣هـ/ ١٩٨٣م).
- الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، (٧٤٨هـ/ ١٣٤٧م).
- ۱۳ تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، (بيروت، دار الكتاب العربي).
- ١٤ تذكرة الحفاظ، ط٢، (حيدر آباد الدكن، مطبعة دائرة المعارف العثمانية،
   ١٣٧٦هـ/ ١٩٥٧م)، ج١، ص٥.
- الرافعي، أبو القاسم عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم القزويني (ت ٦٢٣هـ/ ١٢٢٦م).
- ١٥ التدوين في أخبار قزوين، ج٤، تحقيق: عزيز الله العطاردي، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م).
  - ابن رسته، أبو علي عمر (ت٢٩٠١هـ/٩٠٢).
  - ١٦ الأعلاق النفيسة، (بريل، ليدن، ١٨٩١).
  - السبكي، أبو نصر عبد الوهاب بن على بن عبد الكافي (ت ٧٧١هـ/ ١٣٧٠م).

- ۱۷ طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو ومحمود محمد الطناحي، ط۲، (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ۱۳۸۳ه/ ۱۹۹٤م).
  - السمعاني، أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي (ت٦٢٥هـ/ ١١٦٦م).
- ۱۸ الأنساب، وضع حواشيه: محمد عبد القادر عطا، ط۱، (بيروت، دار الكتب العلمية، ۱٤۱۹هـ/ ۱۹۹۸م).
- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري (ت ١٩٠١هـ/ ١٥٠٥م).
- ١٩ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم،
   ط١، (القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، ١٩٦٤).
- أبو شامة، شهاب الدين أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي (ت ١٢٦٨هـ/ ١٢٦٦م).
- ٢٠ الروضتين في أخبار الدولتين النورية والإصلاحية، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م).
  - ابن شهرآشوب، محمد بن على (ت ٥٨٨هـ/ ١١٩٢م).
  - ٢١ معالم العلماء، (النجف، منشورات المطبعة الحيدرية، ١٣٨٠هـ/ ١٩٦١م).
    - ۲۲ مناقب آل أبي طالب، ط١، (بيروت، دار المرتضى، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م).
      - الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م).
- ٣٣ الوافي بالوفيات، باعتناء: سن ديلا ربنغ، (دمشق، المطبعة الهاشمية، ١٩٥٩).
  - الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠هـ/ ٩٢٢م).
- ٢٤ تاريخ الرسل الأمم والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ج٣٠ (القاهرة، دار المعارف، ١٩٧٩).
- ابن الطقطقي، أبو جعفر محمد بن علي بن محمد بن طباطبا العلوي (ت ٧٠٩هـ/ ١٣٠٩م).
- ٢٥ الفخري في الأدب السلطاني والدولة الإسلامية، (بيروت، دار صادر، ١٣٨٠هـ/ ١٣٦٠م).

- الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (ت ٤٦٠هـ/١٠٦٧م).
  - ٢٦ الفهرست، ط١، (قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧هـ).
    - العاملي، حسين بن عبد الصمد (ت ٩٨٤هـ/ ١٥٨٩م).
- ۲۷ وصول الأخبار إلى أصول الأخبار، تحقيق: عبد اللطيف الكوهكمري،
   (قم، مطبعة الخيام، بلا.ت).
  - العلامة الحلي، الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر، (ت ٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م).
- ٢٨ ترتيب خلاصة الأقوال في معرفة علم الرجال، تحقيق: قسم الحديث في مجمع البحوث الإسلامية، ط١، (مشهد، مؤسسة الطبع التابعة للآستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢٣).
  - ابن العديم، كمال الدين أبو القاسم عمر بن أحمد الحلبي الحنفي (ت٦٦٠هـ/ ١٢٦٥م).
- ٢٩ بغية الطلب في تاريخ حلب، تحقيق: سهيل زكار، (بيروت، دار الفكر، بدون سنة طبع).
- ٣٠ زبدة الحلب في تاريخ حلب، وضع حواشيه: خليل المنصور، ط١، (بيروت،
   دار الكتب العلمية، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م).
  - القزويني، زكريا بن محمد بن محمود (ت ٦٨٢هـ/ ١٢٨٣م).
  - ٣١ آثار البلاد وأخبار العباد، (بيروت، دار صادر، ١٣٨٠هـ/ ١٩٦٠م).
    - القلقشندي، أبو العباس أحمد بن علي.
- ٣٢ صبح الأعشى في صناعة الانشا، (القاهرة، مطبعة كوستاتسوماس وشركاؤه، بلا ت).
- قطب الدين الراوندي، أبو الرضا ضياء الدين فضل الله بن علي الحسني (ت ٥٧١هـ/ ١١٧٥م).
- ٣٣ قصص القرآن، تحقيق: حسين الحسيني، ط١، (قم، مؤسسة انتشار مجين، ٢٠٠٥).
  - القفطي، علي بن يوسف بن إبراهيم (ت ٦٤٦هـ/١٧٤٨م).
- ٣٤ إنباء الرواة على أبناء النحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ج٤، (القاهرة، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٩٥٠-١٩٥٥م).

- الكتبي، محمد بن أحمد بن شاكر (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م).
- ٣٥ فوات الوفيات، تحقيق: إحسان عباس، ج٤، (بيروت، دار الثقافة، ١٩٧٤م).
- ٣٦ عيون التواريخ، الجزء الثاني عشر، تحقيق: فيصل السامر، نبيلة عبد المنعم، (بغداد، دار الحرية للطباعة، ١٩٨٠م).
  - ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير (ت ٧٧٤هـ/ ١٣٧٢م).
- ٣٧ البداية والنهاية، ط٢، (بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م).
  - المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت ٣٤٦هـ/ ٩٥٧م).
- ٣٨ التنبيه والأشراف، تحقيق: عبد الله إسماعيل الصاوي، (بغداد، اوفسيت مكتبة المثنى، ١٣٥٧هـ / ١٩٣٨م).
- ٣٩ مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط٢،
   (القاهرة، مطبعة السعادة بمصر، ١٣٧٧هـ/ ١٩٥٨م).
- ٤٠ فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم تحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، ط٢،
   (بيروت، دار الأضواء، ١٤٠٦ه/١٩٨٦).
  - النجاشي، أبو العباس أحمد بن علي بن العباس (ت ٤٥٠هـ/ ١٠٥٨م).
    - ٤١ رجال النجاشي، (قم، مؤسسة النشر الإسلام، ١٤١٦هـ).
- ابن النديم، محمد بن إسحاق (ت ٣٩٢هـ/ ٩٩٦م) بعض الروايات تعتقد أن سنة وفاته (٣٨٥هـ).
  - ٤٢ الفهرست، (بيروت، دار المعرفة، ١٣٩٨هـ / ١٩٧٨م).
- ياقوت، شهاب الدين ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي (ت ٦٢٦هـ/ ١٢٢٨م).
  - ٤٣ -- معجم البلدان، ط١، (القاهرة، مطبعة السعادة، ١٣٢٤هـ/١٩٠٦م).
    - ٤٤ معجم الأدباء، القاهرة، مطبعة المأمون، (١٩٢١).
- اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب المعروف بابن وضاح الأخباري (ت ٢٩٢هـ/ ٨٩٥م) وقيل بعد سنة (٢٩٢هـ).
- ٤٥ البلدان، وضع حواشيه: محمد أمين ضناوي، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م).

## ثانياً المراجع:

- آغا بزرك، محمد محسن الطهراني
- ١ طبقات أعلام الشيعة الثقات العيون في سادس القرون، تحقيق: على تقي منزوي، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٧٢م).
- ٢ مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، تحقيق: أحمد متروي، ط١، (دهران، جابخانه دولتي إيران، بلا ت).
  - افندي، ميرزة عبدالله الأصفهاني (من أعلام القرن الثاني عشر الهجري).
- ٣ رياض العلماء وحياض الفضلاء، تحقيق: أحمد الحسيني، (قم، منشورات مكتبة
   آية الله العظمى المرعشى النجفى، ١٤٠٣هـ).
- ٤ تعليقات أمل الأمل، تعليق وتحقيق: أحمد الحسيني، ط١، (قم، مطبعة الخيام،
   ١٤١٠هـ).
  - الأمين: الإمام السيد محسن.
- ٥ أعيان الشيعة، حققه وأخرجه: حسن الأمين، (بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٠م).
  - البحراني، يوسف بن أحمد (ت ١١٨٦هـ/ ١٧٧٢م).
- ٧ لؤلؤة البحرين في الإجازات وتراجم رجال الحديث، (النجف الأشرف، مطبعة النعمان/١٩٦٦م).
  - الحسيني، عبد الزهرة.
  - ٨ مصادر نهج البلاغة، ط١، (النجف، مطبعة القضاء، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م).
    - الحكيم، حسن عيسى.
- ٩ الشيخ الطوسي أبو جعفر محمد بن الحسن، ط١، (النجف الأشرف، مطبعة الآداب، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م).
  - ١٠ مذاهب الإسلاميين في علم الحديث، (النجف الأشرف، طبع ريزو، بلا.ت).
    - الخوتي، أبو القاسم الموسوي.
    - ١١ معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، (بلا.م، ١٩٩٢).

- دائرة المعارف الإسلامية (الترجمة العربية).
- ۱۲ نقلها إلى العربية : أحمد الشنتناوي، إبراهيم زكي خورشيد، عبد الحميد يونس وآخرون، (طهران، انتشارات جهنان، بلا.ت).
  - دائرة المعارف الإسلامية الكبرى.
- ۱۳ أشراف: كاظم الموسوي البجنوردي، ط۱، (طهران، مركز دائرة المعارف الإسلامية الكبرى، ۱۳۷۰ه/ ۱۹۹۱م).
  - الدوري، عبد العزيز.
  - الزركلي، خير الدين.
  - ١٤ الأعلام، (بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٩٩).
    - السبحاني، جعفر.
  - ١٥ موسوعة طبقات الفقهاء، ط١، (قم، مؤسسة الإمام الصادق، ١٤١٩هـ).
    - الصدر، حسن.
- 17 تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، (بغداد، شركة النشر والطباعة العراقية المحدودة، بلا سنة طبع).
  - عطية الله، أحمد.
- ۱۷ القاموس الإسلامي، ط۱، (القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م).
  - الغريفي، محيي الدين الموسوي.
  - ١٨ قواعد الحديث، ط١، (النجف، مطبعة الآداب، بلا.ت).
    - الفضلي، عبد الهادي.
  - ١٩ أصول علم الرجال، (بيروت، مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ١٤٢٠ﻫـ).
    - القمي، عباس.
    - ٢٠ الكنى والألقاب، (النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية، ١٩٥٦).
    - ٢١ سفينة البحار، ومدينة الحكم والآثار، (النجف، طباعة حجرية).
  - ٢٢ وقائع الأيام، ترجمة محمد باقر القزويني، (بيروت، مؤسسة البلاغ، بلا.ت).

- لسترنج، كي.
- ٣٣ بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة: بشير فرنسيس، كوركيس عواد (بغداد، مطبعة الرابطة، ١٩٥٤هـ/ ١٩٥٤م).
  - ماجد، عبد المنعم.
- ٢٤ مقدمة لدراسة التاريخ الإسلامي، ط٢، (القاهرة، مكتبة الانجلو المصرية ١٩٦٤).
  - متز، آدم.
- ٢٥ الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري عصر النهضة في الإسلام، نقله إلى
   الحضارة العربية، محمد عبد الهادي أبو ريدة، ط٢، (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٦٧).
  - المجلسي، محمد باقر (١١١ه/ ١٦٩٩م).
- ٢٦ بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأثمة الأطهار (قم، دار إحياء الكتب الإسلامية، ١٤٢٧ه).
  - المحقق النوري، حسين بن محمد تقي الطبرسي المازندراني (ت ١٣٢٠هـ/ ١٩٠٢م).
- ۲۷ خاتمة مستدرك الوسائل، ط۱، (قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث،
   ۱٤۱٦ه/ ١٩٩٦م).
- ۲۸ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط۱، (قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ۱٤۰۸هـ/ ۱۹۸۷م).
  - مرعى، حسين عبد الله.
- ٢٩ منتهى المقال في الدراية والرجال، ط١، (بيروت، مؤسسة العروة الوثقى، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م).
  - مصطفى، شاكر.
- ٣٠ التاريخ العربي والمؤرخون دراسة في تطور علم التاريخ ومعرفة رجاله في
   الإسلام، ط٢، (بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٩).
  - المماقاني، عبد الله.
- ٣١ تنقيح المقال في أحوال الرجال والنساء (النجف الأشرف، المطبعة المرتضوية،
   ١٣٠٥هـ)، طباعة حجرية.

- البيضاني، جواد كاظم.

٣٢ – ابن شهرآشوب ومكانته التاريخية، ط١، (قم، دار المرتضى ص، ٢٠٩).

## ثالثاً: المجلات والدوريات والأنترنيت

- الحكيم، حسن عيسى.
- ١ مع النجاشي الأسدي في كتابه الرجال أو الفهرست، مجلة المؤرخ العربي، العدد
   (٢٧) السنة الثانية عشر، ١٩٨٦ ١٤٠٦.
  - الأمين، السيد محسن، حسان حلاق، صائب عبد الحميد وآخرون.
- ٢ السلطان وكتابة التاريخ، كتاب المنهج، سلسلة بحوث، العدد ١١ لسنة ١٤٢٥هـ/
   ٢٠٠٤، (بيروت، دار الغدير، ١٤٢٥هـ -٢٠٠٤م).

ملحق بعض المصطلحات المستعملة عند الرجاليين وأهل الحديث ضمن موضوع البحث

| مصادره                                     | اسم المصطلح                                |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| الوائلي: كريم، الخطاب النقدي عند           | ١ - الاستعارة هو اتعليق العبارة على غير ما |
| المعتزلة، (بغداد، الشركة العامة للمستلزمات | وضعت له في أصل اللغة على جهة النقل         |
| التربوية، ٢٠٠٦)، ص١٨٥.                     | للإبانة».                                  |
| السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد             | ٢ - الإجازة: هي عبارة عن أذن الشيخ         |
| الرحمن، فتح الغيث شرح ألفية الحديث         | لتلميذه برواية مسموعاته أو مؤلفاته التي    |
| للعراقي، تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان،     | سمعها مباشرة أو التي لم يسمعها منه ولم     |
| ط ۲، (القاهرة، مطبعة العاصمة، ١٩٦٦)،       | يقرأها عليه.                               |
| ج۲، ص۸۸.                                   |                                            |
| ابن كثير الدمشقي، الباعث الحثيث شرح        | ٣ - الشاذ: وهو أن يروى الثقةُ حديثاً يخالف |
| اختصار علوم الحديث، ط٢، (القاهرة،          | ما روى الناس، وليس من ذلك أن يروى ما لم    |
| مطبعة محمد علي، بلا. ت)، ص٢١               | يروِ غيره.                                 |
| الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب القاموس        | ٤ - التعريض: خلاف التصريح وهو جعل          |
| المحيط، ج١، ص٥٧٥.                          | الشيء عريضاً، وأن يجعل الشيء عرضاً         |
|                                            | للشيء.                                     |
| محمد بن محمد الحسيني السيد الداماد         | ٥ - ثقة: من ألفاظ التوثيق.                 |
| (ت ١٠٤١هـ/ ١٦٣١م)، الرواشح السماوية،       |                                            |
| (قم، منشورات مكتبة آية الله المرعشي،       |                                            |
| ٥١٤١٥).                                    |                                            |

- الصدر: حسن العاملي الكاظمي (١٣٥٤ه/) نهاية الدراية (في شرح الوجيزة) تحقيق: ماجد الغرباوي، (طهران، نشر المشعر)، ص٥٤٥.

- الطريحي، فخر الدين (ت١٠٨٥هـ/ ١٦٧٤م) جامع المقال، تحقيق: محمد كاظم، (طهران، المطبعة الحيدرية، بلا. ت)، ص٣٨.

- العاملي، حسين بن عبد الصمد، وصول الأخبار، ص١٣١.

> ٥ - حدَّثنا: من صيغ أداء الحديث إذا تحمله الراوي بطريق القراءة.

٤ - السماع: من لفظ الشيخ سواء كان إملاء أو تحديثاً من غير إملاء وسواء كان من حفظ

أو من كتاباً وهو أعلا طرق التحمل مرتبه بينهم

حتى القراءة على الشيخ، على المشهور،

وقيل بالعكس وقيل بالتساوي

- وقد ترد حدثنا مكاتبهة: وهي أداء الحديث عن تحمله بطريق الكتابة على فول

- أو حدثنا مناولة: فهي من عبارات أداء الحديث لمن تحمله بطريق المناولة.

- المماقاني: عبد الله (ت١٣٥١هـ) مقياس الهداية، تحقيق: محمد رضا المماقاني، ط١، (قم، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ١٤١١هـ)، ص٢٣٤.

- السماقاني، مقباس الهداية، ج٣، ص ١٤٧.

- المماقاني، مقباس الهداية، ج٣، ص١٤٧.

- حسن الصدر، نهاية الدراية، ص٢٦٢،

٦ - الحَسَن: هو ما اتصل سنده إلى | المعصوم علي وقد يطلق الحسن على ما لو المماقاني، مقباس الهداية، ج١، ص١٦٩. كانت رواته متصفين بوصف الحسن إلى واحد معين ثم يصير بعد ذلك ضعيفاً أو مقطوعاً أو مرسلاً.

- الحماقاني، مقباس الهداية، ج٣، ص١٦٩، العاملي، عبد الصمد، وصول الأخبار، ص188.

٧ - أنبأنا: من عبارات أداء الحديث إذا تحمله الراوي بطريق السماع، من قبل (حدثنا) | فيكون أولى من أنبأنا ونبأنا، لدلالته على | القول أيضاً صريحاً لكنه ينقص عن حدثنا .

- الطريحي، فخر الدين، جامع المقال، ٨- الصحيح: هو ما اتصل سنده إلى المعصوم عَلِيَتُلِلا بنقل العدل الإمامي عن مثله ا ص٣٠. في جميع الطبقات تكون متعددة وإن اعتراه - ابن كثير الدمشقى، الباعث الحثيث شرح شذوذ. وعند أهل الشُّنة هو الحديث المسند اختصار علوم الحديث، ط٢، (القاهرة، الذي يتصل إسناده بنقل العدل الضابط إلى مطبعة محمد على، بلا. ت)، ص٧١. منتهاه، ولا يكون شاذاً ولا معتلاً. ٩ - ضعيف: من الفاظ الجرح والذم، - العاملي، الشيخ حسن بن عبد الصمد، وصول الأخبار إلى وصول الأخبار، ص٩٨. والمراد منه على الإطلاق أن الراوي ضعيف في نفسه وينقسم إلى ثلاث عشر قسم: - مرعى، حسن عبد الله، منتهى المقال في الموقوف، المقطوع، المرسل، المعلل، الدراية والرجال، ط١، (بيروت مؤسسة الدلِّس، المضطرب، المقلوب، الموضوع، العُروة الوثقى، ١٤١٧هـ -١٩٩٦م)، ص المنقطع، المعضل، المضمر، المهمل، . ٧٩-٦٩ المجهول. - الكني، ملا على الطهراني (ت١٣٠٦هـ) ١٠ - علم الرجال: علم وضع لتشخيص رواة الحديث ذاتاً ووصفاً، مدحاً، وقدحاً. تحقيق: حسين المولوي، ط١، (قم، دار الحديث، ١٣٨٠هـ)، ص٤٩. - العاملي، الشيخ حسن بن عبد الصمد، ١١ - قرأتُ على فلان: من أعلى عبارات وصبول الأخبار ص١٣٢؛ فنخبر البديسن أداء الحديث لمن تحمله بطريق القراءة على الطريحي، جامع المقال، ص٣٩. الشيخ لدلالتها على الواقع صريحاً وعد احتمالها غير المطلوب. - الوحيد البهبهاني، محمد باقر بن محمد، ١٢ - له أصل: من أسباب الحسن، وعند تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، ط٢، البهبهاني فيه نظر لأن الكثير من المصنفين من (قم، مكتب الاعلام الإسلامي، ١٤٠٤هـ). أصحابنا وأصحاب الأصول ينتحلون المذاهب الفاسدة وإن كانت كتبهم معتمدة. ١٣ - له كتاب: مدح متفاوت المراتب، - المماقاني: مقباس الهداية، ج٣، ص٢؛ الكني، ملا على الطهراني، توضيح المقال، والبعض يعتقد أنه لا يدل على مدح عند

ص۲۳۷.

المحققين.

| - المماقاني، مقباس الهداية، ج ٣ ص ١٣٥ ؛ الكني، صلا علي الطهراني توضيع المقال، ص ٢٥٨.   | 18 - المناولة: يدفع الشيخ مكتوباً فيه خير أو أخبار - أصلاً كان أو كتاباً له أو لغيره - إلى راوٍ معين، إلى مجاعه أو يبعثه إليه أو إليهم برسول، بل يمكن في المعدوم بأن يوحي بالدفع إليه، كل ذلك مع تصريح أو غيره بما يفيد أنه روايته وسماعه. |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                        | أخصى من الإجازة مخصوصة في كتاب بعينه بخلاق الإجازة، وقال فريق آخر من العلماء؛ هي على أنواع الإجازة على الإطلاق.                                                                                                                            |
| - الطهراني، توضيح المقال، ص ٢٥٩؛<br>الصدر، حسن نهاية الدراية، ص ٤٦٣.                   | <ul> <li>١٦ - ناولني: من صيغ الحديث لمن تحمله بطريق المناولة.</li> </ul>                                                                                                                                                                   |
| - العاملي حسن عبد الصمد، وصول الأخبار، ص ١٣٢.                                          | تخصص نبأنا بالإجازة.                                                                                                                                                                                                                       |
| - العاملي حسن عبد الصمد، وصول الأخبار، ص ص ١٢٥ - ١٣٦ فخر الدين الطريحي، جامع المقال، ص | <ul> <li>١٨ - وجوه الإجازة: قال صاحب وصول الأخبار أن وجوه الإجازة تطور على أقسام كثيرة جداً والأهم منها أربعة هي:</li> <li>١ - أن يجيز معيناً لمعين، كما إذا قال:</li> </ul>                                                               |
|                                                                                        | الجزتك كتاب الكافي .  ٢ - أن يجيز معيناً غير معيني كما إذا قال:  • أجزتك كتاب الكافي .  ٣ - أن يجيز معيناً لغير معيني كما إذا قال:  • أجزتك هذا الحديث أو كتاب الكافي لكل                                                                  |
|                                                                                        | أجد، أو لأهل زماني،<br>ع – أجازة غير معيني. كما إذا قال: «أجزت<br>كل أحد مسموعاتي».                                                                                                                                                        |

| - العاملي، حسن عبد الصمد، وصول        | ١٩ - وجوه القراءة على الشيخ: القراءة على     |
|---------------------------------------|----------------------------------------------|
| الأخبار، ص١٣٢.                        | الشيخ تقع على وجوه سبعة وهي:                 |
| - المماقاني، مقباس الهداية، ج٣، ص ٨٤  | ١ – قراءة الراوي على الشيخ من كتاب بيده،     |
| .40 –                                 | وفي يد الشيخ أيضاً مثله مع الصحة.            |
| •                                     | ٢ - قراءة الراوي على الشيخ من كتاب بيده      |
|                                       | والشيخ يستمع على حفظه.                       |
|                                       | ٣ - قراءة الراوي لما يحفظه، والأصل بيد       |
|                                       | الشيخ فيسمع.                                 |
|                                       | ٤ - قراءة الراوي من كتاب بيده وثقه غير       |
|                                       | الشيخ، فيسمع الشيخ.                          |
|                                       | ٥ - قراءة الراوي عن حفظه واستماع الشيخ       |
|                                       | أيضاً عن حفظه.                               |
|                                       | ٦ - قراءة غير الراوي من كتاب بيده لما        |
|                                       | يحفظه الراوي، فيسمع الشيخ من كتاب بيده.      |
|                                       | ٧ - هو السادس مع استماع الشيخ حفظاً من       |
|                                       | دون أن يكون الأصل بيده.                      |
| - الرازي، محمد بن أبي بكر عبد القادر، | ٢٠ - اللحن: اللحن الخطأ في الأعراب           |
| مختار الصحاح، (بيروت، دار الكتاب      | وبابه قطع ويقال: فلان (لحان) و(لحانة) أيضاً  |
| العربي، ١٤٠١ – ١٩٨١م)، ص ٩٤٥.         | أي يخطأ .                                    |
| ينظر: الفصل الثالث.                   | ٢١ - المتشابه: ذكر الباحث عدد من تعاريف      |
| ·                                     | المتشابه في عرضة لكتاب ابن شهرآشوب           |
|                                       | المتشابه والمختلف.                           |
| - كريم الواثلي، الخطاب النقدي عند     | ٢٢ - المجاز: هو استخدام اللفظ لبدل على       |
| المعتزلة، ص ١٦٢.                      | المعنى الذي اتفق واصطلح عليه كان             |
|                                       | الاستخدام حقيقياً، أما إذا استخدم اللفظ      |
|                                       | بخلاف ذلك لعلاقة ما كان الإداء فنياً مجازاً، |
|                                       | فالإداء النمطي الحقيقي يعني إجراء الكلام عل  |
|                                       | أصل وضعه في اللغة.                           |

| - الخوثي، أبو القاسم الموسوي، البيان في تفسير القرآن، ط٢، (النجف الأشرف، مطبعة الآداب، ١٣٨٥ - ١٩٦٦)، ص ٢٢٩. | <ul> <li>٢٣ - الناسخ والمنسوخ: هو رفع أمر ثابت</li> <li>في الشريعة المقدسة بارتفاع أمده وزمانه،</li> <li>سواء أكان ذلك الأمر المرتفع من الأحكام</li> <li>التكليفية أم الوضعية.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - الواثلي كريم، الخطاب النقدي عند المعتزلة، ١٦٢.                                                            | 75 - المجاز: هو استخدام اللفظ ليدل على المعنى الذي اتفق واصطلح عليه كان الاستخدام حقيقاً، أما إذا استخذ ابن كثير الدمشقي، الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، ط٢، (القاهرة، مطبعة محمد علي، بلا. ت)، ص ٢١م اللفظ بخلاف ذلك لعلاقة ما كان الإداء، فنياً مجازياً، فالإداء النمطي الحقيقي يعني إجراء الكلام على أصل وضعه في اللغة، أو هو ما أقر في الاستعمال على أصل وضعه من اللغة، أما الإداء الفني فهو: أصل وضع له في غير ما وضع له في الأصل». |
| - ابن كثير، الباعث الحثيث، ص ٤٦.                                                                            | ٢٥ - المقطوع: هو الموقوف على التابعين<br>قولاً وفعلاً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - م. ن، ص ٥١.                                                                                               | <ul> <li>٢٥ – المعضّل: وهو ما سقط من إسناده اثنان</li> <li>فصاعداً. ومنه ما يرسله تابع التابعي.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

# الفهرس

| بى <b>فحة</b><br> | اله   | الموضوع                                                       |
|-------------------|-------|---------------------------------------------------------------|
| 0                 |       | المقدمة                                                       |
| ٧                 |       | تحليل المصادر                                                 |
|                   |       | الفصل الأول: الأصول الرجالية عند الإمامية نبذة تاريخية        |
| 10                | • • • | نبذة موجزة عن الأصول الرجالية عند الإمامية                    |
| 77                |       | الأصول الرجالية عند الإمامية في القرنين الرابع والخامس الهجري |
| 77                |       | الكشي وكتابه في الرجال                                        |
| 4 £               |       | النجاشي وكتابه في الرجال                                      |
| ۲٥                |       | الشيخ الطوسي وكتابه في الرجال                                 |
| 41                |       | كتاب الغضائري                                                 |
| **                | • • • | البرقي وكتابه (الرجال)                                        |
| 44                | • • • | رجاليوا الشيعة في القرن السادس الهجري                         |
|                   |       | ١ - ابن شهرآشوب المازندراني                                   |
|                   |       | ۲ – منتجب الدين بن بابويه ۲                                   |

| 45                               | اسمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٤                               | مولده المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراع المراه المراع المراه الم |
| ٣0                               | نسبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳٦                               | أسرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۷                               | سيرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 44                               | رحلاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٢                               | وفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 24                               | أقوال العلماء فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٤                               | شيوخه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۰٥                               | تلاميذه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٢                               | لرجاليون الذين فقدت كتبهم في علم الرجال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                  | لرجاليون الذين فقدت كتبهم في علم الرجال٣ - ابن البطريق٣ - ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٢                               | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 0 Y<br>0 Y                       | ٣ - ابن البطريق ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 0 Y<br>0 Y<br>0 Y                | ٣ - ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0 Y<br>0 Y<br>0 Y                | ۳ – ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 70<br>70<br>70<br>70             | ٣ - ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0 Y<br>0 Y<br>0 Y<br>0 Y<br>0 E  | ٣ - ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 70<br>70<br>70<br>70<br>20       | ٣ - ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 70<br>70<br>70<br>50<br>50<br>00 | ٣ - ابن البطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# الفصل الثاني: كتب الإمامية في علم الرجال خلال القرن السادس الهجري

١ - معالم العلماء لابن شهرآشوب المازندراني .....١

| ٦٣ | التعريف بالكتاب                                     |
|----|-----------------------------------------------------|
|    | ١ - اسم الكتاب                                      |
|    | ٢ - تاريخ تأليفه٢                                   |
| ٦٧ | ٣ - الغرض من تأليفه                                 |
| ٧٢ | ٤ – التنظيم والحجم                                  |
| ٧١ | ٥ – الاختصار                                        |
| ٧٢ | ٦ – عناصر الترجمة                                   |
| ٧٣ | أ - الاسم، الكنية، النسب، النسبة للمترجم لهم        |
| ٧٤ | ب – عمل المترجم له ومهنته                           |
| ٧٥ | ج - علاقة المترجم لهم مع الأثمة ومكانتهم عند الشيعة |
| ٧٧ | د – استخدام الألفاظ الرجالية                        |
| ٧٨ | هـ - العلماء الذين ترجم لهم من غير الشيعة           |
| ٧٩ | موارد ابن شهرآشوب                                   |
| ۸۱ | منهج ابن شهرآشوب في كتاب معالم العلماء              |
| ٨٤ | ٢ - فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم               |
|    | التعريف بالكتاب                                     |
| ٨٤ | اسم الكتاب                                          |
| ۸٥ | تاريخ تأليفه                                        |
| ۸٦ | الغرض من تأليفه                                     |
| ۸٧ | مخطوطاته                                            |
| ۸۸ | التنظيم والحجم                                      |
| ۹. | عناصر الترجمة                                       |
| ٩. | ١ - الاسم                                           |

| ١٢٦ الفهرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الفهرس |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| المهنة أو العمل 48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 48     |
| مذاهب المترجم لهم مذاهب المترجم لهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 40     |
| المكانة العلمية والنشاط الفكري ٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 90     |
| ١ – الفقه ٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4٧     |
| اللغة والوعظ اللغة والوعظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 44     |
| مصطلحات الجرح والتعديل ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 99     |
| موارد منتجب الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.1    |
| أهمية كتاب فهرست أسماء علماء الشيعة ومصنفيهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11.4   |
| الخلاصةالخلاصة المخلاصة المخلاصة المخلاصة المخلاصة المخلاصة المخلاصة المخلاصة المعالمات ال |        |
| المصادرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۱۰۷    |
| أولاً: المصارد الأولية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 111    |
| ثانياً المراجع ١١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111    |
| ثالثاً: المجلات والدوريات والأنترنيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| ملحق بعض المصطلحات المستعملة عند الرجاليين وأهل الحديث ضمن موضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |