



السيد محمد تقي الحكيم

خَارُ لِلْ صَايِدَيْ



عَ اللَّهُ الْمِنْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْطِيدَةُ وُ الْبُارُهُ اللَّهِ الْمُعْلِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ



ı



العسَلَامَة السَّيِّسَيِّدُ بِعَمَّدُ تَهِيٍّ الْجَهَامِيْمِ

المجزّج الأوّل

كُرْ الْمُرْكِ الْحَرْقِ لَكُونِي الْمُرْكِ الْحَرْقِ لِللَّهِ وَالنَّسُونِيةِ النَّاسُونِيةِ

جمتيع حقوق الطنع محفوظة ۶۶۲ ص - ا۲۰۰ م



المؤلف في سطور

## يسد الله الرحمن الرحيد

#### المؤلف في سطور

- نشأ نشأة علمية بتوجيسه من والده سماحة السيد سعيد الحكيسم (ت٥٩ ١٣٩ه)، وأعلام أسرته ، فدرس علوم العربية والمنطق والبلاغة وأصول الفقه والفلسفة والتاريخ على أيدي الأساتذة الأجلاء العلماء الأعلام: أخيه السيد محمد حسين الحكيم (ت٤١٠ه)، والشيخ ندور الدين الجزائري، والسيد صادق السيد ياسين ، والشيخ على ثامر، والسيد يوسف الحكيم (ت٤١٩ه) ، والسيد حسن الحكيم (ت٤١٩ه)، والسيد موسى والسيد محمد على الحكيم ،والشيخ محمد رضا المظفر،والسيد موسى الجصاني.
- حضر دروس البحث الخارج في الفقه والأصول على أيدي الآيسات العظمام السيد محسس الحكيم (ت ١٣٩هـ) والسيد أبسي القاسم الخوئسي (ت ١٣٩هـ) والشيخ حسين الحلي (ت ١٣٩هـ) والسيد ميرزا حسن البحنوردي (ت ١٣٩٥هـ). والفلسفة على يد الشيخ محمد رضا المظفر والسيد ميرزا حسن البجنوردي.
- درَّس السطوح العالية في الفقه والأصول لطلبة الحوزة العلميــــة في النجــف الأشرف سنوات عديدة.
- قام بتدريس الفقه لطلبة البحث الخارج في الحوزة العلمية في النجف الأشرف

- على متن كتاب (المكاسب) للشيخ مرتضى الأنصاري، وأصول الفقه على متن كتاب (الكفاية) للشيخ محمد كاظم الخراساني.
- درس طلاب البحث الخارج علم أصول الفقه المقارن بآراء أنمسة المذاهب
   الاسلامية، وكتب بعض طلابه تقويرات درسه.
- درّس طلاب البحث الخارج علم القواعد الفقهية ابتداءً من عام ١٣٨٨هـ. ولعدة سنوات، وسجل بعض طلابه تقريرات درسه.
- أسس مع عدد من الأعلام (جمعية منتدى النشر) في النجف الأشرف وواكب نشاطها لأكثر من ربع قرن، ودرس في كليتها (كلية منتدى النشر) النحسو والصرف البلاغة والأدب والتاريخ والفقه والأصول وعلم النفسس وعلسم الاجتماع، ابتداء من عام ١٩٤٤م.
- أسس مع عدد من المفكرين (المجمع الثقافي لمنتدى النشر) عسام ١٩٤٣م وساهم في نشاطاته الثقافية المختلفة.
- أسس مع عدد من الأعلام (كلية الفقه) في النجف الأشرف عــــام ١٩٥٨م، وتولى فيها تدريس علوم أصول الفقه المقارن، والقواعد الفقهية المقارنة، وفقه اللغة، والتاريخ الاسلامي، وعلمي الاجتماع والنفس، ممــــا يكشــف عــن موسوعية معرفية كبيرة.
- انتُخب عميداً لكلية الفقه عام ١٩٦٥م وشغل هذا المنصب حسى عسام ١٩٧٠م.
- درس أصول الفقه المقارن بمعهد الدراسات الاسلامية العليا / جامعة بغــــداد/
   من عام ٩٦٧ م وحتى عام ١٩٧٠م.
  - منحته جامعة بغداد درجة الاستاذية بقرار من مجلس الجامعة عام ١٩٦٤م.
- أشرف على العديد من الرسائل الجامعية لطلبة الدراسسات العليسا ونساقش
   مجموعة من رسائل الماجستير والدكتوراه.

- اختير خبيراً علمياً أكاديمياً لرقية حملة الشهادات العليا لرتب جامعية أعلى.
- انتخب بالإجماع في عام ١٩٦٤م عضواً عاملاً في المجمع العلمسي العراقسي، بترشيح من علامتي العراق المرحومين الشيخ محمد رضا الشبيبي، والدكتسور مصطفى جواد، وشغل العضوية حتى عام ١٩٩٦م، ومثل المجمع في عدد من المؤتمرات العلمية.
  - انتخب عضواً في مجمع اللغة العربية المصري عام ١٩٦٧م .
  - انتخب عضواً في مجمع اللغة العربية السوري عام ١٩٧٣م .
  - انتخب عضواً في مجمع اللغة العربية الأردني عام ١٩٨٠م .
  - انتخب عضواً في مجمع الحضارة الاسلامية الأردني عام ١٩٨١م .
- - عين عضو شوف في المجمع العلمي العراقي عام ١٩٩٧م.
- دعي لحضور العديد من المؤتمرات والندوات العلمية في البلاد العربية وغيرها،
   وشارك في جملة منها، من ذلك:
- أ/ مؤتمر كراجي المنعقد بالباكستان عام ١٩٥٧م ، بمناسبة مرور ١٤ قـــــرن على ولادة الإمام على (عليه السلام) ممثلاً عن سماحة السيد محسن الحكيم (قده).
- ب/ المؤتمر الأول مجمع البحوث الاسلامية المنعقد بالقاهرة عام ١٩٦٤م. ج/ المؤتمر المشترك بين مجمعي اللغة العربية المصري والعراقي المنعقد ببغـــــداد عام ١٩٦٥م.
- د/ المؤتمر المشترك بين مجمعي اللغة العربية المصري والعراقي المنعقد بالقـــاهرة عام ١٩٦٧م.

- هــــ/ مؤتمر دراسة أحرف الطباعة العربية بدعوة من المنظمة العربية للثقافـــــة والعلوم المنعقد بالقاهرة عام ١٩٧١م.
- و/ ندوة المصطلحات القانونية بدعوة من اتحاد المجامع العربية المنعقدة بدمشق عام ١٩٧٢م.
- ز/ المؤتمر التأسيسي لجمعية الجامعات الاسلامية بدعوة من جامعة القرويسسين والمنعقد بمدينة فاس عام ١٩٧٤م.
  - ح/ ندوة معالجة تيسير النحو العربي المنعقدة بالجزائر عام ١٩٧٥م.

#### مؤلفاته المطبوعة

- ١- مالك الأشنر ، مطبعة الغري/ النجف الأشرف/ عام ١٩٤٦م.
- ٧- شاعر العقيدة (السيد الحميري) ، مطبعة دار الحديث / بغداد / عدام ٩٦٣
  - ٣- الأصول العامة للفقه المقارن، دار الأندلس / بيروت / عام ١٩٦٣م.
- ٤ الزواج الؤقت ودوره في حل مشكلات الجنس ، دار الأندلس / بسيروت /
   عام ١٩٦٣م.
  - ٥- فكرة التقريب بين المذاهب ، مكتبة المنهل / الكويت / عام ١٩٧٨م.
    - ٣- مناهج البحث في التاريخ ، مكتبة المنهل / الكويت / عام ١٩٧٨م.
- ٧- تاريخ التشريع الاسلامي كتاب المعهد معهد الدراسات العربية
   والاسلامية / لندن / عام ١٩٩٨م.
  - ٨- التشيع في ندوات القاهرة ، دار التجديد / بيروت / عام ١٩٩٩م.
- ٩ من تجارب الأصوليين في المجالات اللغوية ، مؤسسة الألفين / الكويت / عام
   ٢٠٠٠م.
  - ١ عبد الله بن عباس ، حياته وسيرته ، شخصيته وآثاره ، (هذا الكتاب).

#### مؤلفاته المخطوطة

- ١ القواعد العامة في الفقه المقارن.
  - ٢- زرارة بن أعين.
- ٣- مع الإمام على (عليه السلام).
  - ٤- مشكلة الأدب النجفي.
- الاسلام وحرية التملك والمفارقات الناشئة عن هذه الحرية.
  - ٦- أبو فراس الحمداني (مفقود).
- ٧- تعليقة على كتاب (كفاية الأصول) للشيخ محمد كاظم الخراساني.
  - ٨- انطباعاتي عن محاضرات الاستاذ الشيخ حسين الحلي.
- ٩- تعليقة على كتاب (مستمسك العروة الوثقي) للسيد محسن الحكيم.

#### - قدم لمجموعة من الكتب بمقدمات ضافية ، منها:

- ١- كتاب (النص والاجتهاد) للامام شرف الدين ، مطبعة النجف / النجف
   الأشرف / عام ٩٥٦ م.
- ٢- كتاب (الكندي الرائد الأول للفلسفة الاسلامية ومفخرة الفكر العربي)
   للدكتور محمد بحر العلوم ، مطبعة النجف / النجف الأشرف / عام ١٩٦٢م.
- ٣- ديوان السيد الحميري ، جمع وتحقيق وشرح شاكر هادي شكر ، دار الحياة / بيروت / عام ١٩٦٦م.
- ٤- كتاب (القياس حقيقته وحجيته) للدكتور مصطفى جمال الديـــن ، مطبعــة النعمان / النجف الأشرف / عام ١٩٧٢م.
- ٥- كتاب (العقل عند الشيعة الامامية) للدكتور رشدي عرسان عليان ، مطبعة

دار السلام / بغداد / عام ١٩٧٣م.

# 

البذرة ، الهاتف ، النجف ، الإيمان ، الأضواء ، البيان ، الدليل ، الغري ، النهج ، البدرة ، المبلد ، الحياة ، مجلة المجمع العلمي العراقي ، مجلة مجمع اللغة العربية المصري ، وغيرها.

- أصدر الدكتور محمد كاظم مكي كتاباً عن حياته ، وآثاره ، ونشاطاته العلمية ، تحت عنوان (من ثمرات النجف في الفقه والأصول والتاريخ والأدب ، السيد محمد تقى الحكيم) مطبعة دار الزهراء / بيروت / عام ١٩٩١م.

- أصدر الدكتور عبد الأمير زاهد كتاباً عن منهجيته تحــت عنــوان (التنظــير المنهجي عند السيد محمد تقي الحكيم) النجف / ١٩٩٩م.

علاء الدين السيد محمد تقي الحكيم

## بسبع الله الرحمن الرحيب

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين.

وبعد. فهذه دراسة تختصر عصرها، لبطل يختصر عصره، علماً، وثقافة، وسياسة، وعلائق اجتماعية، وقسد صورت حوادث ما يقرب من سبعين عاماً من خلال منظار هذا البطل، وأكثرها من حديثه الخاص.

وقد جهدتُ أن تكون مستوعبة لمختلف نواحي حياته وسيرته. وكان الذي يؤخرني عن نشرها \_ بعد تدوينها منذ زمن ليس بالقصير \_ محاولتي أن أحد في بطون الكتب ما يضع لي خطاً جديداً في مخطط حياته.

ثم فضّلت نشسرها الآن، تاركاً لي - أو لغيري - في طبعات قادمة إن شاء الله إضافة ما أجده من ذلك.

وا لله أسأل أن يجعل عملي هذا خالصاً لوجهه الكريم، والحمد لله رب العالمين، وله الشكر.

النحف الأشرف محمد تقى الحكيم

## تمهي

# أضواء على الكتاب

## اضطراب تأريخه

بين يدي الآن -وأنا أحاول دراسة ابن عباس والترجمة له- قصاصات من أوراق مختلفة، حَمعت المواد الأولية لذلك، وفيها ألوان من الأحاديث لايمكن الاطمئنان إلى أكثرها بحال؛ لتناقض قسم منها، واضطراب مداليل قسم آخر ، وخروج قسم ثالث على مقتضيات زمنه. وقد سرى مفعول ذلك إلى آراء المؤرخين له، فأكسبها تناقضاً واختلافاً بينهم.

فاختلاف في الولادة، ينشأ منه اختلاف في مدّة بقائه مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، واختلاف في مقدار علاقته بالخلفاء الثلائة، ثسم مقدار علاقته بالإمام(عليه السلام) ينشأ منه اختلاف في شأنه ببيت المال في البصرة، ونظائر ذلك من اختلافات سرت إلى حلّ ما يتعلق به، وبخاصة آراؤه ورواياته.

والحديث عنه -مع هذه الاختلافات- حديث لا يخلو من جهد، وليس من اليسير أن يخرج منه الكاتب وقد وفّاه ما يستحقه من بحث وتصوير. وما أدري إلى أيّ مدى سأوفق في ذلك، وكل ماأرجوه أن نتعاون أنا والقارئ -الذي سيشرفني بقراءة الكتاب- على إبراز الصورة الكاملة له، وذلك بالإشارة إلى ما أكون قد أغفلته من الظللال أو الألوان الضرورية في إبراز صورته، والتسديد لما أكون قد وقعت فيه من الأغلاط. فمن حقه إذا -وأنا أرجو معاونته- أن يسائلني عن المنهج الداخلي والخارجي لهذه الدراسة؛ ليسايرني في ضوئها إن شاء. كما أنّ من حقه أن يسائلني

١٢ ......عبد الله بن عباس /ج١

عن أسباب هذا التناقض وعوامله، وها أنذا أضع بين يديه في هذا التمهيد الإحابة على كل ذلك، بادئاً بذكر العوامل التي أدّت إلى كل هذا الإضطراب..

وهي -على كثرتها وتشعّبها- تعود إلى عاملين رئيسين:

(أوّهما): ما تقتضيه طبيعة تداول الأحاديث بين الرواة، وتنقّلها من فم إلى فم مع المحتلافهم بالفهم وحسن التلقي، من الزيادة والنقيصة اللتين قد يكون فما الأثر في تغيير مفاهيمها، وتبديلها تبديلاً ربّما بعدها عن الواقع كثيراً، هذا بالإضافة إلى من يوجد فيهم من أهل السهو والغفلة والتحليط، وقد ترجم مؤلفو الرحال من هؤلاء جماعة عرفوا بالتوثيق، ومع ذلك فقد ابتلوا بهذه الآفات.

(وثانيهما): كثرة الوضّاع والمنتحلين من أصحاب الحديث وأرباب السير في مختلف العصور، وقد الّفت في هـؤلاء وفي أحاديثهم كتب كثيرة، وتعرّض للكثير منهم أرباب الجرح والتعديل في كتب الرحال، ووضعوا بازاء بعضهم مقدار ما وضعوه من الأحاديث.. فصرنا نقرأ مثلاً أنّ عبد الكريم بن أبي العوجاء وضع أربعة آلاف حديث (۱)، وعمد بن يونس الكديمي ألف حديث (۲)، وحعفر بن الزبير أربعمائة حديث (۱)، وقد قدروا ما تُرك من

<sup>(</sup>۱) انظر تأريخ ابن الأثير –المطبعة الأزهرية، مصر، ط۱، سنة الطبع ۱۳۰۱هـ- ج٦: ٣. (۲) انظر ميزان الاعتدال –مطبعة عيسى البابي الحلبي، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٨٢هـ-

ج٤: ٧٤، رقم الترجمة ٨٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر خلاصة تذهيب الكمال -ط١، المطبعة الخيرية، مصر، سنة الطبع ١٣٢٢هـ - : ٥٠٠

أضواء على الكتاب ........

حديث عبّاد بن صهيب البصري بخمسين ألفاً (١) ومارُمي من حديث عمر بن هارون البلخي بسبعين ألفاً (١). وحسبك أن تعلم أنّ أحمد بن حنبل لم يعتمد من أكثر من سبعمائة وخمسين ألف حديث كانت لديه - إلاّ ثلاثين ألفاً (١)، وهي التي حشدها في مسنده المعروف باسمه، وأنّ مسلماً لم يحشد في صحيحه أكثر من أربعة آلاف حديث، عدا المكرّرات، من أصل ثلاثمائة ألف كان يملكها من الأحاديث (١)، والبخاري لم يذكر في الصحيح أكثر من سبعة آلاف حديث انتقاها من ستمائة ألف حديث (٥).

على أنّ هذه الكتب ونظائرها لم تسلم من الأحاديث التي لا يُطمأنّ إلى رواتها؛ لما ورد فيهم من الجرح الكثير من أعلام هذا الفن أمثال ابن حجر وغيره (١). وقد صعّ ليحيى بن سعيد القطّان -وهو الناقد المعروفأن يقول: ((لو لم أرو إلاّ عمّن أرضى، ما رويت إلاّ عن خمسة))(١)، كما صعّ لأبي حنيفة أن لايطمئن إلى أكثر من سبعة عشر حديثاً صحّت

<sup>(</sup>١) انظر ميزان الاعتدال ج٢: ٣٦٧ رقم الترجمة ٤١٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الغدير -مطبعة الحيدري، طهران، ط٢، سنة الطبع ١٣٧٢هـ- ج٥: ٢٤٨.

 <sup>(</sup>٣) انظرطبقات الشافعية -المطبعة الحسينية المصرية ،ط١، لم تذكر سنة الطبع- ج١: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) انظر الغدير ج٥: ٢٩٣.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق ج٥: ٢٩٢.

 <sup>(</sup>٦) انظر دلائل الصدق -المطبعة الحيدرية، النحف، سنة الطبع ١٣٧٢هـ- ج١: ٩ -١٤٠.
 (٧) المصدر السابق ج١: ١٧.

١٤ .....عبد الله بن عباس /ج١

لديه (١). ونهاية المبالغات -في ذلك كلّه- ما حدّثوا عن يحيى بن معين أنّه قال: ((كتبنا عن الكذّابين وسحّرنا به التنور وأخرجنا به خبزاً نضيحاً))(٢).

ويعلم الله كم كان نصيب صاحبنا من الوضع عليه في ذلك، مع أنّ جميع العوامل الباعثة على الوضع من الوضّاع والكذّابين كانت تلتقي به، فهو محور الحركة الثقافية والتشريعية في زمنه وبعد زمنه إلى عدّة أحيال، وسنوضح في هذه الكلمات أسباب الوضع عليه، قبل أن نذكر منهجنا في معالجة ذلك.

### أسباب الوضع عليه

والأسباب كثيرة، وإن كانت في جوهرها لاتعدو ثلاثة:

(أوقها): سبب سياسي: ونريد بهذا السبب أن يعمد بالوضع إلى تأييد دولة قائمة وتركيزها، أو دولة يراد قيامها، تأييداً مباشراً أو غير مباشر، وذلك بخلق أحاديث تؤيدها تأييداً صريحاً، أو تحط من مراكز أعدائها في نفوس الرأي العام؛ ليتسنّى لهم من هذه الطريقة إبعادهم عن الحكم.

وقد كان نصيبه من الوضع عليه لهذا السبب كثيراً، فقد قُدّر له أن يعاصر معتركات سياسية قوية، ويلابس معتركات أُحر بعد وفاته، وكلّها تساعد على الوضع عليه؛ نظراً لأهميّة مركزه في تلكم العصور.

<sup>(</sup>١) انظر ميزان الاعتدال ج١: ٢٠٩ رقم الترجمة ٨٢٠ .

<sup>(</sup>٢) تأريخ بغداد -دار الكتاب العربي، لبنان، لم تذكر سنة الطبع- ج١١٤: ١٨٤.

فالصراع الذي كان قائماً إذ ذاك بين أتباع الخلفاء على الخلافة بعضهم مع بعض، ثم بين الخلافة والملك ودعاتهما. وكان يرأس الفريق الثاني موسس النظام الملكي في الإسلام معاوية بن أبي سفيان، كما كان يرأس الفريق الأول الأثمة من أهل البيت (عليهم السلام). ومعاوية كرأس الفريق الأول الأثمة من أهل البيت (عليهم السلام). ومعاوية عصومه من الهاشيين، كما كان حالياً من الأبحاد الكبيرة التي كان يتمتع بها خصومه من الهاشيين، كما كان وصولياً إلى أبعد حد، لايهمة في سبيل تركيز مَلكيته أن يسلك إليها من أي طريق. فكان لابد من بث الوضاع؛ ليضعوا له ولبعض الصحابة أحاديث عن الني (صلى الله عليه وآله وسلم)، تشبه ما انفرد به أثمة أهل البيت (عليهم السلام) وعُرفوا به بين الناس، وبخاصة الإمام علي الطبيقة ؛ ليقلل من قيمتهم في نظر الرأي العام بمشاركة غيرهم من الصحابة لهم في هذه الفضائل.

حدَّث المدائني في كتابه الأحداث قال: ((كتب معاوية إلى عمّاله -بعد أن أمرهم بإفشاء الحديث عن عثمان - إنّ الحديث في عثمان قد كثر وفشا في كل مصر وفي كلّ وجه وناحية، فإذا جاءكم كتابي هذا فادعوا الناس إلى الرواية في فضائل الصحابة والخلفاء الأوّلين، ولا تتركوا خبراً يرويه أحد من المسلمين في أبي تراب إلاّ وأتوني بمناقض له في الصحابة مفتعلة، فإن هذا أحب إلى وأقر لعيني وأدحض لحجة أبي تراب وشيعته، وأشد إليهم من مناقب عثمان وفضله))(1).

 <sup>(</sup>۱) شرح نهج البلاغة -مطبعة دار الكتب العربية،مصر،سنة الطبع ۱۳۲۹هـ-ج ۱۳:۳
 نقلاً عن المدائن.

وهنا بدأنا نسمع منهم، ومن حاملي أفكارهم في هذا التأريخ، وبعد هذا التأريخ من مختلف العصور استجابة لهذا النداء، بتنبّع فضائل آل البيت الواردة في الأحاديث التي يطمئن إلى صدقها الثقات، ووضع ما يناسبها إلى كبار الصحابة والخلفاء، ثم ينسبونها إلى من يوثق بنقله من الرواة، وقد حدّث ابن عرفة عن كثرة الوضع إذ ذاك قال: ((إن أكثر الأحاديث الموضوعة في فضائل الصحابة افتعلت في أيّام بني أميّة تقرّباً إليهم بما يظنون أنهم يرغمون به أنوف بني هاشم))(1).

وبالطبع كان ابن عباس في الطليعة تمن يوضع عليه في هذه الأمور؛ لاشتهاره برواية الفضائل للإمام على الظيلان ، حتى وجدنا لكثير من الأحاديث التي يرويها في الإمام أو واحد من آل البيت ما يضارعها في الخلفاء والسابقين منسوباً إليه. وقد سحّل الكثير من ذلك في الكتب المعنية ياحصاء الموضوعات وتتبعها، وصرّحوا بوضعها، وربّما عيّنوا الواضع وشخصوه (۱). وكان لابد أيضاً من بت الوضاع بين الرأي العام؛ ليحدّثوهم عن مثالب عصومهم من الهاشميين، وينسبوها أحاديث إلى كبار الصحابة؛ ليمهدوا بذلك إلى تنشئتهم على بغضهم تنشئة تُطمئنهم إلى عدم عودتهم للحكم مهما كلف الأمر. وحسب معاوية أن يسن سبّ على الظيلان وأولاده على المنابر والمآذن، وأن يبقى ذلك سُنة لديهم حتى آيام عمر بن عبد العزيز (۱).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٦ نقلاً عن المداتني.

<sup>(</sup>٢) انظر سلسلة بأسماء الكذابين والوضّاعين في كتاب الغدير ج٥: ٢٠٩ -٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ الخلفاء -مطبعة السعادة، مصر، سنة الطبع ١٣٧١هـ- : ٢٤٣٠.

أضواء على الكتاب ...... ١٧

ولعلَّنا سننتهي -فيما بعد- إلى اعتبار الكثير ثمَّا ورد على لسان صاحبنا -من الكتب في شأن بيت المال وغيرها- من الموضوعات عليه لهذا السبب.

أما المعتركات السياسية التي لابسته ولم يدركها في حياته، فأهمها ما وقع من الصراع بين الأمويين والهاشميين بعد حادثة كربلاء، وبين الهاشميين انفسهم في أثناء تولّيهم الحكم. فكلنا يذكر حيداً الدعوة السرّية إلى الرضا من آل محمد من قبّل الهاشميين، ويذكر احتماعهم في الأبواء ومبايعتهم لحمد ذي النفس الزكية، ثم تفرّقهم في البلدان لنقض الأمر على الأمويين، ثمّ عاولة العباسيين للاستئنار بالحكم. ولازم هذه المحاولة أن نبدأ فنسمع التهامس بين أشياعهم على اعتبار الوراثة والوصاية بهم دون العلويين (۱)، وقد المحدرت إليهم -كما جاء في بعضها - من العباس (۲)، ومن محمد بين الحنفية كما جاء في بعضها الآخر (۳). وأن نسمع بعضها يبشر بالسفّاح على الخصوص (۱)، وبعضها بالمنصور (۵)، وثالثة بالمهدي (۱)، ورابعة بالعباس حتى يسلّموها إلى المسيح (۷).

<sup>(</sup>١) انظر ذخائر العقبي -مطبعة القدسي، مصر، سنة الطبع ١٣٥٦هـ- : ١٩٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر الفخري في الآداب السلطانية –مراجعة وتنقيح محمد عوض إبراهيم، مطبعة
 المعارف، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٩٣٨م- : ١١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الإمامة والسياسة -مطبعةمصطفى محمد،مصر، لم تذكر سنة الطبع- ج٢: ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر تهذیب تاریخ ابن عساکر- تصحیح عبد القادر آفندي، مطبعة روضة الشام، دمشق، ط۱، سنة الطبع، ۱۳۲ه- ۲٤٤: ۷.

 <sup>(</sup>ه) انظر ذخائر العقبى: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٦) انظر تهذیب تأریخ ابن عساکر ج٧: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٧) انظر البداية والنهاية -مطبعة السعادة،مصر،ط١، سنة الطبع ١٣٥١هـ- ج٠١: ١٢٢.

ومن أولى بصاحبنا من نسبة ذلك كلّه إليه وهو أبو الخلفاء. وأبو الخلفاء -في عرف السياسة - يجب أن لايكون كسائر الآباء، وفي مستواهم الطبيعي، وإلاّ لكان أبناؤه كسائر الأبناء، بل يجب أن يرتفع عنهم؛ ليرتفع أبناؤه بارتفاعه، فهو إذا ذهبت كريمتاه لا تذهب إلاّ لرؤيا حبريل، ورؤيا حبريل تورث العمى! ولكن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يؤخّر ذلك إلى أخريات عمره رأفة به (۱)، وهو إذا علم كان علمه غير طبيعي، بل يستند إلى دعاء النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) له فلا يستوحش إلى مسألة أحد من الناس (۱)، والخليفة عمر يدعوه إلى العُضل الحادثة ولا يدعو غيره (۱)... إلى آخر ما هنالك من مبالغات سنشير إلى بعضها فيما يأتي من أحاديث.

وآراؤه هي الأخرى يجب أن لايضارعها رأي لأي كان من سائر الناس، ويكفي للشخص -مهما كان مقامه العلمي- أن يخالفه ليكون عرضة لسخط الخليفة، ما لم تكن المحالفة في صالح السلطة.

هذا محمد بن إسحق يريد أن ينتقسم من أبي حنيفة، فيشي به عند المنصور بأنّه يخالف ابن عباس في استثناء المنفصل، فيغضب عليه ويقبول له: أتخالفه؟! ويدرك أبو حنيفة حراجة موقفه، فيعمل لباقته للتخلص منه، فيقول: لكلام ابن عباس تأويل صحيح وقد قال الطيخة: ((من حلف على يمين واستثنى فلاحنث عليه))، والاستثناء لايكون إلا موصولاً، وهؤلاء لايسرون خلافتك، ويقولون أنّهم بايعوك كرهاً وتقيّة، فلهم الاستثناء متى شاؤا، ويخرجون

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ج٠١: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٨: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) انظر الإصابة في تمييز الصحابة -مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٢٨ هـ - ج٢: ٣٣٣.

من بيعتك، فغضب المنصور على ابن إسحق (١). وكما ترون لو لم يتدارك أبوحنيفة الأمر بالإشارة إلى نقطة الضعف في نفس المنصور، لكانت مخالفته لرأي ابن عباس وحدها كافية لغضب السلطة عليه.

وكما يجب أن يرتفع أبو الخلفاء عن مستواه في عرف أبنائه ليركز مقامهم، يجب أن يهبط عن المستوى في عرف خصومهم السياسيين؛ ليصح لهم أن يجردوهم من كل فضيلة. حتى فضيلة الانتماء إلى أب في مستوى ابن عباس الحقيقي، وهنا بدأنا نسمع صوراً مشوهة عن ضعة نفسيته، وخيانته لبيت المال في البصرة، كما بدأنا نسمع عن آيات نزلت بحقه وحق أبيه أمثال: ﴿ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضسل مبيلاكه(٢).. ونظائر ذلك(٢)، مما يهبط به عن المستوى الطبيعي له.

(وثانيها): سبب عقيدي بحت: ونريد به أن يقصد الواضع إلى الـ بسّ والكذب ؛ لتأييد عقيدة يعتقدها هو، أو تفنيد عقيدة يعتقدها سواه، أو غير ذلك مما ينبعث له بدافع من العقيدة الخالصة.

وهذا الضرب من الدس والوضع كثير في العصور الإسلامية وبخاصة بعد أن تعددت المذاهب وتكثرت مبانيها الفقهية واختلفت أحكامها، وأصبح لكل مذهب أحكام قد تختلف جملة وتفصيلاً، وتستند كل منها في جزئياتها سغالباً إلى أحاديث يوصلونها إلى رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم).

<sup>(</sup>١) انظر مناقب أبي حنيفة للكردري -مطبعة دار المعارف النظامية، حيدر آباد، سنة الطبع المارك النظامية، حيدر آباد، سنة الطبع المارك المارك

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) انظر رحمال الكشي-المطبعة المصطفوية، يمبئ بائي دهنوي ،سنة الطبع١٣١٧هـ- ٥٠٠.

٧٠ ..... عبد الله بن عباس /ج١

وفيهم من لا يتحرّج عن الكذب عليه، في سبيل تأييد ما يراه، بل يكفي لدى بعضهم أن يجدوا كلاماً حسناً ليضعوا له الأسانيد وينسبوه إلى النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، كمحمد بن سعيد المصلوب بدمشق (١).

وكان الخوارج -فيما يحدّث عن بعضهم عبد الله بن عيسى بن لهيعة - إذا هووا أمراً صيّروه حديثاً (٢). وقد كان من هؤلاء تلميـذ صاحبنا عكرمة، وقد حَبَسَهُ بالكنيف علي بن عبد الله بن عباس لتهمته إيّاه بالكذب على أبيه (٢).

وقد تجاوز بعض الزهّاد الحدود المألوفة فحصل يتقرب إلى الله بوضع الحديث، حتى قال يحيى بن سعيد القطّان ((لم نر الصالحين في شئ أكذب منه منهم في الحديث))(1), وعنه أيضاً: ((ما رأيت الكذب في أحد أكثر منه فيمن ينسب إلى الخير والزهد))(0). ((وقد قيلت لأبي عصمة: من أيس لك عن عكرمة عن ابن عباس في فضل القرآن سورة سورة؟ فقال: إني رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن واشتغلوا بفقه أبي حنيفة ومغازي محمد ابن إسحق، فوضعت هذا الحديث حسبة))(1). ومن الطريف أن يسأل

<sup>(</sup>١) انظر ميزان الاعتدال ج٣: ٥٦٠ وقم الترجمة ٧٥٩٢.

<sup>(</sup>۲) انظر لسان الميزان -مطبعة بحلس دائرة المعارف، حيدرآباد، ط١، سنة الطبع ١٣٣٠هـ- ج١: ١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ميزان الاعتدال ج٣: ٩٣ رقم الترجمة ٥٧١٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم -مطبعة محمد على صبيح، مصر، سنة الطبع ١٣٣٤هـ- ج١: ١٣٠.

<sup>(</sup>٥) اللآلي المصنوعة للسيوطي -المطبعة الأدبية، مصر، ط١، ١٢١٧هـ ج٢: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) التذكار –تخريج وتعليق أحمد بن محمد بن الصديق، لم تذكر المطبعة، ط١، سنة الطبع ١٣٥٥هـ - : ١٠٥٠.

اضواء على الكتاب ......

بعضهم -وقد وضع أحاديث في فضل القرآن وسوره- لِمَ فعلت هذا؟ فقال: ((رأيت الناس زهدوا في القرآن، فأحببت أن أرغبهم فيه. فقيل: فإن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار، فقال: -وهنا موضع الطرافة- أنا ما كذبت عليه وإنجا كذبت له)(1).

وتأتي من هذا الباب روايات المناقب والمثالب لبعض رؤساء المذاهب الإسلامية، ممن يراد بهذا الدافع تقوية مذاهبهم، كالروايات الواردة في أبي حنيفة والشافعي على اختلافها في المدح والذم. وقعد قبال الفيروزآبادي والعجلوني: ((باب فضائل أبي حنيفة والشافعي وذمهم ليس فيه شئ صحيح، وكل ما ذكر من ذلك فهو موضوع ومفترى))(١). وحاء في أسنى المطالب: ((لم يرد في أحد من الأثمة بعينه نص لا صحيح ولا ضعيف))(١).

وقد نال صاحبنا نصيبه من الوضع عليه لذلك، فقد حاء عنه مثلاً: ((يكون بعد النبي (صلى الله عليه وسلم) بدر على جميع خراسان يكنى أبا حنيفة))(1). ولهذا نظائر في الأحاديث..كما يأتي في هذا الباب الكثير من الروايات الواردة في شأن بعض المسائل الكلامية المعروفة، كمسألة خلق القرآن، والقضاء والقدر، وما شاكلها، مما أحذ من تلكم العصور مأخذه

<sup>(</sup>١) التذكار: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الغدير ج٥: ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٣) أسنى المطالب -مطبعة مصطفى أحمد، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٥٥هـ-: ١٤-

 <sup>(</sup>٤) مناقب أبي حنيفة للموفق بن أحمد المكي-مطبعة بمحلس دائرة المعارف، حيدرآباد، ط١٠ سنة الطبع ١٣٢١هـ- : ١٨.

٢٢ .....عبد الله بن عباس /ج ١

من احتدام الجدل والنقاش حوله أخذاً وردّاً، حتى أريقت من أحمل بعضها كثير من الدماء.

ويأتي في هذا الباب أخيراً الكثير من أحاديث بعض الدخلاء على الإسلام، كالزنادقة والكتابين، ممن اقتضتهم الظروف أن يتظاهروا في الدخول فيه، والكيد له، بوضع أحاديث تشوه من قيمته، وتترك التضارب في أحكامه، مما يحدث البلبلة في أفكار أتباعه. وقد صرّح ابن أبني العوجاء الزنديق الشهير قبيل مقتله. بأنه وضع أربعة آلاف حديث حلّل فيها الحرام وحرّم فيها الحلال(1). قال ابن قتيسة وهو يتحدّث عن أسباب اختلاف الحديث ودخول الفساد إليه-: ((منها الزنادقة واحتيالهم للإسلام، وتهجينه بلسّ الأحاديث المستبشعة والمستحيلة))(1).

(وثالثها): سبب ذاتي نفعي: ونريد به أن يعمد الواضع إلى الوضع لا لتأييد مبدأ أو سياسة خاصة، بل لإشباع شهوة عارمة في نفسه، أو سير حانب من حوانب النقص فيها. وهؤلاء كثيرون أيضاً، ولعلهم أكثر من غيرهم، وبخاصة في العصور التي بدأ الناس يتنافسون فيها على الحديث، وبدأنا نسمع المبالغات الواسعة في كثرة الحفظ والرواية، وأصبحت كثرة الحفظ مقياساً من مقاييس الرفعة بين المحدثين.

وقد بدأ ذلك أول ما بدأ في صدر الإسلام، حين كثرت الفتوح، ودخل في زمرة المسلمين خلق كثير، وكلّهم متشوّق لمعرفة هذا الدين وخصوصياته، وسيرة نبيه الكريم وأحاديثه، وبالطبع كانوا يقصدون في ذلك

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ ابن الاثير ج٦: ٣.

<sup>(</sup>٢) لسان الميزان ج1: ١٣. نقلاً عن ابن قتيبة.

كله إلى كل عارف بها أو متظاهر بالمعرفة، وماأكثرهما وليس من السهل على غير المتورّع أن يُسأل فلا يجيب، وما أيسر أن يجيب بما يخطر على ذهنه، ناسباً له إلى أحد كبار الصحابة، أو مدعياً لنفسه المشاهدة أو السماع، إن كان مما يتأتى منه ذلك، تقديراً لمركزه في نفوسهم، وتدعيماً لشهرته في الحديث، وقد حدَّث المؤرخون أن الخليفة عمر استكثر على أبي هريرة كشرة ما يرويه عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، مع قصر المدة التي عاشها معه، وأنكر عليه ذلك(١). كما حدّثوا أن الخليفة عمر كان يطلب من بعض الصحابة البيّنة على ما يروونه من الحديث(٢). والإسام على الطَّيْلِين كان -كما قيل - يحلّف من يحدّثه بحديث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)(٢). وقد قبال ابن عباس: ((إنا كنا نُحدّث عن رسول الله(صلى الله عليه وسلم) إذ لم يكن أيكذب عليه، فلما ركب الناس الصعب والذلول تركنا الحديث عنه))(''). وفي رواية أخــرى: ((إنّــا كنــا مـرّـة إذا سمعنــا رجــلاً يقول قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ابتدرته أبصارنا، وأصغينـا إليـه بآذانيا، فلما ركب النباس الصعب والذلبول لم نأخذ من النباس إلا منا نعرف))(٥). وقد حاء بعضهم إليه بكتاب فيه أقضية على الطِّيِّلا فمحاه إلاَّ قدر ذراع ، وهو ما صح لديه منها<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ج١٠٦: ٨.

<sup>(</sup>٢) انظر تأويل مختلف الحديث -الدار القومية، مصر، سنة الطبع ١٣٨٦هـ- ٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج١: ١٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) انظر المصدر السابق ج١١ ١١.

٧٤ ......عبد الله بن عباس /ج٠٠

ويدخل في هذا الباب الكثير مما ورد في مدح العرب أو الفرس، من الأحاديث المنبعثة في وضعها عن العصبيات والنزاع الشعوبي في تلكم العصور.

كما يدخل فيه الكثير من أحاديث القصّاصين، قال ابن الجوزي: (معظم البلاء في وضع الحديث من القصّاص؛ لأنهم يزيدون أحاديث تثقف وترقّق والصحاح يقلّ في هذا))(١)، وعليه ينزّل الغالب من القصص المواردة في غير القرآن من قصص الأنبياء وغيرهم في العهود البائدة. ونصيب ابن عباس من الوضع عليه في هذه الشؤون كثير، كما تجدون ذلك في الكثير من الكتب المعنية بهذه الأمور.

وخاتمة ما نذكره مما يدخل في هذا الباب، ماوحدناه في بعض الفقهاء من التزلّف إلى السلطان، بسيرير بعض أعماله المنافية لمبادئ الإسلام، من طريق وضع الحديث له، كحديث غياث بن إبراهيم الذي دخل على المهدي ابن المنصور –وكان يعجبه اللعب بالحمام – فروى حديث: ((لا سبق إلا في نصل أو خف أو حافر أو جناح)). فأمر له بعشرة آلاف درهم، فلما قام يخرج قال المهدي: ((أشهد على قفاك أنه قفا كذاب على رسول الله، ثم قال المهدي: أنا حملته على ذلك)).

<sup>(</sup>١) كتاب الموضوعات –مطبعة المحد، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٨٦هـ– ج١: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١: ٤٢.

أضواء على الكتاب ...... ٢٥

#### مع المستشرقين

والغريب -مع هذه العوامل الداعية للوضع عليه وغيرها ممايناسبها- أن نجد بعض المستشرقين حائرين في تعليل هذا الاضطراب في أحاديثه، وربما القى بعضهم على عاتقه تبعة الكذب. ففي دائرة المعارف الإسلامية حاءت هذه الفقرة.. ((فلقد فضحوه بقولهم إنه كذاب غير منصف، وتزييفهم إياه يعود (حقاً) إلى حيلة السياسة))(1).

وما أدري من الفاضح له.. أكان من القدماء المعتمديين أم من المُحدَّثين؟!.. أما أنا فلم أحد -في حدود ما رأيت- من ينسبه إلى الكذب وعدم الإنصاف، كيف! وهذه الكتب التي تترجم له لم يرد فيها أي طعن من قبيل ذلك عليه، وقد نقل حسواد علي عن شبرنكر رميه كذلك بالكذب والبهتان، ثم عقب عليه بقوله: ((وأنا على يقين أنه لو أعمل عقله، ودرس هذه الأقوال المنسوبة إلى ابن عباس دراسة علمية دقيقة، ولو فكر في العوامل السياسية التي يمكن أن تكون هي المسؤولة أولاً عن ذلك، وهي لا تدخل في بحثنا هذا في زمننا، أقول: لو فكر في ذلك وتعمّق في البحث عن هذه الأسباب ما تسرع في حكمه هذا الذي تخالفه أيسر قواعد الجرح والتعديل))(٢).

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية إعداد A.A.RGIBB وآخرون -مطبعة بريل لبدن، سنة الطبع (١) دائرة المعارف الإسلامية إعداد

<sup>(</sup>٢) مجلة المجمع العلمي العراقي محلدًا سنةً١: ٢١٢.

والحقيقة أن ابن عباس لم يكن بدعاً من كبار الصحابة في الوضع عليه، ولم يكن الوحيد الذي نسب إليه أقوال مختلفة متضاربة، بل كان الكنب حكيره منهم عرضة للدس والكذب عليه، فإذا حاز أن يُنسب إلى الكذب لذلك، لم يصح بعد ذلك لدينا وجود صادق واحد في السابقين الأولين، ممن عرفوا بسعة العلم وكثرة الحديث ؛ لكثرة ما وقع في تأريخهم من اضطسراب. وقد يكون صاحبنا أوفرهم نصيباً ، للعوامل التي ذكرناها في هذا الحديث ولكثرة ما شارك في مختلف النواحي الثقافية التي كانت في عصره.

على أنّا -ونحن في بداية الحديث- لا يسوغ لنا أن نتعجّل في إصدار الحكم عليه، قبل أن تستوي لنا دلائله وإماراته، وما يدريك، لعلنا سننتهي فيه إلى غير ما تركّز في أعماقنا عنه، متى عالجنا مختلف نواحي حياته معالجة موضوعية خالصة.

## منهج المؤلف

أما كيف سنعالجها؟ وأيّ منهج سنسلك إليها منه، مع هذه الاضطرابات، فيما خلص إلينا من تأريخ حياته وآرائه؟ فذلك ما نتحدّث فيه الآن..

أمامنا بادئ ذي بدء أن نصنف أحاديث إلى أصناف، نجعل في الأول منها ما ورد في كتب الثقات من الأحاديث الناهضة بمداليلها، التي لم نجد ما يصلح لمعارضتها من الأحاديث الأخر، ولا من يكذّبها من هواة التمحيص، مع أنها بمرأى منهم ومسمع. كما لم نجد فيها أيّ خروج

على مقتضيات بيئته وعصره. ومثل هــذا الصنف لا نتوقف عـن الأخـذ بـه والاعتماد عليه.

وياتي في الصنف الثاني.. أحاديثه المتعارضة في مفاهيمها، وهذه -بالطبع- لا نأخذ منها إلا ما يصحح أسانيده أرباب الجرح والتعديل، ما لم يكن في مداليله ما يخالف العقل، أو يخرج على إجماع المسلمين، أو يتنافى مع ما لعصره أو بيئته من اعتبارات، وإذا وحدنا فيما صحّت أسانيده بعد ذلك تضارباً وتناقضاً عمدنا إلى إعمال قواعد التعادل والتراجيح، من الرحوع إلى الاعتبارات الخارجية، من ملابسات زمنية أوبيئية، أو حوادث حزئية وردت في خفايا التأريخ، لنحكمها في تقديم بعضها على بعض.

وصنف ثالث يجمع كل ما ندر عن الصنفين السابقين، ومثل هذا بالطبع لا يكون مصيره غير الإهمال وعدم الأخذ به.

وسنحاول جهد الإمكان أن لا نعتمد من الروايات التي تمس بعض النقاط العاطفية في نفوس بعض الفرق من المسلمين، غير ما صبح مضمونه لدى الجميع. وما تنفرد بنقله إحدى الطوائف سوف لا نحمّل الطوائف الأعرى بلوازمه، وإذا اطمأننا إليه أخذنا به وأشرنا إلى جهة الانفراد بنقل الحديث. ولا يفوتنا أن نسجّل أننا سنحتزئ من الحوادث المتشابهة في دلالتها على ناحية من نواحي حياته، بذكر بعضها؛ لنوفّر على القراء شيئاً مما يعطونه لهذا الكتاب من وقت.

أما المنهج الداخلي للترجمة له، فهو قمائم على دراسته وعرض حياته منذ بدايتها. وقد وزّعت البحث فيها إلى حزئين.. يبدأ الأول منهما في مسايرته منذ ولادته، والتدرج معه في مختلف أدوار حياته، طفولة، وشباباً، وكهولة، مشيراً إلى كل ما يتعلق بحياته من الحوادث العامة، مما أعتقد بتأثيرها عليه أو تأثّرها به، واضعاً لها في موضعها من سني حياته.

ويبحث الجزء الثاني دراسة شخصيته دراسة سايكولوجية مستقلة، ملتمساً عناصرها الأولية مما يتراءى لنا خلال بحثنا الأول من سلوكه العام، ومن آثاره العلمية والثقافية التي خلصت إلينا من بين عشرات المثات من الأحاديث.

أما بعد.. فهذا بحث شائك لا أدّعي لنفسي أنين وفّيته حقه من درس، وبخاصة وأن مواده الأوّلية لا يمكن استيعابها؛ لتفرّقها في مختلف الكتب، وبعضها لا يتأتّى لمثلي الوقوف عليه. وحسبك أن تعلم أن صاحبنا لا يكاد يخلو من ذكره كتاب إسلامي ألّف في الفقه أو التفسير أو الأدب القديم أو التأريخ. وكل ما هنالك أنها محاولة أضعها بين أيدي الباحثين المنهجيين التأريخ. وكل ما هنالك أنها محاولة أضعها بين أيدي الباحثين المنهجيين المنهجية في هذا الموضوع.

ولعلي أوفّق إلى إتباعها بجزء ثالث يتكفّل ذكر ما يقع لديّ من أحاديثه، كمسند مستقل يضمّ مختلف آرائه ورواياته في الفقه والأدب والتفسير والتأريخ وغيرها.. إن ساعدني التوفيق.

# الفصل الأول

حتى المراهقة

هذه المرحلة ......

#### هذه المرحلة

وفي ضوء المنهج الـذي تحدّثنا عنه، نبـدأ فنصحب في هـذا الفصــل صاحبنا منذ ولادته إلى زمن مراهقته، ثم نستأنف الصحبة معه من حديد..

وهذه المرحلة هي السيّ يعدّها السايكولوجيون أخطر مراحل الحياة وأكثرها تأثيراً في تلوين الصورة التي يطبعها الزمن للشخص، وعليها يتوقّف حلّ مستقبله، وإليها تعود جملة من المؤثرات الفعّالة في تكوين نواة الشخصية الثابتة له ، وفيها أكثر من غيرها تتظافر العوامل الوراثية والبيئية على خلقها وتطوّرها، وربّما تنافرت فحوّلت صاحبها إلى مصطرع زاحر بالعقد والانفعالات.

فاحتياز هذه المرحلة مع صاحبنا يستدعينا أن نتمهّل في السير؛ لندقق النظر في ملابسات بيئته، ونلتمس علاقتها بماورثه عن آبائه من صفات، على أن الفصل بين عوامل البيئة وعوامل الوراثة من الصعوبة بمكان؛ لما يؤثر عن العلم من التوقف في إعطاء كلمته الأخيرة في هذا الموضوع. كما أن تحديد موروثاته كمّاً وكيفاً لا يخلو من صعوبة، فكم يرث الولد من أبيه؟ وكم تورّثه أمه؟ وماذا ينقلون إليه عن أبويهما أو أحدادهما؟ وما هي نوع الصفات الموروثة؟ وهل تورّث الصفات المكتسبة؟ كل ذلك لم يُبت به حتى الآن. وإن كنت أعتقد برجحان ما يقوله بعض العلماء من أن الغرائز الفطرية موروثة، والذكاء موروث، وبعض الصفات المكتسبة إذا اتخذت في صاحبها موروثة، والذكاء موروث، وبعض الصفات المكتسبة إذا اتخذت في صاحبها

٣٧ .....عبد الله بن عباس / ج١

طابع الثبوت والاستقرار، وتحوّلت فيه إلى شبه غريسزة، فهمي موروثة أيضاً. كما أن كثيراً من الصفات الفسيولوجية مما تورّث عادة.

وليس من المصادفة البحتة -فيما أعتقد- أن يتفق حل البيت الهاشمي في الوسامة والجمال والكرم والشحاعة والذكاء وسلامة النفس والجاذبية والغيرية ونظائرها، ثم ليس من المصادفة البحتة أيضاً أن يقترب صاحبنا من أبيه -كما ينص المورخون- في الطول والجمال -وكما رأيناه من تأريخهما- وفي الذكاء والعقل وحسن الخلق وغيرها.

وربّما لا تساعف المصادفة أن يصاب عبد الله وأبوه وحده بالعمى وهم في أسنان متقاربة، وقد تكون متحدة، وربّما يعزوها من يعزوها إلى عامل الوراثة التي يطلق عليها العلماء اسم الوراثة المتّحدة الأزمنة. وليس لنا أن نبت الآن في ذلك، فربّما عثرنا في موضعها على عوامل نفسية أو عوارض عارجية أثّرت أو ساعدت على ذلك. على أن الذي يقتضينا الآن هو أن نعرض إلى بعض الصفات البارزة في أبويه، لنعرف منها بعض صفاته الموروثة من أبويه أو المكتسبة منهما، بحكم تشكيلهما لبيئته الأولى، وتأثيرهما في أكثر مراحل حياته وبخاصة المرحلة التي عقد هذا الفصل للتحدّث عنها.

آيواه ...... آيواه .....

## أبواه

وأبوه هو أبو الفضل العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، وأم العباس نئيلة بنت حناب بن كليب(١)، وهي أول عربية كست الكعبة بالحرير والديباج وأصناف الكسوة(١). وقد ولدته قبل أن يولد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بسنتين، وقيل بثلاث(١)، ونشأ كما ينشأ لداته من بني هاشم في بيت عز ومنعة ونحدة، وكانت له زعامة في قريش في الجاهلية، كما كانت له السقاية والعمارة في بيت الله الحرام(١)، وله مسن ثروته ووجاهته ووسامته وعقله وتدبيره ما يؤهله لكل ذلك.

أسلم -فيما يرويه غلامه أبو رافع (٥)، وولده عبد الله (١) قبل واقعة بدر، وقبل أن يهاجر، وأوكل إليه مهمة خماية بعض المستضعفين من المسلمين من عادية خصومهم من المشركين، وكان بمنزلة العين لرسول الله عليه وآله وسلم) على قريش. يوافيه بأخبارهم ويكتب له

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد -مطبعة ليدن، سنة الطبع ١٣٣٥هـ- ج٤ قسم١٠١٠

<sup>(</sup>٢) انظر الاستيعاب -هامش الإصابة- ج٣: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر أسد الغابة -المطبعة الوهبية، مصر، سنة الطبع ١٢٨٠هـ- ج٣: ١٠٩٠

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق ج٣: ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) انظر المستدرك على الصحيحين -مطبعة دائرة المعارف النظامية، حيدرآباد، ط١، سنة الطبع ١٣٣٤هـ- ج٣: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ٢.

٣٤ .....عيد الله بن عباس / ج١

بكل ما تحدّ لديهم من أمور<sup>(۱)</sup>، وله من كتمان إسلامه ما يعينه على أداء هاتين الوظيفتين.

وقد كتب إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يطلب إليه الإذن بالهجرة، فأبى عليه (صلى الله عليه وآله وسلم) وأمره بالإقامة بمكة لحاحة في إقامته هناك (٢). وأخرجه المشركون معهم إلى بدر كرها، وأسر فيمن أسر وعامله (صلى الله عليه وآله وسلم) معاملة المشركين (٢) إتماماً لتأدية مهمته عندما يعود إلى مكة.

وقد قيل في إسلامه غير ذلك.. فهو لـدى بعضهـم أسـلم قبـل الهحـرة وكتم إسلامه إلى أن أسر ببدر فأظهر إسلامه (<sup>1)</sup>، ولدى آخرين أنه أسلم بعد واقعة بدر (<sup>0)</sup>، ولدى غيرهم أنه أسلم قبل حادثة خيبر (<sup>1)</sup>.

والذي أقرّبه هو الثاني، وأقرّب أن يكون قد أظهر إسلامه في أحد هذه الأوقات، ويكون ذلك بمنزلة الجمع بين الأقوال، وإلا فمن البعيد حداً أن يقف العباس من ابن أحيه هدفه المواقف المشرّفة من أحده للبيعة على الأنصار (٧)، ومناصرته للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ولكثير من المسلمين في أكثر من موقف، وهو مع ذلك غير مؤمن به.

<sup>(</sup>١) انظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر أسد الغابة ج٣: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق ج٣: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) انظر تهذیب تأریخ ابن عساکر ج۷: ۲۲۹.

<sup>(</sup>٥) انظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٢٧١.

<sup>(</sup>٦) انظر نكت الهميان - لم تذكر الطبعة، لم تذكر سنة الطبع-: ١٧٦.

<sup>(</sup>٧) انظر طبقات ابن سعد ج؛ قسم ١: ٢.

وعقيدتي أن أسرة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) -إلا من شذّ منهم- لم تحد بُداً من انشطارها إلى قسمين، يؤيد أحدهما النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ويعلن إسلامه، ويقف الآخر في حسب المسركين؛ ليخذّل في صفوفهم من طريق غير مباشر. وكان العباس وأبو طالب من الشطر الثانى، كما كان على وجعفر وحمزة من الشطر الأول.

وليس من الحزم أن تقف هذه الأسرة متكاتفة بحتمعة فتُعرَّض نفسها ودعوتها لعصبيات قريش، وربَّما اعتبرت دعوتها قبلية صرفة، وعندها تفقد طابعها الإصلاحي العام، ويكون نجاحها لذلك بطيئاً ومحدوداً حداً.

و لم يهاجر العباس إلا بعد فتح خيبر (۱)، وبعد أن أنهى مهمته في مكة و لم يبق لها موضوع، وشهد مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فتح مكة وحُنيناً، وكان أحد القلائل الثابتين بعد هزيمة أصحابه (۲)، كما شهد بعد ذلك بقية مُشاهده كلها. وللنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فيه كلمات تدل على منتهى عطقه عليه، وترفعه إلى مكانة قلما يبلغها أحد من الصحابة (۲).

وكان من جملة الهاشميين الذين انضموا إلى على التَّخِيرُ في حياة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وبعد وفاته. ولم يبايع لذلك أبا بكر رغم

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم ١: ١١.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر المستدرك على الصحيحين ج٣: ٣٢٥، ٣٢٨، ٣٢٩.

٣٦ .....عباد الله بن عباس / ج١

محاولاته الواسعة في هذا السبيل<sup>(١)</sup>، وقد كان لـه نشاط ملحوظ في شأن الخلافة.. سنلمس خطوطه في موضعه من هذا الحديث.

ومن الملاحظ أن معارضته للسلطة لم تؤخّر مقامه في نفوس الخلفاء الثلاثة، بـل كـانوا يراعونه ويكرمونه ويخصّونه -لمكانته مسن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولقوّة شخصيته - بمكانة ممتازة قلّما يطمع بها أحد. فكانوا يترحّلون له إذا رأوه وهم راكبون إحلالاً له(٢). وقد استسقى به عمر في عام الرفادة وتشفّع به إلى الله(٢).

توفي في أيام عثمان سنة اثنتين وثلاثين من الهجرة (1), بعد أن فقد بصره، وقيل سنة ثلاث وثلاثين من الهجرة، وقيل سنة أربع وثلاثين من الهجرة (2)، واشترك في تغسيله الإمام على الطبحة ودُفن بالبقيع (1) وله من العقب: الفضل، وعبد الله، وعبد الله، وعبد الرحمن، وقدم، ومعبد، وكثير، وتمام، والحارث، وأم حبيبة، وصفية، وأميمة (٧)

<sup>(</sup>١) انظر الإمامة والسياسة ج١: ١٤-٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ج٧: ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر نكت الحميان: ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) انظرتاريخ عليفةبن عياط-مطبعة الآداب، النحف، ط١، سنة الطبع٢٨٦هـ ج١: ١٤٤٠

<sup>(</sup>١) انظر تهذيب تأريخ ابن عساكر ج٧: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٧) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ١-٢-

ات.....

#### أمه

أما أمه، فهي أم الفضل لبابة بنت الحارث بن حزن الهلالية (١)، إحدى مفاخر النساء في بني هلال، وأسرتها من الأسر العربية الثرية بأبحادها، ولها في آبائها أبطال لامعون. وحسبنا عن مكانة بيتها تسابق أشراف العرب إلى مصاهرته، والعرب -كما تعلمون - لا تصاهر غير الأكفاء، فهذا العباس -وهو من سادات قومه - يتزوج بلبابة، وهذا الوليد بن عقبة سيد قبيلته يتزوج بأختها العصماء، وتحظى ميمونة أختها الثالثة بالزواج من رسول الله عليه وآله وسلم)... وهكذا.

سارعت إلى الإسلام فكانت أول امرأة عربية تسلم بعد خديجة (٢)، وتحمّلت في سبيل إسلامها نصيبها من العنت والضيق، مع مسن تحمّلت من نساء الهاشميين اللواتي حوصرن مع أزواجهن في الشعب، وتولّت حماية بعض الضعفاء من المسلمين، فهذا أبو رافع غلام العباس يقع بعد واقعة بدر فريسة لأبي لهب، فتحمل عموداً من عُمد الحجرة وتتحامل عليه فتشِج رأسه شحّة منكرة، وهي تقول: ((استضعفته أن رأيت سيده غائباً))، يقول الراوي: ((فقام ذليلاً يجر رجليه جراً و لم يبق بعدها غير سبعة أيام أصيب فيها بالعدسة ومات)) ".

<sup>(</sup>١) انظر أسد الغابة ج٣: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد ج٨: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٣٢٢.

٣٨ .....عد الله بن عباس / ج١٠

وكان رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يحبّها حبّاً حماً، فكان يقيل عندها يوم كان بمكة ويزورها، وعاود ذلك بعد هجرتها إلى المدينة، فكان يزورها ويأتي بيتها كثيراً (١)، وقد قالت له (صلى الله عليه وآله وسلم) حكما في كتاب طبقات ابن سعد ضمن حديث-: ((إن الله نعاك لنا، فلو أوصيت بنا من يكون بعدك، إن كان الأمر فينا أو في غيرنا، قال: إنكم مقهورون مستضعفون بعدي)) (٢)، ونرجو أن نحتفظ بهذه الرواية لما فيها من كشف عن مدى اهتمامها بشأن الخلافة، فربّما ألقت بعض الأضواء على مفتاح عقدة سنلمسها في نفس ولدها بعد حين..

وقد شهد (صلى الله عليه وآله وسلم) لها ولأخواتها بالإيمان بقوله -وقد ذُكرن عنده-: ((إن الأخوات لمؤمنات))(")، وكانت في الحقيقة مشال المرأة المؤمنة الصالحة، وقد حدّث عنها ولدها أنها كانت تصوم من كل إسبوع يومي الإثنين والجنميس(1).

تزوجست العباس فأولدها الفضل وعبد الله وعبيد الله وقسم وعبد الرحمن ومعبد وأم حبيبة. وفيها وفي زوجها وأولادها يفحر يزيد بن عبد الله شاعر بني هلال..

((ما ولدت نجيبة من فحل بجبل نعلمه وسهل كستّة من بطن أم الفضل أكرم بها من كهلة وكهل))(٥)

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٨: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج٨: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) طبقات ابن سعد ج٤: ٢.

ولادته ...... ولادته .....

((عمَّ النبي المصطفى ذي الفضل وخاتم الرسل وخير الرسل))(1) وفي كتاب طبقات ابن سعد أنها أرضعت الحسين(عليه السلام) بلبن قشم<sup>(۱)</sup>.

توفيت قبل وفاة زوجها، في أيام خلافة عثمان (٣)، وقد أثر عنها أحاديث رواها ولدها عبد الله وتمّام وكريب مولى ابنها وغيرهم (١).

#### ولادته

وكانت ولادت في الشّعب، وقد حُمِسلَ إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فحنّكه بريقه، وكان هو الوحيد الذي حصل على هذا الشرف منه (صلى الله عليه وآله وسلم) كما يقول مجاهد (٥).

واختُلف بعد ذلك في مولده.. فقائل أنه ولد قبل الهجرة بشلاث (١)، وآخر يقول ولد قبلها بخمس (٧)، وثالث بسنتين (٨)، ورابع يدّعي أن ولادتـــه كانت عام الهجرة (٩). ولكل من هذه الأقوال سند مــن مأثور اتــه، والأخــير

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٤: ٢٩٩.

<sup>(</sup>Y) انظر طبقات ابن سعد ج ٨: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٤: ٤٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق ج٤: ٤٨٣.

<sup>(</sup>٥) انظر البداية والنهاية ج٨: ٢٩٥.

<sup>(</sup>٦) انظر الاستيعاب ج٢: ٣٥٩.

<sup>(</sup>٧) انظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٣٣٠.

 <sup>(</sup>A) انظر دائرة المعارف الإسلامية: مادة عبد الله.

<sup>(</sup>٩) انظر البداية والنهاية ج٨: ٢٩٥.

لا يلتئم مع ولادته بالشُّعب،وهو ماصحٌ لدى أكثر المؤرخين،كما لا يلتثم مع ما صحّ من أحاديثه القائل بعضها: ((قَبض رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وأنا ختين))(١)، وبعضها ((وقد ناهزت الاحتلام))(١)،وما شابهها من الأحاديث، بالإضافة إلى أن بعض قضاياه مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لم يكن يناسب صدورها من ابن عشر عادة، والذي عليه الواقدي والزبير بن بكار وغيرهما من أهل العلم بالسير هو الأول منها (١)، ويناسبه حديث مناهزته للاحتلام عند وفاة اِلنبي(صلى الله عليه وآله وسلم)، والقـول الشاني ليس ثمّة ما يمنعه، وقد ورد عن سعيد بن جبير، ويؤيده ما ورد في الصحيح عن ابن عباس أنه قال: ((قُبض رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وأنا ختين))(<sup>(4)</sup>،وكانوا سفيما تُحدَّث بعيض الروايات- لا يختنون الرجل حتى يدرك (٥)، و حاء عن سعيد بن حبيرعنه: ((توفيرسول الله (صلى الله عليه وسلم) وأنا ابن خمس عشرة))(1)، وليس ما يمنع القبول الشالث لنفس الاعتبارات، وتحقيق ذلك ليس بمهم ما دام تقديم سنة وتأخير أخرى لا يغيّر في مجرى حياته مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولا يـوخر في الـحكم له أو عليه، وحسبنا الآن أن تعتمد القول الأول ما دام حل أهمل العملم بالتأريخ والسّير يقدّمونه على غيره ويعيّنونه من بين هذه الأقوال

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) ذخائر العقبي: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الاستيعاب ج٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>٤) الاستيعاب ج٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) المعرفة والتأريخ –مطبعة الإرشاد، بغداد، سنة الطبع ١٣٩٤هـ-: ٥١٥.

حتى قال الواقدي: ((لا خلاف عند أثمتنا أنه ولد بالشَّعب حين حصرت قريش بني هاشم، وأنه كان له عند موت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ثلاث عشرة سنة))(١).

وهنا تبرز الكثير من الروايات التي تحيط ولادته بملابسات غير طبيعية التمهد لأولاده -بعد حين إدعاء تبشير النبي (صلى الله عليه وآل وسلم) بهم وبخلافتهم، وبالمهدي منهم، وما شابه ذلك، وليس بينها ما يسلم من مؤاخذات أرباب الجرح والتعديل، وقد تركنا التعرض لعرضها ومحاكمتها احتفاظاً بوقت القارئ الكريم.

# الطفولة المبكرة

ونشأته وحياته قبل الهمجرة لا تختلف -فيما أعتقده- عن نشأة وحياة أيّ فتى مثله، يولد في مكة وينشأ في حضني أبوين كريمين موسرين من أسرة كريمة لها زعامة في بيئتها ومركز قوي فيها. فهي لابدّ أن ترعى ما أورثته من قابليات واسعة، وتكيّفها حسبما تقتضيه بيئتها الخاصة ومستقبل الصبي. وقد حلّف لنا التأريخ في حناياه بيتين من الشعر كانت أسه ترقّصه بهما، وهما يشيران بوضوح إلى نوع تلك الرعاية.

ثكلت نفسي وثكلت بكري إن لم يسد فهراً وغير فهـر بالحسب العد و بذل الوفـر حتى يوارى في ضريح القبر (٢)

<sup>(</sup>١) الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر أمالي القالي -مطبعة السعادة، مصر، ط٣، سنة الطبع ١٣٧٣هـ- ج٢: ١١٤.

فهي -كما ترون- لا ترضى لوليدها في مستقبله أن يكون كسائر الناس، بل تريد له السيادة العامة لفهر وغير فهر، وإلا فهي تدعو على نفسها وعلى بكرها بالثكل إن لم يتحقق له ذلك، وقد عينت له أسباب السيادة، فهي تريد له أن يسودهما بالحسب الكثير، وبذل الوفر، وما كان يدور في حُسبانها أنه سيسود ولكن ليس بهما فحسب، بل بالعلم الوافر والأدب الجم، حتى يُزاحم بهما تيجان الملوك والأمراء.

وليس بعد ذلك ما يشير إلى نوع تربيته، ومدى تكيفه بالبيئة الداخلية والخارجية له، على أن التأريخ لم يعودنا البحث عن طفولة من يعنى بهم من الناس، ولعل ذلك يعود إلى التشابه في حيواتهم عادة، وليس فيها ما يلفت نظره ليخصها بكثير من الحديث، وما كان يحسب أن حادثة بسيطة يكفي أن تمر بحياة طفل لتوجّه مستقبله جميعاً، وربّما كانت كافية لوضع يد الباحث الحديث على مفتاح شخصيته في تمام أيام حياته.

وما أدري.. أنستطيع أن نستخرج صورة تقريبية لحياته في همذه الفترة.. أعني فترة أقامته بمكة قبل أن يهاجر مع أبويه وهي فترة تمتد بنا إلى ما يقارب العشر سنوات نرجو أن نحاول ذلك مستعينين عليه بما نعرفه عن أسرته الخاصة، وهي التي تشكّل بيئته الداخلية، وعن محيطه العام، ثم بما يقوله أرباب الاختصاص من علماء النفس في تحديد خصائص أمثالمه من الأطفال وهم بهذه الأسنان.

يقسم علماء النفس مراحل الطفولة إلى ثلاث(١):

<sup>(</sup>١) انظر أسس الصحة النفسية -مطبعة النهضة،ط:٤،سنةالطبع١٣٧١هـ-:١٥٣-١٥٣٠.

٩ من المهد: ولا يهمنا الحديث عنه الآن؛ لأن صاحبنا -فيما نعتقد-لم يكن يختلف عن غيره من الأطفال، ولا أقل من أن الأضواء على هذه الفترة معدومة لدينا نهائياً.

Y-الطفولة الأولى: وهي تنتهي تقريباً في سن الخامسة، ويمتاز صاحبها عادة بالميل إلى الحركة واللعب وإحداث التحارب في الأشياء المحيطة به. ويعلّلون ذلك بأن العالم حديد بالنسبة إليه، فهو يميل إلى فهمه بتحاريبه الشخصية، ولا يقتصر نشاطه حلى اختلاف ضروبه على تعامله مع البيئة المادية بل يتعداها إلى الأشخاص من سلطة وزملاء، وبذلك يفهم غيره ونفسه فهما أولياً، ويكون له فكرة عن ذاته وفرديته من طريق التقليد وتقمّص السلطة المحيطة به ؛ ولذلك تجده في هذه المرحلة شديد التقليد، كثير اللعب التمثيلي أو الإيهامي الذي قد يعوضه عما يشعر به من نقص في الواقع، عندما يجد نفسه ضعيفاً عن أكثر ما يحيط به من أشياء.

وهذه المرحلة كسابقتها قليلة الأضواء الكاشفة، وإن كنت أحال أن أسرته قد وفّرت لديه أدوات اللعب ومكّنته من الاتصال بمن يناسب بيتهم من أشراف قريش، وهي بثروتها وكرمها وحسن تربيتها لابد أن تدفع عنه كثيراً من العقد، التي تنتاب أبناء الفقراء عادة في البيشات التي تجمع بين الأغنياء والفقراء في صعيد واحد، وذلك بما توفّر له من الرفاهية المعاشية وتهيئة وسائل اللهو والارتياح.

٣- الطفولة المتأخرة: وهي تنتهي تقريباً بسن الثانية عشرة، وتمتاز بإتقان للحبرات والمهارات اللغوية والحركية والعقلية السابق اكتسابها، وبهذا ينتقبل الطفيل تدريجاً من مرحلة الكسب إلى مرحلة الإتقان، كما تمتاز باهتمامه بالأشياء الخارجية، من حيث كونها موضوعات متميزة عن ذاته، ثم اهتمامه بملاحظة ما يدور حوله بعناية، وبذلك يحاول تحقيق التوازن بين نزعاته الذاتية والموضوعية.

ويحاول بعض الباحثين تقسيم هذه المرحلة إلى قسمين. يبدأ أولهما من سن الخامسة إلى الثامنة، وفيها تبدأ زيادة اتصاله بالعالم المحيط به، وعاولة تفهّم عناصره المادية والاحتماعية. وهذه المرحلة بالنسبة إلى صاحبنا مهمة حداً، فهو بحكم اتصاله بعالمه الخارجي وعاولة تفهّمه، لابد أن يكون قد سمع عن الدين الجديد كثيراً، وعرف عن مبادئه كثيراً، ولاحظ من نضال أمه وأخيه، ومن يمت إليه بصلة المبدأ -لن يخالفهم من حوارهم وأبنائهم الشئ ومن الكثير، ولعله سمع عن موقف قريش من أتباعه المؤمنين به بوجه عام، ومن قبيلته الخاصة يوم حاصروهم بالشعب، وضربوا عليهم الضائقة الاقتصادية في أيام ولادته بوجه خاص. ثم سمع عن موقف قريش من أبيه وأولاد عمه يوم أحرجوهم إلى حرب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كرهاً في بدر، أحرجوهم إلى حرب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كرهاً في بدر، مع موقف الني (صلى الله عليه وآله وسلم) منهم من معاملتهم، مع إظهار مدى عطفه على أبيه . إلى ما هنالك من ملابسات المبدأ الجديد التي تهم أمثاله عادة.

وقد كان -بالطبع- حديث الدعوة، وتتسبّع كل ما يتعلق بها من أحداث هو شغل أسرته الشاغل، بل شغل جميع من يتصل بهم بمكة، فهم لا يفتؤون يتحدثون عنها صباح مساء، وفي تقدمها يومياً في صفوف العرب بالفتوح والغزوات من ناحية، وتهافت أهل العقول منهم عليهما من ناحية أخرى ما يقدّم للمتحدثين مادة واسعة لملء الوقت بالكلام، فهمو -عادة-

يسمع حديثها في البيت، ويسمع حديثها خارج البيت، وربّما كوّن لـه الحديث عنها صورة لصاحبها تلحقه بأبطال الأساطير.

وأيّ طفل بهذه السن، وبهذا الذكاء والتطلع -الذي سنلمس درجتهما العالية فيما يأتي من حديث - يسمع عن قريب له مثل هذه السلطة والنفوذ، ومثل هذه المواقف البطولية الواسعة فلا يرسم له تلك الصورة الراتعة، ولا يتأثرها ويهتم بها، وتأخذ من وقته أكثره تفكيراً وتحدثاً، وريّما ولّدت له أزمات بينه وبين رفاقه من أبناء المشركين، ممن لا يهشون إلى مشل هذا الحديث، وقد يكون فيهم الموتور بأبيه أو بأخيه. وما يدريك لعلها تتحاوز بعض الأحيان حديث الكلام إلى غيره من السّباب وشبهه، وربّما طغى حديثها على ما يعتادون مزاولته من ألعاب فهحروها إلى النزاع والشّحار والعراك.

وهذه المرحلة عادة تمتد إلى المرحلة الثانية، التي تبدأ من التاسعة إلى الثانية عشرة، وفيها تبدأ القوى العقلية من تفكّر وتذكّر وانتباه بالنضج والاستواء، ويشتد ميله للكشف والمعرفة والتحوّل والمخاطرة والمصادقة، ويكثر اهتمامه بالعالم الخارجي من مواد وأشخاص كثرةً لم يسبق لها مثيل. وبالطبع يكون صاحبنا في هذه المرحلة أكثر اهتماماً بشأن مبدئه، وأكثر عاولة لتفهّمه وتعقّله وأشد تعصباً له، وقد كان يواحه الحديث عنه أينما ينهب، ويسمع النقاش والنزاع حوله بين أتباعه ومناوئيه على الدوام، كما يسمع الأنباء تتواتر بانتشاره وانتصاره في أغلب المواقع. وربّما كانت تتواتر على سمعه مواقف ابن عمه على الخارقة للعادة، وانتصار المسلمين به في أكثر من موقع، مما يكون عادة من بواعث إكباره والتشوّق إليه.

وما أدري كيف استقبل نبأ قدوم ابن عمه صاحب الرسالة، ومعه ألف وأربعمائة من أبطال المسلمين للعمرة (١٩٩ وما هي الأخيلة التي ساورته قبل التقائه؟ وماذا أعد لمواجهته؟ ثم ما هي أنواع الانفعالات التي أعقبتها عندما علم بأن قريشاً لم تسمح له بالدخول، ولم يؤذن هو بقتالها. وكان ما كان من أمر الصلح والعودة من حيث أتى، وبماذا واحه رفاقه من أبناء المشركين؟ وكيف قابل ارتياحهم بمنع ابن عمه من العمرة والدخول إلى مكة أو أيّ أثر تركه ذلك في نفسه؟.

الذي أحاله أنه تأثّر لذلك كثيراً، واهتم له كثيراً، وبقي ينتظر الساعة التي يعود بها إلى مكة منتصراً لينتقم لنفسه من هؤلاء الشامتين به. ولكن الزمن قد طال به، وفوحئ بخبر الحمحّاج بن علاّط السُّلميّ، وهو يطوف بمكة وحوله مشركو قريش، يبشرهم بهزيمة الني (صلى الله عليه وآله وسلم) في خيبر وأسره وقتل أصحابه، ويستحثهم على جمع ديون له كانت في أعناقهم ليدرك بهما خيبر قبل أن يسبقه إليها التحار، ويشتري من فرار محمد وأصحابه فقد غمّهم ذلك غماً شديداً، وبخاصة أبوه العباس، فقد حدّثوا عن حزنه وارتباكه بأنه فتح بابه وأخذ ابنه قثماً وجعله على صدره، وكان يشبه رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) – وهو يردد من دون شعور..

يا قشم يا قشم يا شبه ذي الكرم(٢)

 <sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري -المطبعة الحسينية، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٢٦هـ - ج٣ :٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٣: ٩٦-٩٧.

<sup>(</sup>٣) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ١٠.

ولكنَّ أثر الصدمة لم يطل، فقد اختلى العباس بالححَّاج، فأحبره بأن هذه حيلةجاء بها الى مكة؛ليستنقذ ماله، وأن النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) قد فتح خيبر وظفر بأهلها وبأموالهم(١)، ولعله حدَّثه عن خصوصيات الفتح، وأخبره عن وقوعه على يد على الطِّيِّلاً، بعد أن رجع غـيره عنهـا منكفتـاً، وأن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال -وقد ساءه رجوع سواه بالراية منهـزمـاً-: ((لأعطين الراية غداً رجلاً يحبُّ الله ورسوله يفتح الله على يديمه ليس بفرار))(٢)، ثم أخبره عن موقفه من سيدهم مرحب ومن الباب التي قلعها وتترّس بها.. إلى غير ذلك من شسؤون الفتح (<sup>٢٢)</sup>. وبالطبع فقــد ســـارع العباس إلى أهله، وجمعهم حوله، ثم حدَّثهم بكل ذلك، ولابدُّ أن يكون ذلك الحديث قد لفت هذا الطفل وأصغى إليه بكل حوارحه، ولفته منه على الخصوص موقف ابن عمه البطولي، وما فيه من غرائب لا يتسنَّى وقوعها لأكثر الشجعان. وإن حديث القضايا الغربية مما يستهوي من هم بسنّه أكـــثر من غيرهم. وما يدريك لعله وحد فيه صدى لما يملأ شـعوره بـالعزّة، بعـد أن جرحه من رفاقه هزء الهازئين، وقد يكون خرج مع أبيه حين تطيّب ولبس أحسن ثيابه، وطلع على قريش في البيت فطاف بالكعبة واستقبله منهم الشامتون، فقال قائلهم: ((يا أبا الفضل هذا وا لله التحلد لحر المصيبة قال:كلا وا لله الذي حلفتم به لقد افتتح محمد خيبر وتُركَ عروساً على بنــت ملكهــم

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ٩٦.

 <sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام -مراجعة محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة حجازي، مصر،
 لم تذكر سنة الطبع - ج٣: ٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق ج٣: ٣٨٧.

وقد قيل: إن العباس هاجر بعد هذه الحادثة إلى المدينة، وأعطاه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فيمن أعطى من المسلمين من غنائمها (٢)، ولعله هاجر وحده إن صحت هجرته ثم عاد إلى جمل عائلته بعد ذلك، وربّما كانت عودته مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عندما جاء معتمراً في ذي القعدة من هذه السنة -أعني السنة السابعة من الهجرة - ومعه ألفا فارس من فرسان المسلمين.

ولك أن تحدّث ما شئت عن شعور صاحبنا وقد استقبل ابن عمه بعد ذلك الشوق الأكيد، ورآه بتلك القوة والمنعة، ورأى فيه ما يملأ نفسه شعوراً بالعز والكرامة. وبالطبع كان استقبال النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) له ولأسرته استقبالاً يطغى عليه الشوق والعطف الواسعين، وبخاصة بعد ذلك الفراق الطويل، وما أدري أكان بهذه السفرة ما حدّث وا عنه (صلى الله عليه وآله وسلم) أنه كان يجمع صاحبنا وأخويه عبيد الله وكثيراً ثم يصفهم بعيداً واله وهو يقول: ((من سبق إلي فله كذا فيستبقون إليه فيقعون على ظهره وصدره فيقبلهم ويلتزمهم))(٢).

وقد شاهد خالته ميمونة وهي تُزفّ من قِبَل أبيه إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وكان يأمل -بالطبع- أن يشاهد مراسيم

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج٣: ٤٠٠، وانظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ١٠.

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة ج٣: ٣٤٠.

الزواج، ويحضر الوليمة التي وعد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بها قريشاً إن تركوه يبني بزوجته في مكة، ولكنّهم أبوا عليه ذلك، فاضطر للنزول على عهدة أن لا يبقى أكثر من ثلاثة أيام.. ثم ارتحل عنهم بأصحابه (١)، وأبقى اللوعة في نفس عبد الله وغيره من أسرته على فراقه.

وبقي عبد الله ينتظر الساعة المباركة التي يتم بها الالتحاق برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) والهجرة إلى المدينة، ولم تطل كشيراً فقد بدأت أسرته تتهيأ للسفر وبدأ هو يهيئ حوّه لملاقاة أسعد الفرص، وبعد أشهر من سفر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كان له ما أراد.

### العودة إلى مكة

وما كان يدور بحسبانه أنه سيعود إلى بلده قريباً، ويعود مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فاتحاً لمكة، مسيطراً عليها، قامعاً لأصنامها، فقد قُدّر له ولأسرته أن تلتقي النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ببعض الطريق، ومعه عشرة آلاف من المسلمين، وهم بأعظم عُدّة، وقد قصد بهم إلى مكة ليتولّى فتحها بعد أن نقضت قريش العهود.

قال ابن هشام: ((ولقيه -يعني العباس- بالجحفة مهاجراً بعيالـه، وقد كان قبل ذلك مقيماً بمكة على سقايته، ورسول الله عنه راض))(٢).

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ١٠٠ -١٠١٠

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ج٤: ١٨.

وكم كان سرور صاحبنا عظيماً ساعة رأى زعيماً من زعماء المشركين وكبير قوادهم في يوم الأحزاب مستخذياً أمام قوة الإسلام ولاكذاً بأبيه، يستجير به من عادية المسلمين، وقد أردفه أبوه خلفه على بغلة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وتعهد له بالحماية حتى أدخله على رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وعمر يتهدده بالقتل، ثم موقف النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من قبول حمايته، وقوله له: ((إذهب به يا عباس الى رحلك فإذا أصبحت فأتني به))(١). ويبيت في رحل العباس بمرآى من ابنه وأخوته ولابد أن يكون حديثهم في تلك الليلة قد ملا نفسه نشوة وارتياحاً عظيمين، فقد كان -في طبيعة الحال- منصباً على ما بلغه الإسلام من العز والمنعة، وما أدري أشر صاحبنا بعد ذلك لدخوله في الإسلام مرغما بعد تلك المخاورة بينه وبين النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ثم بينه وبين أبيه في صبيحة تلك الليلة، فقد حدّثوا عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) أنه لا إله إلا الله.

قال: بأبي أنت وأمي ما أحلمك وأكرمك وأوصلك!. والله لقد ظننت أن لو كان مع الله إله غيره لقد أغنى عني شيئاً. قال: ويحك با أبا سفيان، ألم يأن لك أن تعلم أني رسول الله. قال: بأبي أنت وأمي ما أحلمك وأكرمك وأوصلك!. أمّا هذه فإن في النفس منها حتى الآن شيئاً. قال العباس: ويحك أسلم قبل أن تُضرب عنقك. قال: فشهد شهادة الحق، ومن عليه رسول الله بالعفو، وجعل له (من دحل داره فهو آمن).

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج٤: ٢٢.

ثم أمر رسول الله عمه بأن يحبسه بمضيق الوادي عند خطم الجبل، لتمرّ به حنود الله فيراها)).

وهنا نترك الحديث للعباس، ليحدّثنا عن انطباعات صاحبه عن حسود الله. وما أدري أكان معه ولده ليلتمس أثرها على صفحات وجهه؟ أم حدّثه بعد ذلك أبوه -فيمن حدّث من الأسرة- فسرّ لاستخذائه أعظم سرور.

قال العباس: ((فعرحت حتى حبسته بمضيق الوادي حيث أمرني رسول الله أن أحبسه، قال: ومرّت القبائل على راياتها كلما مرّت قبيلة قال: يا عباس من هذه؟، فأقول: سليم، فيقول: مالي ولسليم!!، ثم تمرّ القبيلة فيقول: يا عباس من هؤلاء؟ فأقول: مزينة، فيقول: مالي ولمزينة!!، حتى نفذت القبائل، ما تمرّ قبيلة إلاّ يسالني عنها، فإذا أخبرته قبال: مالي ولبني فلان، حتى مرّ رسول الله(صلى الله عليه وسلم) في كتيبته الخضراء وفيها المهاجرون والأنصار لا يُرى منهم إلاّ الحدق من الحديد فقبال: سبحان الله يا عباس من هؤلاء؟!، قال: قلت: هذا رسول الله(صلى الله عليه وسلم) في المهاجرين والأنصار، قال: ما لأحد بهؤلاء قِبَل ولا طاقة، والله يا أبا الفضل لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيماً!، قال: قلت: يا أبا سفيان إنها النبوة -وكأنه نسى أنه كان قد أسلم قبل قليل – قال فنعم إذاً))(١).

وسار النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى مكة بهذه الجيوش، وسار معه عمّه العباس، وسار معهم صاحبنا الصغير فيمن سار من أسرة العباس،

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج٤ : ٢٢ -٢٣.

وراية النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) مع سعد وهـو يـردد بزهـوة الفـاتح: (اليوم يوم الملحمــة اليوم تُستحلّ الحُرُمة)(١)

ويفزع رجل من المهاجرين إلى النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ويبلغه عقالة سعد بن عبادة، فيأمر (صلى الله عليه وآله وسلم) علياً فقطة بأخذ الرابة منه وإدخالها إدخالاً رفيقاً، ويدخل بها الإمام (عليه السلام) إلى مكة فيتم الفتح، ويشهده ابن عباس، ويشهد معه فزع قريش وتهافتهم على دور الأمان التي جعلها لهم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، ثم يشهد المعبح خطبة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وهو واقف على باب الكعبة، وجماهسير قريش حضور، وعيونهم معلقة بشفاه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وهم أذلاء ينتظرون مصيرهم بما يصدر من أمر. ولعله كان ينتظر أن يأخذ (صلى الله عليه وآله وسلم) بحقه أو بجزء من أمر. ولعله كان ينتظر أن يأخذ (صلى الله عليه وآله وسلم) بحقه أو بجزء من حقم، فيُشدد عليهم حزاء ما فعلوه معه ومع أسرته من منكرات، ولكن النبي حقه، فيُشدد عليهم حزاء ما فعلوه معه ومع أسرته من منكرات، ولكن النبي عظيماً فتناسى معهم كل شئ.

فلنستمع إليه مع صاحبنا كيف يقول، وأرجو أن نتدبر معه هذه الكلمات لنعرف موقعها على نفسه، ولا ننسى أن عمره إذ ذاك كان إحدى عشرة سنة، وهو بداية دور التعقّل والتفكّر والتفهّم -كما سبق أن قلناه-أقول: بدأ (صلى الله عليه وآله وسلم) خطبته بقوله: ((لا إله إلا الله وحده لا شريك له، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ألا كل مأثرة أو دم أو مال يدّعى، فهوتحت قدميّ هاتين إلاّ سدانة البيت وسقاية الحاج)).

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج٤: ٢٦.

وهنا نلاحظ أن صاحبنا قد استشرف وتلفّت مزهواً لهذه الكلمة (وسقاية الحاج) لأن السقاية كانت تخص أباه دون سائر الزعماء من قريش إلى أن يقول.. ((يامعشر قريش إن الله قد أذهب عنكم نخوة الجاهلية واتعظّمها بالآباء، الناس من آدم وآدم حلق من تراب -ثم تلا- ﴿يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم...الآية (()).

وهنا نلاحظ صاحبنا يستشرف أيضاً ؛ لينظر أصحابه من أبناء المشركين، ويلمس وقع هذه الكلمة على نفوسهم، بعد أن سمعهم يسحرون بلسان آبائهم من بعض أتباع هذا الدين، لا لشئ إلا لأنهم لا ينتمون إلى فلان أو فلان، ممن يسمّونهم الأشراف، أو لا يملكون الكمية الكبيرة من المال، وربّما يسمّونهم بالأراذل استهانة بهم وتوهيناً للدعوة التي جمعت شملهم من هنا وهناك، فكأن الفقر أو ضعة النسب في تقاديرهم من بواعث الخزي والعار. وقد حاءت هذه الفقرة من بيان هذا المشرع الكبير شاحبة لجميع هذه العنعنات التي لا تستند في دعائمها على أيّ أساس.

ويعود صاحبنا إلى شفاه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، لينظر بعد ذلك ما يقول، إنه يقول: ((يا معشر قريش ويا أهل مكة ما ترون أني فاعل بكم))، وتطلع الناس بعضهم لبعض، وهم يعلمون سلفاً ما يستحقونه من حزاء، ولكن ثقتهم بهذا النبي العظيم وبأخلاقه العالية تسترك لهم

<sup>(</sup>١) الحجرات:١٣.

\$ ٥ .....عيد الله بن عياس / ج ١

بعض الاطمئنان فيحيبون بلسان واحد ((أخ كريم وابن أخ كريم)) وهنا يدوي صوته الشريف فيملأ الأسماع: ((إذهبوا فأنتم الطلقاء))(١).

عفو عام يبعث النشوة في نفوس الجميع، وما أدري كيف كان وقعه على نفس صاحبنا؟ وهل سرّه أن يرى طغاة قريش من آباء أصحابه الذين سخروا منه ومن مبادئه غير مرة معافين من كل سوء؟. أحسبُ أن لذة العفو كانت أوقع على نفسه من أيّ إحراء آخر يُتّخذ تجاههم، وللعفو لذة لا يتحسسها إلا أقوياء النفوس عادة، وحسبه أن يكون من آل هذا البيت الذين اشتقّت أخلاقهم من خلق رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، كما كان هو يقول.

شاهد كل ذلك، وشاهد قريشاً رحالها ونساءها يسايعون لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) على الإسلام، ويدخلون في دينه أفواحاً أفواحاً، ثم لاحظ ابن عمه (عليه السلام) وهو يطهّر البيت من الأصنام التي كانوا يعبدونها من دون الله، فملأه كل ذلك زهواً وارتياحاً، وتركه يتابع ابن عمه في روحاته وغدواته، ولا يفارقه عادة إلا في القليل من الأحيان، بسل لم يفارقه حتى في ذهابه بالمسلمين وعمن أسلم من قريش لغزو هوازن، وكانت عدّتهم اثني عشر ألفاً.. عشرة آلاف من المهاجرين والأنصار، وألفين من أهل مكة (٢)، وقد التقاهم في حُنين والمسلمون في تخايل من كثرتهم، حتى قال أبو بكر: ((لن تُغلب اليوم من قلّة))(١)، وكأن الله قد أوكلهم

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٣: ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٣: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ج٤: ٣٢٢.

أمامه عيية أمله بما سبق له أن بناه من صروح، وربّما تمثّل له مصيره المظلم وهو أسير ورفاقه يستحرون منه ويهزؤون، ولكن هذه الأعيلة لم تسايره كثيراً، فها هو ذا ينظر هذه الفلول المنهزمة وهي تعود بأشدّ ما تكون، وأبوه يستثير بصوته الجهوري ما بقي لهم من الهمسم، ثم ينظر ما هدمته الأعيلة السود من آماله وهي تُشاد من حديد بأحكم بناء، وإذا بالنصر الذي كان قد أبطاً قليلاً يعود بأقوى عدّة، وها هي ذي أسرى المشركين تُقاد بين يديه بما يملكونه من حلي وحلل وأموال، وكسم سرّه أن يرى أن النصر يعود في أكثر عوامله إلى سيف ابن عمه على المنظينة، وصوت أبيه العباس، ونضال أخيه الفضل، وغيرهم من أسرته.

ويعود مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وإذا به ينحو بهم نحو الطائف إلى حيث اعتصمت ثقيف بعد هزيمتها، وكانت للطائف أسوار تقيها من الغارات، فأغلقوا عليهم أبوابها، وحوصروا هناك وكانت مدة الحصار من قِبَل حيوش المسلمين نيفاً وعشرين يوماً(١).

وقد رأى النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أن لا فائدة ترجى من إطالة الحصار، وأن الزمن وحده كفيل بتأديبهم، فتركهم وعاد إلى مكة، وعاد معه صاحبنا، وشاهد في الأثناء كيف جاءت رسل هوازن تستوهب من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) نساءها وأطفالها وكان معهم مقدّمهم مالك بن عوف، فوهب لهم النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) نصيبه ونصيب أسرته من آل عبد المطلب، ثم تتابع الناس بالهبات فكان مجموع من رد عليهم من السبي ستة آلاف، ثم شاهد كيف هزت هذه المأثرة مقدّمهم عليهم من السبي ستة آلاف، ثم شاهد كيف هزت هذه المأثرة مقدّمهم

<sup>(</sup>١) انظر تاريخ أبي الغدا -المطبعة الحسينية، مصر،ط١،سنة الطبع ١٣٣٢هـ- ج١: ١٤٧.

أمامه عيية أمله بما سبق له أن بناه من صروح، وربّما تمثّل له مصيره المظلم وهو أسير ورفاقه يستحرون منه ويهزؤون، ولكن هذه الأعيلة لم تسايره كثيراً، فها هو ذا ينظر هذه الفلول المنهزمة وهي تعود بأشدّ ما تكون، وأبوه يستثير بصوته الجهوري ما بقي لهم من الهمسم، ثم ينظر ما هدمته الأعيلة السود من آماله وهي تُشاد من حديد بأحكم بناء، وإذا بالنصر الذي كان قد أبطاً قليلاً يعود بأقوى عدّة، وها هي ذي أسرى المشركين تُقاد بين يديه بما يملكونه من حلي وحلل وأموال، وكسم سرّه أن يرى أن النصر يعود في أكثر عوامله إلى سيف ابن عمه على المنظينة، وصوت أبيه العباس، ونضال أخيه الفضل، وغيرهم من أسرته.

ويعود مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وإذا به ينحو بهم نحو الطائف إلى حيث اعتصمت ثقيف بعد هزيمتها، وكانت للطائف أسوار تقيها من الغارات، فأغلقوا عليهم أبوابها، وحوصروا هناك وكانت مدة الحصار من قِبَل حيوش المسلمين نيفاً وعشرين يوماً(١).

وقد رأى النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أن لا فائدة ترجى من إطالة الحصار، وأن الزمن وحده كفيل بتأديبهم، فتركهم وعاد إلى مكة، وعاد معه صاحبنا، وشاهد في الأثناء كيف جاءت رسل هوازن تستوهب من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) نساءها وأطفالها وكان معهم مقدّمهم مالك بن عوف، فوهب لهم النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) نصيبه ونصيب أسرته من آل عبد المطلب، ثم تتابع الناس بالهبات فكان مجموع من رد عليهم من السبي ستة آلاف، ثم شاهد كيف هزت هذه المأثرة مقدّمهم عليهم من السبي ستة آلاف، ثم شاهد كيف هزت هذه المأثرة مقدّمهم

<sup>(</sup>١) انظر تاريخ أبي الغدا -المطبعة الحسينية، مصر،ط١،سنة الطبع ١٣٣٢هـ- ج١: ١٤٧.

فدخل في الإسلام، وولاه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) على من أسلم من قومه وغيرهم من تلك القبائيل. وشاهد بعد ذلك توزيع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) للأموال، وسره -بالطبع- أن يتألف قريشاً بالإحسان إليهم وتخصيصهم بالوافر منه، كما سره من قبل أن يرى غيرية ابن عمه وأريحيته، فيما مَن وأطلق من أسرى المشركين.

ولم يطل مكث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بمكة فقد اعتمر وخرج إلى المدينة (١).

### نقطة التحوّل

فعرج معه عبد الله إليها، وكانت رحلته هذه وإقامته فيها نقطة التحوّل في حياته -فيما أعتقد- فقد قُدّر له أن ينتقل من بيئة حاهلية متأخرة إلى بيئة متحضرة نسبياً، ومن أمة داعرة متفسخة إلى أمة محافظة متضامنة، ومن مُرَبِّ محدود الثقافة والمعارف إلى أعظم مُرَبِّ عرفته الإنسانية وهورسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم).

وإذا صع ما ذكرناه سابقاً من أن الطفل وهو بين التاسعة والثانية عشرة يبدأ فيه نمو القوى العقلية من تذكّر وتفكير وانتباه، فإن حياته الجديدة من أحفل الحيوات بما يُعمل فيها هذه القوى جميعاً، وحسبه أن يكون -بما عُرف عنه من حِفّة روح وحبّ تطلّع يقلّ نظيرهما في أمثاله، وبما هيّات له بيئته -كما لمسناه سابقاً- من التشوق للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم)

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ١٣٤-١٣٩.

٨٥ ......عيد الله ين عياس / ج١

والرغبة بملازمته حسبه من كل ذلك أن يكون قريباً من نفس النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قرباً يشمعه على كثرة المتردد عليه، والمتزام بحلسه، ووعى كل ما يصدر عنه من حركات.

وأنا أعتبر أن هــذا الـدور كـان دور تعــلّمه وتهذيبـه وكـان النهي (صلى الله عليه وآله وسلم) يرعاه لذلك، ويكثر من تعاهده بالمعرفة، ومن ذلك ما حدَّثوا عنه أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال له -وكان رديفاً له-: ((يا غلام -أو يا غليم- ألا أعلَّمك كلمات ينفعك الله بهن، فقلت: بلى فقال: إحفظ الله يحفظك، إحفظ الله تجده أمامك، تعرّف إليه في الرحاء يعرفك في الشدة، وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بـا لله. قـد حفّ القلم بما هو كائن، فلو أن الخلق كلهم جميعاً أرادوا أن ينفعوك بشيئ لم يكتبه الله عليك لم يقدروا عليه، وإن أرادوا أن يضـرّوك بشــي لم يكتبــه الله عليك لم يقدروا عليه، واعلم أن في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً، وأن النصر مع الصير، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسراً))(١)، وهي كلمات حافلة بأهم ما يُربّى فيه مَلكَة الاعتماد على النفس والثقة بها، ورفعها عن الشعور بالحاجة إلى غيرها من البشر ممن يُخشُون ويُرجَون عـادة، وخلق وازع قوي فيها يصنع أمامها قبوة مسيطرة عادلة تملك التصرف في جميع شؤونه، ولا يملك معها حولاً ولا قوة، فهو لابدّ أن يقصر رعايته عليهــا لا على سواها، ممن لا تملك له نفعاً ولا ضراً ((فلو أن الخلق كلهم جميعاً أرادوا أن ينفعوك بشئ لم يكتبه الله عليك لم يقدروا عليه... الخ)).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد -المطبعة الميمنية، مصر، سنة الطبع ١٣١٣هـ- ج١: ٣٠٧.

ولِمَ لا يرعاها ويفنى في العمل على ما تريده، وهي وحدها المالكة لأزِمَّته المتصرفة فيه! ولِمَ يخشى سواها وهي لا تملك أن تضره أو توقف عنه أيّما نفع! فليراعها إذاً، وليعلم أن مايصيبه من مكروه سوف لايبقى عليه كثيراً ولايصحبه كثيراً وأن الصبر عليه لابدّ أن يعقبه النصر ((وأن مع العسريسراً)).

وما له لايؤمن بذلك كله! والمعلّم له رسول الله (صلى الله عليه وآلـه وسلم)، وفي حياته ونضاله العقيدي خير مثل يضرب من أمثال هذه الأمـور. ولعل ما توحيه سيرته لأمثاله من الصغار هـو أبلـغ وآثـر مـن أيّ درس لأيّ أستاذ كان.

وكانت هوايته المحببة أن يقتفي آثار النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ويتتبع خطواته، ومتابعته في كل ما يعمل، ومن ذلك ما حدّث عن نفسه قال: ((كنت عند رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) فقام إلى سقاء فتوضأ وشرب قائماً، قلت: والله لأفعلن كما فعل النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، فقمت وتوضأت وشربت قائماً، ثم صففت خلفه، فأشار إليَّ لأوازي به، أقوم عن يمينه فأبيت فلمّا قضى صلاته قال: ما منعك أن لا تكون وازيت بي؟ قلت: يارسول الله أنت أجل في عيني وأعز من أن أوازي بك، فقال: اللهم آته الحكمة))(١). فهو -كما ترون-يقسم على نفسه أن يفعل كما فعل (صلى الله عليه وآله وسلم) ويقلده حتى في الشرب قائماً ، ويتم له كل ذلك.

وهذه القصة قد رويت عنه بمختلف الطرق، وفيها بعض الزيادة والنقيصة وفيها -مع الدلالة على ما سقناه له- دلالة على منتهى ذكائه

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء -مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٥١هـ- ج١: ٣١٥.

وتأدَّبه، فهو –على صغره– لا يجهل لنفسه قيمتها وللنبي(صلى الله عليه وآلــه وسلم) قيمته، فيأبي أن يوازي برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) تأدَّباً معه وحفظاً لمقامه، وقد أعجبت هذه اللفتـة البارعـة رســول ا لله (صلــى ا لله عليه وآله وسلم)، فدعا له بهذا الدعاء الكريم. وقد روى هذا الدعاء كل من ترجم له، وصحح نسبته إلى النبيي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وهو طبيعي بمثله من مثل النبي (صلى الله عليه وآلـه وسـلم)، وقـد لفتـه منـه هـذا الحرص على تفهم مبادئه، والعمل عليها بهذا السن وهذا الذكاء. وقد رويت لهذا الدعاء وما هو بمعناه مناسبات أخرى لا يبعد أن يكون قد تكرر بتكرارها، فهم يحدّثون عنه أيضاً قال: ((أتي النبي الخلاء فوضعت له وضوءً، فلمّا خرج قال: من وضع ذا؟ فقالوا: ابن عباس، فقال: اللهم فقّهه في الديسن وعلَّمه التأويل))(١)، وفي بعضها أن عمر كان يقول لابن عباس: إنبي رأيت رسول الله دعاك يوماً فمسح رأسك وتفل في فيك، وقال: اللهم فقَّهم في الدين وعلَّمه التأويل<sup>(٢)</sup>، والمأثور عنه أنه دعا له مرتين فقط. وإذا صح ما أثـر عنه تكون هــذه الروايـات ونظائرهـا متداخلـة، تحكـي عـن تينـك المناسبتين حسب، وإن اختلفت لغة الحكاية، وعلى أيّ حال فإن لـ من ذكائه وحبه للمعرفة ما يستحق بهما أمثال هذه الدعوات المباركة.

ونظير هذه اللغة التي تحدّثنا عنها ما حدّثنا هو من أنه دخل مع رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، هو وابن خالته خالد بن الوليد على ميمونة زوجة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فسقتهم لبناً وبدأت برسول الله

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: ٢٢٨.

فشرب، ثم قدّمه رسول الله إليه يقول: ((أنا عن يمينه (صلى الله عليه وآله وسلم) وخالد عن شماله، فقال لي: الشربة لك وإن شعت آثرت بها خالداً فقلت: ما كنت لأؤثر بسؤرك على أحد))(١)، تأملوا لفتته البارعة فهو يأبى أن يقدّم -ولو كان من باب الإيثار - على نفسه ابن خالته، ما دام ذلك يحرمه شرف التبرك بسؤر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وتذكّروا أن هذا الكلام يصدر من صبي، وبهذا الإسلوب كان يعلّمه ابن عمه آداب المعاشرة فهو ينبه أن صاحب اليمين مقدةم على غيره بحقوق المحالسة، شم يشير عليه بإيثاره على نفسه، ولكنّ الصبي يرى في سؤر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ما يفضل أيّما إيثار.

وكان له من وجود خالته ميمونة في بيت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ما يشجّعه على متابعته وكثرة صحبته والتأثر بعمله، فقد كان ربّما يأتي فيبيت معه عند خالته وقد حدّث هو قال: ((أتيت خاليّ ميمونة فقلت: إني أريد أن أبيت عندكم الليلة، فقالت: وكيف تبيت وإنحا الفراش واحد، فقلت: لا حاجة لي في فراشكم، أفترش نصف أزاري، وأما الوسادة فياني أضع رأسي مع رؤوسكما من وراء الوسادة، قال: فجاء النبي فحدّته ميمونة عال ابسن عباس فقال رسول الله: هذا شيخ قريش))(٢)، يريد إنه سيكون جكم ما له من الذكاء والنباهة والعقل- شيخاً لقريش في قابل من الأيام، وقد صدقت فراسته (صلى الله عليه وآله وسلم) فيه.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد جه: ۲۲۵.

<sup>(</sup>٢) ذخائر العقبي: ٢٣٥ -٢٣٦.

وربّما كان يبتغي من وراء مبيته أن ينظر نوع عبادته (صلى الله عليه وآله وسلم) وهو يعانق الأسحار، وقد حدّث عن ذلك فقال: ((بتّ عند خالتي ميمونة، فقمام رسول الله فتوضأ ثم قام يصلي، فقمت فتوضأت، وقمت عن يساره فأخذ بيدي وأدارني عن يمينه، فتتامّت صلاة رسول الله من الليل ثلاث عشرة ركعة)(١).

وربَّما أمره والده العباس -لما يأنس فيه من قوة الحافظة ودقة الملاحظة وصدق التأديـة- أن يبيت عند رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ليحبره عن دقائق أعماله العبادية في الليل ليتأثرها قال: ((أمرنسي العباس (رض) قال: بُت بآل رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ليلة، فانطلقت إلى المسجد فصلي رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) العشاء الآخرة، حتى لم يبق في المسجد أحد غيره قال:ثم مرّ بي فقال:من هذا فقلت:عبد الله قال: فمه! قلت: أمرني أبي أن أبيت بكم الليلة، قبال فألحِق.. فلمَّا دخل قال: افرشوا لعبد الله، قـال: فأتيت بوسادة من مسـوح، قـال: وتقـدّم إليّ العباس أن لا تنامنّ حتى تحفظ صلاته، قال: فقدم رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) فنام حتى سمعت غطيطه،قال:ثم استوىعلى فراشه فرفع رأسه إلى السماء، فقال: سبحان الملك القدوس ثلاث مرات، ثم تلا هذه الآية من أخر سورة آل عمران حتى حتمها (إن في خلق السموات والأرض. . (١)، ثم قام فبال، ثم استن بسواكه، ثم توضأ، ثم دخل مصلاه، فصلى ركعتين ليستا بقصيرتين ولا طويلتين، قال: فصلى ثم أوتر، فلما قضى صلاته سمعتمه

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي: ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٩٠-١٩٤.

نقطة التحول .....نقطة التحول ....

يقول: اللهم اجعل في بصري نوراً، واجعل في سمعي نوراً، واجعل في لساني نوراً، واجعل في لساني نوراً، واجعل في قلبي نوراً، واجعل عن يميني نوراً، واجعل عن شمالي نوراً، واجعل أمامي نوراً، واجعل من خلفي نوراً، واجعل من فوقي نـوراً، واجعل من أسفل مني نوراً، واجعل لي يوم لقائك نوراً، وأعظم لي نوراً، واجعل أن

وقد سقت هذا الحديث -الذي صح على شرط الشيخين- بطوله لتتبينوا معي إلى أيّ حد كان في قوة الحافظة ودقة الملاحظة، فهو يسحّل فيه دقائق مشاهدته، ويصف جميع ملابساتها، ولا يغفل حتى سماع الغطيط منها، ثم يحفظ هذا الدعاء الطويل، وهو لا يُلقى عادة من قبل النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أكثر من مرة؛ لأنه سيق في مقام العبادة وليس في مقام التلقين، ولكنّ قوة حافظته وتنبّهه لخصوصيات ما يقول أعاناه على حفظ كا, ذلك.

وليس من البعيد بعد هذا أن نسمع عنه أنه حفظ في هذه المدة والتي بعدها في عهد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) المحكم وهو المفصل من القرآن، وسحّل حتى الجزئيات من كيفية نطق النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) به فهو يحدّث بعد حين تلميذه ابن حبير عن قوله تعالى: ﴿لا تحرّك بعه لسانك لتعجل به ﴾(٢) ثم يقول له: أحرّكهما لك كما كان رسول الله يحرّكهما حيني شفتيه - ثم يحرّكهما له أويحد ثنا عما يهمة منها.

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٥٣٥ -٥٣٦.

<sup>(</sup>٢) القيامة: ١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري -المطبعة العثمانية، مصر، سنة الطبع ١٣٥٥هـ- ج٩: ١٥٣٠.

وقد أحصى بعد حين ما نزل في على التَّلَيَّةُ على الخصوص من الآيات، فبلغ بها ثلاثمائة آية (١)، ثم فصّل لنا الكثير من ذلك.. ولعلنا سنذكر بعضها في مظانّها من هذا الحديث.

# على أبواب المراهقة

وكانت حجة الوداع، فكان صاحبنا على أبواب المراهقة والبلوغ، كما كان يحدّث هو عن نفسه. وما دمنا مقبلين معه على هذه الفترة وهي تمتد بنا إلى ما بعد وفاة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وفيها من الأحداث العظام ما أحدث في نفسه عقدة سايرته في أكثر حياته، فعلينا أن نقف قليلاً لنستشير ذوي الاختصاص من السايكولوجيين في الخطوط العامة لحياته النفسية كمراهق، ثم نعود إلى دراسة بيئته الاحتماعية، وفي ضوء ذلك كله نبدأ معه بالسير خطوة خطوة. لعلنا نقف على مفتاح تلكم العقد النفسية.

يقول القوصي -وهو يتحدّث عن هذه الفترة فيما يتحدّث-: ((يبدأ المراهق على وجه العموم يستقل عن المنزل ويتصل بالمجتمع، ويبحث عن شخص يتجسم فيه المثل الأعلى الذي يرتضي لنفسه أن يحتذيه، وتصل علاقته من ناحيته بالبطل الجديد أحياناً إلى درجة تشبه العبادة، وتسمى عادة عبادة البطل، وتصل عبادة البطولة إلى درجة يصعب على الكبار تصوّرها))، ويقول: ((وينزع المراهق في هذه المرحلة إلى إكمال رجولته والاعتزاز

<sup>(</sup>١) انظر نور الأبصار -المطبعة الميمنية، مصر، سنة الطبع ١٣٢٢هـ- : ٧٣.

على أبواب المراهقة ...... على أبواب المراهقة .....

بكيانه، ويعمل على الاستقلال في فكره وعمله، ويجرّب أساليب متعددة ليحقق لنفسه شعوره بخروجه من دور الطفولةواكتمال نموه واستقلاله))(١).

وفي بحلة علم النفس من مقال بعنوان (الشعور الديني عند المراهق): ((ولا تكاد تقبل هذه الفيرة من حياته، حتى تكون مقدراته العقلية قد تفتحت، وكاد ذكاؤه يبلغ نهاية مستواه))، ويقول -بعد أن يتحدّث عن العوامل التي تزيد معرفته بالعالم الخارجي من مدرسة وغيرها-: ((وتتظافر مع عامل خطير آخر هو النضج الجنسي على إحداث يقظة عامة في الشخصية وتفتّح عام، وازدهار شامل لجميع القوى النفسية من حب استطلاع يأخذ أشكالاً عِدّة منها الفلسفة أو اللاهوت، ومن نشاط احتماعي قد يكون خدمة احتماعية أو كفاحاً وطنياً))(٢).

وإذا صح ما ذكروه فهل نستطيع أن نلتمس في حياته البطل الذي تأثّره واتخذ منه مثله الأعلى في سلوكه العلمي؟ ثم هل نستطيع أن نعرف نوع نشاطه الاجتماعي، إن كان له في هذا الجال نشاط؟.

والجواب على السؤال الأول لا يكلّفنا كثيراً، ما دمنا قد بلغنا معــه إلى هذه المرحلة ومهّدت لنا الصور التي مرّت علينا في مراحله السابقة مـــا يكفــي للتعرف عليه.

وأظننا في غنى عن القول بأن بطله الأول كان رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وكان يتأثره حتى في نوع لبسته لـالأزار، فكان يرخى مقدّم أزاره حتى تقع حاشيتاه على ظهر قدميه، ويرفع الأزار من وراثه،

<sup>(</sup>١) أسس الصحة النفسية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) مجلة علم النفس مجلد ٣ العدد ٢: ١٩٦ أكتوبر١٩٤٧.

٦٦ .....عبد الله بن عباس / ج١

فإذا سئل عن أسباب ذلك قال: رأيت رسول الله يأتزر هذه الأزرة (١)، وقد رأيتم كيف كان يحاكيه في صلواته ووضوئه، ويتتبع خطواته خطوة خطوة، وسترون نماذج من ذلك في هذا الحديث.

ولكن الذي أخاله أن حياته كانت قد اتسعت لأكثر من بطل واحد، وإن شعت أن تقول بأن البطل الثاني كان امتداداً للبطل الأول، فهو بحكم ملازمته للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وتكرر ذكر الإمام علي الطّيّلا في بحلسه، واهتمام النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بشأته على نحو لم يعهد له نظير بالنسبة إلى غيره من الصحابة مهاجرين وأنصاراً، فهو نفس النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كما في آية المباهلة، وهو أخوه دون سائر المسلمين أن وهو منه بمنزلة هارون من موسى -باستثناء النبوة فقط (ألله وهو أحرد المسلمين وهيد المسلمين وقائد الغر المحجّلين وخاتم الوصيين)) وهو أحبّ الحلق إليه (أمير المؤمنين وسيد المسلمين وقائد الغر المحجّلين وخاتم الوصيين)) وهو أحبّ الحلق إليه (١٠)، وهو الكفء الوحيد لابنته (٧)، شم هو إذ تصدّق بخاتمه

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج١ قسم٢: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الدر المنثور -المطبعة الاسلامية، طهران، سنة الطبع ١٣٧٧هـ- ج٢: ٣٩.

 <sup>(</sup>٣) انظر أنساب الأشراف -تحقيق محمد باقر المحمودي، مؤسسة الأعلمي، لبنان، ط١،
 سنة الطبع ١٣٩٤هـ ج٢: ٩١.

<sup>(</sup>٤) انظر الرياض النضرة -مطبعة دار التأليف، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٣٧٢هـ- ج٢: ٢١٦.

<sup>(</sup>٥) حلية الأولياء ج١: ٦٣.

<sup>(</sup>٦) انظر سنن الزمذي -تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، المكتبة الإسلامية- ج٢: ٩١٩.

<sup>(</sup>٧) انظر فضائل الخمسة من الصحاح السنة- مطبعة النحف، النحف، سنة الطبع ١٣٨٤هـ- ج٢: ١٣٣٠.

نول بذلك قرآن ألى يعهد له شبيه في نظائر هذا المقام، فإذا اعتاد الكتاب العزيز أن يمدح المتصدّقين عادة، فإنه هنا لا يكتفي دون أن يجعل للإمام صفة الولاية العامة، ويقصرها عليه بعد الله والرسول، ولا تكون هذه المعادثة إلا يمنزلة الأثارة للدلالة على صاحب هذه المنزلة، وهو.. وهو إلى آخر ما هنالك مما شاهده هذا الغلام من بطله الأول الذي لا ينطق عن الهوى. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى يرى أن حديثه بملأ عليه بيته صباح مساء فمثار الحديث عن بطولة الإمام (عليه السلام) ومفاحآته المتكررة، وموقف النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) منه، مثار خصب، تتلذذ به نفوس أسرته عادة، وتتعطر به أحاديثهم كل يوم، بالإضافة إلى أن حديثه كان يأخذ من الناس مأخذه خارج البيت نقضاً وإبراماً، على خلاف المجتمعين ومدى ترحيبهم بما يسمعون، على أنا في غنى عن التدليل، فحسبنا ملازمته له في تمام أيام حياته وتنبعه لحميع آثاره وتسحيل كل ما أثر عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ففيه ما يكشف لنا عن كل ذلك.

وإذا تم كل هذا تفتح لنا منفذ للحواب على السؤال الشاني، فلم يعد خافياً على المسلمين في ذلك الحين أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كان يعد الإمام(عليه السلام) للنهوض بمسؤولية الحكم من بعده، وكان يمهد لذلك بالتصريح تارة والتلميح أخرى فهو يقول يوماً لأسرته الأولين وقد جمعهم لينذرهم ويبشرهم ويمني من يوازره منهم بالخلافة من بعده، فلا ينيري له غير الإمام(عليه السلام) فيقول: ((هذا أخي ووصيمي وحليفتي

<sup>(</sup>١) انظر أسباب النزول -مطبعة هندية غيط النوبي، مصر، سنسة الطبع ١٣١٥هـ-: ١٤٩.

فيكم فاسمعوا له وأطيعوا))(١)، ويوماً يقول -وقد وشي بالإمام (عليه السلام) وهـو متأثر ومنفعـل من هـؤلاء الوُّشـاة-: ((ما تريـدون من على؟. إن علياً منى وأنا منه، وهو وليّ كل مؤمن)) (١)، ويقسول -في يوم أخر-: ((من كنت وليّه فعلى وليّه))(١٠).. إلى أخر ما هنالك من نصوص وافية الدلالة، ولكنها لم تأخذ -بعد- طابع البلاغ العام شأن التشريعات الهامة التي تقرر مصائر أمة، ولعلهم كانوا ينتظرون الزمن الـذي يعلن فيه مثل ذلـك التشريع، وتلميحاته أكثر من أن تحصى، فيوماً يسـد الأبواب الشارعة في المسجد ويترك باب على التَّلِيُّةُ ؟ ليدلُّ النَّاس على تميّزه بالحكم عن سائر المسلمين، فهو كالنبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، لـه أن يجتاز حُنَباً في المسجد(؛)، ويوماً يبعث أبا بكر بسورة براءة ليقرأها على الناس بمكة، ثم يرسل عليه علياً (عليه السلام) ليأخذها منه ؛ لأن جبرتيل جاءه فأخبره أنه لا يؤدي عنه إلاّ هـو أو رجـل منه(°)، وهـو يخصّـه بحكــم ما أوحي إليه من بين الرحال بتطبيق آية: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ لَيْدُهُ لِللَّهِ عَلَكُمُ الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً ﴾(١) ويؤكد ذلك تسعة أشهر، كما شاهده صاحبنا فيما يحدّث عنه قال: ((شهدنا رسول الله تسعة أشهر يأتي كل يوم باب على بن أبي طالب عند وقت كل صلاة، فيقول:السلام عليكم

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج١: ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١١١.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد جه :٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) انظر خصائص النسّائي –مطبعة التقدم، مصر، سنة الطبع ١٣٤٨هـ- : ١٣.

<sup>(</sup>٥) انظر مسند أحمد ج٣: ٢١٢.

<sup>(</sup>٦) الأحزاب: ٣٣.

أهل البيت ورحمة الله وبركاته ﴿إنما يويد الله...الآية ﴾، رحمكم الله، كل يوم خمس مرات))(١). وأيّ تأكيد وتقرير لهذه المأثرة في نفوس المسلمين أكثر من هذا؟! ونظائر ذلك من أمور إن وافقت –بالطبع– هوىً في بعض نفوس المسلمين فإنها لا توافق قبول أكثرهم إذ ذاك.

### أحزاب المسلمين

والمسلمون لم يكونوا بدعاً من الناس فيتفقوا على كل تشريع، وإن مس نقاط الضعف في نفوسهم، بل كان لكل فتة منهم عواطف خاصة تمتاز عن غيرها ببعض الشؤون، وقد تصطدم ببعضها فتحدث ما بينهم صراعاً قد لا يخلو من عنف، وطبيعة البحث هنا تدعونا إلى أن نخصها بالتحدّث عنها من وجهة عامة أولاً، ثم من وجهة نظرتها لخلافة الإمام(عليه السلام) على الخصوص ؛ ليتسنى لنا الجواب على السؤال الثاني بسهولة ؛ ولنعرف تأثير هذه الاحتلافات على نفسية صاحبنا في هذه الفترة.

نستطيع -استناداً إلى ما بأيدينا من النصوص التأريخية- أن نوزع الإتجاهات التي كانت سائدة بين المسلمين إلى ففاتٍ ثـلاث أو فقــل إلى أحزاب ثلاثة.

(أولها): حزب الأنصار، ويضم أكثرية الصحابة من أهل المدينة، وله من نصرته للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بعد الهجرة، واحتضان فكرته وتبنيها والدفاع عنها، وإيواء كثير من المهاجرين، وبذل أمواله، ما يجعل له

<sup>(</sup>١) الدر المنثور جه: ١٩٩.

الدالة الكبيرة على الدعوة وعلى سائر المسلمين، وكان لهذا الحزب حناحان هما الأوس والخزرج، وكانا متنابذين قبل الإسلام، وكانت بينهما حروب، فألُّف بينهم الإسلام ودُّفنت أحقادهم في عقولهم الكامنة، ومـا كـانت تظهر إلاً في فترات يختفي فيها العقل الواعي كفترات الغضب ونظائرها. وهما نحن أولاء نذكر لكم بعض النماذج لنضع أيديكم على نقطة الضعف في هذا الحزب، وسنعرف بعد حين كيف استَعلَّت هذه النقطة للنفوذ منها إلى الغلبة عليه في أهم صراع وقع بينه وبين حزب قريش، فمن ذلك ما حدَّثوا عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) أنه خطب النياس بعبد قصبة الإفيك فقال: ((يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغ أذاه في أهل بيتي، فوا لله ما علمت على أهلى إلاّ خيراً ولقد ذكروا رحــلاً مـا علمـت عليـه إلاّ خيراً وما كان يدخل على أهلي إلاّ معي)). وفهم الناس أن النسي (صلمي الله عليه وآلمه وسملم) كمان يستعذر من عبد الله بن أبيّ بن سلول -المنافق المشهور- صاحب هذه المقالة، فقام سعد بن معاذ الأنصاري -وهو زعيم الأوس - فقال: ((أنا أعذرك منه يا رسول الله إن كان من الأوس ضربنا عنقه، وإن كان من إخواننا الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك)). قالت عائشة -وهي محدَّثة هذا الحديث-: ((فقام سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج، وكان رجلاً صالحاً ولكن اجتهلته الحميّة، فقال لسعد بن معاذ: كذبت -لعمر الله- لا تقتله ولا تقدر على قتله، فقام أسيد بن حضير وهــو ابن عم سعد بن معاذ فقال لسعد بن عبادة: كذبت العمر الله النقتلنه، فإنك منافق تجادل عن المنافقين)) تقول عائشة: ((فثار الحيّان الأوس والخزرج

حتى همّوا أن يقتتلـوا، ورسـول الله قـائم علـى المنـبر فلـم يـزل رسـول الله يُحـفّضهم حتى سكتوا وسكت))(١).

وهذه الحادثة -على تفاهتها- أثارت في نفوسهم رواسب الحقد القديم وأنستهم موقع رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) منهم.

وأتفه من هذه الحادثة وأقوى دلالة على تأصل هذه الرواسب ومدى تمكّنها من نفوسهم ماحدّثوا عن أنس: ((قيل للني (صلى الله عليه وآله وسلم): لو أتيت عبد الله بن أبي -ولعل غرضهم من ذلك تألّفه - فانطلق إليه وركب حماراً، وانطلق المسلمون -وهبي أرض سبخة - فلما أتاه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: إليك عني فوا لله لقد آذاني نتن حمارك. قال: فقال رجل من الأنصار: والله لحمار رسول الله أطيب ريحاً منك. قال: فغضب لعبد الله رجل من قومه، فغضب لكل واحد منهما أصحابه، قال: فكان بينهما ضرب بالجريد وبالأيدي وبالنعال)) قال: ((فبلغنا أنها نزلت فيهم: ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانُ مَن المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما))(٢).

وكما ترون فقد عاودتهم رواسبهم، وتغافلوا عن مقام رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بينهم، وانتصر الخزرجيون لعبد الله على النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لا لشئ إلاّ لأن فلاناً الأوسي قد انتصر لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) على صاحبهم، وقد اتهموه ببواعث نصرته واعتبروها تعريضاً بهم.

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ج۸ :۱۱۵.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ١٨٣.

ولهاتين الحادثتين نظائر يجدها القارئ متفرقة هنا وهناك، وهسي - كما يظهر - لا تبدو إلا في فترات من أمثال هاتين، وإلا فالأخوة الظاهرية بينهم ليس عليها غبار، وكثيراً ما توحدهم المصيبة كما سترونه في ما يأتي من حديث..

وزعماء هذا الحزب سعد بن عبادة، وسعد بن معاذ، وأسيد بن حضير، وغيرهم.

(وثانيها): حزب قريش، وينتظم أكثرية المهاجرين وغيرهم من أهل مكة وبعض الأنصار، وقد دخل أكثر هذا الحزب إلى الإسلام بسيف على النظيظة، وسيوف الأنصار وبعض المهاجرين، ولم يستطع الإسلام لقصر المدة أن يقضي على رواسب أكثرهم؛ لدخولهم فيه متأخرا ؛ ولأنهم لم يُقبِلوا عليه طواعية ورغبة فيه، بل كان دخولهم تحت ضغط القوة، وبالطبع كانت نقمتهم على الفاتحين كبيرة، وبخاصة بعد أن كانوا لا يرونهم من الأكفاء لهم في الحروب.

وكانت مهمة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في التأليف بين الحزبين شاقة للغاية، فهو إذ فتح مكة وقال قولته المعروفة: ((من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن))، سفيان فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن))، قالت الأنصار: ((أمّا الرحل فقد أخذته رأفة بعشيرته ورغبة في قريته))(1)، متهمين إياه بمصانعة قومه، ناسين مهمته في تأليف أمثال هؤلاء ؛ لإدخالهم في زمرة المسلمين، ثم ناسين أنه رسول الله، وأنه لا يفعل في أمثال هذه الأمور دون أن يرد إليه فيها أمر، ثم هو إذا وزّع أسلاب حنين وخص قريشاً

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج٥ :١٧٢-١٧٣.

أحزاب المسلمين ......

والمهاجرين بها ليتألسفهم قال قائلهم: ((إذا كانت شديدة فنحن ندعى، ويعطى الغنيمة غيرنا))(١).

وفي سيرة ابن هشام، أن سعد بن عبادة زعيم الأنصار دخل على النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فقال: ((يا رسول الله إن هذا الحي من الأنصار قد وحدوا عليك في أنفسهم لما صنعت في هذا الفسئ الذي أصبت، قسمت في قومك وأعطيت عطايا عظاماً في قبائل العرب، ولم يك في هذا الحي من الأنصار منها شئ. قال: فأين أنت من ذلك يا سعد؟ -وأرجو أن نتأمل في حوابه - قال: يا رسول الله ما أنا إلا من قومي. قال: فاجمع لي قومك في هذه الحضيرة. قال: فخرج سعد فجمع الأنصار في تلك ألحضيرة))(٢). وكان ما كان من خطبة النبي واسترضائهم بها. فهم لم يقدروا ظروف الإسلام ولم يلحظوا جانب المصلحة العامة، أو خفيت عليهم معالمها فاتهموا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بمصانعة قومه.

ثم هو أراد أن يصلي على عبد الله بن أبي ، أو يعطيه كفناً من ثيابه إليت ألف منافقي قومه ويجلبهم إلى حضيرة الإسلام، أو كما قال (صلى الله عليه وآله وسلم): ((والله إني لأرجو أن يسلم به أكثر من ألف من الخزرج))(٢) اندفع بعض المهاجرين ليقف بصدر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ويمنعه من الصلاة عليه بشدة، ثم يعدد له مساوئ ابن أبي (٤).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٤: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ج٤: ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ج٣: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر سيرة ابن هشام ج٤: ٢١٠.

ومثل هذا الحديث عادة يثير في نفوس أهل الميت كوامن الأحقد. وقد رأينا مدى تقديرهم له -على نفاقه- في الحديثين السابقين، ومدى خضوعهم للدوافع القبلية من أحله.

ولولا أن يقف رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) موقفه الحازم فيغضب على القائل، ويصر على الصلاة عليه، لما انتهت تلكم الحادثة بسلام. وهكذا نرى في الأنصاري أنه ينكر على النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) تألّف قريش، ولا ينكر عليه تألّف قومه بالصلاة على ابن أبي، كما نرى في المهاجري إنكاره عليه (صلى الله عليه وآله وسلم) تألّف الأنصاري ولا نراه قد أنكر عليه في تألّفه لقريش مما يدل على سعة ما بينهم من الفحوات. ولعل خير ما يمثل هذه السعة الخطب والأشعار المتبادلة بينهم بعد حادثة السقيفة.. وسنأتي على بعضها في موضعها من هذا الحديث.

ومن رؤساء هذا الحزب الخلفاء الثلاثة، وخالد بن الوليد، وأبو عبيدة، وسالم مولى أبي حذيفة، وغيرهم.

(وثالثها): حزب الهما شميين، ومن يحت إليهم بسبب الولاء إذ ذاك، كعمار وسلمان والمقداد والزبير وأبي ذر ونظائرهم، ومن رؤساء هذا الحزب -بعد رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) - علي الطيئة والعباس. وكمانت الفحوة بينه وبين حزب قريش واسعة حداً، كما تدل على ذلك تصريحات أقطاب الحزبين، وسيتكرر عندنا ذكر هذه التصريحات في مواضعها، كما يتكرر التعرض لأسباب هذه الفحوة، فلا نطيل بذكرها الآن.

أما الفحوة بين الحزبين الأول والثالث فلم يكن لها حذور عميقة، بل لم يكن لها حذور إذا استثنينا ما نشأ عن قضية الخلافة بعد حين.. وكما قلنا

إن المسلمين لم يكونوا بدعاً من البشر ليتفقوا على الأخذ بكل تشريع، حتى وإن مس أهم نقاط الضعف فيهم، فقد رأيناهم يختلفون في شأن بعض التشريعات، فيقبلها فريق، ويغضب لها فريق، وقد رأينا سابقاً كيف غضبت الأنصار لتألُّف قريش، وبعض قريـش لتألــَّف الأنصــار. وتــرون الآن كيــف غضب الحيّان من قريش والأنصار معاً حين قسّم رسول ا الله(صلـى) الله عليـه وآله وسلم) ما بعشه على الطَّيْئِ من اليمن بين أربعة.. الأقرع بن حابس الحنظلي، وعيينة بن بدر الفزاري، وزيد الخير الطائي، وعلقمة بن علائة، وقالوا: ((أيعطي صناديد أهل نجد ويدعنا))<sup>(۱)</sup>، فــأوضح لهــم النبيي (صلــي ا الله عليــه وآله وسلم) سر إعطائه بأنه يتألُّفهم بهذا العطاء، بل رأيناهم يسخرون مسن بعض التشريعات –وإن لم تمس شيئاً من نقاط الضعـف– فقـد حـدّث حـابر قال: ((أهللنا أصحاب محمد بالحج خالصاً وحده، قال عطاء: قال حابر: فقدم النبي (صلى الله عليه وسلم) صبح رابعة مضت من ذي الحجة فأمرنا أن نحل.. قال: حلُّوا وأصيبوا النساء. فقلنا: لم يكن بيننا وبين عرفة إلاَّ خمس))، وهنا أرجو أن تتأملوا موضع السخرية في قولتهم هذه: ((أمرنا أن نفضي إلى نسائنا فنأتي عرفة تقطر مذاكيرنا المني))، وقــد غضـب رســول الله(صلــيا لله عليه وآله وسلم) لهذا الكلام فقام فيهم خطيباً وقال: ((قد علمتم أني أتقاكم لله وأصدقكم وأبركم ولولا هديي لحللت...الح)) (٢٠٠٠.

ومن يرجع إلى كتب السيرة وروايات الفقه في الكتب المصنفة يجدها مليشة بالاعتراضات فرديسة وجماعيسة حتسى في أمثسال هسذه التشسريعات،

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ج۳: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٤: ٣٦ -٣٧٠

٧٦ .....عياد الله بن عباس / ج١

الني لا تمس مواضع العاطفة في النفوس. فكيف نرجوا لهم بعد ذلك أن يتفقوا على مثل هذا الشأن الخطير، وهو يوحد مصير أمة في أدق شؤونها وأهمها مصير الحكم بعد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، فليس بدعاً حكما قلنا – أن تختلف وجهات النظر بالنسبة إليه، ويتناسى من أحله أمركل تشريع سماوي يصدر فيه.

#### موقفهم من الخلافة

و لم يعد خافياً على المسلمين -كما قلنا- أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كان يعد النفوس لقبول هذا التشريع بالنسبة للإمام علي الطّيَّلاً سواء بتصريحاته التي لم تأخذ طابع البلاغ العام بعد، والتي يراد بها تهيئة أحوائهم لقبوله في حينه، أو بتلميحاته التي ذكرنا قسماً منها، أو بإعلان أبرز ما في الإمام (عليه السلام) من صفات يقتضيها منصب النيابة العامة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بقوله: ((أنسا مدينة العلم وعلي بابها، فمن أراد العلم فليأتها من بابها))(۱)، و((أقضى أمي علي))(۲). والقضاء من اهم مناصب الولاية العامة، إلى غير ذلك من تمهيدات علي)) لابد أن يكون قد وعاها صاحبنا ورواها، ما دامت تتعلق ببطله الجديد. ولكن أقطاب الأنصار كانوا ينظرون الأمر من زاوية أخرى، فهم إذا قبلوا بهذا التشريع فقد أعطوا السيادة لقريش ،ويوشك أن لاتخرج منها بعد حين،

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الرياض النضرة ج٢: ٢٦٢.

موقفهم من الخلافة .......

ومعنى ذلك أنهم يُحرَمون من هذه الإمارة، مع أنها قامت على أكتافهم، ولولا تضحياتهم بنفوسهم وأموالهم لما تم للإسلام ما تم على أن الأمر بالنسبة إليهم يهون لو اعتقدوا بأن الإمام علياً الطّيلة سوف يتمكن من مزاولة الحكم، فهم ينظرون أنها لا تتم له ما دامت أكثريّة قريش لا ترضى به.

وأمّا قريش -بأكثريّتها طبعاً - فقد كانت لها منافذ للرؤية قد تختلف باختلاف الأشخاص ولكنها تلتقي جميعاً بمعارضة هذا التشريع، فبعضهم كان يرى فيه انتصار القبيلة على قبائل، وهذا ما يسوء منافسيها من قبائل قريش، وقد عبر عن ذلك بعد حين لسان الحزب بقوله لابن عباس: ((إن قريش كرهت أن تجمع لكم النبوة والخلافة))(1)، فكأنّما كانت النبوة هبة منهم لهذا البيت فهم لا يريدون أن يضموا إليها هبة أخرى فتمتاز بالزعامة المطلقة عليهم. وقد كان يخشى البعض في دخولها لهذه القبيلة أن لا تتسع بعد ذلك لغيرها من القبائل، فهو يقول لبعض صحابته من المهاجرين: ((مالكم أتريدون أن تنتظروا وصل الحبلة من أهل هذا البيت وسعوها في قريش تتسع))(٢).

على أن كثيراً منهم كان يخضع في معارضت لعواصل نفسية يصعب المتحلل من تأثيرها، فالموتور بأبيه أو بأخيه والمغلسوب على أمره في الدحول بالإسلام، يجد نفسه مسوقاً بدافع لا شعوري إلى الانتقام من الواتر، فإن عجز عنه انتقم من أقرب الناس إليه.. وما أكثر المنتقمين من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بشخص الإمام(عليه السلام) بعد أن أعجزهم الانتقام

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ٣١.

<sup>(</sup>۲) شرح نهج البلاغة ج۲: ۱۸.

منه نفسه (صلى الله عليه وآله وسلم). وقد كانوا يجدون فيه صدى للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) سواء بتبنيه لمبادئ الإسلام والنضال فيها أو بالتزامه له (صلى الله عليه وآله وسلم) على نحو ما عرفتموه سابقاً من الالتزام. والعربي -كما تعلمون- لا ينام على وتر بحال.

وبعض أهل السابقة عمن يكبرونه بالسن كانوا يحسبون للسن ألف حساب، وسترون بعد هذا كيف طعنوا بإمرة أسامة بن زيد لصغره، يوم أمّره عليهم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وكيف خرج رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) مغضباً، وخطب خطبته المعروفة وهو مريض، ومن الصعب حداً أن تكلف من كانت لهم قدم في السن وثقة بالنفس بالخضوع لمن هو دونهم فيها، ويخاصة إذا كان ذلك الشخص من بالنفس بالخضوع لمن هو دونهم فيها، ويخاصة إذا كان ذلك الشخص من خوي القابليات الواسعة، وكان إبراز أية منها ينبته في أعماقهم حانباً من جوانب شعورهم بالقصور عن بحاراته، واللجوء إلى التعويض إمّا بالتعالي أو بالتفاخر أو التهوين من شأن كل ما يتعلق به مسن أمور، وربّما جعلوا من بالتفاخر أو التهوين من شأن كل ما يتعلق به مسن أمور، وربّما جعلوا من وحدها كافية للطعن بكل ما فيه من إمكانيات، وقد صور هؤلاء الخليفة وحدها كافية للطعن بكل ما فيه من إمكانيات، وقد صور هؤلاء الخليفة الثاني في حديث له مع صاحبنا في أيام خلافته قال: ((يا ابن عباس ما أظن القوم منعهم من صاحبك إلا أنهم استصغروه))(۱).

وهناك عامل آخر.. وهو ما يحسبه البعض من خشونته وعدم تساهله في ذات الله. وعلى الحتلاف هذه العوامل وتفرقها في أفراد هذا الحزب

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٨.

أو التقائها أو بعضها في كثير منهم، فمإن هنـاك وحـدة تجمعهـم جميعـاً وهـي محاولة إبعاده عن الحكم بمحاربة هذا التشريع بأي ثمن كان.

وإذا صح ما صورناه من بيئته، وما قرّبناه في تشخيص بطله، فقد سهل علينا النفوذ إلى الجواب على السؤال الثاني. فإن نشاط هذا الشاب كان -بالطبع- منصباً في درجته الأولى على ملاحقة هذه الأحراب، والتماس ما لها من نشاط في هذا السبيل، ثم ملاحقة بطله، ووعي كل ما يجد من شؤونه العامة والخاصة، وربّما نشط لإحباط حركة أو معارضة فكرة تتعلق بهذا البطل من خصومه السياسيين.

# في حجة الوداع

وقد كانت هذه الفترة فترة نشاط ليس له فحسب، بـل لجميع أسرته ولغيرهم من سائر المسلمين، على اختلاف ما لهم من أحزاب، وكما لم يعد خافياً على المسلمين -كما قلنا- قيام النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بمحاولة تهيئة أحوائهم لإصدار بلاغه العام، لم يعد خافياً على النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) مدى ترحيبهم بهذا البلاغ ومدى ما لهم من نشاط لإحباطه. فقد كان (صلى الله عليه وآله وسلم) أعرف الناس بأصحابه، وبعواطفهم وميولهم تجاه هذا الموضوع، وما أيسر أن يتهموه بمصانعته، كما سبقت لهم نظائر هذه التهمة. وقد ذكر لنا صاحبنا مدى تخوقه من ذلك بما حاء عنه من حديث قال: ((لمم أمر النبي أن يقوم بعلي بن أبي طالب المقام الذي قام به،

٨٠ ...... عبد الله بن عباس / ج١

فانطلق النبي إلى مكة فقال: رأيت الناس حديثي عهد بكفر وحاهلية، ومتى أفعل هذا به، يقولوا صنع هذا بابن عمه)(١٠).

ويبدو من هذا الحديث أن الأمر صدر إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) قبل حجة الوداع، وتُرك إليه تعيين وقت الصدوع به، فكان يتهيّب التعجيل به؛ لئلا يفسر على غير وجهه فيفقد قيمته التأريخية. فكان لابد من التسويف حتى يتم له اتخاذ جميع ما يحتاجه الأمر من تمهيد.

وسار رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى مكة، وسار معه الخلق الكثير من المسلمين، بعد أن آذنهم بالمسير إلى الحج، فتجمعوا لديه من هنا وهناك، وقد قدّر موكبه إذ ذاك بمائة وعشرين ألفاً (٢).

وخرج معه ابن عباس فيمن خرج من صغار المسلمين، وهو مأخوذ بروعة هذا الموكب العظيم، وما يطغى عليه من التهليل والتكبير والتسبيح والدعاء، وما إلى ذلك من معالم الروح الإسلامية. وبالطبع كان لا يفارق رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) في رواح ولا مغدى، وقد أشحذ فكره وقلبه لوعي كل ما يصدر عنه، سواء فيما يتعلق ببطله أم بشؤون مبدئه، وبخاصة وقد أقبل على طقوس لم يكن يعرف عنها من قبل كل ما فيها من خصوصيات.

وبلغوا مكة فخرحت -كما تقتضي العادة- بأجمعها لاستقبال الموكب الرائع، وخرج -بالطبع- فيمن خرج أصحابه ولِداته، وخف إلى استقبالهم عادة بشئ من الشوق، وداخله شئ من الزهو، لما يرى فيهم من الدهشة

<sup>(</sup>١) الغدير ج١: ٧٥ نقلاً عن الحافظ المحاملي في أماليه.

<sup>(</sup>٢) أنظرتذكرة الخواص –المطبعة العلمية، النجف، ط٢، سنة الطبع ١٣٦٩هـ- : ٣٥.

يما بلغه الإسلام -موضع أحاديثهم السابقة- من القوة والمكانة، وربّما وحد في نفسه ما يرفعها عن مستوى هؤلاء؛ لقربها من مصدر التشريع وأخذها بأطراف من المعرفة واسعة لم يكن لهم إلى إدراكها من سبيل، ووجد فيها معالم رجولة لم يجد ملامحها في أصحابه فهم إذاً ما يزالون أطفالاً وهو في مستوى الكبار.

وكان -كما عودنا من قبل- قوي الملاحظة حاضر الفكر سريع الحافظة، يسحل كل ما يقع عليه نظره من شؤون الحج وغيرها من في الملابسات، فكان يحدّث أن رسول الله أهل بالحج عند الظهر من ذي الحليفة، ويحدّث عن لون تلبيته فيقول: ((كان يقول: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك)). وقد أذن له فيمن أذن له من أهل الضعف نساء وأطفالاً أن يأتي قبل حطمة الناس إلى منى فيرمي.. قال: ((وجعل يلطخ أفخاذنا ويقول: ((يا بني لا لا ترموا حتى تطلع الشمس))(1)، وكان هو يلقط لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) الحصى الصغار بعد أن أمره بذلك يقول: ((فلما وضعتها في يده قبال: نعم بأمثال هؤلاء، وإياكم والغلو، إنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين))(1). وهكذا سحل لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) حتى أمثال هذه الكلمات التعليمية، و لم يترك الحديث عن أكثر ما جاء في أمور الحج من تعاليم.

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم١: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢ قسم١: ١٣٠٠

ولم يكن بطله وابن عمه على الطّيّلاً مع الموكب الفحم حين خرج من المدينة، وقد كان على رأس حيش بعثه رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى اليمن، ولمّا أنجز مهمّته عاد الإمام (عليه السلام) مسرعاً ليلحق بالنبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وأمّر بعض أصحابه على ذلك الجيش، وقد لحق به .عكة بعد أن أهل كما أهل رسول الله وشاركه (صلى الله عليه وآله وسلم) به .عكة بعد أن أهل كما أهل رسول الله وشاركه (صلى الله عليه وآله وسلم)

وجاء ذلك الجيش فحرج الإمام (عليه السلام) لاستقباله ، وما أدري.. أخرج صاحبنا معه وشاهده مع الإمام (عليه السلام) وعليه ما عليه من الحلل التي جاء بها من اليمن؟ ثم شاهد الإمام (عليه السلام) كيف غضب وأنكر عليهم هذا التصرف قبل أن يلتقوا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وكيف أخذها منهم واحدة واحدة وهم مغضبون؟. وشاهد بعد ذلك كيف شكوه إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فأغضبه ذلك وخطب فيهم خطبته المعروفة التي قال فيها: ((يا أيها الناس لا تشكوا علياً، فوا الله إنه الأخشن في ذات الله وفي سبيل الله))(1).

ثم ما أدري.. أقدّر صاحبنا في نفسه أن هذه الخشونة وعدم التساهل في أمور الدين ستكون من عوامل إبعاد الإمام(عليه السلام) عن الحكم؟. والذي أخاله أنه شاهد وقدّر - يحكم ذكائه واهتمامه ببطله- كل ذلك.

وما أدري أيضاً.. كيف كان شعوره وهو يسمع النبي (صلى الله عليمه وآله وسلم) يتحدّث إلى المسلمين بخطبته المعروفة، وهو -بالطبع- حاضر؛ لما نعرفه عنه من ملازمته له (صلى الله عليه وآله وسلم)، وقد أوقف

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١٣٤.

ونظراً لأهمية هذه الخطبة التأريخية -واهتمام صاحبنا عادة بما حماء فيها من تسجيل وتلخيص لأهم بنود التشريعات الإسلامية التي ترتبط بالشؤون الاحتماعية من ناحية، وبالتمهيد لإعلان بلاغه العام في شؤون الخلافة من بعده من ناحية أخرى- سنورد أهم ما جماء فيها من فقرات، متمثلين صاحبنا في الحضور، ومحاولين التماس تأثيرها على شعوره.

قال (صلى الله عليه وآله وسلم): ((يا ربيعة قل: يا أيها الناس إن رسول الله يقول: لعلكم لا تلقونني على مثل حالي هذه وعليكم همذا، همل تدرون أيّ بلند هذا؟ وهنل تندرون أيّ شهر هذا؟ وهنل تندرون أيّ ينوم هذا؟)).. تأملوا هذه اللغة التقريرية وتأثيرها على نفوس الجماهير، وهـم يستمعون إليها ويجيبون بصوت واحد، وعيونهم شاخصة لشفاه النبي(صلى الله عليه وآله وسلم): ((نعم هذا البلد الحرام والشهر الحرام واليوم الحــرام))، لينظروا بعد ما يريد بهذا الاستفهام.. قال(صلى الله عليه وآله وسلم): ((فإن الله قد حرّم عليكم دماءكم وأموالكم كحرمة بلدكم هذا وكحرمة شهركم هذا وكحرمة يومكم هذا، ألا هل بلّغت؟))، وهذا الاستفهام التقريري أيضــاً تأملوه.. كيف يؤكد هذا التشريع، ويمكّنه من نفوسهم، ويتركهم يجيبون بصوت واحد: (نعم)، قال: ((اللهـم اشـهد))، ثـم قـال: ((واتقـوا الله، ولا تبحسوا الناس أشياءهم، ولا تعشوا في الأرض مفسدين، فمن كمانت عنـده أمانة فليؤدّها))، ثم قال (صلى الله عليه وآله وسلم) -وقد لخسص أهسم الأسس التي ترتكز عليها آية عدالة احتماعية واقعية-: ((الناس في الإسلام

سواء، الناس طــف الصـاع لآدم وحـوّاء، لا فضـل لعربـي علـى عـحَمـي ولا عحَـمي على عربي إلاّ بتقوى ا لله، ألا هل بلّغت؟)).

وما أدري. . كيف كان وقع هذا الكلام على نفوس الكثير من أولتك الذين دخلوا في الإسلام أخيراً وهم مثقلون برواسب التعاظم بالآباء، وستر حوانب النقص فيهم بادّعاءات هذا الشرف الكاذب، ومحاولة إعطائهم بعض الميزات لذلك، وإذا بهمذا التبليغ يشحب همذه الادّعاءات من الأسماس، ويريهم أن الإسلام لا يعترف بالشرف العنصري وأن الناس أمامه شرع سواء، ثم أكَّد(صلى الله عليه وآله وسلم) هـذه الحقيقـة فقـال: ((لا تـأتوني بأنسابكم واتونى بأعمالكم، فأقول للناس هكذا ولكم هكذا ألا هل بلغت، قالوا: نعم))(١). وهنا أعتقد أنها خرجت تتعشر من بعض الأفواه بينما انطلقت من بعضها الآخر سريعة عالية تملأ الفضاء، ثم أراد أن يلاحق هذه النزعات فيقضى على أهم ما لها من عوامل فقال: ((كل دم كان في الجاهلية موضوع تحت قدميّ)) .و لم يكتف بذلك بل أعطاهم درساً عملياً لتطبيقه على نفسه وأسرته أولاً؛ لئلاُّ يقال بأن التشريعات الإسلامية تحامل فريقاً على حساب فريق اسمعوه: ((وأول دم أضعه دم آدم بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب –وقد سبق أن قتله بنو سعد– ألا هـل بلُّغـت، قـالوا: نعـم)). وهنــا أيضاً أعتقد أنها لم تخرج من جميع الأفواه على حد سواء، ومـا أكـثر الدمـاء المطلولة في الجاهلية، وما أكتر ما أطل منها في سبيل الإسلام بسيف الإمام(عليه السلام)، والإسلام يأتي فيشجب كل ذلك ويجعلها نسياً منسيًّا.

<sup>(</sup>١) تأريخ اليعقوبي –مطبعة الغري، النحف، سنة الطبع ١٣٨٥هـ– ج٢: ٩١.

إن هذا الكلام ليصعب سماعه على كل عربي يعيش برواسب الجاهلية، وبخاصة إذا لم يكن في الإسلام عربقاً.

ثم يأتي(صلى الله عليه وآله وسلم) إلى عامل آخر، كان مثاراً للتفاوت والإثراء غير المشروع فيشخّصه بكلمة واحدة، قبال: ((وكـل ربـا كان في الجاهلية موضوع تحت قدميٌّ هاتين وأول ربا أضعـه ربــا العبــاس بــن عبد المطلب)). وهنا نلمح صاحبنا وقد استشرف لينظر وقع هذا الكلام على أبيه، وهو يعلم كم كان له من الديون الربويّة في أعناق الناس في الجاهليـــّة، والنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يضربه مشلاً لتنفيذ هذا التشريع، وكأنــّـه يقول.. لو كان يعرف الإسلام استثناءً في الحكم لحساب مخلوق، لكان العباس خير من يراعي في هذا السبيل ؛ لقربه من النبي(صلى الله عليه وآلـه وسلم)، ولكنّ النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) يضرب به مثلاً لصرامة التنفيذ ليدلُّهم على أن محمداً لا يراعي في تطبيق أحكامه أيُّ شخص كان، وكأنّه(صلى الله عليه وآله وسلم) يريد أن يومئ إلى أنه كما لا يجامل في سبيل الإسلام قرابة قريبة منه، لا يجامل عليها ماحباها الإسلام من حقوق، ثم قال(صلى الله عليه وآله وسلم) –وهو يحاول القضاء على عامل انحــــلالي آخــر لها بأيّ حق-: ((أوصيكم بالنساء خيراً، فإنما هـنّ عـوار عندكـم، لا يملكـن لأنفسهن شيعًا، وإنما أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهنّ بكتــاب الله، ولكم عليهن حق وله ن عليكم حق كسوتهن ورزقه ن بالمعروف، ولكم عليهن أن لا يُوطئن فراشكم أحداً، ولا يأذنَّ في بيوتكم إلاّ بعلمكم وإذنكم، فإن فعلن شيئاً من ذلك فاهجروهن في المضاجع واضربوهن ضرباً غير مبرح،

٨٦ ......عبد الله بن عباس / ج١

ألا هل بلّغت؟، قالوا: نعم، قال: اللّهم اشهد))(1)، ثم قال بعد حديث وقد تمكّن من نفوس القوم-: ((لا ترجعوا بعدي كفاراً مضلّين يملك بعضكم رقاب بعض، إني قد خلّفت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلّوا، كتاب الله وعزتي أهل بيتي، ألا هل بلّغت؟، قالوا: نعم، قال: اللّهم اشهد، ثم قال النبي -مؤكداً ذلك-: إنكم مسؤلون فليبلّغ الشاهد منكم الغائب))(1).

ورواية الصواعق المحرقة: ((إني أوشك أن أدعى فأجيب وإني تارك فيكم التقلين كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعنزتي أهل بيتي، وإن اللطيف الخبير أخبرني أنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فانظروا بِمَ تخلّفونني فيهما))(٢).

والملاحظ هنا أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لم يصرح باسم الإمام (عليه السلام)، ولعله أراد أن يختبر موقع هذا الكلام من نفوسهم ويمهد به لإصدار بلاغه في وقته، وهنا أرجو أن نلمس ما يومئ إليه هذا التمهيد من محاولة تغيير ذهنيتهم عن الحكم وتفسير موقفه (صلى الله عليه وآله وسلم) تجاه ابن عمه بالاستجابة للنزعة القبلية، فهو أولاً شجب كل نزعة جاهلية قبلية، فيما مهد به من كلام؛ ليلمّح إلى أنه لم يندفع إلى اختيار أهل بيته للخلافة بدافع عاطفي، وإنما كان ذلك لتمثّل روح الإسلام بهم، ووعيهم لجميع بدافع عاطفي، وإنما كان ذلك لتمثّل روح الإسلام بهم، ووعيهم لجميع

<sup>(</sup>١) تأريخ البعقوبي ج٢: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، وانظر صحيح مسلم ج٧: ١٢٣، والمستدرك على الصحيحين ج٣: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) الصواعق المحرقة -دار الطباعة المحمدية، مصر، سنة الطبع ١٣٧٥هـ- : ١٤٨.

ما حاء في الكتاب، وفهمهم لأساليب تطبيقه. ولا يراد من الحاكم إلا أن يفهم روح الأنظمة والقوانين ويتقيّد بها ولا يحيد عنها مهما كلّف الأمر، وقد كنّى عن كل ذلك بعدم افتراقهم عن الكتاب. وأية ضمانة لذلك أقوى من إخبار اللطيف الخبير؟!، ثم أرجو أن نلمس هذه الإيماءة الخفيفة إلى ما ينطوي عليه من التخوّف عليهم من عدم الاستحابة لهذا النداء بقوله: ((فانظروا بِمَ تخلّفونني فيهما)). وكم كان مهمّاً لو قُدر لنا أن نعرف أثر هذه الخطبة في نفوس المسلمين، وفي نفس صاحبنا على الخصوص، وإن كنت واثقاً بأنه تأثر بها إلى حد بعيد. وغيرت كثيراً من نظرته القبلية الوقد في أن مع أن تكون فيه بحكم طفولته ونشأته بمكة، وإلفته للتفاخر مع أصحابه في الذي وحعلته ينظر القضية من زاوية أخرى.. زاوية المصلحة التي نظرها النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) للمسلمين، باختيار عترته لشؤون الولاية العامة.

أما المسلمون.. فالذي أعتقده أنها لم تهن على الكثير منهم؛ لما وحدوا فيها من محاربة كثير من ميولهم ونزعاتهم -على اختلافها واختلاف ما جاء فيها من تعاليم- وبخاصة أولئك الذين كانوا لايرون في الإمام(عليه السلام) ما يوافق ميولهم في الحكم، ولا يسيغون له خشونته وعدم تسامحه في تطبيق ما حاء في الإسلام من تعاليم. وبالطبع كان صاحبنا نشيطاً في تتبع هذه الانطباعات، ومعرفة مدى ما تحدثه من نشاط في معارضة هذا التشريع.

والذي يبدو لي أن نشاط المعارضة كان منصبًا على التشكيك في مدلول هذا الكلام، بلحاظ أنه لا يفيد الإلزام، وسنرى فيما بعد.. من تأكيدات النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في حادثة الغدير، واندفاعة

٨٨ .......عبد الله بن عباس / ج١

ابن عباس إلى التصريح بأنها وحبت في أعناق القوم، ما يكشف عن بعض هذه الخطوط وأمثالها من التشكيكات.

وكانت هذه الحجة هي حجة الوداع فيما يسمّيها الأصحاب؛ لما استشعروه من عدم عودة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) إليها. وكان صاحبنا بعد ذلك يكره لها هذه التسمية ويسمّيها بحجة الإسلام، وكأنه لما تحضره كلمة الوداع من إيذان بموت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وما حرّه عليهم من ملابسات سنأتي على بعضها في موضعها من هذا الحديث، وسمّاها بعضهم بحجة البلاغ؛ لكثرة ما بلّغ فيها النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من أحكام وبخاصة في خطبته السابقة التي كان يكرر فيها قولته هل بلّغت؟.

## البلاغ العام

وخرج النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من مكة و لم يقم بها -ولعل صاحبنا كان يود أن يقيم قليلاً ليتزود من الذكريات التي توحيها ملاعب صباه - وكان (صلى الله عليه وآله وسلم) يكره النزول بها، وقد سئل في ذلك فقال: ((ما كنت لأنزل بلداً أخرجت منه))(1). فخرج معه المسلمون، وخرج فيمن خرج منهم صاحبنا وأسرته، وهو قلق -عادة - لتأخر النص والتصريح باسم بطله، ولعله قدر في نفسه أن الفرصة ستفلت منهم والمسلمون سيتفرقون وتذهب القبائل إلى مواضعها، وإذا تفرقوا صعب

<sup>(</sup>۱) تأريخ اليعقوبي ج۲: ۹۲.

البلاغ العام .....

جمعهم بعد ذلك. ومثل هذا الأمر لا يُصدع بـ عـ عـادة عـلى غـير أكـبر عـدد ممكن من الناس في مختلف الجهـات.

ويفاجأ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) -وقد أسرف على غدير خم، وكاد الركب يتفرق لبلوغه مفترق الطرق- بالوحي يستوقفه، ويأمره بالتبليغ، ويهدده على النرك، ويضمن له العصمة من الناس، بهذه اللهجة الرفيعة..

ويا أيها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربك فإن لم تفعل فما بلّغت رسالته وا لله يعصمك من الناس (1). وماذا يصنع أمام هذا الأمر الضارم؟ وهل يملك له (صلى الله عليه وآله وسلم) ردّاً وهو يتهدده بالحرمان من شرف النبوة؟! وأيّ تهديد أبلغ من هذا التهديد وفإن لم تفعل فما بلّغت رسالته ولماذا يتخوف وقد ضمن له العصمة من الناس؟ وهل بعد ضمان الله ضمان؟.

وقدحدّت المؤرخون أن النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) فرّق عنه الحرس بعد نزول هذا الوعد<sup>(۲)</sup>. ويبدو من ذلك أنه كان(صلى الله عليه وآله وسلم) يتخوّف على نفسه من إعلان هذا البلاغ.

ويقف النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ويقف من حواليه، ويبعث على من تقدّمه من الركب ليعود به، وعلى من تأخر عنه ليسرع به، وعلى وسطه ليوقفه، ويدهش الجمع لذلك ؛ فليس المنزل بمنزل استراحة ولا الجسو يساعد

<sup>(</sup>١) المائدة : ٢٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر تفسير الطبري -مطبعة مصطفى البابي، مصر، ط۲، سنة الطبع۱۳۷۳هـ ۲: ۸۰۳.

على ذلك فقد كان الوقت ضحى والحرّ شديد، ويجتمع الناس ويتساءلون، ويهتم صاحبنا ويتساءل، وإذا بالنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يقطع عليهم كل تساؤل بالخروج إليهم، وهو آخذ بعضد على الله الله الخديث لابن عباس فهو أبلع علسى أداء ما نريد، وليس الشاهد كالغائب حكما يقولون –.

قال: ((لما أمر الله رسوله أن يقوم بعلي فيقول له ما قال، فقال: ياربي إن قومي حديثو عهد بجاهلية. ثم مضى بحجه فلما أقبل راجعاً ونزل بغدير خم أنزِلَ عليه: ﴿ يَا أَيُهَا الرسول بلّغ ما أنزِل اليك من ربك. الآية ﴾ . فأخذ بعضد على فقال: أيها الناس ألست أولى بكم من أنفسكم؟! قالوا: بلى يا رسول الله قال: اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وأعن من أعانه واخذل من خذله وانصر من نصره، وأحبً من أحبّه وابغض من أبغضه)) (١). وحسب صاحبنا وهو من هو بذكائه ودقة معرفته أن يرى في هذا الكلام وفي هذا الدعاء جما احتواه من ملابسات - نصاً على الإمام (عليه السلام) لا يقبل الأخذ والردّ، وفيه من الإلزام بالإطاعة ما يدفع آية شبهة في هذا السبيل، وأين بحال التأويل؟! والنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يبدأ أولاً فيأخذ عليهم الإقرار له بأنه أولى بهسم من أنفسهم، وكأنسة يذكّرهم بهسذا الحسق المخصول له

<sup>(</sup>۱) الغدير ج۱: ٥٢، وانظر حديث الغدير في البداية والنهاية ج٧: ٣٤٧، والمستدرك على الصحيحسين ج٣: ١٣٥، وذحسائر العقبسى: ٦٧، والاسستيعاب ج٣: ٣٦، وغيرها.

بآية ﴿ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ (١) ، فإذا أقرّوا بذلك، بدأ فأعمل هذا الحق باختياره الأصلح لهم، والأقدر على إدارة شؤونهم، ثم أعطاه هذا الحق المحعول له، وأبلغهم ذلك بهذه الصيغة الرائعة -اللهم مسن كنت مولاه فعلي مولاه – ثم أعقبه بهذا الدعاء الذي لا يليق بغير ولاة الأمور، فهو يدعو لمن والاه وأعانه ونصره وأحبه، بالموالاة والإعانة والنصرة والحب من الله، وعلى من عاداه وخذله وأبغضه بمعاداة الله وخذلانه وبغضه، شم حسبه من كل ذلك لأن يندفع إلى التصريح بقوله: ((وجبت والله في رقاب القوم))، كما جاء في تتمة هذه الرواية.

وقد حاء في الكثير من الأحاديث (٢) أن الله تبارك وتعالى لم يترك الحفل يتقرق دون أن يباركه بآية من كتابه العزيز تصلح أن تكون مادة دستورية لأعظم عيد يمرّ على المسلمين وذلك بقوله... ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا ﴾ (٢). وأيّ عيد أعظم من إتمام النعمة وإكمال الدين؟! وكان ذلك في اليوم النامن عشر من ذي الحجة. وقد حدد أبو سعيد الخدري أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال -بعد نزول الآية -: ((الله أكبر على إكمال الدين، وإتمام النعمة ورضا الرب برسالتي وبالولاية لعلي، ثم قال: اللهم والي من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله))(1).

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الغدير ج١: ٢٣٢-٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٣.

<sup>(</sup>٤) مناقب الخوارزمي -المطبعة الحيدرية، النجف، سنة الطبع ١٣٨٥هـ- ١٨٠٠

وقام المسلمون وهم يهنتون الإمام(عليه السلام) على ما حباه الله من هذه النعمة، وشاهد صاحبنا -فيمن شاهد- عمر بن الخطاب وهو يقول له: ((هنيئاً لك يا ابن أبي طالب أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن))(١).

ولاهتمام ابن عباس بهذا الحدث العظيم ؛ لارتباطه ببطله سابقاً، ومولاه -بنص هذا الحديث- لاحقاً، فقد حدّث عنه جملة وتفصيلاً، وورد على لسانه عدة مرّات، كما تكرر عند ذكر بعض ملابساته معه من حديث التحوّف من اتهام قومه له بالمصانعة لحداثة عهدهم بالجاهلية وقولته: ((وجبت والله في أعناق القوم)). وهي كلمة تصوّر لنا مدى فهمه للهجة الإلزام من كلام النبي (صلى الله عليه وآله وسلم). والذي أخاله أنها لم تصدر منه لو لم يشاهد التشكيك من بعضهم، في دلالة حديث الثقلين السابق على ما يريده النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من إلزامهم بالولاية لأهل البيت (عليهم السلام).

وبهـذه المناسبة نذكر أن حديـث الثقلـين ورد علــى لســان النــي (صلى الله عليه وآله وسلم) بمضمونه السابق في خطبة الغدير، فيما حاء عــن غير ابن عباس وكأنه إنما ورد ليربط بين هاتين الواقعتين.

وقد ذكروا للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) خطبة مطوّلة تشتمل على تمهيدات وتأكيدات أوفر قالها في هذا اليوم التأريخي ولم يذكرها ابن عباس (٢). وكأنه قد احتزأ منها بما يهمّه من نتائجها.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٧: ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الصواعق المحرقة: ١٢٠.

وهما يجب أن يذكر أن هذه الحادثة قد أخذت من اهتمام المحدّثين والرواة ما لم تأخذه أيّة حادثة أخرى، فقد أوصلها صاحب كتاب الغدير -في حدود تتبّعه وهو شخص واحد- إلى مائة وعشرة من أعاظم الصحابة من طرق أهل السنّة(۱)، فما رأيكم بروايتها من طرق الشيعة، وأكثر طرقها بين صحيحةوموثقةوحسنة،وقد سجّلها شاعرالنبي(صلى الله عليه وآله وسلم) حنيما حفظ ابن عباس- حسان بن ثابت بأبيات من الشعر أنشدها المسلمين في ذلك اليوم حاء فيها.

فقال له قم يا على فإنني رضيتك من بعدي إماماً وهاديا(٢) وتتابع على ذكرها مئات الشعراء في مختلف العصور، واعتبر آل البيت هذا اليوم من أهم أعيادهم، والتزمه شيعتهم حتى هذا العصر.

ولما تمّ كل شئ نهض النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بالمسلمين ليواصل سيره إلى المدينة، ونهض معه صاحبنا وهو في غاية النشوة والاطمئنان؛ لاعتقاده -فيما اعتقد- بأن الأمر قد تم لابن عمه وبطله، وليس بعد بيان النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بيان، ولا بعد هذه التأكيدات بحال للشك والإرتياب، وربّما كان هذا الاعتقاد سائداً شائعاً بين عامة المهاجرين وجُلِّ الأنصار. فقد حدّث الزبير بن بكار قال: ((وكان عامة المهاجرين وجُلُّ الأنصار لا يشكّون أن علياً هو صاحب الأمر بعد رسول اللهاجرين وجُلُّ الأنصار لا يشكّون أن علياً هو صاحب الأمر بعد رسول الله وصلى الله عليه المعاوية في كتابه لمحمد بن أبي بكر:

<sup>(</sup>١) انظر الغدير ج١: ١٤ -٦١-.

<sup>(</sup>۲) مناقب الخوارزمي: ۸۰–۸۱.

<sup>(</sup>٣) الموفقيات -تحقيق سامي مكي العاني، مطبعة العاني، بغداد، سنة الطبع ١٩٧٢م-: ٥٨٠.

ع م الله بن عباس / ج١

((فقد كنا -وأبوك معنا- في حياة نبيّنا نعرف حق ابن أبي طالب لازماً لنا))(١). وبالطبع كان شعور المهاجرين والأنصار وعدم شكّهم بأن الأمر سيكون بعد النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) للإمام(عليه السلام) واقعاً بعد هذه الحادثة، كما أن شعور معاوية -ومن حدّث عنه بضمير الجمع- بازوم حقه لم يكن عادة إلا بعد هذا الإلزام.

والذي أعتقده أن هذه الحادثة كانت من بواعث مضاعفة إلفته للإمام(عليه السلام) وشدة تعلقه به، ومثل هذا الأمر يملك عادة عواطف أمثاله من المراهقين، وربّما بلغ بها إلى درجة تشبه العبادة والفناء في البطل، وهي درجة يسصعب عملى الكبار تصوّرها كما سبق أن تحدّث إلينا القوصى.

### طرق المعارضة

وكانت الفترة بين واقعة الغدير وموت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لا تبلغ ثلاثة شهور على أكثر تقاديرها، وهي فسترة كافية لأن تعيد لحزب قريش وعيه ورشده بعد هذه الصدمة، وتوسع من آفاقه للعمل على إحباط هذا الأمر مهما كلف الحال، وبخاصة وقد انضم إليه كثير من القرشيين الموتورين، ممن لم تسبق لهم هجرة ؛ لدخولهم في الإسلام بعد الفتح، وربّما كان الكثير منهم قد جاء مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من مكة،

<sup>(</sup>۱) جمهرة رسائل العرب -مطبعة مصطفى البابي، مصىر، ط ١،سنة الطبع ١٣٥٦هـ-ج١: ٥٤٥.

طرق المعارضة ............ ه٩

وفي بحيته هذا وهو غير مزوّد بما يركّز أفكاره الإسلامية في أعماقه، وكانت لهم إلى إحباطه خطوات..

(أولاها): التهوين من شأن أهل البيت في نفوس الأنصار، والتطاول عليهم والاستهانة بمركزهم من قريش. وقد بلغ بهم التطاول أن شبهوهم بالكناسة، حتى قالوا عنهم: وما مثل محمد في أهمل بيته إلاّ كمثـل نخلـة في كباء. وقد تضايق بعض الأنصار فشكوهم إلى النبي(صلى الله عليه وآلـه وسلم). حدّث عبد المطلب بن ربيعة قال: ((أتى أناس من الأنصار النبي (صلى الله عليه وسلم) فقالوا: إننا لنسمع من قومك حتى يقول القائل منهم: إنما مثل محمد مثل نخلة نبتت في كباء))(١)، وحتى أنهم حـــاهروا بهـــذا القول أمام صفية بنت عبد المطلب، وقد احتمع بعضهم عندها وجعلوا يتفاخرون ويذكرون الجاهليّـة، فقالت صفية: ((منَّا رسول الله، فقالوا: تنبت النحلة أو الشجرة في الأرض الكبا، فقالت: وما الكبا؟ قالوا: الأرض الحق ليست بطيبة، فذكرت ذلك صفية للنبي (صلى الله عليه وسلم) فغضب وقال: يا بلال هجّر بالصلاة، فهجّر فقام(صلى الله عليه وسلم) على المنبر فنادى بصوت فقال: ((أيها الناس من أنا؟ قالوا: أنــت رســول ا لله(صلــىا لله عليه وسلم)، قال: انسبوني، قالوا: محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، قال: ما بال أقوام يبتذلون أهلى فوا لله إنى الأفضلهم أصلاً))(٢).

وما كان (صلى الله عليه وآله وسلم) ليغضب لدوافع قبيلته، بل أدرك ما يكمن وراء هذه الألفاظ من محاولة تأخيرهم حقهم من هذه الطريق،

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج٤: ١٦٦٠،

<sup>(</sup>٢) ذخائر العقبي: ١٤.

وكأنهم يستثيرون في نفوس الأنصار، من رواسبهم التي تأبي عليهم أن يملمك امورهم من هو أحط منهم نسباً، ويبدو أنهم تجاوزوا بذلك إلى النيل من الإمام(عليه السلام) نفسه والتصريح بأنهم سوف لا يطيعونه ولا يوالونه، وربَّما صرّح بعضهم ببغضه، وبالطبع كانت هذه الأحاديث تبلغ رسول ا الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فيرد عليها بأمشال: ((من أحبّ علياً فقد احبِّنى، ومن أبغض علياً فقد أبغضنى، ومن آذى علياً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله عز وحل))(١)، و((من أحبّ علياً فقد أحبّى ومن أحبّى فقد لمحبِّ الله، ومن أبغض علياً فقد أبغضني ومن أبغضني فقد أبغض الله عز وجل))(٢)، وفي رواية عمار بن ياسر زيادة: ((ومن تولاه فقـد تولاني ومن تولاني فقد تولى الله))(٢)، وفي حديث أبي ذر: ((من أطاعك فقد أطاعين ومن أطاعين فقد أطاع الله ومن عصاك فقــد عصــاني))، وفي بعضهــا زيادة: ((ومن عصاني فقد عصى الله))، وفي رواية أحرى: ((يا على من فارقين فقد فرارق الله ومن فارقك فقد فارقى))(1) ، وبالطبع كان صاحبنا يسمع نظائر هذه الأحاديث ويحدّث بهما، وقد جماء عنه أنه قال: ((أشهد بالله لسمعته من رسول الله يقول: من سب علياً فقسد سبني، ومن سبِّني فقد سب الله، ومن سب الله أكبِّه الله على منخريه)) (°).

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبى: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٦٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ٦٥.

وهذه الأحاديث بمضامينها متواترة، وهي لا تثار عادة دون أن يكون لها مواضع للإثارة، وإلا فمن البعيد حداً أن يحدّث بها رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ابتداءً وبلا آية مناسبة على أن بعضها صرحت بمناسبتها، ففي حديث بريدة -وكان يبغض علياً الطّيّلا ويقع فيه-: ((لا تقع في علي فإنه مني وأنا منه، وهو وليكم بعدي))(1)، وفي رواية عمرو بن شاش الأسلمي، وكان من أصحاب الحديبية، وقد شكا علياً الطّيّلا في مسجد النبي بعد عودته من اليمن لموجدة حدثت بينهما هناك، وقد بلغ رسول الله فحد النظر إليه فقال: ((أما إنه والله يا عمرو لقد آذيتني، فقلت: إنا الله وإنا إليه راجعون أعوذ با لله والإسلام أن اؤذي رسول الله، فقال: بلى من آذى علياً فقد آذاني)(٢).

ويبدو أن الأزمة بين حزب بني هاشم وحزب قريش قد تطورت وأصبحت مكشوفة لدى الجميع، وتجاوزت حتى حدود المجاملة الظاهرية، فقد كان القرشيون إذا شاهدوا هاشمياً عبسوا في وجهه، وقطعوا حديثهم من بينهم إذا كانوا يتحدثون -وبالطبع- فهم يقطعون الأحاديث التي تمس شؤون الحلافة وملابساتها، وإلا فما يدعوهم إلى قطع الأحاديث إن كانت من الأحاديث المتعارفة لديهم!، وقد صح فيما يحدثون أن رسول الله عليه وآله وسلم) قال -مستنكراً- وقد شكا إليه العباس ما يلقون من قريش، من تعبيسهم في وجوههم وقطعهم حديثهم عند لقائهم، فغضب (صلى الله عليه وآله وسلم) لذلك غضباً شديداً حتى احمر وجهه فغضب (صلى الله عليه وآله وسلم) لذلك غضباً شديداً حتى احمر وجهه

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي: ٦٨ نقلاً عن مسند أحمد والترمذي.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ج٧: ٣٤٦.

وعرق بين عينيه قال: ((والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم الله ولرسوله))<sup>(۱)</sup>.

والذي يظهر أن العباس -وهو الحازم الطلعة - كان يحس بشئ من النشاط من قِبَلهم بإحباط هذا العمل، فكان يتتبعهم لذلك، وكانوا هم يضيقون به لإفساده عليهم تشاورهم، وربّما سرى ذلك الإحساس إلى حلّ رحال البيت الهاشمي، فكان نصيبهم نصيب العباس، ففي حديث صحيح عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): ((ما بال أقوام يتحدثون فإذا رأوا الرحال من أهل بيتي قطعوا حديثهم، والله لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يجبهم لله ولقرابتهم مني))(٢). وما أدري كم كان نصيب صاحبنا من هذه التعبيسات والسكوت!، وكم أثرت على نفسه بحكم شدة تحسسه وهو بهذا السن، وفي مثل هذه القضايا التي ترتبط ببطله رأساً!.

والذي أعتقده أن نصيبه كان وافراً منها؛ لما نعرف في طبعه من الحركة المتواصلة والنشاط المتناهي، ولكنه ترك التحدث عنها ؛ لما يشعر فيها من حرح بكبريائه قد لايقوى على هضمه، فهو يحاول تناسيها جهده، وسنعرف في ما بعد أثر هذا الجرح بما يطغى على لسانه من كلام.

(وثانيها): تخلفهم عن حيش أسامة وتمردهم عليه وطعنهم في إمرته، وربّما قدّروا في أنفسهم..أن الهدف من إصرار النبي (صلى الله عليه واله وسلم) على بعث الجيش جما فيه من شيوخ المهاحرين والأنصار - هو إحماد المدينة من هذه الوجوه ليصفو للإمام (عليه السلام) وجهها من أقطاب المعارضة،

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة : ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

وبالطبع كانوا يقدّرون أن الني (صلى الله عليه وآله وسلم) بعد أن مرض سوف لا يعافى من مرضه هذا، وقد أحسّوا بذلك من إطباق المرض عليه ونعيه لنفسه أكثر من مرة، وقد ألجؤه أن يخرج مغضباً فيستحثهم على المخروج، ويؤنبهم على الطعن في إمارته، وقد حاء في كتاب طبقات ابن سعد: ((أن النبي بعث سرية فيهم أبو بكر وعمر واستعمل عليهم أسامة ابن زيد، فكان الناس طعنوا فيه أي في صغره، فبلغ ذلك رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فصعد المنبر فحمد الله وأننى عليه وقال: إن الناس قد طعنوا في إمارة أسامة وقد كانوا طعنوا في إمارة أبيه من قبله وإنهما الناس قد طعنوا في إمارة أسامة عيداً))(1).

وهذه هي المرة الأولى التي نشاهد فيها تخلّفاً في أكثر صحابة الني (صلى الله عليه وآله وسلم) عن أمر يصدره في بعث سرية من السرايا، وإذا كنا قد شاهدنا من قبل اعتراضاً على حكم شرعي أو على تعيين قبائد من القواد، كما حدثنا (صلى الله عليه وآله وسلم) عن اعتراضهم على تعيين زيد فإن ذلك لم يعد الاعتراض في الكلام فقط، أما التاعر والتمرد على القائد فلم يكن إلا نادراً ومن أفراد معدودين، كما وقع في وقعة تبوك (١). على أني لا أرى أن السبب في تخلفهم عنه هو ما أبدوه في طعونهم في صغر سنة ؛ لأن هذا السبب لم يزل بعد وفاة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قائماً، مع أنّا لم نعهد في أحد منهم التاعر عن الالتحاق بالجيش والسير تحت لوائه حين أنقذه أبو بكر بعد ذلك، وإن كنت أغيل أن هذا الطعن

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٤١.

<sup>(</sup>۲) انظر تأريخ اليعقوبي ج۲: ۲۰۰

كان ذريعة للتأخر أولاً وللإيماء إلى أن السن دخيل في قابليات ذوي المناصب الكبيرة ثانياً ؛ ليصبح لهم بعد ذلك اعتذارهم -بلسان قادتهم كعمر وأبي عبيدة - من استصغار سن الإسام (عليه السلام) وحمل النفوس -من طريق غير مباشرة - إلى تقبل مثل هذه الأعذار.

وكم ساءه (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يسرى هذه السابقة الخطرة.. سابقة التمرّد على أوامره والاعتراض عليها، ولعلّه قدّر ما يرمون إليه من ورائها، فألح على الإنفاذ أكثر من مرّة، ثم لعن من تخلّف عن حيش أسامة (۱)، ومع ذلك فإن الجيش لم يتكامل و لم ينبعث إلى مهمته مدة بقاء النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وقد قدّروا هذه المدة بما يقارب الشهر (۲).

(وثالثها): إشاعة بعضهم أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) أوصى إلى غير على الظيّلة بأمور الخلافة ؛ ليكون ذلك بمنزلة النسخ لنصه الأول، وقد علم بها العباس فأحبطها في الوقت. فقد حدّث المقريزي في النزاع والتخاصم: ((أن العباس خلا بعلي فقال له: هل تعلم أن رسول الله عليه وآله وسلم) أوصى إلى غيرك بشئ، فقال علي: اللهم لا، فخرج العباس على بغلة له حتى أتى عسكر أسامة بن زيد فلقي أبا بكر فعمر وغيرهما، فقال:هل أوصاكم رسول الله بشئ،قالوا:لا، فرجع إلى علي فقال:إن رسول الله مقبوض فامدد يدك أبايعك ، فيقال: عم رسول الله بابع ابن عم رسول الله بابع أهل بيتك فإن مثل هذا الأمر لا يؤخر))(٢).

<sup>(</sup>١) انظر الملل والنحل -مطبعة حجازي،مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٦٨هـ- ج١: ١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) النزاع والتحاصم -المطبعة الإبراهيمية، مصر، سنة الطبع ١٩٣٧م- : ٤٩.

ويابي عليه الإمام(عليه السلام) ويعتذر -كما في رواية أخرى- بأن له في رسول الله شغلًا. وهذا الاهتمام من العباس والتأكد من الإمام أولاً، شم ذهابه إلى معسكر أسامة لأخذ اعترافهم بعدم الإيصاء لهم، لم يكن عادة بغير منشأ انتزاع -كما يعبر الأصوليون- والمنشأ هنا لابدّ أن يكون أمشال هذه الإشاعات، والذي يبدو أن هذه الإشاعة بلغت النبيي (صلى الله عليه وآلـه وسلم) نفسه فرد عليها بالتأكيد من نصّه على الإمام، ففي رواية ابن حجر: ((أنه (صلى الله عليه وآله وسلم) قال -في مرض موته-: أيها الناس يوشــك أن اقهض قبضاً سريعاً فيُنطلق بي، وقد قدّمت إليكم القول معذرة إليكم، ألا إني مخلِّف فيكم كتاب ربي عز وحل، وعترتي أهل بيتي، ثم أحــــذ بيــد على فرفعها، فقال: هذا على مع القرآن، والقرآن مع على، لا يفترقان حتى يردا على الحوض، فاسألوهما ما حلّفت فيهما))(١). ومثل هذا الكلام لا يحتاج إليه عادة بعد ما سبق نظيره منه (صلى الله عليه وآله وسلم)، لو كانت القضية تسير سيراً طبيعياً، ولم يكن فيها بحال للنقض والإبرام، ولكنسَّه ما يصنع (صلى الله عليه وآله وسلم) والأمر محتاج إلى التأكيد، ما دامت دواعيه متوفرة بأمثال تلكم الإشاعات، وهنا أرجو أن نتأمل أيضاً في هذه الصيغة فهي كسابقاتها.. همّها التأكيد على اختياره لمنصب الخلافة لم يكن لولا ملازمته للكتاب، وعدم افتراقه عنه حتى يردا عليه الحوض، وماذا ينتظـر من الحاكم -كماسبق أن قلنا- أكثر من هضمه لدساتير الحكم، فهماً وتطبيقاً؟ وهل للمسلمين دستور غير ما حاء في الكتاب وما هـو بحكمه مـن سنّة الرسول؟.

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة: ١٢٤.

ولم يكتف (صلى الله عليه وآله وسلم) بهذا التأكيد، فعمد إلى الله عيث قال -كما في الموفقيات-: ((أوصي من آمن بالله وصلقني بولاية علي بن أبي طالب، من تولاه فقد تولاني، ومن تولاني فقد تولى الله، ومن أحبه فقد أحبه فقد أحبه فقد أحبه فقد أحبه أدبه فقد أحبه فعد أح

وبالطبع كان صاحبنا يتابع هذه الخطوات، بما عُرف عنه من نشاط، وما كان ليخفى عليه نشاط أبيه العباس في هذا السبيل، وقد زاده ذلك علقة ببطله واهتماماً بأمره، كيف! وهو يرى أباه -وهو من هو بمقامه من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وزعامته في قريش- يخضع هذا الخضوع لابن أحيه، وينشط هذا النشاط لإتمام الأمر له، وقد سمعتم رأيه بالمسارعة إلى البيعة والنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) حي؛ ليقطع بها السبيل على كل عاولة لإحباط ذلك.

(ورابعها): وكانت أشدًّ الخطوات على صاحبنا وأمضاها أثراً في أعماقه وهي -فيما يدو لي - أنها كانت وليدة فشل سابقتها، بعد أن أحبطها العباس بأخذ إقرارهم بعدم الإيصاء لسهم، والقضاء على تلك الإشاعة من الأساس، وقد أخذت على أثرها لسهجة المعارضة لسوناً آخر، ينطوي على التشكيك في وجود بعض الألفاظ في نصوصه مشلاً، وتأويل بعض ما لها من مداليل، وكان الجواب الوحيد من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يثبت عهده على ورق ليكون مرجعاً للجميع عند

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٣١٢.

الانتتلاف (۱)، وهنا نترك الحديث لابن عباس، فقد شهد هذه الحادثة وحدَّث عنها بقوله لما حُضر رسول الله قال: ((التوني بكتف أكتب لكم فيه كتاباً لا يختلف منكم رحلان بعدي، قال: فأقبل القوم في لَغَطهم فقالت المرأة: ويحكم عهد رسول الله)) (۲)، فالمسألة إذاً مسألة عهد كما هو واضح حتى لهذه المرأة وقد حيل عنه، وقد حدثنا صاحبنا عن كيفية حيلولتهم دونه. قال: (ركمّا حُضر رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب قال النبي (صلى الله عليه وسلم): هلم أكتب لكم كتاباً لاتضلوا بعده، فقال عمر: إن النبي قد غلب عليه الوجع وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله فاختلف أهل البيت فاختصموا، منهم من يقول: قرّبوا يكتب لكم النبي كتاباً لن تضلّوا بعده، ومنهم من يقول: قرّبوا يكتب لكم النبي والاختلاف عند النبي، قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم): قوموا)) (۱). وقد كنّى ابن عباس عن قول عمر هنا، ولفظه الصريح -كما في روايات أخر عنه أنه قال: إن الرجل ليهجر (۱)، أو قالوا: هجر رسول الله (٥).

<sup>(</sup>۱) ((حدثنا عبد الله حدثني أبي حدثنا موسسى بن داود حدثنا ابن لهيعة عن أبي الزبير عن حابر أن الني (صلى الله عليه وآله وسلم) دعا عند موته بصحيفة ليكتب فيها كتاباً لا تضلون من بعده قال: فخالف عليها عمر بن الخطاب حتى رفضها)). مسند أحمد ج٣: ٣٤٦.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج۱: ۲۹۳.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ج٧: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر سر العالمين لأبي حامد الغزالي -مطبعة الحجر الباهرة، يوميي، سنة الطبع . ٩: - . ٩: - . ٩: - . ٩

<sup>(</sup>٥) انظر مسند أحمد ج١: ٢٢٢.

وهنا نلاحظ أن عمر لم ينفرد بالمعارضة، بل انضم إليه جملة ممن حضر في البيت، وأنهم نجحوا بإيقاف النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عن قصده بما أومؤا إليه من إسلوب محاربة هذا الكتاب لو أصـر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) على كتابته، وما قيمة كتاب يصدر عن صاحبه وهو في حالة هجر؟!، وكأنه (صلى الله عليه وآله وسلم) لذلك توقَّف عن كتابتـه، وأعلـن غضبه عليهم بطردهم من البيت، ويبدو أن صاحبنا قد اعتبر هذه الحادثة هي الأساس في حرمانهم من الخلافة. وحرمان الأمة من الهداية وعدم الضلال، وهي التي حالت بينه وبين ما كان يبنيه لنفسه من أحلام دينية أو دنيوية، فيما إذا تسنَّم بطله كرسي الخلافة للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، فكان إذا ذكرها يبكي حتى يبلُّ دمعه الحصى. يقول سعيد بن حبير: وكأنتى أنظر إلى دموع ابن عباس على حدّه، كأنّها نظام اللؤلؤ، وكان يقول: الرزيسة كل الرزيّة ما حال بين رسول الله وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب(١)، ويقول: يوم الخميس وما يوم الخميس، فإذا سُتل عن يوم الخميس، نقل هذه القصة، فهو يذكرها حتى بعد عشرات من السنين.

وأظننا –بحكم مسايرتنا لمم حتى الآن وفهمنا لمدى علائقه ببطله– استطعنا أن نضع أيدينا على مفتاح هذه العقدة النفسية التي لازمته آثارهما في أكثر أيام حياته على نحو ما سترون...

وقبل أن ننتقل عن هذه الخطوة لنلمس نتائجها، أحب أن أنقبل لكم حديثاً لصاحبنا مع عمر بن الخطاب في أيام خلافته يلقي أضواءً على بعض ما قلناه..يقول: ((دخلت على عمر في أول خلافته وقد ألقي له صاع من تمر

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٣٧.

على خصفة، فدعاني إلى الأكل فأكلت تمرة واحدة، وأقبل يأكل حتى أتى عليه ثم شرب من حركان عنده، واستلقى على مرفقة له وطفق يحمـد الله، يكرر ذلك ثم قال: من أين حتت يا عبد الله؟ قلت: من المسجد. قال: كيف خلَّفت ابن عمك؟ فظننته يعني عبد الله بن جعفر. قلت: خلَّفته يلعـب مع أترابه. قال: لم أعن ذلك، إنما عنيت عظيمكم أهل البيت. قلت: علَّفته يمتح بالغرب على نخيلات من فلان وهو يقرأ القرآن. قال: يا عبد الله عليك دماء البدن إن كتمتنيها هل بقى في نفسه شئ من أمر الخلافة؟ قلت: نعم. قال: أيزعم أن رسول الله نصّ عليه. قلت: نعم، وأزيدك سألت أبي عمّا يدَّعيه فقال: صدق. فقال عمر: لقد كان من رسول الله في أمره ذرو من قول لا يثبت حجّة ولا يقطع عذراً، ولقد كان يربع في أمره وقشاً ما، ولقد أراد في مرضه أن يصرّح باسمه فمنعته من ذلك إشفاقًا وحيطة على الإســـــلام، لا وربّ هذه البنيّة لا تجتمع عليه قريش أبـداً، ولـو وليهـا لانتفضـت عليـه العرب من أقطارها، فعلم رسول الله أنى علمت ما في نفسه فأمسك، وأبسى الله إلاَّ إمضاء ما حتم))(١). ولعل في قوله ((لا يثبت حجَّة ولا يقطع عذراً)) -مع اعترافه يوجود القول- امتداداً لما تخيلناه، وإلاّ فسنرى -فيما بعـد- أن ابن عباس سيحتج عليه بالنص فلا يملك إلى ردّه سبيلاً.

والذي نعجب منه لباقته في الحديث، فهو لا يكتفي بأن يقول له نعم، بل يزيده في غير طلب للاستزادة- بأنه سأل أباه عمّا يدعيه فقال: صدق.

وعلى أيِّ، فالذي يهمنا من هذا الحديث اعتراف الخليفة بأن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أراد أن يصرّح بالنص في مسرض الموت فمنعه

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ٩٧.

٩٠٦ .....عبد الله بن عباس / ج١

الآن قريشاً لا تجتمع عليه، والنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عرف ذلك فأمسك، وقد سبق لصاحبنا أن حدثنا عن أسلوبه في المنع، وعن مدى ترحيب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) به حين طردهم بقوله: ((قوموا عني)) بعد أن قالوا ما قالوه وكثر لغطهم وغموه كما في رواية كتاب الطبقات (۱).

وقد حسّمت هذه الحوادث ونظائرها للبيت الهاشمي هول ما ينتظرهم من مصير، ودبّت إليهم حالة من اليأس والقلق بدأت تظهر على السنتهم، فغمي حديث أم الفضل زوجة العباس وأم صاحبنا أنها قالت: ((أتيت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في مرضه فحعلت أبكي فرفع رأسه وقال: ما يبكيك؟ قلت: خفنا عليك وما ندري ما نلقى بعدك يا رسول الله، فأحابها (صلى الله عليه وآله وسلم) بتأثر وانفعال: أنتم المستضعفون فأحابها (صلى الله عليه وآله وسلم) بتأثر وانفعال: أنتم المستضعفون بعدي))(۱)، وفي رواية ابن سعد في الطبقات: ((إنكم مقهورون مستضعفون بعدي))(۱)، ومن حديث العباس مع الإمام علي الطبح الله البيعة سوقاً. عبد العصا))(اله)، يريد إنك ستمنع من حقك وتُساق بها إلى البيعة سوقاً.

ومن حديث صاحبنا عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أنه قال لعلي الطّيخ : ((أما إنك ستلقى بعدي جهداً. قال: في سلامة من ديني؟ قال: في سلامة من دينك))(٥)، وفي عهد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) مسئد احمد ج٦ : ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج ٨ : ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٢ قسم٢: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١٤٠.

طرق المعارضة ......طرق المعارضة .....

و ((عن علي (رض) قال: إن مما عهد إليّ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أن الأمة ستغدر بي بعده)) (١)، وقد مرّ بكاء ابن عباس لحادثة الحميس، ولهذا نظائر كثيرة لا يهم استقصاؤها الآن.

ويقال أن العباس وقد استبد به اليأس والهلع، كان يرى أن يمضي ومعه الإمام (عليه السلام) إلى النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ليسألاه أن يوصى بهم، إن لم يكن يرى أن الأمر سيكون فيهم، وكان الإمام (عليه السلام) لا يرى ذلك -ومعه حق- لأن أيَّة كلمة يفوه بها النبي (صلى الله عليه وآله من بعض الروايات أن العباس لم يقتنع بوجهة نظر الإمام فذهـب إلى رسـول ا لله وحده وسأله أن يكلم الناس فأبي عليه (صلى الله عليه وآله وسلم)، قال الراوي -والرواية صحيحة-: ((قال العباس: إنى أعلم ما بقاء رسول الله فينا إلاَّ قليلاً، قال: فأتاه. فقال: يا رسول الله لو اتخذت مكاناً تكلم النـاس منـه، قال: بل أصبر عليهم ينازعونني ردائي، ويطؤون عنقي، ويصيبني غبارهم، حتى يكون الله هو الذي يريحني منهم))(١)، وهي كلمات تدل على منتهسي تأثره، وتحمل في أعماقها ما كان يحسه من سوء المصير.. تأملوا كلمة (ينازعونني ردائي)، وما فيها من كناية رائعة على تجاذبهم لحقه وعملهم على الاستئثار به، وقد عبّر عن مدى تأثير ذلك في نفســه بقولــه: (يطــؤون عنقــي الله أكبراً ويصيبني غبارهم حتى يكون الله هو الذي يريحني منهم).

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١١٤٠.

<sup>(</sup>٢) ذخائر العقبي:٢٠٤.

وكان لابد لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) –مع هذا الشعور وهذه المقابلة التي لمسها لإحباط تشريعه- أن يحسب للإسلام حسابه، فبلا يتركه يذهب ضحية للمشاحنات على الخلافة من بعده، وهو عندما اختيار لهم –وما ينطق عن الهوى– أقدرهم على إدارة الشؤون وأكثرهــم هضمــاً لمبادئ الإسلام وأوفرهم عدالة، لم يكن غرضه إرضاء هوى في نفسه -وحاشاه- بل كان غرضه التماس أصلحهم لمبدئه الذي حاهد مر الجهاد في سبيله -ثم لهم أنفسهم- وإذا كانوا هم لا يحسنون أن يفهموا هذه الجهات، أو لا يريدون أن يفهموها على الأقبل -لأي اعتبار - فإن عليه (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يحسب للظروف حسابها، فـلا يـترك لـولي عهـده بحـالاً لأخذ حقه بأي اسلوب كان، وإن أدى ذلك إلى معارك دموية قد يكون من ضحيتها الإسلام نفسه، فإذاً لابد من رسم خطط خاصة يعهـد بهـا إلى وليُّـه ليسير في حدودها إلى ما يريد ولا يتجاوزها إلى غيرها، وإن أدى ذلك إلى ضياع حقهم من الأساس. وقد حدثنا صاحبنا عن وحمود مثل ذلك العهد وإن لم يرسم لنا خطوطه واضحة، ففي حديث له مع معاويــة: ((فأمــا الــذي منعنا من طلب هذا الأمر بعد رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فعهد منه إلينا، قبلنا فيه قوله ودنًّا بتأويله، ولو أمرنا أن نــأخذه على الوجــه الـذي نهانا عنه لأخذناه أو أعذرنا فيه، ولا يعاب أحد على ترك حقه، إنما المعاب من يطلب ما ليس له، وكل صواب نافع وليس كل خطأ ضاراً))(١).

ومن حديث للإمام (عليه السلام) مع أبي سفيان وقد حاءه ليبايعه: ((إنك تريد أمراً لسنا من أصحابه، وقد عهد إليّ رسول الله عهداً

<sup>(</sup>١) عيون الأحبار –مطبعة دار الكتب المصرية،القاهرة،سنة الطبع ١٣٤٣هـ– ج١: ٦.

يوم الالتين ....... ١٠٠١

فأنا عليه))(١)، وقد حدّث عن ذلك أيضاً الفضل بن العباس من كلام له منع قريش بعد أيام من حادثة السقيفة يقول: ((وإنا لنعلم أن عند صاحبنا عهداً هو ينتهى إليه))(٢).

أما متى كان ذلك العهد ومتى رسم خطوطه لهم (صلى الله عليه وآله وسلم) فالذي أعتقده أنه كان في يوم الاثنين.

## يوم الاثنين

وجاء هذا اليوم، قكان أفظع يوم بمر لا على صاحبنا فحسب ولا على آل الرسول وحدهم، بل على المسلمين عامة فقد قدّر لهم أن يفجعوا بنبيهم (صلى الله عليه وآلمه وسلم) في ضحوته ويفقدوا حظهم من بقائمه، وإذا خص آل الرسول بمزيد من الأسى فلموقع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من نفوسهم، ولما انتهى إليه هذا اليوم من إنجاز ما توقعوه من حرمان.

وكانت بوادره تؤذن بنتائجه، فها هو بلال يؤذن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بصلاة الغداة، فيقعد به المرض عن الخروج إلى الصلاة، ويصلي بالناس أبو بكر، ويعلم النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بذلك فيخرج وهو متوكئ على على التي التيالا والعباس، ويدرك (صلى الله عليه وآله وسلم) المسلمين قبل أن يتمروا، فيصلي بهم من حلوس، وتكون هذه الحادثة بعد ذلك مثار اختلاف كبير بين السنة والشيعة.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج ٢ : ٧٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٨ .

١٩٠ عباس / ج١

أما أهل السنّة فإنهم يقولون: إن رسول الله(صلى اللهعليهوآله وسلم) هو الذي أمر أب بكر بالصلاة، وتختلف بعد ذلك رواياتهم وتتضارب، ويدخلها التناقض من عدة زوايا.

ويقول الشيعة: إن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لم يأمره بذلك وإنما قال: مروا الناس فليصلُّوا، فتزيَّد متزيَّد وتحدَّث متحـدَّث، وروايـاتهم في ذلك كثيرة، وربّما وحدوا لهم سنداً في أحاديث أهل السنّة، أمشال رواية أم سلمة القائلة: ((إن رسول الله كان في وجعمه إذا خمفٌ عنه ما يجمد خرج فيصلي بالناس، وإذا وحد ثقلاً قال: مروا الناس فليصلُّوا فصلي بهم ابن أبى قحافة يوماً الصبح.. الخ))(١) فهسى -كما ترون- لا تعنى أمراً خاصاً من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لأي أحد، وربَّما اعتبروا أم سلمة أقرب إلى الحياد في هذه القضية، لأن بقيلة روايات المسألة كانت تنتهي غالباً إلى عائشة، وفيها تقول: إنه أمر أباها بالصلاة. وعلى أي فلسنا هنا في صدد محاكمة همذه القضية لنبحثها من جميع أطرافها، والذي نخاله أن حروج النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بهذه الحالة المؤلمة –وهو متوكئ على العباس وشخص لم تسمَّه عائشة لأنها لا تطيب نفسها له بخير -كما يقول صاحبنا- وسميّاه ابن عباس وقال: إنه على(١)- لم يكن طبيعياً و لم يكن لخفـة وحدها في نفسه -كما تعلل بعض الروايات(٢)- وأين موضع الخفة وقد خرج ورجلاه تخطيّان الأرض من المرض، وصلى بهم من حلوس،

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٢ قسم٢: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق ج٢ قسم٢: ١٧.

وقدكان قبل لحظات لايقوى على الخروج، وأمر الناس أن يصلوا فهل أتته القوة دفعة واحدة ١٤ وربّما يقرّب من يقرّب بأنه (صلى الله عليه وآله وسلم) ما كان ليحرج لولم ير أن دعوة هذا الشخص المعيّن إلى الصلاة في هذا الظرف اللقيق ربّما سيحمّل أكثر من طاقته، فيتذرع متذرع ويتأول متأول، فخرج على هذه الحالة المشجية؛ ليدفع ما ربّما سيتذرّع به المتذرعون بعد حين.

وربّما اتضح هذا المعنى إذا أخذنا برواية أم سلمة والطائفة التعضدها، ولا تشير إلى تعيينه شخصاً معيناً للصلاة. على أن هذا المعنى الدال على تأثره بخروجه قد يستطيع أن يجلو لنا خطبته بعد صلاته تلك، فقد توجه إلى الحاضرين بالكلام فرفع صوته وهو يقول: ((أيها الناس سعّرت النار وأقبلت الفتن كقطع الليل المظلم، وإني والله ما تمسكون عليّ بشسئ، إني لم احلّ إلاّ ما احلّ القرآن ولم أحرّم إلاّ ما حرّم القرآن))(١).

تأملوا هذه الصورة القائمة التي رسمها (صلى الله عليه وآله وسلم) لأمته، نيران تسعر وفتن كقطع الليل المظلم، وهي بمثابة نذير شر لما سيحدث من بعده، ثم تأملوا هذا القسم ((إني والله ما تمسكون عليّ بشئ))، والقسم لا يؤتى به عادة إلاّ في مقام التهمة والإنكار ليؤكد به الحقيقة التي يراد إثباتها من ورائه، فهو يقسم أنهم لا يمسكون عليه بشئ، فإذاً المسألة مسألة تهمة من قبلهم -أو بعضهم على الأقل- توجه إليه بأنه خارج على حدود رسالته وحدود القرآن، فهو يؤكد بهذه السلسلة من التأكيدات ((إني لم أحلّ إلاّ ما أحلّ القرآن و لم أحرّم إلاّ ما حرّم القرآن)، ليرفع (صلى الله عليه وآله وسلم) هذه التهمة عن نفسه، وما أدري إلى أيّ مدى ترتبط عليه وآله وسلم) هذه التهمة عن نفسه، وما أدري إلى أيّ مدى ترتبط

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج٤: ٣٣٢، وانظر تأريخ الطبري ج٣: ١٩٦.

١٩٢ .....عبد الله بن عباس / ج١

هذه التهمة بما كان يتحوّفه على قومه من اتهامهم له بالمصانعة في ابن عمه كما سبق لابن عباس أن حدّثنا عنه.

وعاد (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى بيته فدعا علياً ليوصيه -والظاهر أن دعوته له كانت بهذا اليوم- فقالت عائشة: ((لو بعثت إلى أبي بكر. وقالت حفصة: لو بعثت إلى عمر. فاحتمعوا عنده جميعاً.. يقول صاحبنا -وهو المحدّث بهذا الحديث-: فقال رسول الله: انصرفوا فإن تك لي حاجة أبعث إليكم))(۱)، وهي كلمة تدل على ضحر وسام من هذه المضايقات، فهم يأبون عليه أن يخلّوا بينه وبين أخيه حتى في هذه الحالة.

وتشتد حالته (صلى الله عليه وآله وسلم) فيكثر من الاستفسار عن على حتى تقول له فاطمة (عليها السلام): كأنسك بعثته في حاجة ا تقول أم سلمة -فيما صح عنها من هذا الحديث-: ((والذي أحلف به إن كان علي لأقرب الناس عهداً برسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، عدنا رسول الله غداة وهو يقول: حاء علي ؟ حراراً، فقالت: فاطمة (رض) كأنسك بعثته في حاجة، قالت: فجاء بعد. قالت أم سلمة: فظننت أن له إليه حاجة فخرجنا من البيت فقعدنا عند الباب -وكنت من أدناهم إلى الباب- فأكب عليه رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وجعل يسارة ويناجيه، ثم قبض رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) من يومه ذلك، فكان علي أقرب الناس عهداً)(٢).

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٣: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١٣٨-١٣٩.

ولعله (صلى الله عليه وآله وسلم) في هذه المسارة والمناحاة جمع لوصيه فأوعى، وذكر فيما ذكر له ذلك العهد الذي حدّننا عنه صاحبنا والفضل، وتحدّث عنه الإمام (عليه السلام) وجعله دستوراً يسير في حدوده إلى المطالبة بحقه، ولا يحيد عنه مهما كلّف الحال، ونظير ما حدّثت به أم سلمة ما جماء عن الإمام (عليه السلام) أنه قال: ((قال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في مرضه: ادعوا لي أخي. قال: فدعي له علي، فقال: ادن مني. فدنوت منه فاستند إلي فلم يزل مستنداً إلي وإنه ليكلمني حتى أن بعض ريق النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ليصيبني، ثم نزل برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ليصيبني، ثم نزل برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ليصيبني، ثم نزل برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وثقل في حجري، فصحت يا عباس أدركني فإني هالك. فحاء العباس فكان جهدهما جميعاً أن أضحعاه))(١).

ولكن السيدة عائشة التي كانت لا تطيب له نفساً تابى عليه هذه المكرمة وتنسبها إلى نفسها، فكانت تحدّث: أن رسول الله مات بين سحرها ونحرها. حتى اضطر ابن عباس إلى تكذيبها يقول ابن غطفان : ((سالت ابن عباس أرأيت رسول الله توفّي ورأسه في حجر أحد، قال: توفي وهو لمستند إلى صدر علي. قلت: فإنّ عروة حدّثني عن عائشة أنها قالت: توفي رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بين سحري ونحري. فقال: ابن عباس اتعقل! والله لتُوفي رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وإنه لمستند إلى صدر على. الرواية) (٢٠).

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٥٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

## وفاة الرسول

وجاءت الساعة المنتظرة فكانت أسوا ساعة تمر على آل البيت من ذلك اليوم، وقبض رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وأعلن الخبر فسرت في الحضور وجمة طبقت أرجاء البيت ثم ندت من أحدهم صيحة نبهت الحاضرين إلى ما أحاط بهم من هول الفاجعة، فتحاوب الصياح من الجميع، وتسامع الناس فأقبلوا يهرعون، وجاء - فيمن جاء - عمر بن الخطاب ومعه المغيرة وكان أبو بكر إذ ذاك بالسنح فد حلا عليه - فيما تحدّث عائشة -: ((وكشفا الثوب عن وجهه فقال عمر: واغشيا ما أشد غشي رسول الله ثم قاما فلما انتهينا إلى الباب قال المغيرة: يا عمر مات والله رسول الله، فقال عمر: كذبت ما مات رسول الله ولكنتك رجل تحوشك فتنة، ولمن يموت عمر: كذبت ما مات رسول الله ولكنتك رجل تحوشك فتنة، ولمن يموت رسول الله حتى يفني المنافقين...)) (١) ثم قام خطيباً فتوعد أهل النفاق وقال فيما قال -كما في رواية عكرمة -: ((إن رسول الله لم يمت ولكن إنسما عرب بروحه كما عرب بروح موسى، لا يموت رسول الله حتى يقطع أيدي أقوام وألسنتهم، قال: فما زال عمر يتكلم حتى أزبد شدقاه...)) (١).

وما أدري..أين كان صاحبنا عند موت النبي (صلى الله عليه و آله و سلم)؟ وهمل شاهد ابن الخطاب وهمو يشكّك الناس بموته، ويتهدد من يقسول

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢قسم٢ : ٥٣، وانظر تأريخ اليعقوبي ج٢ : ٩٥، وانظر تأريخ المبري ج٣ : ١٩٧.

وقاة الرسول ........... 110

بذلك -كما في رواية أخرى- بالقتل(١) وهل داخله الشك به لهذا الكلام؟. الذي أقرّبه أنه كان حاضراً إذ ذاك وما كان ليغيب عن أمثال هذه المشاهد، وشاهد النبي (صلى الله عليه وآل، وسلّم) وهو يلقي بنَفُسِه الأخر وإنه لمستند إلى صدر على -كما تشعر به الرواية السالفة-.

وجزع فيمن حزع من آل البيت -وقلد يكون من أكثرهم حزعاً-واستمع لحماسة ابن الخطاب، وربّما تأثر فألهته عن التفكير فيما عداهـــا مــن الشؤون، وود لو أنها تصدق فيرجع رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، واسترسل بتلكم الأحلام لولا أن يقطعهـا عليـه صـوت أبيـه –وهـو مَـن هـو بيقظته وحزمه- وقد رابه ما رابه من أمر هذا التشكيك غير الطبيعي، وتوحس خيفة مما يراد به، فأراد أن يوقفه عند حده بقولـه: ((إن رسـول الله أكرم على الله من ذلك، فإن كـان كمـا تقولـون فليـس علـى الله بعزيـز أن يبحث عنه النراب فيخرجه إن شاء الله، ما مات حتى تـرك السبيل نهحــاً واضحاً، أحلَّ الحلال، وحرَّم الحرام، ونكح وطلَّق، وحارب وسائم، وما كان راعي غنم يتبع بها صاحبها رؤوس الجبال، يخبط عليها الغضاة بمخبطه، ويمدر حوضها بيده، بأنصب ولا أدأب من رسول الله كان فيكم))(٢) فيعيده إلى هذه الحقيقة المرة. ولكن ابن الخطاب بقى على حماسته وتهديده حتى جاءه أبو بكر من السنح وخطب خطبته وتــلا هــذه الآيــة: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رسول قد خلت من قبله الرسل أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٥٣ -٥٥.

٩٩٦ .....عبد الله بن عباس / ج٩

ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً ((عنه على عمر - متعجباً-: ((هذا في كتاب الله?! قال: نعم، -تقول هذه الرواية فقال: أيها الناس هذا أبو بكر وذو شيبة المسلمين فبايعوه))(٢).

وإذا صح مدلولها فيإن الدعوة لأبي بكر بالبيعة كانت قبيل حادثة السقيفة، ولعل ذلك أقرب لمنطق الحوادث كما سنراه بعد حين، وعلى أيّ فإن المهم أن نعرف عن صاحبنا وهو يشهد هذه الرواية بجميع فصولها-هل استطاع أن يوفق بين إصرار عمر هنا على أنه (صلى الله عليه وآله وسلم) لا يموت، وإنما غاب كما غاب موسى (عليه السلام) وبين قولته يوم الخميس حين أراد رسول الله أن يكتب لهم كتاباً لـن يضلـوا مـن بعـده أن الرجــل ليهجر وحسبنا كتاب الله، مما يدل على أنه كان حاسبًا لموته ألف حساب، ومقدّراً للأمة العصمة من الضلالة -بعد موته- مكتفية بكتباب الله عن هـذا الكتاب ؛ لذلك يقول: حسبنا كتاب الله، وهل اعتبرها صدمة نفسيـة وهــي عادة لا تكون إلا بعد المفاحأة بالخبر المفجع الـذي لم تسبقه بوادره مع أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عندهم مريض يكرر نعي نفســه يومــاً بعــد يوم، ويُعِد أحواءهم لتقبل ذلك، على أن الصدمة في العادة لا تكون إلاّ بعــد سماعه للحبر بلا فصل، وهو -كما شاهدتم- يسمع الخبر بهدوء فيأتي مع المغيرة ليكشف عن وجه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فيقول: واغشياً، ويجيبه المغيرة وهما عند الباب ((مــات وا لله رســول ا لله))... إلى آخــر هــذه اللعبة. وهل اعتبرها مع من اعتبرها من الناس ثـورة مصطنعـة دبرهـا

<sup>(</sup>١) آل عمران :١٤٤.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٥٤.

هو والمغيرة بمحيثهم ليؤخروا الناس عن التفكر في شؤون الخلافة حتى يجيئ أبو بكر، وإلا فما باله لم ينصع إلى العباس وهو ينكر عليه هذه الشورة بتلك اللهجة المركزة التي تنطوي على مرارة الواقع، وانصاع لأبي بكر، وماذا قال أبو بكر أكثر من تلاوته للآية التي تشعر بانقلابهم بعد موته، وهي لا تحدد زمن الموت وهو لا ينكره بتاتاً، بل يقول: حتى تقطع أيدي أقوام وألسنتهم، ثم استفهامه أهذه في كتاب الله، ليصعق بعده كمن صدق بالخبر كما تحدث بعض الروايات (۱)، فينسى كل شئ إلا دعوة الناس إلى بيعة أبي بكر ذي شيبة المسلمين.

وعلى أيّ حال فقد أخذت هذه الحادثة مأخذها في التماس المبررات، فهو يقول تارة للمسلمين في اليوم الثاني من بيعة أبي بكر: ((أمّا بعد فإني قلت لكم أمس مقالة لم تكن كما قلت، وإنسي وا لله ما وجدتها في كتاب أنزله الله ولا في عهد عهده إليّ رسول الله، ولكني كنت أرجو أن يعيش رسول الله - يقول الراوي - فقال كلمة يريد حتى يكون آخرنا فاختار الله لرسوله الذي عنده))(٢). فهو هنا يصرح بأنه لم يجد هذه المقالمة بكتاب الله ولا بعهد من رسوله، وهو أمام صاحبنا يلتمس بعد حين آية من القرآن يبرر بها موقفه ذاك قال ابن عباس: ((وا لله إني لأمشي مع عمر في خلافته، وهو عامد إلى حاجة له وفي يده الدرّة، وما معه غيري، قال وهو يحدّث نفسه ويضرب وحشيّ قدمه بدرّته قال: إذ النفت إليّ فقال: يا ابن عباس هل تدري ما كان حملني على مقالتي التي قلست حين تـوفي رسـول الله؟

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣ :١٩٨٠

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢ : ٥٦ وانظر سيرة ابن هشام ج٤: ٣٤٠.

قال: قلت: لا أدري يا أمير المؤمنين أنت أعلم، قال: فإنه وا لله إن كان الذي حملني على ذلك أني كنت أقرأ هذه الآية ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا﴾(١)، فوا لله إن كنت لأظن أن رسول الله سيبقى في أمته حتى يشهد عليها بآخر أعمالها فإنه الذي حملني على أن قلت ما قلت))(١).

فهي - كما ترون - تسايره خواطرها حتى إلى ما بعد أيام خلافته، حتى إذا وحد آية من القرآن تحتمل الظن بما يريد حمّلها واستند إليها لتبرير هذه الفعلة، ولم يبررها بالدهشة، كما حاول أن يبررها بعد ذلك ابن روزبهان (۲) وغيره.

ومهما يكن من أمر فقد نجح عمر بموقفه هذا وأخر الناس عن النفكير بالخلافة حتى مجئ أبي بكر.. وسنحاول أن نتعرف إلى خطوات الأحزاب الثلاثة التي سبق أن تحدثنا عنها في هذه القضية الهامة.

## اجتماع السقيفة

أمّا أهل البيت (عليهم السلام) - وهم أصحاب الحق الشرعي - فقد احتمعوا - ومعهم بعض كبار أنصارهم كالزبير وعمار والمقداد وسلمان - على صاحبهم وأغلقوا الباب عليهم، واشتغلوا بتحهيز

<sup>(</sup>١) البقرة :١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ج٤: ٣٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر دلائل الصدق ج٣ قسم١: ٧٢.

رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم). وقد اختلفت وجهتا نظر زعيمي الحزب علي الظينة والعباس تجاه هذا الأمر، فالعباس كان يرى أن يستبق الحوادث ويعجّل بالبيعة للإمام (عليه السلام)؛ ليقول الناس:عمرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بايع ابن عم رسول الله، ثم يبايعه أهل بيته (عليهم السلام)، فهو يقول له -كما تحدّث الرواية - وهم في الدار مشغولون بجهاز النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): ((أبسط يدك أبايعك نيقال: عم رسول الله بايع ابن عم رسول الله ويبايعك أهل بيتك فإن هذا الأمر إذا كمان لم يُقَل)) وكان حواب الإمام (عليه السلام) حواب من يتحاهل الأحداث ؛ ليقطع على محدثه سبيل الأخذ والرد، فهو يقول له: ((ومن يطلب هذا الأمر غيرنا)) ((). وفي رواية أخسرى: ((أويطمع فيها طامع غيري))، فيحيبه العباس -كمن ينطوي على مضض - ((ستعلم))()).

وكانت وجهة نظر الإمام(عليه السلام) – فيما كشفها بعد للأنصار – هي قوله: ((أكنت أترك رسول الله ميتاً في بيته لا أجهزه وأخرج إلى النـاس أنازعهم في سلطانه))<sup>(٢)</sup>.

وقد تكون وجهة نظر العباس لا تخلسو من ارتجال، والحسق في جانب الإمام (عليه السلام)، فبيعة العباس ومن معه وحدها لا تجدي كبير نفع إذا لم يخرج الإمام (عليه السلام) بنفسه ليدعو الناس إلى بيعته - وبالطبع هو يعرف أن استجابتهم لندائمه لا تأتي بسهولة وبلا أخمذٍ وَرَد - وقد عرف مدى

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ٤-٥٠

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢: ٥٠

معارضتهم السابقة لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) - بما فيها من رميه بالهجر - ليوقفوا النص عند حدّه. وإذا قُدّر له أن يخرج لينازع الناس في أمر الخلافة فأيّ خزي سيلحق المسلمين وأهمل بيته (عليهم السلام) على الخصوص، إذا قيل أنهم تركوا نبيهم (صلى الله عليه وآله وسلم) مسحّى لم يدفن بعد و دخلوا في مشاحنات على سلطانه.

على أن حانباً آخر لم يكشفه الإمام (عليه السلام) تماماً، وإنّما كشفته الأحداث فيما بعد، فلو قُدَّر للإمام (عليه السلام) أن يستجيب للعباس ويتقبل بيعته وبيعة أهل بيته، ولم يقدّر لبقية المسلمين أن يستجيبوا إليها، فماذا يكون موقفه؟.. أيتنازل عنها؟!.. وفيه من الفشل الكبير ما يسدّ كل منفذ للتفكير فيه، وإذا أصرّ واستمر واعتبر نفسه هو صاحب الحق، كان عليه أن يعمل قوّته لإحبارهم وهو أمر يتنافى وخُلُقه، كما عرفناه فيما بعد حين ترك جماعة من المسلمين أمثال سعد بن أبي وقاص وابن عمر لمحرد عدم رغبتهم فيها، وإلا فما الفائدة من مثل هذه البيعة التي لا توصل صاحبها إلى الحكم؟! على أن الأمر قد لا ينتهي - لو أراد إحبارهم - إلى خير، وربّما عرّض الإسلام في عاصمته إلى ثورة دموية لا يستفيد من ورائها غير الطامعين والانتهازيين من أعداء المسلمين، أو من المسلمين الذين لم يستركّز الإسلام في نفوسهم بعد. وسيأتي حديثه مع أبي سفيان ما يشرح هذا الجانب.

فكان لابد لهذا وأمثاله أن يبأبي على العباس قبول بيعته في الوقت، ويجيبه بذلك الجواب الذي يقطع على صاحبه سبيل المناقشة في الموضوع، ويرجئ الإحابة الصريحة إلى وقت يسعها درساً وعملاً، وما أدري.. ما كان رأي صاحبنا في هاتين النظرتين؟ وإلى أيهما مال؟ وإن كنت أعتقد أن سنّه

اجتماع السقيقة .....

لم تساعده على الدخول في الموضوع نقضاً وإبراماً، أو ما كان على مثلمه إلا أن يسمع فيطيع، وبخاصة وأن الحديث يدور بين قطبي حزبه الكبيرين.

وأما حزب قريش فهو - مع اتفاق أكثره على معارضة الإمام (عليه السلام) والوقوف دون إتمام الأمر له، للأسباب التي أشرنا إليها فيما سبق - لم تكن كلمته بعد متفقة على مرشح مخصوص وإن كان رأي الكثير منهم متحها إلى أبي بكر، ولعل كلمة عمر السابقة ((هذا أبو بكر ذو شيبة المسلمين فبايعوه)) كانت بمنزلة الإثارة للتفكير الجدي السريع من قبل أقطاب بعض القبائل وقبائلهم، فقد احتمعت بنو أمية إلى عثمان بن عفان، وبنو زهرة إلى سعد وعبد الرحمن (۱)، ويبدو أن هاتين القبيلتين كانتا أهم القبائل القرشية التي ترى لنفسها شأناً في قبالة بقية قبائل قريش.

وبقية الأقطاب - فيما يبدو - كانوا مع أبي بكر كعمر وأبي عبيدة وسالم مولى حذيفة وخالد بن الوليد والمغيرة بن شعبة وأضرابهم.

وكان موقف الأنصار طبيعياً في اجتماعهم على سعد بن عبادة كبير زعمائهم وأظهرهم إذ ذاك، فما كانوا ليتركوا الأمر لقريش وبينهم ما بينهم من الترات والمفارقات التي أشرنا إلى قسم منها فيما سبق، وسنشير إليها مفصلاً فيما يأتي.

على أن الأمر يهون بالنسبة إليهم لوقد لقريش أن لا تخرج على أمر رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وتسلم الحق إلى صاحبه. أما وقد أجمعت كلمتها على معارضته وصرف الأمر عنه - كما أحسوا بذلك من مجموع ما مر عليهم من أحداث - فإنهم لا يطيقون أن يسلموا

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٥ .

١٧٢ ..... عبد الله بن عباس /ج١ الأمر إليهم وبينهم ما بينهم مسن تشافس وترات لمسنا فيمًا سبق شيئاً من

آثارها.

وقد أوجز سعد بين عبادة لقومه ما لهم من حقوق على قريش تستوحب أن يكون الحق لهم بكلمات حاء فيها: ((إن لكم سابقة إلى الدين وفضيلية في الإسلام ليست لقبيلية من العرب. إن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) لبث في قومه بضع عشرة سنة يدعوهم إلى عبادة الرحمن وخلع الأوثان، فما آمن به من قومه إلا قليل. والله ما كانوا يقدرون أن يمنعوا رسول الله ولا يعزوا دينه ولا يلفعوا عنه عداه، حتى أراد الله بكم خير الفضيلة وساق إليكم الكرامة، وخصكم بدينه ورزقكم الإيمان به وبرسوله والإعزاز لدينه والجهاد لأعدائه، فكنتم أشد الناس على من تخلف عنه منكم، وأثقله على عدوه من غيركم، حتى استقاموا لأمر الله طوعاً وكرهاً، وأعطى البعيد المقادة صاغراً داحضاً حتى أنحز الله لنبيكم الوعد، ودانت لأسيافكم العرب، ثم توفاه الله تعالى وهو عنكم راض، وبكم قرير عين، فشدوا أيديكم بهذا الأمر فإنكم أحق الناس وأولاهم به)).

وكانت هذه الكلمة وحدها - بما اشتملت عليه من تعداد فضائلهم ومواقفهم المشرّفة تجاه قريش، وإيماءتها الخفيّة إلى ما بينهم من ترات في سبيل الإسلام - كافية لأن تجمع كلمتهم على التمسّك بحقهم قبالة حزب قريش مهما كلّف الحال. وبالفعل ((فقد أجابوه جميعاً أن وُفّقت في الرأي وأصبست

اجتماع السقيفة ...... ٢٢٣

في القول ولن نعدو ما أمرت، نوليك هذا الأمر فأنت لنا مقنع ولصالح المؤمنين رضى))(١).

والغريب في أمر هذه الخطبة أنها تناست كل ما يتعلّق بالنص وبالإمام على التَّخْلَة ، ونظرت المسألة من زاوية قَبليّة بحتة، وكأنّ ذلك إنّما كان ؛ لما يحسّه في أعماقه هو وجماعته من اليأس من انتهائها للإمام (عليه السلام)، ما دامت قريش لا تريد ذلك، وإذا تمّت لقريش خافوهم على أنفسهم.

وعلى أي فقد أحدث هذا التناسي لحديث النص عقدة عائلية بين سعد وابنه بعد حادثة السقيفة، ويبدو أن قيساً كان متأثراً أول الأمر بأقوال المعارضين وتشكيكاتهم في أمر النص ؛ لذلك وقع في ركاب أبيه في الدعوة له، ولكنه عدل بعد ذلك لتصريح سمعه من أبيه فأحدث بينهم هذه العقدة. حدّث أبو الحسن النوفلي قال: ((سمعت أبياً يقول: ذكر سعد بن عبادة يوماً علياً بعد يوم السقيفة، فذكر أمراً من أمره نسيه أبو الحسن يوجب ولايته، فقال له ابنه قيس بن سعد:أنت سمعت رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) يقول هذا الكلام في علي بن أبي طالب ثم تطلب الخلافة، ويسقول أصحابك: منا أمير ومنكم أمير، لا كلمتك والله من رأسي بعد هذا كلمة أبداً)(٢).

والحقيقة إن هذا التصريح من سعد لا يهمّنا أن يحدث عقدة بينه وبـين ولـده أو لا يحـدث، بقـدر مـا يهمّنـا مــن معرفــة أثــره في نفــس صاحبنــا

 <sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٣، وانظر تأريخ الطبري ج٣: ٢٠٧، وانظر الإمامة والسياسة ج١: ٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢ : ١٨ .

- إن كان قد قدر له سماعه ومدى تأثره - وهو يشهد هذا الحق الصراح كيف يُتَحاهل ثم يُعتَرف به ولكن بعد فوات الأوان وبعد أن ذهب شعاعاً على مذبح الأهواء والأطماع، وسنرى بعد حين اعترافات أحر من أقطاب آخرين تبلغ سمع ابن عباس فيتلقّاها بما عودنا عليه من السكوت على مضض.

ثم هل سمع محاورته مع أبي علقمة؟ وما كان رأيه بهذه التصريحات المهمة التي اضطره الزمن لكشفها؟ يقول أبو علقمة -فيما يحدّث الطبري-: قلت لابن عبادة - وقد مال الناس إلى بيعة أبي بكر -: ((ألا تدخل فيما دخل فيه المسلمون قال: إليك علي فوالله لقد سمعت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول: إذا أنا مت تضل الأهواء ويرجع الناس إلى أعقابهم، فالحق يومئذ مع علي، وكتاب الله بيده لاتبايع أحداً غيره، فقلت له: هل سمع هذا الخبر أحد غيرك من رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فقال: أناس في قلوبهم أحقاد وضغائن، قلت: بلى نازعتك نفسك أن يكون هذا الأمر لك دون الناس، فحلف أنه لم يهم بها و لم يردها، وأنهم لو بايعوا علياً كان أول من بايعه)(١).

وإذا صحّت هذه التصريحات فإنها تكشف عن جانب من السر في حضور سعد للأنصار، فهو لم يردها لنفسه، وإنها كان ذلك لمعارضة حزب قريش، وإلا فهو أول من يبايع لو قُدر لكلمتهم أن تجتمع على الإمام (عليه السلام)، وما يدرينا لعله كان صادقاً في دعواه، وكانت هذه المحاولة منه إقداماً على وأد فكرة المعارضة في قريش بأخذ البيعة له أولاً ثم تسليمها

 <sup>(</sup>١) تنقيح المقال -المطبعة المرتضوية، النجف، سنة الطبع ١٣٥٢هـ- ج٢: ١٦ نقلاً
 عن الطبري.

اجتماع السقيفة ......

للإمام (عليه السلام). وسنرى كيف أحمع الأنصار أو معظمهم الإمام (عليه الحاولة - على القول: بأنا لا نبايع إلا علياً ولولا أن يستغل أبو بكر - كما سيأتي - نقاط الضعف في هذا الحزب فيشطره على نفسه، لما استطاع أن يكسب الموقف في ذلك اليوم.

ولعلّكم تذكرون ما سبق أن قلناه من أن أهم نقطة ضعف في هذا الحزب هو انقسامه إلى قبيلتين كانتا متنافستين في الجاهليّة، وبقيت رواسبب ذلك إلى الإسلام، ونزيد الآن أن قبيلة الخزرج نفسها كانت منقسمة على نفسها، وكان التحاسد بين قطبيها بشير بن سعد وسعد بن عبادة قائماً على ساق، فسعد كان مبغوضاً مقامه للأوس ؛ لانتمائه إلى الخزرج، ولقسم كبير من الخزرج، للمنافسة بينه وبين زعيمهم (۱)، ونضيف أيضاً أن قسماً من هؤلاء كانوا يعملون للمهاجرين في صفوف الأنصار، كعويم بن ساعدة ومعن بن عدي، وهما اللذان أخبرا المهاجرين وطلبا إليهم أن يتداركوا الأمر قبل أن يفلت من أيديهم الزمام، وكان بينهما وبين سعد بغض وشحناء كما تقول الرواية (۱).

وهنا نترك الحديث لابس عباس ليحدّثنا عن موقف هذه الأحزاب الثلاثة من الخلافة - وبالطبع هو لم يشاهد قسماً منه بنفسه، وإنما كان طريقه إليه زميله بعد حين عمر بن الخطاب - قال مالك بن أنس: حدّثني ابن شهاب عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود أن ابن عباس أخبره - والحديث طويل ولعلنا نأتي عليه في موضعه ونحتزئ الآن منه بحا يتعلّق

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٢: ٨.

بحديث السقيفة من خطبة عمر \_ بقول عمسر: ((وقد بلغني أن قائلاً منكم يقول: لو قد مات عمر (رض) بايعت فلاناً، فلا يغترن امرؤ أن يقول: إن بيعة أبي بكر كانت فلتة، ألا وإنها كـانت كذلـك، ألا وإن الله عـز وحـل وقم، شرها، وليس فيكم اليوم من تقطع إليه الأعناق مشل أبي بكر (رض)، ألا وإنه كان من حبّرنا حين توفي رسول الله أن علياً والزبير ومــن كــان معهمــا تخلَّفُوا في بيت فاطمة(رض) بنت رسول الله، وتخلَّفت عنا الأنصار بأجمعها في سقيفة بني ساعدة. واحتمع المهاجرون إلى أبي بكر (رض) فقلت: يا أبا بكر انطلق بنا إلى إخواننا من الأنصار، فانطلقنا نؤمهم حتى لقينا رجلان صالحان فذكرا لنا الذي صنع القوم، فقالا: أين تريدون يا معشر المهاجرين؟ فقلت: نريد إحواننا هؤلاء من الأنصار. فقالا: عليكم أن لا تقربوهم واقضوا أمركم يا معشر المهاجرين. فقلت: والله لنأتينهم، فانطلقنا حتسى جنناهم في سقيفة بني ساعدة، فإذا هم بحتمعون، وإذا بين ظهرنا رحل مزّمل، فقلت: من هذا؟ فقالوا: سعد بن عبادة، فقلت: ما له؟ قالوا: وجع. فلمّا حلسنا قــام خطيبهم فأثنى على الله عز وحل بما هو أهله، وقال: أمَّا بعـد فنحـن أنصـار ا لله عز وحل وكتيبة الإسلام، وأنتم يا معشر المهاجرين رهط منا، وقد دفَّت داقة منكم يريدون أن يخزلونا من أصلنا ويغصبونا من الأمر، فلما سكت أردت أن أتكلم، وكنت قد زوّرت مقالة أعجبتني أردت أن أقولها بين يمدي أبي بكر، وكنت أداري منه بعض الحد، وهو كان أحلم مني وأوقر. فقال أبو بكر: على رسلك، فكرهـت أن أغضبـه وكـان أعلـم مـنى وأوقـر، والله ماترك من كلمة أعجبتني في تزويري إلاّ قالها في بديهية وأفضل حتى سكت. فقال: أمَّا بعد، فما ذكرتم من خير فأنتم أهله ولم تعـرف العـرب هـذا الأمـر

إلاَّ لهذا الحي من قريش. هم أوسط العرب نسباً وداراً، وقد رضيت لكم أحد هذين الرحلين أيهما شئتم، وأخذ بيدي وبيد أبي عبيدة بن الجراح، فلم أكره مما قال غيرها، وكان والله أن أقدّم فتضرب عنقبي لا يقربني ذلك إلى إثم أحب إلي من أن أتأمّر على قوم فيهم أبو بكر إلا أن تغير نفسي عند الموت. فقال قائل من الأنصار: أنا حذيلها المحكَّك وعذيقها المرحّب، منا أمير ومنكم أمير يا معشمر قريش. فقلت لمالك: ما معنى أنا حذيلها المحكَّك وعذيقها المرجّب؟ قال: كأنه يقول أنا داهيتها. قال: وكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى خشيت الاختلاف فقلت: ابسط يدك يا أبا بكر. فبسط يسده فبايعته، وبايعه المهاجرون ثم بايعه الأنصار، ونزونا على سعد بن عبادة فقال قائل منهم: قتلتم سعداً، فقلت: قتل الله سعداً. وقــال عـمــر (رض): أمــا والله ما وجدنا فيما حضرنا أمراً هـو أقـوى مـن مبايعـة أبـي بكـر (رض)، حتى خشينا إن فارقنا القوم و لم تكن بيعة أن يحدثوا بعدنــا بيعــة، فإمّــا أن نتــابعهـم على ما لا نرضي، وإمّا أن نخالفهم فيكون فيه فساد، فمن بايع عن غير مشورة فلا بيعة له هو ولا الذي بايعه تَغِرَّةُ أَن يُقتَّلا ))(١).

وهذه الخُطب - التي ينقلها ثقات المؤرّخين باختلاف بسيط جداً لا يضر بجوهر المضمون - تصحّح بعض الأخطاء التاريخيـــّة في نقــل بعض الناقلين، وتملأ أكثر الفحوات في هذه الحادثة فهي ظاهرة:

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج۱: ۵٦: انظر تأريخ الطبري ج۳: ۲۰۰: ۲۰۱۰، وانظر شرح نهج البلاغة ج۱: ۲۳، وانظر سيرة الخلفاء :۲۷-۲۸، وانظر سيرة ابن هشام ج٤: ٣٣٩-٣٣٦.

1- باحتماع المهاجرين على أبي بكر قبل احتماع الأنصار على سعد، كما يبدو من قوله: ((واحتمع المهاجرون إلى أبي بكر وتخلّفت عنا الأنصار بأجمعها))، وكما يبدو من قول خطيب الأنصار: ((وقد دفسّت دافّة)). ولعلّ احتماعهم كان بعد نداء عمر السابق: ((هذا أبو بكر ذو شيبة المسلمين فبايعوه)) كما مر في حديث عكرمة، بل إذا توسّعنا وأحذنا بتلكم الرواية - وهو بعيد - فإن بيعة أبي بكر كانت قبل حادثة السقيفة ؛ لأن تلك تقول في تتميّها: ((فبايعه الناس))، ولا ينافي ذلك ما ذكرناه سابقاً من انحياز بعض قبائل قريش إلى زعمائها، فالحكم إنما يساق بلحاظ أكثريستهم، وأكثرية المهاجرين كانت مع أبي بكر.

Y- إن أبا بكر لم يذهب إلى الأنصار هو وعمر وأبو عبيدة وحدهم المعاصورهم بعض الروايات (۱) - بل ذهب معهم المهاجرون كما يشعر بذلك خطاب الرجلين الصالحين لهم: ((يا معشر المهاجرين)) (۱) والمعشر لا يطلق على اثنين (۱) وهو أقرب إلى منطق الحوادث عادة، وإلا فما كان ليقدم شخص كمثل أبي بكر - يعد نفسه ويعدة حزبه لتحمل أكبر مسؤولية في الأمة - على الذهاب إلى حزب آخر يعارضهم بالفكرة ليخذهم عن مرشحهم المعد للخلافة ، مع ما في ذلك من تعريض نفسه للخطر المتوقع من أمثال هذه الاجتماعات.

<sup>(</sup>١) انظر الإمامة والسياسة ج١: ٥.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ الطبري ج٣: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر لسان العرب -دار صادر، بيروت، سنة الطبع ١٣٧٥هـ- مادة (عشر).

اجتماع السقيفة ......

٣- إن البيعة لم يسبق إليها الأنصار، بل سبق إليها المهاجرون، كما
 في صريح قوله: ((فبايعته وبايعه المهاجرون ثم بايعه الأنصار)).

٤- إن أبا بكر لم يحتج عليهم بحديث الأثمة من قريش، كما حاء في بعض الأحاديث ()، بل قال - كما جاء في أكثرها - : ((ولم تعرف العرب هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش هم أوسط العرب نسباً وداراً)). لأن هذا الحديث لو صحّ وروده عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لما احتج به أبو بكر ؟ لما فيه من تذكير الأنصار بحديث النص على الإمام (عليه السلام)، وربّما انتقض عليه الأمر بالأساس، وهنو - بالطبع - لو صدر لكان بمنزلة التمهيد والتعميم الذي يسبق التخصيص عادة في مثل هذه الأمور المهمّة التي تحتاج إلى ترويض الأفكار، وكان طبيعياً بعد ذلك أن يشير لهم الخليفة بطرف خفي إلى ما ينتظرهم من مصير، لو قدّر للبيعة أن تتم لمرشحهم، بطرف خفي إلى ما ينتظرهم من مصير، لو قدّر للبيعة أن تتم لمرشحهم، فالعرب لا ترضى بهم ولا تخضع لهم، بل لا تخضع إلا لهذا الحي من قريش.

وعلى أي فقد تمّت البيعة لأبي بكر، وكانت كما حدّث عمر فلتة وقى الله المسلمين شرها، وكادت تذهب بأرواح كشير من صحابة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بما أحدثوا من نزاع في السقيفة عبّر عنه الخليفة بكثرة اللغط وارتفاع الأصوات، وأشار بعض المؤرخين إلى ما فيه من خطوط، عرفنا منها مصادمة عمر للحباب وتجريد سيف الحباب في وجهه، وتهديد عمر له بالقتل بقوله: إذن يقتلك الله. وجواب الحباب له (٢).

<sup>(</sup>١) انظر أنساب الأشراف -تحقيق محمد حميد الله، سلسة ذخائر العرب:٢٧، مطبعة دار المعارف، مصر، سنة الطبع ١٩٥٩م- ج١: ٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الإمامة والسياسة ج١: ٧ -٨، وتأريخ الطبري ج٣: ٢٠٩-٢٠٠ .

ولو قدّر لنا أن نسمع هذا اللغط لوجدنا فيه أصواتاً ترتفع من الأنصار أو بعضهم وهم يقولون: لا نبايع إلاّ علياً(١).

ولولا أن تتوافر في أبي بكر صفات الخطيب الجماهيري المبدع الذي يحسن أن يتلاعب بعواطف المستمعين، بما أوتي من قدرة وخبرة بنقاط الضعف فيهم، واستغلال ذلك في وقته المناسب، لرأينا كيف انتهى أمر الإسلام ذلك اليوم.

أمّا ماذا قال أبو بكر حتى شقّهم على أنفسهم، فذلك ما يحدّثنا عنه الجاحظ في كتابه البيان والتبيين، يقول: ((قال أبو بكر: نحن أهل الله وأقرب الناس بيتاً من بيت الله وأمس الناس رحماً برسول الله. إن هذا الأمر إن تطاولت إليه الخزرج لم تقصر عنه الأوس، وإن تطاولت إليه الأوس لم تقصر عنه الخزرج. وقد كانت بين الحيين قتلى لا تنسى، وحسراح لا تداوى، فإن نعق منكم ناعق فقد حلس بين لحيي أسد يضغمه المهاجري ويجرحه الأنصاري))(٢).

تصوّروا هذه اللباقة الكبيرة التي استطاعت أن تضع يدها علسى مفتاح الضغائن بين هاتين القبيلتين ((وقد كانت بين الحيين قتلى لا تنسى وجراح لا تداوى)) وذكّرتهم بها بعد أن أثارت فيهم روح التنافس ((فإن تطاولت إليه الحزرج لم تقصّر عنه الأوس))، ثم حسّمت لهم سوء المصير بتيقظ الهيآت

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ١٨١.

 <sup>(</sup>۲) البيان والتبيين -تحقيق حسن السندوبي، المطبعة الرحمانية، مصر، ط۲، سنة الطبع
 ۱۳۵۱هـ - ج۲: ۱۸۱

اجتماع السقيفة .....

المعارضة من المهاجرين والأنصار الذين لم يحصلوا عليها ((فإن نعق ناعق فقد حلس بين لحيي أسد يضغمه المهاجري ويجرحه الأنصاري)).

وكان من غمرات هذا القول ونظائره أن سمعنما بعض الأوسمين يقول لبعض: ((لئن وليتموها سعداً عليكم مرة واحدة لا زالت لهم بذلك الفضيلة، ولا جعلوا لكم فيها نصيباً أبداً فقوموا فبايعوا أبا بكر))(١).

وما أيسر أن تخضع النفوس للغريب عنها ولا تخضع لمنافسها القريب. وهذا المعنى هو الذي ترك الأوس والحزرج الذين هم من أتباع بشير بن سعد منافس سعد بن عبادة يتسابقون بزعمائهم إلى بيعة أبي بكر، وتركت عمر وجماعته ينزون على سعد وهو يقول – لمن قال: قتلتم سعداً – : قتل الله سعداً".

على أن هناك عاملاً نفسياً مهماً أثر أثره الكبير في تخاذهم عن مرشحهم، وهو ما ينطوون عليه من عدم الثقة بأنفسهم وضعفهم عن منافسيهم من قريش، وقريش بمكانتها في العرب وجبروتها وقوة شخصيتها لا يتطاول إلى مقامها أبشال هؤلاء من الأوس والخزرج. وإذا قدر لهم أن يعزّوا بالإسلام وتذلّ قريش به، فليس معنى ذلك أنهم تخلّوا عن رواسبهم المنطوية على إكبارها والشعور بالضعف أمامها، وبخاصة وقد فقدوا سندهم القوي وهو رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وقد بدا ذلك الضعف حين بدأوا يتشاورون قبل بحئ المهاجرين وقال قائلهم – وقد ذكروا

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر سيرة ابن هشام ج٤: ٣٣٩.

١٣٢ .....عبد الله بن عباس /ج١

ما سوف يحتج به المهاجرون - : نقول لهم: منا أمير ومنكم أمير. فقال سعد: هذا أول الوهن<sup>(۱)</sup>.

على أن اجتماعهم على مرشحهم لم يكن لولا تخوّفهم من استغلال قريش لمركزهم لو قدّر لهم أن يملكوا، وربّما استأثر بالملك منهم من قُتل أبوه أو أخوه في سبيل الإسلام، وقد أفصح عن ذلك خطيبهم حباب بن المنذر حين قال \_ راداً على المهاجرين منا أمير ومنكم أمير ~: ((والله ما ننفس هذا عليكم أيها الرهط ولكنا نخاف أن يليه أقوام قتلنا آباءهم وإخوتهم))(٢).

وهذا الكلام صريح في دوافع احتماع السقيفة، فهم لا ينفسون على المهاجرين هذا المقام لو قدّر له أن يكون في أهله، ولكنهم كانوا - لما يرون من عمل حزب قريش المتواصل للوقوف دونه - يخشون أن يلي هذا الأمر منهم من قتلوا آباءهم وإخوانهم في سبيل هذا الدين.

ولعل من عوامل اندفاعهم إلى بيعة أبي بكر ورضاهم بها شعورهم بشئ من التنفيس عن الكابوس الذي حاء من ذلك الشعور بالخوف ؛ لأن أبا بكر كان من ذوي السابقة إلى الإسلام، ولم يكن بينه وبينهم شئ من النزات، وربّما أمنوا بجنبه من تحكم الموتورين.

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال ج٣ :١٣٠٠.

أحداث ما قبل الدفن ......

## أحداث ما قبل الدفن

وأخالنا أنّا بعُدنا عن صاحبنا - إلى حدّ ما - في هذه الفترة، ودخلنا في شؤون قد لا تعتبر في الصميم من حياته.

والحقيقة أن ما عرضناه من الحوادث كان من أهم الأمور التي اهتم بها عادة وتساءل عنها وتتبع حزئياتها، وما كان لمثله أن يغفل منها شأناً من الشؤون ، وهي تمثل بالنسبة إليه قمّة المأساة. فنحن إذاً مضطرون إلى ذكرها والتوسّع فيها، ثم التوسّع بكل ملابساتها بعد حين.

وقد سبق إلينا أن تركنا العباس وهو على مضض لامتناع الإمام (عليه السلام) عن قبول بيعته في الحال، وبالطبع كان أهل بيته (عليهم السلام) لا يقلّون عنه مضضاً ولا قلقاً، وهم يتوجسون طلائع الأخبار.

وها هو ذا الباب يطرق بعنف وشدة فتضطرب له النفوس ويسارعون الى فتحه - وربّما كان صاحبنا أول من سارع - وإذا بالبراء بن عازب وقد حاءهم بخبر هام، فلنستمع إليه.. يقول البراء: ((لم أزل لبني هاشم عباً فلما قبض رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) خفت أن تتمالاً قريش على إخراج هذا الأمر عنهم، فأخذني ما يأخذ الوالهة العجول، مع ما في نفسي من الحزن لوفاة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فكنت أتردد إلى بني هاشم وهم عند النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في الحجرة، وأتفقد وجوه قريش، فإني كذلك إذ فقدت أبا بكر وعمر، وإذا قائل يقول: القوم

في سقيفة بني ساعدة، وإذا قائل آخر يقول: قد بويع أبو بكر، فلم ألبث وإذا أنا بأبي بكر قد أقبل ومعه عمر وأبو عبيدة وجماعة من أصحاب السقيفة وهم عتجزون بالأزر الصنعانية، لا يحرون على أحد إلا خبطوه وقدّموه فمدّوا يده فمسحوها على يد أبي بكر يبايعه شاء ذلك أو أبى، فأنكرت عقلي، وخرجت أشتد حتى انتهيت إلى بني هاشم، والباب مغلق، فضربت عليهم الباب ضرباً عنيفاً، وقلت: قد بايع الناس لأبي بكر بن أبي قحافة)).

وكان لهذا الخبر على نفوسهم وقع شديد لا يطاق، وقد أخذتهم المفاجأة وعلتهم الدهشة له، فما كان يدور بحسبانهم أو بحسبان أكثرهم أن القوم سيتركون رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وهو بَعدُ لم يدفن، ويجهزون على سلطانه فيخرجونه من بيته، وإذا كان فيهم من تحسب لهذه الأمور حسابها فهو العباس، كما سبق له أن حذّر الإمام (عليه السلام)، والإمام - فيما نعتقد - صاحب عهد وخطّة خاصة لا يعدوها.

وقد تلقّى العباس هذا النبأ بهذا التصريح الذي نقله البراء بن عازب نفسه يقول: ((فقال العبساس: تربت أيديكم إلى آخر الدهر، أما إني قد أمرتكم فعصيتموني))(١). وفي رواية أخرى أنه أنشد قول دريد..

((أمرتهم أمري بمنعرج الـلوى فلم يستبينوا النصح إلاّ ضحى الغد))<sup>(۱)</sup>

والحقيقة أن هذه الرواية تكشف عن أيّ حو تمّت به البيعة اوكيف أخذت من الناس أخذاً لا هوادة فيه!، وقد صوّرتهم بأزرهم الصنعانية

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٣ -٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١: ٥٥.

أحداث ما قبل الدفن .........

وهم ((لا يمرون على أحد إلا خبطوه وقدّموه فمدّوا يده فمسحوها على يـد أبي بكر يبايعه شاء ذلك أم أبي)).

ولما انتهوا إلى المسجد - كما في رواية أحرى - التفت عمسر إلى بني أمية وهم بحتمعون على سعد بني أمية وهم بحتمعون على عثمان، وإلى بني زهرة وهم بحتمعون على سعد وعبد الرحمن، فقال: ((مالي أراكم ملتاثين، قوموا: فبايعوا أبا بكر فقد بايع له الناس وبايعه الأنصار فقام عثمان ومن معه، وقام سعد وعبد الرحمن ومن معهما فبايعوا أبا بكر))(1).

ورغم كل ذلك فقد لوحظ على الناس الانقباض.. يقول أبو سعيد الخدري: ((لما بويع أبو بكر رأى من الناس بعض الانقباض، فقال: أيها الناس ما يمنعكم ؟.. ألبت بأحقكم بهذا الأمر...؟ ألست...الخ))(٢).

وتم كل شئ ، ولم يبق إلا على التفييلا ومعه بنو هاشم وخلص أصحابه، وهم الصفوة من أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كأبي ذر، وعمار، وسلمان، والمقداد، ونظائرهم من أعاظم أصحاب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وإلا سعد وولده وخواصه من الخزرج، ثم جماعة من سائر الناس لا يحسب لهم حساب. ويأتي بعد ذلك خالد بن سعيد بن العاص وأبو سفيان الأمويان، ولم يكونا ساعتها في المدينة. أما أبو سفيان فقد حاء وسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ساعياً، ((فرجع من سعايته وقد رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ساعياً، ((فرجع من سعايته وقد مات رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فلقيه قوم فسألهم، فقالوا: مات

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٥، وانظر الإمامة والسياسة ج١: ١٠.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الخلفاء : ٧٠ -٧١.

١٣٦ .....عبد الله بن عباس /ج١

رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فقال: من ولي بعده؟ قيل: أبو بكر، قال: أبو فصيل! قالوا: نعم. قال: فما فعل المستضعفان على والعباس؟! أما والذي نفسى بيده لأرفعن لهما من أعضادهما))(١).

أما خالد بن سعيد فقد كان والياً من قِبَل النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) على اليمن، فلما حاء ودعي إلى بيعة أبي بكر - وذلك بعد يومين أو ثلاثة من حادثة السقيفة - أحاب بأني لا أبايع إلاّ علياً (٢).

وكان من نشاط أبي سفيان في ذلك اليسوم أن مسرّ علمي بيست على بن أبي طالب المُشكلة فوقف وأنشد..

((بني هاشم لا تطمعوا الناس فيكم ولا سيما تيم بن مرة أو عدي فما الأمر إلا فيكم وإليكم وليس لها إلا أبو حسن علمي أبا حسن فاشدد بها كف حازم فإنك بالأمر الذي يرتجى ملي وأي امهرئ يرمى قصيا ورأيهما منيع الحمى والناس من غالب قصي

فقال على الطّيني الله الله عليه الله على الله الله الله الله الله الله الله عليه وقد عهد إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عهداً فأنا له))(٣).

وما كان الإمام بحاجة إلى كشف أستار الغيب ليفهم نفسية أبي سفيان وهدفه من هذه المعارضة، فأبو سفيان ما يزال ينظر القضية بمنظار قبلي بحت، فيأسى على إعطائها لتيم وهي أحقر قبيلة في قريش. والإمام (عليه السلام) حرب على هذه الفكرة، فما كان يرى الخلافة لنفسه

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) الموفقيات :٧٧٥-٧٧٨.

لأنه من بني هاشم، وبنو هاشم من أسياد قريش، بال يراها وظيفة شرعية أثقل كاهله بها ؛ ليتم رسالة الإسلام عن طريقها، وما دام المنظار مختلفاً فان تقبل البيعة من أبي سفيان معناه المساومة على المبادئ، والإمام (عليه السلام) يرفع نفسه عن هذا المستوى، على أن إقبال أبي سفيان أو إدباره لا يفرح له ما دامت عواطفه تشترى بالمال، وهو لا يحضر أن يساوم على العواطف مهما كلف الحال، كما عودنا على معرفة ذلك في أيام توليه للحكم.

وكانت الخطوة الثانية أن يذهب أبو سفيان إلى العباس زميله القديم ليعرض عليه ببعته، وهنا ما ندري هل رضي صاحبنا بهذا الرأي من أحد شيوخ قريش؟ وهل هش له ورحب به حيث شاهد كفه تمد إلى كف أبيه لتقول له: ((يا أبا الفضل أنت لها أهل وأحق بميراث ابن أخيك، امدد يمدك لأبايعك فلا يختلف عليك الناس بعد ببعتي إياك))، وما أدري هل ضحك مع أبيه أم قطب لجوابه حين قال: ((يا أبا سفيان يدفعها على ويطلبها العباس))(1)، وهو حواب كاف لأن يبعث البأس في نفوس أمثال أبي سفيان، والظاهر أن صاحبنا - في حدود ما عرفناه - أصبح قادراً على النظر بالمنظار الذي كان ينظر به الإمام (عليه السلام) وأبوه من رعاية المصلحة الإسلامية قبل أي اعتبار.

وقد شهد هذا اليوم التأريخي نشاطاً منقطع النظير، وشهد بالطبع صاحبنا معه ذلك النشاط، ولابد أن يكون قد رأى - فيما رأى - هذا الاحتماع الذي عقد في بيت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وكان قوامه الزبير وأبا سفيان وجماعة من المهاجرين، وذلك حدين طلبوا الخلوة

<sup>(</sup>١) شرح النهج ج٢: ٧، وانظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٠٥، والموفقيات:٧٨ه.

بالإمام (عليه السلام) وأبيه، وربّما شهد حديثهم ورآهم كيف كانوا يستعملون أساليب التهييج والاستنهاض وتحضير أنفسهم للنضال معهم، وعلى الطِّينة محتب يستمع إلى الحديث فابتدرهم العباس قائلاً: ((قـد سمعنـا قولكم فلا لقلة نستعين بكم، ولا لظنة نترك آراءكم، فأمهلونا نراجع الفكر، فإن يكن لنا من الإثم مخرج يصرُّ بنا وبهم الحق صرير الجدحُـد، ونبسط إلى المجد أكفاً لا نقبضها، أو نبلغ المدى، وإن تكن الأخرى فلا لقلة في العدد ولا لوهن في الأيد، وا لله لولا أن الإسلام قيد الفتك لتدكدكـت جنـادل صخـر يسمع اصطكاكها من المحل العلى)). يقول الراوي: ((فحلّ على الطّينين حبوته، وقال: الصبر حلم، والتقوى دين، والحجّة محمد، والطريق الصراط. أيها الناس شقُّوا أمواج الفتن بسفن النجاة، وعرَّجوا عين طريق المشافرة، وضعوا تيجان المفاخرة، أفلح من نهض بجناح أو استسلم فأراح، هذا ماء آجن، ولقمة يغصّ بها آكلها، ومحتني الثمرة لغير وقت إيناعها كالزارع بغير أرضه، فإن أقُل يقولوا: حرص على الملك، وإن أسكت يقولوا: حزع من الموت، هيهات بعد اللتيا والتي! وا لله لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفــل بشــدي أمَّه، بل اندبحت على مكنون علم لو بحتُ به لاضطربتم اضطراب الأرشية في الطوى البعيدة))(١). ثم نهض فدخل إلى منزله وافترق القوم.

وهذه المحاورة تكشف عن اختلاف المنظار، فهؤلاء - فيما يبدو من الجواب - كانوا يستثيرونهم على أيّ حال، ويدعونهم للحرب، ولا يحسبون للمصلحة الإسلامية حسابها.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٢.

والعباس يلتمس المخرج من المأثم ليريهم كيف يجرؤن على غصب حقهم، ولكنه يرى نفسه مقيداً في حدود المبادئ الإسلامية، فيمتنع عن الفتك. فإذاً المسألة في رأيه مسألة دين، ولابد أن يكون السير في حدوده إلى الغاية.

والإمام (عليه السلام) يوضح لهم هذا، ثم يأخذ بهم إلى واقعهم وينأى بهم عن المسارح العاطفية التي قربتهم من الخيال، تأملوا هذه السياسة الواقعية: ((شقّوا أمواج الفتن بسفن النجاة، وعرَّجوا عن طريق المنافرة، وضعوا تيجان المفاخرة)). فهو يبعدهم عن هذه العاطفة التي تسُدّ أمامهم كل باب للعقل والتدبير، ثم تأمّلوا قوله: ((أفلح من نهض بجناح أو استسلم فأراح))، وما تنطوي عليه من إيماءة رائعة إلى أن عددهم وحده غير كافر للنهوض بهذا الأمر. وما أبلغ قوله بعد ذاك: ((وبحتني الثمرة لغير وقت إيناعها كالزارع بغير أرصه))، وأيّ حدوى يبلغه مثل الزارع من زراعته بغير ما يملكه من أرض ما دام لا ينتهي ثمره إليه؟!. وقد صوّر بعد ذلك كلُّه حراحة موقفه بين عاذليه، فهو إذا سكت اتُّهم بالجبن، وإن نطبق قبالوا: إنــه حريص على الملك، ولم يقدتروا في ذلك كلُّه ظروفه الخاصَّة، ولم يحسبوا للمنظار الذي ينظر به الواقعة أيَّما حساب. وماذا يصنع وهـو أمـــام خطَّـة مرسومة لا يستطيع أن يحيد عنها \_ بحكسم مبدئه \_ وكان مقطع القول أن يشير لهم إشارة إلى هذه الخطّة فيقول: ((بل اندبحـت على مكنون علـم لـو بحت به لاضطربتم اضطراب الأرشية في الطوى البعيدة)) .. يقسول ابن أبي الحديد في تفسير هذا الكلام: ((وهذا إشارة إلى الوصيّة

التي خصّ بها (عليه السلام) إنه قد كان من جملتها الأمر بنزك النزاع في مبدأ الاختلاف عليه))(١).

وهكذا تفرّق اجتماعهم عن فشمل المحاولة العاطفية التي قاموا بها، وظلّوا في انتظار سياسة حكيمة يمليها عليهم واقعهم وواقسع مبدئهم الإسلامي.

وقد أعقب هذا النشاط في يومها نشاط آخر لا يقل أهمية عنه وقد يكون أقرب إلى السياسة الواقعية - فقد احتمع ثلة من كبار صحابة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ومن شيعة علي الطفلا ؛ لالتماس منفذ لإلغاء هذه البيعة التي لم تؤخذ من المسلمين أخذاً طبيعياً، بل كانت كما عبر هو عنها بالفلتة في إحدى خطبه ،وعبر عنها كذلك زميله عمر كما مر في الحديث السابق، ومهما أرادوا بالفلتة من البغتة والمفاحأة أو الزلّة والخطيئة، فإنها لم تكن عن تدبر واختيار صحيح وإنّما أخذوا بها أخذاً كما قلنا، سواء بتنويم الخليفة لهم بخطبته السابقة وسوقهم إليها سوقاً لا شعورياً بما أبدع من بيان، أو بأخذها بالرغم من بعضهم كما صور ذلك البراء في حديثه السابق.

وعلى أيّ حال فقد صحا المسلمون وأظهر الأنصار ندمهم، وكان من حرّاء ذلك هذا الاجتماع الدي عقد في فضاء بين بياضة في حنح الليل، وكان مؤلفاً من المقداد بن الأسود، وعبادة بن الصامت، وسلمان الفارسي، وعمار بن ياسر، وأبي ذر الغفاري، وحذيفة بن اليمان، وأبي الهيشم بن التيهان ثم البراء بن عازب – وهو المحدّث بهذا الحديث – وكانوا يفكرون بالأمر، وقد حدّثهم حذيفة بعزم الأنصار على نقض ما كان منها،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٢.

أحداث ما قبل اللفن ......

وقال قائلهم له: أفتعلم حقاً؟ قال: والله ما كذبت وما كُذّبت، ثم والله ليكونن ما أخبرتكم به.. وبعد حديث توجهوا إلى أبي بن كعب ليتأكّدوا من أمر الأنصار وعزمهم على نقض البيعة، فأكّد لهم أبي ذلك(١)، وتفرّقوا في انتظار ما يمليه عليهم الصباح من العمل.

وبات آل محمد (عليهم السلام) في تلكم الليلة وهم أشد مايكونون قلقاً وانفعالاً وتألماً ، لايدرون ماذا يبيّت لهم الغد من أحداث ، وبالطبع فقد بات صاحبنا - بحكم سنه وشدة حساسيّته - وهو من أشدهم توجّساً وخيفة وما أخال أن ليلة مرّت عليهم كانت أوحش ولا أطول منها ، فهذا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) - وهوسندهم الوحيد - مايزال ملقى بين أيديهم لم يدفن بعد ، وهاهم أولاء صحابته قد انشغلوا بأمور الخلافة عنه ، وقد أجهزوا على حقهم فيها فحازوه دونهم ، وباعدوا بينهم وبينه ، ولم تبق إلا محاولات يدرك الإمام (عليه السلام) تماماً مدى نجاحها ، بعد أن فلت من أيديهم الزمام .

وأسغر الصبح عن محاولة قام بها عمر، فأحبط كل أمل للتفكير بحركة انقلاب من أي شخص كان، وذلك بدعوة المسلمين لتحديد البيعة لأبي بكر<sup>(۱)</sup>، وبالطبع فإن فكرة ندم الأنصار وعاولتهم للقيام بنقض البيعة قد بلغته، وبلغه أيضاً أن هذه المحاولة لم توضع خطوطها بعد، ولم يجمعوا على كلمة في هذا الموضوع، فعجّل عليهم بالدعوة إلى تجديد البيعة، ومعنى ذلك أن كل فرد منهم كان يخشى التحلّف ما دام لا يعرف مصير فكرتهم بعد، وربّما فكر أنه إن تحلّف وحده كان عرضة للعقاب الصارم.

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر سيرة ابن هشام ج٤: ٣٤٠.

وعلى أي حال فقد نجحت هذه الدعوة، وكانت بما فيها من مفاحأة أساساً لإحكام الأمر والقبض على زمام الموقف الخطير.

وتسامع أبو بكر وعمر باحتماع من احتمع من كبار الصحابة في فضاء بني بياضة، وغمّهما الأمر، وضاعت عليهما سبل الرأي، فأرسلا على عضد كيهما أبي عبيدة بن الجراح والمغيرة بن شعبة، وفكّروا بحتمعين، وقلّبوا وجوه الرأي، فانتهى بهم الأمر إلى الأخد برأي المغيرة - وكان من دهاة العرب - قال المغيرة: ((الرأي أن تلقوا العباس فتحعلوا له ولولده في هذا الأمر نصيباً)) ؛ ليقطعوا بذلك ناحية على بن أبي طالب الطيّلة. وهذا الرأي الأمر نصيباً)) ؛ ليقطعوا بذلك ناحية على بن أبي طالب الطيّلة. وهذا الرأي هذا الرأي ما فيه من وصولية قد لا يقرّها الإسلام - يكشف عن عمق في تفكير هذا الرحل ودقة تجربة في هذه الشؤون، وقد كاد ينجح لوكان أبو الفضل من تشرّى عواطفه بالمأل أو السلطان.

والحقيقة أنهم لو استطاعوا أن يجزلوا العباس عن الإمام (عليه السلام)، ويشقّوا بني هاشم على أنفسهم لقضوا على أكبر جبهة معارضة، ولكن حزم العباس وإيمانه بعدالة قضيتهم وقّفا هذه المحاولة، يقول محدّث الحديث: ومضى أبو بكر يتبعه عمر إلى عمم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وتضم بعض الروايات إليهما المغيرة وأبا عبيدة - ودخلوا عليه وبدأ أول ما بدأ الخليفة الحديث، فقال: ((إن الله ابتعث لكم محمداً نبياً وللمؤمنين ولياً، فمنّ الله عليهم بكونه بين ظهرانيهم، حتى اختار له ما عنده، فحلّى على الناس أمورهم ليختاروا لأنفسهم متفقين غير مختلفين، فاختاروني عليهم والياً ولأمورهم راعياً... وما انفك يبلغني عن طاعن يقول بخلاف قول عامّة المسلمين، يتخذكم لجأً فتكونوا حصنه المنيع وخطبه البديع، فإما دخلتم

أحداث ما قبل الدفن ....... احداث ما قبل الدفن .....

فيما دخل فيه الناس أو صرفتموهم عمّا مالوا إليه، فقد حتناك ونحن نريد أن نجعل لك في هذا الأمر نصيباً ولمن بعدك من عقبهاً ...) ((). وهنا أرجو أن نتبيّع هذا الحوار بلقيّة، ثم نتبيّع وقعه على نفس صاحبنا، وما أخال أنه غاب عن هذا المحلس الخطير وغفل عن ملاحقة ما دار فيه من حوار، فهو يهميّه إلى حدًّ بعيد، وبخاصة أنه يجري مع أبيه في أمور تهمّهم على الخصوص، وإذا قدّر أن لا يكون حاضراً فما من شك أنْ تكرر على سمعه حديثه مراراً.

وأحال أن عيون الأمة تعلقت بشفتي أبيه لتنظر ربم تتحركان، وقد أرهف لهما سمعه ليعي كل ما يقول، قال العباس: ((..فإن كنت برسول الله طلبت، فحقنا أخذت، وإن كنت بالمؤمنين فنحن منهم..فإن كان هذا الأمر يجب لك بالمؤمنين فما وجب إذ كنا كارهين، وما أبعد قولك..إنهم طعنوا من قولك أنهم مالوا إليك))(٢).

وهو منطق تعضده الحجة ويقف عنده الجدال، لو كان لسماع الحجج والأخذ بها مسرح في لغة السياسة، وإلا فماذا يقولون في الجواب عليه؟!.. أيقولون إنهم أخذوه برسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) فما بالهم إذاً يزوونه عن أخص الناس وأقربهم منه؟ ولم لا يسلمونه إليهم وهم في لغة الحجة أولى بها؟ وإن كانوا أخذوه بالمؤمنين فآل البيت وغيرهم منهم، وهم لم يتقدموا في أمرهم فرطاً - كما تقول الروايات الأخر(؟) - بل هم كارهون لها، وهذه اللغة القوية في الحجج هي التي حفّزت عمر لاستعمال خشونته،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٤، وانظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٠٣-١٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٠٤.

ليبعد بالحديث عن منطق المناظرة، وما حاؤا ليناظروا آل البيت في هذا الأمر الم ليشقّوهم على أنفسهم، فليجمع إذاً إلى ترغيب الخليفة توعيداً أو تهديداً لعلّه يستطيع النفوذ بهما إلى قلب العباس.. قال عمر: ((إنا لم ناتكم حاجة إليكم، ولكن كرهنا أن يكون الطعن فيما اجتمع عليه المسلمون منكم، ولكن كرهنا أن يكون الطعن فيما اجتمع عليه المسلمون منكم، فيتفاقم الخطب بكم وبهم، فانظروا لأنفسكم))(1)، وقبل أن يجيب العباس على هذا التهديد ((فيتفاقم الخطب بكم وبهم)) سارع أبو بكر إلى الترغيب ليقطع عليه السبيل إلى استعمال لغة الثورة العاصفة - وهو يعرف أن ليقطع عليه السبيل إلى استعمال لغة الثورة العاصفة - وهو يعرف أن العباس لا يسكت على مثل هذا التهديد - وربّما دخلوا في جو عموم قد العباس لا يسكت على مثل هذا التهديد - وربّما دخلوا في حو عموم قد لا ينتهي في صالحهم بحال.. وقال: ((وقد جنناك ونحن نريد أن نجعل لك في أمرنا نصيباً لك ولمن بعدك من عُسقِبك، إذ كنت عم رسول الله أمرنا نصيباً لك ولمن بعدك من عُسقِبك، إذ كنت عم رسول الله عليه وآله وسلم) ))(٢).

وهنا برز إيمان العباس بحقهم وإباؤه وشممه ؛ ليقف دون ذلك الغرض، بهذا الأسلوب الرفيع: ((فما تريد أن تعطيناه حقك أم حق المؤمنين أم حقنا، فإن يكن حقك أعطيتناه فأمسكه عليك، وإن يكن حق المؤمنين فليس لك أن تحكم فيه، وإن يكن حقنا لم نرض لك ببعضه دون بعض)(").

وماذا يقول له الخليفة بعد هذا المترديد البليغ؟.. أيقول: حقي؟.. والعباس أرفع من أن ينال من هذا الحق، وهو يعرف مقامه وزعامته في الحاهلية والإسلام، ثم هو يسمع ترفّعه عنه بقوله: ((فإن يكن حقك أعطيتناه

<sup>(</sup>١) تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٤ ، وانظر تأريخ البعقوبي ج٢: ١٠٣ –١٠٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

فأمسكه عليك)) على أن هناك تساؤلاً يأتيه.. من أين حاءك هذا الحق و لم ينحدر إليك من ميراث، و لم يُجعل لك بنص و لم تقلّده باختيار حارٍ على أصوله، وإن يقل: حق المؤمنين، يأتيه التساؤل عن المسوّغ في التصرف فيه من دون أخذ رأيهم واستشارتهم واستبهابهم له ؛ لجعله فيمن يشاء، وقد عودهم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) – مع أنه أولى بالمؤمنين من أنفسهم – أن يستشيرهم إذا أراد التصرف بحقوقهم الخاصة، ويترك لهم الاختيار في هبتها، كما صنع ذلك في رده سبايا هوازن (١) ونظائره، و لم يعمل حقه في حرية التصرف إلا في موارد ورد فيها نص أو دعته إليها ضرورات، وإن يقل: إنه حق آل البيت –ولا يقوله – حاءه قول العباس بأنهم: ((لا يرضون بعضه دون بعض)).

ويسكت الخليفة، ويسكت معه أصحابه فلا يجيبون على شئ من هذه النقاط، ويمسك من كلامه الكلمة الأخيرة ؛ لأنها تقبل شيئاً من المغالطة، وقد تدعوه المجاملة إلى السكوت فيقول: ((قد كان رسول الله منا ومنكم يا أبا الفضل))، فيبتسم العباس لذلك ويجيبه لا لرجاء في حدوى ما يأتي به من حواب، وهو يعلم أن القوم لا يثنيهم عن أمرهم شئ ولكن للحجة نصيبها من البيان.. اسمعه: ((وما أقول هذا أروم صرفك عما دخلت فيه، ولكن للحجة نصيبها من البيان))(٢)، ((وأما قولك: إن يك رسول الله منا ومنكم فإنه قد كان من شجرة نحن أغصانها وأنتم جيرانها))(٢).

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ١٣٥٠

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة ج١: ١٥.

وكانت هذه المحاورة كافية لفهم نفسية العباس، ويأسهم من أن يبلغوا منها إلى ما يريدون. وما أدري ما كانت انطباعة صاحبنا عن هذا الحديث؟ وهل ساءه أن يحرم من هذا النصيب الذي لوّح له به الخليفة بقوله: ((ونحن نريد أن نجعل لك في هذا الأمر نصيباً ولمن بعدك من عقبك))!.. الذي أخاله أن موقف أبيه - .مما فيه من ترفع وشمم - بعث في نفسه الشعور بالعزة والاستهانة بأمثال هذه المساومات.

وإذا قدّر للعباس أن يرتفع عن هذا المستوى، ويحتفظ بعواطفه فلا يبيعها بأيّ عمن، فإن أبا سفيان كان أهون شأناً من أن يسمو إلى هذا المرتفع، وكان قليل من المال يكفي لاستدراجه وضمّه إلى صفوفهم، وما كانت انتهازيته لتخفى على على الطّيْكِلا - وإن خفيت على العباس - حين جاء ليحفّز الإمام (عليه السلام) على الوثوب، فيحبهه بذلك الردّ، وأياسه من أن يكون طرفاً لمساوماته الميّ إن انتفع بها الإمام (عليه السلام) مؤقتاً، فإن خسارتها سوف لا تكون إلا على الإسلام.

وكان لابد للقوم من شراء هذه العواطف ؛ ما دام لا يكلفهم شراؤها كثيراً، وحسبهم أن يدفعوا إليه ما جاء به من أموال الصدقات ؛ ليضمّوه إلى جانبهم ويضعفوا به جانب المعارضة، يقول الراوي – بعد أن ذكر شيئاً من كلام أبي سفيان ونشاطه في الدعوة للإمام (عليه السلام) –: ((فكلّم عمر أبا بكر فقال إن أبا سفيان قد قدم وإنا لا نأمن من شره، فدفع إليه ما في يده، فتركه فرضي))(1)، وأراد أن يؤكد من صداقته فولّى ولده يزيد.. يقول الراوي:قيل لأبي سفيان وكان يقول:مالنا ولأبي فصيل،إنما هي بنوعبد مناف

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ١٣٠.

دفن النبي ...... ١٤٧

قال: فقيل له: إنه قد ولّي ابنك قال: وصلته رحم (١)، ويبدو أن الخليفة قد تجاوز في المساومة على العواطف حتى بلغ بها النساء وكنَّ - فيما يبدو - احراً على المعارضة من رحالهن، ولهن من المواصفات التي ترفع من أقدار الرحال عن مقابلتهن بالشدة ما يشجعهن على ذلك.. وسنرى بعد حين كيف خرجت أم مسطح بن أثاثة فوقفت عند القبر لما اشتدوا على الإمام (عليه السلام) وأنشدت:

((كانت أمور وأنباء وهنبئة لو كنت شاهدها لم تكثر الخطب إنّا فقدناك فقد الأرض وأبلها واختل قومك فاشهدهم ولا تغب))(٢) وقد خصّهن بتوزيعة من المال لاستمالتهن والحد من نشاطهن، فأدركت ذلك امرأة من بني عدي بن النجار بعث إليها بيد زيد بن ثابت نصيبها من المال فقالت: ((ما هذا؟ قال: قسّم أبو بكر قسمة للنساء، قالت: أتراشوني عن ديني والله لا أقبل منه شيئاً وردّته عليه))(٢) ، وهكذا سمت نفسها عن قبوله بينما انهار أبو سفيان أمامهم ذلك الانهيار.

## دفن النبي

وما أدري.. هل شغلت هذه الأحداث ابن عباس عن متابعة بطله ومعه أبوه وأحوه الفضل وبعض الصحابة، وهم بين مباشر لتغسيل الجسد

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٣: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج١: ١٣١.

الطاهر ومناول له الماء؟ وهل شاهدهم وهم يكفّنونه ويعدّونه للصلاة عليه؟ ثم هل شاهد أل البيت وهم يصلّون عليه؟.. وما يدريك؟ لعلّه كان في طليعة المصلّين، وما كان ليفوته شرف هذه الصلاة على سيدهم. ثم شاهد المهاجرين والأنصار والنساء والصبيان والإمام (عليه السلام) يدخلهم رسلاً رسلاً لا يؤمّهم أحد في الصلاة (۱)، حتى إذا انتهوا منها بعث للمري هو - رجلاً إلى أبي عبيدة بن الجراح، وكان يضرح على طريقة أهل مكة، وآخر إلى أبي طلحة زيد بن سهل وكان يلحد لأهل المدينة، ثم قال: اللهم حر لرسولك (۱)، وكانت الخيرة لأبي طلحة فقد سبق صاحبه إليه وجاء به مسرعاً، فنال حظه من شق القبر له.

وأنزل النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى القبر ونزل معه – فيما يحدّث – هو وأبوه وأخواه الفضل وقتم والإمام (عليه السلام) وشقران مولى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وأسامة بن زيد (٣) وخرجوا جميعاً عنه، وكان أخوه قثم آخر الناس عهداً به (١).

وأهيل التراب عليه، ووقف آل البيت على القبر - وكان من أفجع المناظر العاطفية ذلك الموقف الرهيب، وهم يتململون من الجزع والألم - ووقف بينهم بطله وهو يلتمس منافذ للصبر فلا يجد إليها سبيلاً وإذا بصوته ينطلق وقد أكب على القبر بوجهه:

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٢ قسم٢: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ الطبري ج٣: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

((إن الصبر لحميل إلاّ عنك يا رسول الله، وإن الجزع لقبيح إلاّ عليك، وإن المصاب بك لجليل، وإنه قبلك وبعدك لجلل))(١).

وهي كلمات – على إيجازها – تصوّر مدى ما تحمّله من طاقة شعورية محرقة من اللوعة والآلام، وبخاصة إذا عرفنا أنها صدرت من أقوى الناس على ضبط الأعصاب، وأقدرهم على الصبر، فهو هنا لا يطيق الصبر بل لا يستحسنه، وما كان المقام مقام صبر وتسلي والمفقود رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم).

ثم توجّه بآل بيته إلى حيث يتفرقون؛ ليفرغ كل منهم إلى التنفيس عن هذا الشعور بالبكاء والعويل ومعاودة الذكريات الحرار. ولك أن تحدّث عن مدى شعور صاحبنا بهذا الخطب بعد أن فرغ إلى نفسه، وقد سبق أن عرفت مدى علائقه برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وكأني به الآن وهو شارد الفكر موزع الإحساس، بين صور متلاحقة يحضر بعضها بعضاً ويأخذ بعضها برقاب بعض، وتداعي المعاني ينقله بينها، وربّما شرّق به وغرّب، فهو يستحضر رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وهو حي ثم يجرّه تفكيره إلى موقفه من بطله، ومواقفه من النص عليه، ثم محاولاته لتأكيد ذلك، ثم موقفهم واستهانتهم بمركزهم، وقولة قائلهم: ما رسول الله إلا كنخلة في وجوههم واستهانتهم بمركزهم، وقولة قائلهم: ما رسول الله إلا كنخلة في كباء، ونظائر ذلك مما صدر قبل وفاة النبي، ثم موت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ومسارعة القوم إلى أخذ حقه، وبحيتهم لأبيه ليخزلوه عن بطله، وموقف أبيه منهم.. وهكذا تتسلسل في خواطره حتى تنتهي به إلى موقفه

<sup>(</sup>١) الإمام على بن أبي طالب -مطبعة دار الكتب، مصر، سنة الطبع ١٩٤٧م- ج١: ١٩١٠

مع أسرته وبطله قبل قليل على القبر، والمساحي تعمل عملها لتهيل التراب عليه، وما أدري هل استطاع أن ينام وهو في غمرة هذه الخواطر؟!..وما يدريك لعله نام ولاحقته في منامه بشكل كابوس مفزع فأيقظته مراراً، وهو حائف فزع ينتظر الصباح بما يملكه من صبر، لعله يخفف من أثقال هذا الكابوس الجاثم على صدره، على أنه كان لا يدري ما يبيته لهم الصباح من أحداث.

## أحداث ما بعد الدفن

(1)

وأقبل الصباح، فأقبل عليهم بفكرة حديدة على الخليفة ومشاوريه - بعد أن أخفقت محاولتهم بالأمس من شق بني هاشم على أنفسهم - وكانت خلاصة الفكرة الجديدة أن يذهب الخليفة بنفسه إلى الإمام (عليه السلام) ومعه صاحباه عمر وأبو عبيدة، ويستعملوا أساليبهم الخاصة في الترغيب والترهيب، فلربما أثروا عليه فبايع، وإذا بايع هو لم يبق لبني هاشم محال للمعارضة.

ودخلوا عليه الدار - وماكان ليفارقه بنو هاشم وبخاصة العباس - وبدأ الخليفة حديثه بما عُرف عنه من لين وقدرة على التلاعب بالعواطف بأساليبه البيانية. فقال: ((ابن عم رسول الله وختنه على ابنته يريد أن يشق عصا المسلمين))، وساءت العباس هذه اللهجة الناعمة التي تفترض لصاحبها أن يكون هو صاحب الحق، وأن المحالف له باغ للفتنة وشاق لعصا الطاعة،

فيادر إلى ردّه بقوله: ((ما أحد أولى بمقام رسول الله منه)، ومهد بهذا الجواب للإمام (عليه السلام) أن يقول لهم: ((أنا أحق بهذا الأمر منكم فلا أبايعكم وأنتم أولى بالبيعة لي))، وقبل أن يشرح وجه الأولويّة بدره الخليفة بقوله: ((فهل كانت بيعتي عن غير رضا من الناس))، وكان لابد للإمام (عليه السلام) أن يعطف زمام الحديث - بعد هذا التساؤل - إلى قضية البيعة، وكيف أخذت من الأنصار وبأية حجّة تمت لهم ؛ ليريهم أنهم ملزمون حتى بلغة هذه الحجّة يقول: ((ولكنكم زعمتم للأنصار أنكم أولى بها منهم إذ كمان عمد منكم، فاعطوكم المقادة، ولست أحتج عليكم إلا بمثل ما سلف لكم من الحجة على الأنصار)). وكانت هذه الحجة وحدها كافية لوقف الأمر عند حده، لو أريد من وراء المحاججة التماس جانب الحق والخضوع له، وإلا فماذا يقولون في جوابها؟!.. أينكرون احتجاجهم على الأنصار بالقرب من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أم يقولون إنهم أقرب إليه منه؟!.. أم ينكرون فائدة القرب وبها أخذوا الخلافة من هؤلاء؟!.

ويعود عمر إلى النغمة التي سبق لأبي بكر أن وقعها في الاحتجاج مع العباس وسمع جوابها منه، يقول عمر: ((قد كان رسول الله منا ومنكم)) فيلتفت الإمام(عليه السلام) غاضباً لهذه المغالطات وهو يقول: ((نحن أولى برسول الله حياً وميتاً، يا عمر إنا آله وموضع سره وجاء أمره، وعيبة علمه وموثل حكمه، لا يقاس بآل محمد من هذه الأمة أحد، ولا يسوى بهم من جرت نعمته عليهم أبداً)). وهنا نرى الإمام (عليه السلام) لا يكتفي بذكر مزية الأقربية من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، بل يعمد إلى ذكر الصفات الي استحقوا بها الإمامة ليصحح خطاً تداوله القوم،

وخرج بالقضية من معناها الإنساني العام إلى أفق قبَلي ضيق، فقال: ((إنا آله وموضع سره ولجأ أمره وعيبة علمه))، فهم لهذه الصفات التي امتازوا بهما على سائر المسلمين كانوا موثل حكمه، لا لأنهم أقرب الناس إليه فحسب، بل هم بما عندهم من أسرار النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وبما أودع فيهم من العلوم، كان لا يقاس بهم من سائر الأمّة أحد.

وهنا لجأ ابن الخطاب - بعد أن أفحمته الحجة - إلى لغة الحاكم الذي لا يريد أن يصيخ إليها فيصيح: ((إنك إذاً لست متروكاً حتى تبايع))، فصاح به على الطِّيِّكُ ((أفتلز مني البيعة يا ابن الخطاب))، ويجيب الخليفة بأعصاب هادئة ويتناسى كل ذلك الحديث: ((يا أبسا الحسسن إن النباس قبد اختباروني عليهم وإنبي أحبِّ لـك أن تدخل فيما دخل فيه الناس))، وكأنَّ كلمة ((أحبَّ)) بما فيها من لين لم تعجب عمر، واعتبرها من الخليفة ضعفاً فالتفت إليه قائلاً: ((يا خليفة رسول الله لقد لزمته طاعتك إذ بايعك الناس))، وضاق الإمام (عليه السلام) من هذا التحدي وأدرك سرّ ما ينطوي عليه من إصرار عمر - وما كان ليخفي عليه - فجبهه بقوله: ((يـا عمر احلب حلباً لك شطره، وشده له اليوم يردده عليك غداً))، ثم التفت إلى أبي بكر ـ فيما تقول الرواية ــ: ((أما والله لقد تقمّصتها، وإنك لتعلـم أن محلمي منهـا محل القطب من الرحي، ينحدر عني السيل ولا يرقى إلىَّ الطير))، وأراد عمـر أن يتكلم وحشى الخليفة أن يتطور الحديث إلى غير صالحهم فالتفت إلى عمر قائلاً: ((على رسلك يا عمر))، ثم التفت للإمام (عليه السلام) وهو يهم بالقيام: ((لا عليك يا أبا الحسن فإن لم تبايع فلا أكرهك)).

وحرج عمر وأبو بكر وتركوا أبا عبيدة ليحكم لهم الأمر.. يقول المحدّث: فالتفت إلى الإمام (عليه السلام) قائلاً: ((يا ابن عم إنك حديث السن وهؤلاء مشيخة قومك، ليس لك مشل تجربتهم بالأمور))، وعاود الإمام (عليه السلام) الهدوء واجابه بمرارة وسحريّة: ((أمّا السن فما أزعم لي بها على الرجل قدم))، ومتى كانت السن مقياساً من مقاييس الكفاءة في أمثال هذه الجحالات (م)؟! ولكنّ أبا عبيدة يعاود الحديث فيقول: ((فهلاّ يا ابن عم بايعت إنى أرى أبا بكر أقوى على الأمر منك))، ويغيض الإمام (عليه السلام) هـذا الإصـرار فيلتفـت إليـه متسـائلًا: ((أفـأنتم خـير أم رســول الله خير)). فيجيبه: ((بـل رسـول الله))، وهنا كنــا ننتظــر أن يقــول الإمــام (عليه السلام) له إنه (صلى الله عليه وآله وسلم) تحدى السن بالنص عليه - كما هو معروف لديهم - ولكنَّه لم يقل ذلك، لئلا يجعل من الحديث حول النص مسرحاً للتأولات، وما كان ليخفي عليه أنهم قــد أعـدّوا لهـذه المسألة حوابها، - وهي أول ما يُفكّر به عادة - وإن أي كلمة تشكيكية تصدر منهم تأخذ من نفوس الناس مأخذها؛ لما يجدون فيها من تنفيس عن ضغط الضمير عليهم بمخالفتهم الصريحة له، فلابدّ إذاً أن ينأي عن كل ما يشير إليه مؤقتاً ويلزمهم بما ألزموه به أنفسهم من أمثال تلكم الاحتجاجات، وها هو ينقـض عليه بما لم يكن بحسبانه: ((لقد كان رسول الله بعث أسامة بن زيد على حيش فيه مشيخة قومك هؤلاء لم يطعن فيه أنه صبي).

<sup>(\*)</sup> من طريف ما يروى من السخرية في اعتبار السن ما حدّثوا عن أبي قحافة والد أبي بكر وقد سأل عن أسباب احتيارهم لولده قالوا: لسنّه قال: أنا أسنّ منه، انظر شرح نهج البلاغة ج١: ٧٤.

وماذا ترون؟ أينكرون بعث أسامة وتأميره على كبار المهاجرين والأنصار من أمثال أبي بكر وعمر واستصغارهم لسنّه وغضب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وإصراره على ذلك؟! أم ينكرون صغر سنّه أم ماذا؟!.. وهنا يضطر أبو عبيدة لتصحيح كلمته فيقول: ((إني يا ابن عم إنما عنيت أنك حديث السن أنك إن تعش ويطل بك بقاء فأنت لهذا الأمر خليق وبه حقيق في فضلك ودينك وعلمك وفهمك ونسبك وصهرك))، ويثير هذا الكلام الإمام (عليه السلام) ويجيبه بغضب:

((الله الله يا معشر المهاجرين تخرجون سلطان محمد في العرب من داره إلى دوركم، وتدفعون أهله عن مقامهم في الناس! أما والله لنحن أهل البيت أحق منكم بالأمر ؛ ما دام فينا القارئ لكتاب الله، الفقيه في ديس الله، العالم بسنن رسول الله، المضطلع بأمر الرعية، الدافع عنهم الأمور السيئة، القاسم بينهم بالسوية وإنه والله لفينا يا أبا عبيدة، إنه لفينا فلا تتبعوا الهوى فتضلوا عن سبيل الله، وتزدادوا من الحق بعدا))(1). وهو هنا يناى بحديثه عن النزعة القبلية، ويقرب بهم نحو الهدف الإنساني الذي توخاه الإسلام من تخصيصها بهم، فهي لهم لا لأنهم من بني هاشم رهط النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وإلا لاستحقها من بقي منهم، وإن لم يكن مرضي السيرة، وإنحا هي لهم ما دام فيهم من كان مستكملاً لصفات الخليفة الصحيح التي عددها في حديثه هذا، وأشار إليها فيما سبق من حديث الثقلين.

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١١-١٢، وانظر الإمام على بن أبي طالب - لعبد الفتاح عبد المقصود - ج١: ١٩٩-١٩٥.

وخرج أبو عبيدة فلحق يائساً بصاحبيه ؛ ليدبّروا خطّة حديدة لحملهم على البيعة حملاً. ولسنا بحاحة إلى أن نؤكّد هنا أن صاحبنا قد تتبتّع هذه المحاورة - كما تقتضي العادة - ووعاها وعياً تاماً وأنس بقوة حجتها، وتخاذل القوم أمامها وربّما لمسنا آثار أمثال هذه الاحتجاجات على كلامه وتأثره بها تأثراً واضحاً فيما يأتي من حديث.

**(Y)** 

ونشط الإمام (عليه السلام) بعد هذا المحلس - فيما يبدو - للمطالبة محقه في حمدود ما عهد إليه به ابن عمه. فحرج في الليل ومعه فاطمة وولداها (عليهم السلام) وجعل يطوف بهم على مجالس الأنصار، وفاطمة تذكّرهم مما كان له من حق، فكانوا يجيبون: ((يا بنت رسول الله قد مضت بيعتنا لهذا الرحل، ولو أن زوجك وابن عمك سبق إلينا قبل أبي بكر ما عدلنا به)) وكان الإمام (عليه السلام) يجيب: ((أفكنت أدع رسول الله في بيته لم أدفنه وأحرج أنازع الناس بسلطانه))، وكانت فاطمة في بيته لم أدفنه وأحرج أنازع الناس بسلطانه))، وكانت فاطمة (عليها السلام) تؤيد وجهة نظره فتقول : ((ما صنع أبو الحسن إلا ما كان ينبغي له، ولقد صنعوا ما الله حسيبهم وطالبهم)) (١).

وما كانت هذه الحادثة لتخفى على الحاكمين، أو تخفى نتائجها لو قدّر لها أن تتسع، ففكروا بخنقها من الأساس، وذلك باللجوء إلى العنف وإخراج الإمام (عليه السلام) ومن معه من بني هاشم وغيرهم من الصحابة

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١ :١٢ .

إلى البيعة، وهو آخر سلاح يملكونه في هذا السبيل. يقول ابن قتيبة - بعد أن ذكر الحديث السابق -: ((وإن أبا بكر تفقّد قوماً تخلفوا عن بيعته عند علي كرم الله وجهه، فبعث إليهم عمر فجاء فناداهم وهم في دار علي فأبوا أن يخرجوا، فدعا بالحطب وقال: والذي نفس عمر بيده، لتحرحن أو لأحرّقنها على من فيها، فقيل له: يا أبا حقص إن فيها فاطمة قال: وإن))(1). وفي تأريخ الطبري بعد أن ذكر قوله: والله لأحرّقن عليكم أو لتحرحن إلى البيعة، قال: ((فحرج عليه الزبير مصلتاً السيف فعثر فسقط السيف من يده فوثبوا عليه فأخذوه))(٢).

وما كان ليهون على فاطمة (عليها السلام) هذا الموقف الشديد منهم، وهذا التهديد بالإحراق فوقفت على بابها - كما يقول ابن قتيبة - فقالت: ((لا عهد لي بقوم حضروا أسوء محضر منكم تركتم رسول الله حنازة بين أيدينا، وقطعتم أمركم بينكم، لم تستأمرونا و لم تردّوا إلينا حقاً))(7).

ويبدو من رواية النظّام - رأس الفرقة النظامية من السنّة - أن عمر - وقد فقد أعصابه - تحامل على فاطمة فضربها على بطنها - وكانت حاملاً - ((حتى ألقت المحسن من بطنها، وكان يصيح أحرقوها بمن فيها))(1).

وفي رواية المسعودي قال: ((وضغطوا سيدة النساء بالباب حسى السقطت محسناً))(٥).

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٢.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري ج٣: ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة ج١: ١٢.

<sup>(</sup>٤) الملل والنحل ج١: ٧٧ .

<sup>(</sup>٥) إثبات الوصيّة -المطبعة الحيدرية، النجف، لم تذكر سنة الطبع- ١٤٣٠.

وعاد عمر ومعه جماعة إلى دار علي النيخ من حديد بعد أن ذهب بالزبير والجماعة إلى البيعة، يقول المسعودي: ((وتوجهوا إلى منزله فهجموا عليه وأحرقوا بابه واستخرجوه منه كرها))(۱)، فلما سمعت فاطمة (عليها السلام) أصواتهم نادت بأعلى صوتها: ((يا أبت رسول الله ماذا لقينا بعدك من ابن الخطاب وابن أبي قحافة؟! فلما سمع القوم صوتها وبكاءها انصرفوا باكين، وكادت قلوبهم تتصدع وأكبادهم تتفطر، وبقي عمر ومعه قوم فأخرجوا علياً الني فقال: إن أنا لم أفعل فمه؟ قالوا: إذن والله الذي لا إله إلا هو نضرب عنقك، قال: تقتلون عبد الله وأخا رسوله؟! قال عمر: أمّا عبد الله فنعم وأمّا [أخو] رسوله فلا وأبو بكر ساكت لا يتكلم))(۱).

وبالطبع قد شغله عن الحديث التفكير بنتائج هذا العنف، وماذا سيحنون من ورائه لو استمروا به حتى النهاية، وها هو ذا يرى الناس من حوله وهم بين باك لحديث فاطمة (عليها السلام) ومتهيج لها.

وفاطمة - مهما قدّروا في أنفسهم - لا تعدوا أن تكون بنت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وحبيبته، فإذاً لابد من النريّث في الأمر والاكتفاء ببيعة من بايع من أصحاب على الطّيكا يقول الراوي: ((فقال له عمر: ألا تأمر فيه بأمرك فقال: لا أكرهه على شئ ما كانت فاطمة إلى حنبه تقول الرواية: فلحق على بقبر رسول الله يصيح ويبكى وينادي: يا ابن أم

<sup>(</sup>١) إثبات الوصيّة: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة ج١: ١٣.

وما أدرى.. هل كانت أعصاب صاحبنا تساعده على متابعة هذه المشاهد وملاحقة فصولها؟! وكيف كان حاله وهو يشهد هذه الجرأة على هتك حرمة هذا البيت مع ما له من مقام رفيع برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، ثمّ يشهد فاطمة (عليها السلام) وهبي تتضوّر من الألم تحت ضربة ابن الخطاب - كما حدّث به النظّام - ويشهدها بعد ذلك وهي تتحامل على نفسها في الذود عن ابن عمها، ثم يشهد بطله - وهو يعرف ما يعرف عن مواقفه في الحروب - كيف يؤخذ أخلاً لا هوادة فيه، ويرى أخيراً هذه اللغة العنيفة التي قابلوه بها، وحرّدوه فيها حتى من شرف مؤاخاته لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، مع أن عهدهم بالمؤاخاة ليس ببعيد، وإذا بَعُد وأمكن أن يتطرق إليهم نسيانه فما بعد قوله (صلى الله عليه وآله وسلم) في غزوة تبوك: ((ألا ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنه ليس نبي بعدي))(٢)، وزاد في البداية والنهاية ((أنه لا ينبغي أن أذهب إلاّ وأنت خليفتي))(٣)، وقد وعى ذلك كله ورواه، أم ترى أنهم تجاهلوه لتــلاّ يلزموا بمضمونه ؛ وليقطعوا بذلك السبيل على كل حدل ومحاحجة.

وأخال أنّ أفجع منظر شاهده إذ ذاك ولم تتحمله أعصابه هو استضعافهم لبطله وتهديدهم له بالقتل ؛ حتى ألجؤه أن يعلن عن مظلوميته بهذا الأسلوب المفجع: ((يا ابن أم إن القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني)).

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البحاري ج٦: ٣، وانظر صحيح مسلم ج٧: ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ج٧: ٣٣٨.

أحداث ما يعد الدفن .....

(٣)

وكان لهذه الحادثة آثار – فيما يبدو لي – مهمة..

(أولها): تدم كثير من الأنصار على ما فرطوا في حق الإمام (عليه السلام)، واحتجاب الإمام(عليه السلام) في داره وعدم إحسابتهم بالإيجاب أو السلب ؛ لعدم إيمانه - فيما أعتقد - في حدوى ما يرد به من حواب، حدّث الزبير بن بكّار قال: ((لما بويع أبو بكر واستقر أمره - طبعاً بعد هذه الحوادث - ندم قوم كثير من الأنصار على بيعته، ولام بعضهم بعضاً، وذكروا على بن أبي طالب، وهتفوا باسمه وإنه في داره لم يخرج إليهم، وحزع لذلك المهاحرون وكثر في ذلك الكلام، وكان أشـدّ قريش على الأنصار نفر منهم سهيل بن عمرو وأحد بني عامر بن لؤي والحرث بن هشام وعكرمة بن أبي جهل المخزوميان، وهؤلاء أشراف قريـش الذين حاربوا النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ثم دخلوا في الإسلام، وكلُّهم موتور قد وتره الأنصار))... إلى أن يقول: ((فلما اعتزلت الأنصار تجمّع هؤلاء فقام سهيل بن عمرو فقال: يا معشر قريش إن هؤلاء القوم قد سمّاهم الله بالأنصار وأثنى عليهم في القرآن، فلهم بذلك حظ عظيم وشأن غالب، وقد دعوا إلى أنفسهم وإلى على بن أبي طالب، وعلى في بيته لو شاء لردهم، فادعوهم إلى صاحبكم وإلى تجديد بيعته، فإن أجابوكم وإلاً قاتلوهم، فوالله إنى لأرجو الله أن ينصركم عليهم كما نصرتم بهم))<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٤٧ ٥-٨٤٥.

وتتابع هؤلاء على هذا النسق من الكلام المثير، وجاء أبو سفيان فنحا نحوهم في الكلام، وبلغ الأنصار ذلك فغاضهم وأثارهم، وقام خطيبهم ثابت بن قيس بن شماس، فهذا من خواطرهم وعرّض بهؤلاء الخطباء فقال: ((يا معشر الأنصار إنما كان يكبر عليكم هذا القول لو قاله أهل الدين من قريش، فأما إذا كان من أهل الدنيا لا سيّما من أقوام كلّهم موتور، فـلا يكبرنّ عليهم، إنما الرأي والقول مع الأحيار من المهاجرين، فإن تكلمت رجال قريش الذين هم أهل الآخرة مثل كلام هؤلاء، فعند ذلك قولوا ما أحببتم وإلا فأمسكوا))(١).

ثم تناول الموضوع شاعر الأنصار، فهجا هؤلاء بمقذع القول، وأجابه شاعر قريش مروان بن أبي عزة، وكادت الفتنة تهدأ لولا أن يجئ من سفره عمرو بن العاص، فيثيرها من حديد بكلام بــذئ تنـاول بــه الأنصــار بالشــتم والسباب، فساءهم ذلك فبعثوا إليه بشاعرهم النعمان بن العجلان، فوقف عليه وتكلم، ثم أنشد شعراً يعرض فيه وجهة نظر الأنصار وبعـد أن ذكـر مفاخرهم وتفضلهم على المهاجرين قال فيما قال:..

> وكـان هـوانا في علــي وإنـــــــه فذاك بعون الله يسدعسو إلى الهسدى وصيّ النبي المصطفى وابن عمسه

((وقلتم حرامٌ نبصب سعد ونصبكم عتيق بن عثمان حلال أبا بكـــر وأهـلٌ أبو بكر لها خير قائـــم وإن عليــاً كـان أخلـق بالأمــر لأهل لـها ياعمرو من حيث لاتدري وينهى عن الفحشاء والبغي والنكسر وقاتل فرسان الضلالة والكفر )(٢)

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٣.

... إلى آخر ما قال. وصادف في الأثناء قدوم خالد بن سعيد بن العاص مسن اليمن، و((كان رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) استعمله عليها، وكان له ولأخيه شأن عظيم قديم في الإسلام، وهما من أول من أسلم من قريش وظما عبادة وفضل، فغضب للأنصار وشتم عمرو بن العاص وقال: يا معشر قريش إن عمراً دخل في الإسلام حين لم يجد بداً من الدخول فيه، فلما لم يستطع أن يكيده بيده كاده بلسانه، وإن من كيسده الإسلام تفريقه وقطعه بين المهاجرين والأنصار. والله ما حاربناهم للدين ولا للدنيا، لقد بذلوا مما على فينا، وما بذلنا دماءنا لله فيهم. وقاسمونا ديارهم وأموالهم وما فعلنا مثل ذلك بهم، وآثرونا على الفقر وحرمناهم على الغنى. ولقد وصى رسول الله بهم وعزّاهم عن حفوة السلطان، فأعوذ بالله أن أكون وإياكم الخلف المضيّع والسلطان الجاني))(۱).

يقول ابن أبي الحديد: قلت: ((هذا خالد بـن سعيد بـن العـاص هـو الذي امتنع من بيعة أبي بكر وقال: لا أبايع إلاّ علياً))(٢).. ثم أنشد شـعراً في مدح الأنصار.

قال الزبير: ((ئم إن رجالاً من سفهاء قريش ومشيري الفتن منهم احتمعوا إلى عمرو بن العاص، وقالوا له إنك لسان قريش ورَجُلها في الجاهلية والإسلام، فلا تدع الأنصار وما قالت، وأكثروا عليه من ذلك، فراح إلى المسحد وفيه ناس من قريش وغيرهم، فتكلم وقال: إن الأنصار ترى لنفسها ما ليس لها وأيم الله لوددت أن الله خلّى عنا وعنهم، وقضى

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٩٤٥.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٣.

فيهم وفينا بما أحبّ، ولنحن الذين أفسدنا على أنفسنا، أحرزناهم عن كل مكروه، وقدّمناهم إلى كل محبوب، حتى أمنوا المحوف، فلما حاز لهم ذلك صغروا حقنا، ولم يراعوا ما أعظمنا من حقوقهم.. والتفت فرأى الفضل بن العباس بن عبد المطلب وندم على قوله ؛ للحؤولة التي بين ولد عبد المطلب وبين الأنصار، ولأن الأنصار كانت تعظّم علياً وتهتف باسمه حينتذ، فقال الفضل: يا عمرو إنه ليس لنا أن نكتم ما سمعناه منك، وليس لنا أن نجيبك وأبو الحسن شاهد بالمدينة إلا أن يأمرنا فنفعل)(١).

وهنا نرى أن أهل البيت (عليهم السلام) قد وضعوا لأنفسهم نهجاً خاصاً يسيرون في ضوئه ولا يحيدون عنه، وتركوا زمامه بيد ولي الأمر منهم، فهذا الفضل - كما ترون - لا يجيب عمراً ما دام علي الطيخة في المدينة ما لم يأذن له بذلك، ثم يمضي فيبلغه بمقالة عمرو، فيساء الإمام (عليه السلام) ويغضب، ويرى أن يضع حداً لمهاترات هؤلاء الدخلاء على الإسلام، الذين لا يريدون من وراء شتم الأنصار إلا الدس والكيد لمبادئه، فيخرج إلى المسجد ويتكلم مغضباً وقد اجتمع إليه كثير مسن قريش يقول: ((يا معشر قريش إن حب الأنصار إيمان وبغضهم نفاق، وقد قضوا ما عليهم وبقي ما عليكم، واذكروا أن الله رغب لنبيكم عن مكة فنقله إلى المدينة وكره له قريشاً فنقله إلى الأنصار، ثم قدمنا عليهم دارهم فقاسمونا الأموال وكفونا قريشاً فنقله إلى الأنصار، ثم قدمنا عليهم دارهم فقاسمونا الأموال وكفونا العمل، فصرنا منهم بين بذل الغني وإيشار الفقير، ثم حاربنا الناس فوقونا بأنفسهم، وقد أنزل الله تعالى فيهم آية من القرآن، جمع لهم فيها بين خمس نعم فقال: فهوالذين تبوؤا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم نعم فقال: هوالذين تبوؤا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٥٩٥-٩٦٠.

أحداث ما يعد الدفن ......

ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون (1). ألا وإن عمرو بن العاص قد قام مقاماً آذى فيه الميت والحي، ساء به الواتسر وسر به الموتور، فاستحق من المستمع الجواب ومن الغائب المقت، وإنه مَن أحسب الله ورسوله أحب الأنصار، فليكفف عمرو عنا نفسه))(1).

ولم يكتف الإمام (عليه السلام) بهذه النصرة التي كشفت عن مدى قيمة الأنصار في نفسه (عليه السلام) ومدى أثرهم في الإسلام، بل أضاف إليها نصرة ثانية بأمره الفضل بن العباس أن ينصرهم شعراً.. يقول الزبير بن بكار: ((وقال علي للفضل بن العباس: انصر الأنصار بلسانك ويدك، فإنهم منك وإنك منهم، فقال الفضل:

قلت يا عمرو مقالاً فاحشاً إن تعد ياعمرو والله فلك إنّما الأنصار سيف قاطـــع من تصبه ظبة السيف هلك وسيوف قاطــع مضربها وسهام الله في يوم الحلك تصروا الدين وآووا أهلــه منزل رحب ورزق مشترك وإذا الحرب تلظّـت نارهـا بركوا فيها إذا الموت برك)(")

وكان لهذا الشعر صدى قوي في نفس الإمام (عليه السلام) حتى قال في تقريضه: ((وريت بك زنادي يا فضل أنت شاعر قريش وفتاها فأظهر شعرك وابعث به إلى الأنصار)، وبعث به إلى الأنصار فكان له نفس الصدى،

<sup>(</sup>١) الحشر:٩.

<sup>(</sup>٢) الموفقيات: ٥٩٥-٩٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٩٩٧ .

وأمروا شاعرهم حساناً أن يجيب عليه، فاستمهلهم حتى يحاكيه في قوافيه لئلاّ يفتضح، ((فقال له خزيمة بن ثابت: أذكر علياً وآله يكفك عن كل شيع فقال:

حزى الله عنا والجزاء بكفـــــــه سبقت قريشاً بالذي أنت أهله تمنت رحمال من قريش أعــــز"ة وأنت من الإسلام في كل موطن غضبت لنا إذ قام عمرو بخسطبة فكنت المرجّىمن لؤي بن غالب حفظت رسول الله فينسا وعهده فحقك ما دامت بنجد وشيحة عظيم علينا ثم بعد على اليمن)<sup>(۱)</sup>.

أبا حسن عنا ومن كأبي حسين فصدرك مشروح وقلبك ممتحسن مكانك هيهات الهزال من السمسن يمنزلة الدليو البطين من الرسين أمات بها التقوى وأحيا بها الإحن لما كان منهم والذي كان لم يكن إليـك ومن أولى به منك مَن ومـَـن الست أخـــاه في الهدى ووصيّـه وأعلــم منهــم بالكتاب وبالسنـــن

وهنا نرى أن حديث الوصيّة والعهد إليه والمؤاخاة والأعلمية بدأ يطفح على ألسنة الأنصار، كما شاهدناه في أبيات حسان هذه، وشاهدنا قسماً منه في أبيات النعمان بن العجلان السابقة.

ويبدو أن كلام الإمام (عليه السلام) السابق لم يكف من غلواء عمرو، بالرغم من ذهاب قريش إليه وقولتهم له - كما يحدّث الزبير بن بكّار -: ((أمَّا إذ غضب على فاكفف))<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٥٩٨-٩٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩٧ه.

فقد خوج الإمام(عليه السلام) مرة ثانية إلى المسجد وقال لمن به من قريش وغيرهم: ((يا معشر قريش إن الله جعل الأنصار أنصاراً ف أثنى عليهم في الكتاب، فلا خير فيكم بعدهم، إنه لا يزال سفيه من سفهاء قريش و ترو الإسلام ودفعه عن الحق وأطفأ شرفه وفضل غيره عليه، يقوم مقاماً فاحشاً فيذكر الأنصار، فاتقوا الله وارعوا حقهم، فوا لله لو زالوا لزلت معهم ؛ لأن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) قال لهم: أزول معكم حيستما زلتم))(1).

وكان هذا التهديد من الإمام(عليه السلام) ((لو زالوا لزلت..)) كافياً لاهتمام قريش في الأمر وموافقتها له، وارتباك عمرو بن العاص وتخوّفه، شم خروحه من المدينة وعدم عودته إلا بعد رضا الإمام(عليه السلام) والمهاحرين عنه كما تحدّث هذه الرواية.

وكان لهذه الخطب والمشاحرات بين حزب قريش وحزب الأنصار نظائر ذكرها المؤرخون (١). وقد اكتفينا منها بما نخال أنه كان وافياً بتصوير الفحوات بين الحزبين، بما لها من حلور عميقة، ثم بتصوير الجانب المهم الذي نعتقد أن له أعمق الآثار في نفسية صاحبنا المراهق، ولعل من فضول القول أن نصر أنه كان يتبع هذه الأحداث باهتمام كبير، وبخاصة بعد أن بلغنا معه في الحديث إلى هذه المرحلة، فلنتحوّل إلى بحث آثارها الأعر فلربما كانت أعمق أثراً في نفسه.

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٩٩٥ .

 <sup>(</sup>۲) انظر الفتارح - مطبعة دار الكتاب العلمية، بياروت، ط١، سنسة الطبع ١٤٠٦ه-- ج١: ١٢.

(وثاليها): هو ضرب لون من الضائقة الاقتصادية على هذا البيت وتجريده من جميع موارده الخارجية ؟ ليحد من نشاطه السياسي ؟ وليربطه بالسلطة في شؤونه المادية على الدوام.

وقد كانت لهذا البيت سوارد في حياة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وكان يرى أهله أنها من قبيــل الحـق المفـروض لهــم فــلا تقبــل الأحدّ والرد .

وهذه الموارد بعضها كان عامّاً يشترك فيه جميع أعضاء الأسرة، وبعضها كان خاصّاً ينفرد بواحد أو أكثر منها، ويأتي في القسم الأول نصيبهم من الخمس المفروض لهم بآية: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شي فأن لله خمسه وللرسول ولذي القربي...الآية ﴾(۱) وقد قسّم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) على عهده خمس خيبر، وخص نصيبهم بحصن الكتيبة، كما حدّث بذلك الطبري(۲)، وفي رواية بعض المؤرخين - كما سبق أن ذكرنا - أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أسهم للعباس من هذا الخمس.

وتأتي في القسم الثاني فدَك اليّ أقطعها رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فاطمة (عليها السلام) في حياته، يقول ابن عباس - كما عن ابن مردويه -: ((لما نزلت آية ﴿وآت ذا القربي حقه.. الآية﴾(٢) أقطع رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فاطمة فدكاً))(٤).

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ الطبري ج٣: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ج٤: ١٧٧.

وهناك موارد خاصة حدثت بعد وفاة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وهي ما خلّفه لوارثيه من أموال، ثم ما تركه من صدقات كانت بيده، وقد قبض إليه الخليفة ذلك كلّه، فأثار استغراب آل البيت وتساؤهم واحتجاجهم، وبخاصة سيدة النساء فاطمة (عليها السلام)، وقد حملت لواء المعارضة، فوقفت أمام الخليفة من ذلك كلّه مواقف صارمة، وكان للخليفة من كل واحدة منها حديث.. فهو يدفع حقهم من الإرث بحديث يرويه عن أبيها جاء فيه: ((أن رسول الله قال: لا نورث ما تركناه صدقة، وإنما يأكل آل محمد في هذا المال))(1).

وقد كان هذا الحديث موضع استغرابها ؛ بانفراد راويه به ؛ ولأنه يناقض ظاهر آيات عدّة في القرآن الكريم حكت وراثة أنبياء سابقين، بالإضافة إلى أن هذا الحكم من الأحكام التي تخص الوارثين أنفسهم، فمن البعيد حدّاً أن لا يؤذنهم به رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، ويتركهم عرضة للجدل والخصام، بل لايؤذن به إلا شخصاً واحداً من بين سائر المسلمين.

وكان حديثه عن الخمس بعد أن سألته فاطمة عنه أنه قبال: ((إن الله طعم نبيه طعمة ثم قبضه، وجعله للذي يقوم بعده، فوليت أنا بعده أن أرده على المسلمين))(١).

أما حديث فدَك فقد كان حديثاً طويلاً شغل الناس قديماً وحديثاً، وتقوم خطوطه الأولى - بعد أن اعتبرتها فاطمة (عليها السلام) نحلة -

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم جه: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٤ : ٨١ .

أن الخليفة أقام من نفسه قاضياً، وطالب فاطمة بالبيسنة، وقد كان هذا الإحراء منه مثار تساؤل من علماء آل البيت ؛ لأن المعتاد في أمثال هذه المسائل أن يترك الحكم فيها لغيره ؛ لأنه كان طرفاً في الدعوى - باعتبار ما يراه لنفسه من الولاية على المسلمين - ولأنه طالب بالبيسنة وهي صاحبة اليد، كما يظهر من رواية ابن عباس السابقة وغيرها، مع أن من أوليات الفقه أن البينة على من ادعى، والمدعي من خالف قوله الحجة، وقولها هنا موافق لها ما دامت يدها على المال، ووظيفتها اليمين. ولهم فيها مناقشات دقيقة للحكم وظروفه لا يهمنا التعرض لها الآن.

على أن القضية لو أحذت بحراها الطبيعي لكان التكرّم - كما يقول ابن أبي الحديد -: ((رعاية حق رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) وحفظ عهده يقتضي أن تعوّض ابنته بشئ يرضيها، إن لم يستنزل المسلمون عن فدّك ويسلم لها تطييباً لقلبها، وقد يسوغ للإمام أن يفعل ذلك من غير مشورة المسلمين إذا رأى المصلحة فيه))(1).

ولسيدة النساء (عليها السلام) خطبة في الجامع العام عرضت فيها على المسلمين مظلوميتها بإسلوبها الرائع وحججها القوية، واستنهضتهم للأخذ بحقها (٢)، وقد أخذت من نفوسهم مأخذها، حتى خشي أبو بكر أن يفلت الزمام من يديه، فالتحاً إلى لغة القوة يعزز بها مركزه،

<sup>(</sup>١) شرح نهيج البلاغة ج٤: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظسر بالاغسات النساء - المطسبعة الحيدريسة، النحسف، سسنة الطبسع ١٣٦١هـ - : ١١٩-١، وانظر أعلام النساء - المطبعة الهاشمية، دمشق، ط٢، سنة الطبع ١٣٧٨هـ -: ١١٩-١١٦.

قال جعفر بن محمد بن عمارة بأسناده: ((فلما سمع أبو بكر خطبتها وشق عليه مقالتها صعد المنبر فقال: أيها الناس ما هذه الرعة إلى كل قالة، لئن كانت هذه الأماني في عهد رسول الله، ألا من سمع فليقل ومن شهد فليتكلّم، إنما هو ثعالة شهيده ذنبه مرب لكل فتنة، يقول كروها جذعة بعدما هرمت، يستعينون بالضعفة ويستنصرون بالنساء كأمّ طحال أحبّ أهلها إليها البغي، ألا إني لو أشاء أن أقول لقلت، ولو قلت لبحت إني ساكت ما تركت))، ثم التفت إلى الأنصار فقال: ((قد بلغني يا معشر الأنصار مقالة سفهائكم وأحق من لزم عهد رسول الله أنتم، فقد جاءكم فآويتم ونصرتم ألا إني لست باسطاً يداً أو لساناً على من لم يستحق ذلك منا))(١)، ثم نبزل منها يقول الراوي - فانصرفت فاطمة إلى بيتها.

وحسب هذه اللغة بما فيها من توهين وازدراء ومقابلة للحجّة بالتهديد ـ وهي سلاح الضعيف ـ بأقوى منها وأشدّ تأثيراً، وذلك بإسكاته وكمّ فمه عن المطالبة بحقه من طريق التهديد والوعيد.. أقول حسب هذه اللغة أن تغضب فاطمة (عليها السلام) وتُسكتها وتُسكت معها أهل البيت (عليهم السلام) عن المطالبة بحقهم مؤقتاً.

وظل أهل البيت (عليهم السلام) يُصرون على حقهم بعد ذلك ويسعون للحصول عليه، وكان لهم إلى ذلك أساليب يتحذ بعضها طابع النزاع بين على الطّيكة والعباس، حتى استطاعوا أن يحصلوا على قسم منه في أيام عمر، وقسم آحر في أيام عمر بس عبد العزير(٢)،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج٤: ٨١-٨٢.

وظل صاحبنا كبقية أهل البيت (عليهم السلام) يصرّ على أن الخمس لهم، وأنهم مُنعوا من الوصول إليه، وقد كان له مع الخليفة عمر في هذا الشأن كلام سنأتي عليه في موضعه، وسنرى كيف أحدث له إيمانه بهذا الحق أهم فحوة في تأريخ حياته، اضطرب في تأويلها المؤرّخون. وقد كتب إليه بعد حين نجدة الحروري يسأله عن الخمس ومسائل أخر فأجاب فيما يتعلّق بهذه المسألة: ((هو لنا لقربى رسول الله قسمه رسول الله لهم، وكان عمر عرض علينا منه شيئاً دون حقنا فرددناه عليه))(1).

(الله): حدوث فحوة واسعة بين آل البيت والسلطة الحاكمة، ومجانبة ومباعدة لم يصبر عليها الخليفتان، بل أقبلا على هذا البيت يترضيانه بترضيهم لفاطمة (عليها السلام)، قال ابن قتيبة: ((قال عمر لأبي بكر رضي الله عنهما: انطلق بنا إلى فاطمة فإنا قد أغضبناها، فانطلقا جميعاً فاستأذنا على فاطمة فلم تأذن لهما، فأتيا علياً فكلماه، فأدخلهما عليها، فلما قعدا عندها حوّلت وجهها إلى الحائط، فسلما عليها فلم تردّ السلام. فتكلم أبو بكر فقال: يا حبيبة رسول الله، والله إن قرابة رسول الله أحب إلي من قرابي، وإنك لأحب إلي من عائشة ابني، ولوددت يوم مات أبوك أني مت وابني، وإنك لأحب إلي من عائشة ابني، ولوددت يوم مات أبوك أني مت وميراثك من رسول الله إلا أني سمعت رسول الله يقول: لا نورث وميراثك من رسول الله إلا أني سمعت رسول الله يقول: لا نورث ما تركناه فهو صلقة، فقالت: أرايتكما إن حدثكما حديثاً عن رسول الله تعرفانه وتفعلان به، قالا: نعم، فقالت: نشدتكما الله ألم تسمعا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول: رضا فاطمة من رضاي وسخط

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج١ :٣٢٠ .

فاطمة من سخطي، فمن أحبّ فاطمة ابنتي فقد أحبّني، ومن أرضى فاطمة فقد أرضاني ومن أسخط فاطمة فقد أسخطني، قالا: نعم سمعناه من رسول الله، قالت: فإني أشهد الله وملائكته أنّكما أسخطتماني وما أرضيتماني، ولئن لقيت النبي لأشكونّكما إليه، فقال أبو بكر: أنا عائذ با لله من سخطه وسخطك يا فاطمة، ثم انتحب أبو بكر يبكي حتى كادت نفسه أن تزهق، وهي تقول والله لأدعون الله عليك في كل صلاة أصلّيها، ثم خرج باكياً))(1).

وبقيت مدّة حياتها وماتت - كما في رواية البخاري - وهي غضبى عليه (٢)، وأذنت زوجها أن يدفنها بليل لئلا يشهد أبو بكر وعمر حنازتها والصلاة عليها (٣) وكأنها أرادت أن تخلّد - بما يثيره هذا اللغن من تساؤل - أقوى صرخة احتجاج ما دام لها في التأريخ ذكر، يقول الزهري: ((سألت ابن عباس متى دفنتم فاطمة؟ قال: دفناها بليل بعد هدأة قال: قلت: فمن صلّى عليها؟ قال: على))(٤).

وبالطبع ما كان يهون على صاحبنا ولا على أحد من أهل البيت (عليهم السلام) أن تُشيّع ابنة رسول الله (صلى الله عليه وآلـه وسـلم) وتدفن بليـل، وأن لا يشــهد حنازتهـا مـــن غـــير بـــني هاشــــم إلاّ نفـــر قليـــل لا يتحاوزون أصابع اليد الواحدة في العد، ولكن ما يصنعون وواقع الوصيــة

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٣-١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري ج٤: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة ج٤: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٤: ١٠٣ .

أمّا بعد فقيد أطلنا بهذا الحديث وبعُدنا في بعضه عن ابن عباس، ودخلنا في تفصيلات ربّما يراها القارئ ضعيفة العلائق به، ولكن الحقيقة أن دراستنا لا تكون مستوفاة ما لم تدخل بمثل هذه التفصيلات، ما دمنا نعتقد أنه شاهدها جميعاً ووعاها جميعاً، وخلّفت في نفسه رواسبها، وبرزت آثار تلكم الرواسب على فلتات لسانه من دون شعور، وربّما كان معرفة مفتاح شخصيته في قابل أيام حياته معلّقة بهذه الأحداث ونظائرها ممالم نعرض له لمشابهته لها، فماذا تركت في نفسه من خلّفات؟؟.

النبوغ المبكّر .......

## النبوغ المبكّر

يبدو لي أن هذه المقابلات لأسرته، وهذه الضربات المتوالية عليهم منذ حادثة الغدير حتى وفاة فاطمة (عليها السلام)، مع ما ناله منها من نصيب، شكّكته في تقييم شخصيته وزعزعت من الثقة والاعتزاز اللذين كوّنهما لها منذ بداية حياته، بتأثير بيئته الخاصة، وصحبته لبطليه، ومشاهدته لمواقفهما البطولية الخالدة على نحو ما عرضناه في هذه الفصول. وربّما تعمّق هذا التشكيك فكمن في لا شعوره على شكل عقدة ظلّت تبحث عن طريقة للتعويض ؛ لتستعيد به ما تخيلته من فقدان صاحبها لدعائم مركزه، وربّما أشارت إلى نفسها بما يسبق به لسانه من حديث، والمرء - كما يُذكر عن ادلر -: ((إذا شعر بنقص ما، تشكّل سلوكه بأحد أشكال ثلاثة: الانحلال، أو المرض العصبي، أو النبوغ، فإذا لم يتغلّب على الشعور بالنقص، انزلق إلى الفساد والإنحلال أو هرب إلى الأوهام يحتضنها ويعيش في ظلّها، وهذا هو المرض العصبي، فإذا استطاع تعويض نقصه أصبح نابغاً))(1).

وكان صاحبنا - بما وُهب من إمكانيات واستعداد موروث ومكتسب - من الفريق الثالث، فقد وجهت به هذه العقدة إلى تأكيد ذاته من طريق الثقافة والمعرفة، وقد استغل - فيما أحال - فراغ أستاذه وبطله وابتعاده عن السياسة للتزود من ثقافته العميقة من ناحية، ومن ناحية أحرى تصور أن جملة وافرة من علوم رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) كانت

<sup>(</sup>١) بحلة الكتاب، السنة الثانية، ج١: ١٤١.

عند أصحابه، ورأى أن قرب العهد به يجعلهم على ذكر منها، وفيما لديه من فراغ وقته متسع للأخذ عنهم، وكان ذلك منه، فأقبل عليهم يتزوّد جهده مما لديهم من أحاديث، يقول – فيما يروي عكرمة عنه -: ((لما قُبض رسول الله قلت لرحل من الأنصار: هلم فلنسأل أصحاب رسول الله فإنهم اليوم كثير قال: فقال: واعجباً لك يا ابن عباس أترى الناس يفتقرون إليك وفي الناس من أصحاب رسول الله من فيهم، قال: فتركت ذلك، وأقبلت أسأل أصحاب رسول الله عن الحديث، فإن كان ليبلغني الحديث عن الرحل في أنه بابه وهو قائل، فأتوسد ردائي على بابه، تسفي الريح علي الراب، فيخرج فيراني فيقول لي: يا ابن عم رسول الله ما حاء بك؟! ألا أرسلت إلى في آتيك فأتول: لا أنا أحق أن آتيك، فأسأله عن الحديث، فعاش ذلك الرحل فأقول: لا أنا أحق أن آتيك، فأسأله عن الحديث، فعاش ذلك الرحل فأقول: على رآني وقد احتمع الناس حولي ليسألوني ، فيقول: هذا الفتى كان أعقل مني))(١).

وهذا الحديث يكشف لنا صفحة من إقباله المبكّر على المعرفة، وفهمه لقيمتها وقيمة حامليها، ويكشف عن الفارق في المستوى الذهبي بينه وبين صاحبه الأنصاري، ومثل هذا الإقبال - بما له من عوامله ومواهب صاحبه لابدّ أن ينهيه إلى النبوغ. وفي حديث آخر عنه يؤكّد لنا مدى ذلك الإقبال قال: ((وحدت عامّة حديث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عند الأنصار، فإن كنت لآتي الرجل فأحده نائماً، لو شئت أن يوقظ لأوقظ لي، فأحلس على بابه، تسفى على وجهى الريح، حتى يستيقظ متى استيقظ،

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢ ١٢١٠.

النبوغ المبكّر ..............)(۱۷۵ النبوغ المبكّر وأسأله عمّا أريد ثم أنصرف))(۱).

وهو بالإضافة إلى تأكيده للمضمون السابق يشير بطرف خفى إلى مفعول تلكم العقدة في نفسه، وإلاّ فما حاجته إلى تأكيد ذاته بقولـه: ((لـو شئت أن يوقظ لي لأوقظ)) لو كان يشعر بأن هذا من حقوقه الطبيعية، نظـراً لعلاقته برسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وهذا التأكيد نسمعه منه أكثر من مرّة، فهو يقول مشلاً من حديث: ((ما حدّثني أحـد قـط حديثـاً فاستفهمته، فلقد كنت آتي باب أبي بن كعب وهو نـائم فـأقيل على بابـه، ولو علم بمكاني لأحبُّ أن يوقظ لي لمكاني من رســول الله ولكــني أكــره أن أملُّه))(٢) وإقحام هذه الجملة ((ولو علم بمكاني.. الخ)) لا دافع له إلاّ اندفاعيته اللاشعوريّة لتأكيد ذاته، كنتيجة طبيعيّة لتلكم العقدة، وأحال أنّا لا نستكثر عليه قوّة الحافظة، حتى أنه لا يجد نفسه في حاجمة إلى استفهام عدَّتُه، ما دمنا قد سايرناه في هذه الفترة، وأدركنا أن معالم نبوغه ومعداته وثقافته لم يقصرها على الحديث، بـل تجاوزه إلى المغـازي وغيرهـا. يقـول أبو سلمة الحضرمي: ((سمعت ابن عباس يقول: كنت ألزم الأكابر من أصحاب رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) من المهاجرين والأنصار، فأسألهم عن مغازي رسول الله وما نزل من القرآن في ذلك)) الله وتأبي العقدة إلاَّ أن تشير إلى نفسها فهـو يقـول في تتمَّـة الحديث - وكأنَّـه يدفع

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢ قسم٢: ١٢٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢ قسم٢ : ١٢٤ .

١٧٦ .....عبد الله بن عباس /ج١

بذلك شبهة خالجت السامعين من مضايقته لمسؤليه -: ((وكنت لا آتي أحداً إلاّ سُرّ بإتياني لقربي من رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) )).

وقد بلغ من تشبئه أنه كان يسأل عن الأمر الواحد ثلاثين من أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كما حددت بذلك طاووس (١).

وهكذا قضى بقية هذه الفترة - فترة المراهقة - التي امتدّت به إلى نهاية خلافة أبي بكر أو قبلها بقليمل - إذا صح ما حدّدناه سابقاً من ترمن ولادته - ليستقبل مراحل الشباب وهو مزوّد بثقافة عالية لفتت إليها أنظار كبار الصحابة، وبرواسب حلّفها ما مرّ به من أحداث.

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ج٨: ٢٩٩.

## الفصل الثاني

مراحل الشباب

## مع الخليفة الثاني

(1)

وهذه المراحل تفتح لصاحبنا عهداً لا يخلو من حدّة عليه وعلى أسرته، فالعلائق بين السلطة القائمة وبينهم بدأت تأخذ طوراً حديداً، وبدأ التقارب يدب إليها تدريجياً. فأبو بكر يعزم على حرب الروم، فلا يقدم قبل أن يستشير الإمام (عليه السلام)، فإذا أشار عليه وبشره بالنصر، أقدم مطمئناً وهو يقول: بُشرت بخير(۱).

وهو يعلن قُبيل وفاته ندمه على كشفه لبيت على الطَّيْلاً، ويتمنى لو تركه ولو أنه أعلن عليه الحرب<sup>(٢)</sup>.

وكان من رأيه أن يجعل له نصيباً في الخلافة، لولا رأيه بعمر، كما حدّث عمر بذلك صاحبنا فيما بعد (٢)، والإمام (عليه السلام) نفسه كان يحسّ بذلك أيضاً، فهو يقول في كتابه لأهل العراق: ((وما طمعت أن لو حدث به حادث - يعني أبا بكر - وأنا حي أن يرد إليَّ الأمر الذي نازعته فيه طمع مستيقن، ولا يئست يأس من لا يرجوه، ولولا خاصة ما كسان بينه ويين عمر لظننت أنه لا يدفعها عني)(1).

<sup>(</sup>۱) انظر تأریخ الیعقوبی ج۲ :۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) انظر الإمامة والسياسة ج١: ١٨.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة ج٣ :٩٤.

<sup>(</sup>٤) جمهرة رسائل العرب ج١: ٥٦٤.

ولمّا أراد أبو بكر أن ينصّ على عمر لم نحد في الهاشميين من وقف دونه أو طعن فيه ولو من طريق الهجر، مع أنه كان يغمى عليه وهو يملي العهد على عثمان (١).

ووثق الخليفة الجديد من مسالمتهم، والسكوت عن الطلب بحقهم، فبدأ يقبل عليهم ويجاملهم، وكان من إقباله عليهم وبحاملته أن أعاد إليهم شيئاً من حقهم في الخمس، ولكنهم ردّوه عليه ؛ لأنسهم لم يقبلوا أن يأحذوا بعضه ويَدَعوا البعض - كما قد سبق لنا أن نقلنا حديث صاحبنا مع الحروري في هذا الشأن -(٢).

وقد أعاد عليه صدقات النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في المدينة إثر النزاع - فيما يقال - بين على الطبيقة والعباس ثم تنازل عنها العباس لعلمي الطبيقة بعد إشارة من ولده عبد الله(٢).

وكان من مظاهر إقباله أيضاً وتجبّبه إلى أهل البيت (عليهم السلام) وترضيهم أنه حذب إلى حضيرته صاحبنا، وهو يعلم أن له - بحكم علائقه ببطله ونبوغه المبكّر في العلم والمعرفة - مكانة في نفس الإمام (عليه السلام)، وكبار بني هاشم لا تعدفا مكانة، وربّما استطاع عن هذا الطريق أن يصل إلى نفوسهم تدريجياً.

وشئ آخر دعاه إلى مزاملة هذا الشاب والتأكيد على صداقته - فيما يبدو لي - وهو أن يصل إلى معرفة ما ينطوي عليه هذا البيت

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٤: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر مسند أحمد ج١: ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة ج٤: ٨٢.

من نشاط سياسي، والبلوغ إلى أسراره الخفيّة، وبخاصّة الإمام على الطَّيْكُلا بطل صاحبنا، وذلك من طريق تقريره لصاحبه الذي لا تخفى عليه من شؤونهم عادة أيّة خافية، يقول ابن عباس: ((دخلت على عمر في أول خلافته فقال - بعد حديث سبق أن ذكرناه -: ((عليك دماء البدن إن كتمتنيها، هل بقسى في نفسه شيع من أمر الخلافة؟ قال: نعم... الخ)). وكان ابن عباس أعمق من أن يؤخذ من هذه الطريقة لو كان لديهم من الأسرار ما يدعو إلى إخفائه، وقمد عرفنا أن نشاطهم الحزبي وقبف عند حدّه، منبذ أحسّوا وأحسّ إمامهم (عليه السلام) أن مشل ذلك النشاط لا ينتفع به غير الانتها زيين والوصوليين من أعداء الإسلام، وما كانوا يرون في التصريح بحقهم غضاضة ما دام لا يعقب ذلك شئ من النشاط. لذلك لم نحد من زعماء هذا البيت أيّ تحرّج من استجابة هذا الشاب لمزاملة الخليفة الجديد، وربّما وحدنا من بعضهم ترحيباً بذلك، فالإمام على الكَيْكُا لا يمتنع من أن يأمر عبد الله بصحبة الخليفة إلى البقيع، يقول صاحبنا: ((مرّ عمر بعلى وأنا معه بفناء داره فسلّم عليه، فقال له على: أين تريد؟ قال: البقيع، قال: أفلا نصل حناحك ونقوم معك؟ قال: بلى، فقال لي على: قم معه، فقمت فمشيت إلى حانبه فشبك أصابعه في أصابعي ومشينا قليلاً)).

ومن الجدير أن نسمع حديثهما وقد انفردا بعد أن خلّفا البقيع، يقول ابن عباس: ((قال لي: يا ابن عباس أما والله إن صاحبك هذا لأولى الناس بالأمر بعد رسول الله، إلا أنّا خفناه على اثنين. قال ابن عباس: فحاء بكلام

لم أحد بداً من مسألته عنه، فقلت: ما هما يا أمير المؤمنين؟ قال: خفناه على حداثة سنه وحبه بني عبد المطلب))(١).

فالإمام (عليه السلام) هنا يوصل حناحه بعبد الله ويأمر بسه، ولا يجد بذلك بأساً، وربّما وحد فيه طريقاً إلى تحصيل أمشال هذه الاعترافات من الخليفة بأولويته في الحكم، وهو لا يريد أكثر من تأكيد هذه الأولوية.

والعباس يرى في الخليفة مدى اهتمامه بولده، ودعوته مع كبار الصحابة للاستشارة وأخذ الرأي وتقديمه عليهم، فلا يسوؤه ذلك، بل يرى فيه تقديراً لمواهبه العقلية، فيحرص عليها ويبعث عليه ليسمعه دروساً قيسمة تضيف إلى تجاربه النفسية تجارب جديدة من شأنها أن تمد في عُمُر أمثال هذه الزمالات، يقول: ((يا بني إني أرى أمير المؤمنين يستفهمك ويقدمك على الأكابر من أصحاب محمد (صلى الله عليه وسلم) وإني أوصيك بخلال أربع: لا تفشين له سراً، ولا يحربن عليك كذباً، ولا تطوي عنه نصيحة، ولا تغتابين عنده أحداً)).

وهي تجارب تدل على عمق في ثقافة صاحبها، وفهم للأصول المي تبتني على أسس المودّة الدائمة عادة، وقد أثرت في نفس صاحبنا أثراً عميقاً نعرفه من تقييمه لها في حديثه مع الشعبي، يقول الشعبي - وهو يعقب على هذا الحديث -: قلت لابن عباس: ((كل واحدة خير من ألف قال: أي والله ومن عشرة آلاف))(٢).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢ : ٢٠.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد – المطبعة العامرة، مصر، سنة الطبع ١٣١٦هـ – ج١ : ٤.

وعلى أي فإن صاحبنا لم يخرج بتقبله لهذه الزمالة على خطّة أسرته التي رسمتها لنفسها في الوقوف من السلطة، وربّما وحد فيها ضروباً من تأكيد الذات اقتضتها رواسب الفترة السالفة من حياته، وبحالاً واسعاً لإبراز مواهبه وإمكانياته الثقافية وعقيدته في حقهم بالخلافة، وربّما وحدوا هم أيضاً فيها بحالاً لتأكيد حقهم في الأمر عن طريق يقظة هذا الشاب، وعدم تركه لأية مناسبة تمرّ دون أن يعلن هذا الحق إعلاناً صريحاً لا مواربة فيه، وله من دالّته على الخليفة، ومن صغره، ورغبة الخليفة في استكناه دفائنهم من طريق إثارته، ما يخلق لذلك أوسع المجالات.

**(Y)** 

وكانت إثارة هذا الشاب وتحفيزه للكلام من قبل الخليفة تأخذ أطواراً عنتلقة، فهو تارة يتظلّم للإمام(عليه السلام)، وأحرى ينتقصه، وثالثة ينتقس أهل البيت (عليهم السلام)... إلى ما هنالك من أساليب الإثارة التي كان يتبعها الخليفة مع صاحبه في اختالاف المناسبات. وكان صاحبنا في حوابه يعمل كثيراً من اللباقة، فلا يترك فرصة إلا واستفاد منها في إعالان عقيدته نقضاً أو إبراماً، وفي كثير من أحوبته لفتات ذهنية رائعة.. يقول ابن عباس: ((إني لأماشي عمر بن الخطاب في سكة من سكك المدينة، يده بيدي إذ قال لي يسبقني بها، فقلت: يا أمير المؤمنين فاردد إليه ظلامته، فانتزع يده من يدي ومضى يهمهم ساعة، ثم وقف فلحقته فقال: يا ابن عباس ما أظن القوم يدي ومضى يهمهم ساعة، ثم وقف فلحقته فقال: يا ابن عباس ما أظن القوم

منعهم من صاحبك إلا أنسهم استصغروه، فقلت في نفسي: هذه شر من الأولى، فقلت: والله ما استصغره الله ورسوله حين أمره أن يأخذ بسراءة من أبي بكر))(١).

ويبدو أن الخليفة كان في إعلانه التظلّم يريد أن يحمل الشاب على الإفاضة في الشكوى، فيستدرجه إلى معرفة ما يريده، وما كان ينتظر أن يقطع عليه الطريق بهذه اللفتة الراثعة.. ((فاردد إليه ظلامته)) فيوقفه أمام أمر واقع بعد تحصيل هذا الاعتراف منه، ولكن الخليفة يستجمع أفكاره من حديد بعد أن يهمهم ساعة، ويأتيه بهذا ألجواب الذي يرفع فيه عن عاتقه ظلامته، ويلقيها على قومه، بعد أن يلتمس لهم المبررات من صغره، وكأنة يقول: إن المانع الذي منع من تقبّل خلافته لمدى قومه ما يزال قائماً وهو صغره، ولكن ابن عباس يجبهه بلفتة ثانية لا تقلّ براعة عن الأولى، فهو يقول له: ((وا لله ما استصغره الله ورسوله))، وكأنة يقول: متى كان السن مانعاً من توفّر الكفاءات لدى الأكفاء من الرحال.

ويد حل عليه يوماً فيشيره إلى الحديث من طريق انتقاص الإمام (عليه السلام)، يقول ابن عباس: ((دخلت على عمر يوماً فقال: يا ابن عباس لقد أجهد هذا الرجل نفسه في العبادة حتى نحلته رياءً، قلت: من هو؟ فقال: هذا ابن عمك - يعني علياً - قلت: وما تقصد بالرياء يا أمير المؤمنين؟ قال: يرشّح نفسه بين الناس بالخلافة، قلت: وما يصنع بالترشيح؟ قد رشّحه لها رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فصرفت عنه، قال: إنه كان شاباً حدثاً فاستصغرت العرب سنة وقد كمل الآن، ألم تعلم أن الله تعالى

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٨.

مع اخْليفة الثاني ......مع اخْليفة الثاني ......م

لم يبعث نبياً إلا بعد الأربعين، قلت: يا أمير المؤمنين أمّا أهل الحجى والنهى فإنهم ما زالوا يعدّونه كاملاً منذ رفع الله مندار الإسلام، ولكنهم يعدّونه عروماً بحدوداً... الحديث))(١).

وكأن الخليفة وقد شق عليه أن يتحدد الناس بعبادة الإسام (عليه السلام) أراد أن يتعرف أسرارها من زميله بهذه الإثارة، ولكسن ابن عباس – على طريقته البارعة – يقطع عليه طريق الإستفادة ((وما يصنع بالترشيح قد رشحه رسول الله فصرفت عنه))، ولكن الخليفة يعود إلى وتره ليضرب عليه من حديد، فينسب أسباب تأخره إلى صغره وعدم كماله إذ ذاك، فيسوء ابن عباس نسبته لعدم الكمال، فيبادر إلى الإحابة ((أما أهل النهى والحجى فإنهم ما زالوا يعدونه كاملاً... الح)).

ويخرج الخليفة إلى الشام، ويطلب إلى الإمام (عليسه السلام) أن يخرج معه فيأبي عليه، ويسوؤه ذلك فيشكوه إلى ابن عباس ليرى أسباب ذلك الامتناع يقول: ((خرجت مع عمر إلى الشام في إحدى خرجاته، فانفرد يوماً يسير على بعيره فاتبعته فقال: يا ابن عباس أشكو إليك ابن عمك، سألته أن يخرج معي فلم يفعل ولم أزل أراه واحداً، فيم تظن موجدته؟ قلت: يا أمير المؤمنين إنك لتعلم، قال: أظنه لا يزال كثيباً لفوت الخلافة، قلت: هو ذاك، إنه يزعم أن رسول الله أراد الأمر له)). ويبدو أن الحديث أثار الخليفة فأغضبه، فهو يقول له: ((وأراد رسول الله(صلى الله عليه وسلم) الأمر له فكان ماذا؟! إذا لم يرد الله تعالى ذلك أن رسول الله(صلى الله عليه وسلم)

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١١٥.

١٨٦ ..... عبد الله بن عباس /ج١

أراد ذلك وأراد الله غيره، فنفذ مراد الله ولم ينفذ مراد رسوله... الحديث))(١).

ويبدو أن غضب الخليفة أسكت عبد الله فلم يرد عليه بجواب، ولم ينكر عليه تفرقته بين إرادتي الله ونبيه، مع أنه يقرأ في الكتباب الكريم: 
ووما ينطق عن الهوى (٢)، وإلا فإنا نرى في محاحجة أحرى للخليفة مع زميله، أن عبد الله يثبت أن اختيار الإمام (عليه السلام) للخلافة كان من الله، ويسكت الخليفة عن حوابه.. إقرأ معي هذه المحاورة التي أثار بها الحديث من طريق طعنه بآل البيت:

قال - بعد حديث سنأتي عليه في موضعه، وراوي الحديث عبد الله بن عمر وكان في المحلس نفر من الناس -: ((يا ابن عباس أتدري ما منع الناس منكم؟ قال: لا يا أمير المؤمنين، قال: لكني أدري، قال: ما هو يا أمير المؤمنين؟ قال: كرهت قريش أن تجتمع لكم النبوة والخلافة فتححفوا الناس ححفاً، فنظرت قريش لأنفسها فاختارت ووفقت فأصابت)) (٢). وما أخال أن صاحبنا كان يثار ويغضب لو اقتصر الحديث على أسباب المنع، فقد سمعها عن الخليفة كثيراً، ولكن الذي أثاره وأغضبه - فيما يبدو لي - أن الحديث كان بمحضر من هؤلاء النفر، وأنه اشتمل على الطعن فيهم، وتصحيح وجهة نظر المانعين وربّما كانوا من الحضّار، فأراد أن يسمعهم كلمة الحق صريحة لا مؤاربة فيها، فاستأذن الخليفة أن يتحدّث بصراحة.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣ : ١١٤.

<sup>(</sup>٢) النجم : ٣ .

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٠٧.

يقول المحدّث: فقال ابن عباس: ((أيميط أمير المؤمنين عني غضبه فيسمع؟ قال: قل ما تشاء، قال: أمّا قول أمير المؤمنين: إن قريشاً كرهت، فإن الله تعالى قال لقوم: ﴿ فَلْكَ بَأَنْهِم كرهوا ما أَنزل الله فأحبط أعمالهم ﴾ (١) وأمّا قولك: إنّا كنا نجحف، فلو ححفنا بالخلافة ححفنا بالقرابة، ولكنّا قوم أخلاقنا مشتقة من خلق رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ وَإِنْكَ لعلى خلق عظيم ﴾ (٢) ، ﴿ واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين ﴾ (١) ، وأمّا قولك: إن قريشاً اختارت، فإن الله تعالى يقول: ﴿ وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة ﴾ (١) ، وقد علمت يا أمير المؤمنين أن الله اختار من خلقه لذلك من اختار، فلو نظرت قريش من حيث نظر الله لوفقت وأصابت قريش)).

وكنا ننتظر بعد هذا الكلام أن نسمع للحليفة تشكيكاً إمّا في تطبيق الآية، كأن يقول له: إن ما كرهته قريش هنا ليس مما أنزل الله وهو خلافة أهل البيت(عليهم السلام)، أو في تطبيق الآية الثانية السابقة للاختيار عنهم في أمثال هذه الشؤون الهامّة، أو يقول مثلاً: إني لا أعلم من اختار الله ردّاً عليه في نسبة العلم إليه.. ((وقد علمت يا أمير المؤمنين من اختار))، ولكن لم يكن شئ من ذلك، وإنها كانت لفتة من الخليفة، ربّما فسرها من فسرها بالمحاولة من قبله إلى توسعة الشقّة بينهم وبين قريش، فهو يقول له:

(١) محمد: ٩.

<sup>(</sup>٢) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٣) الشعراء : ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) القصص : ٦٨.

((على رسلك يا ابن عباس أبت قلوبكم يا بني هاشم إلا غشاً في أمر قريش لا يزول وحقداً عليها لا يحول))، وتسوء ابن عباس نسبة قلوبهم إلى الغش، فيثيره إلى الجواب، ويلتمس المبررات لحقدهم على قريش فيقول: ((مهلاً يا أمير المؤمنين لا تنسب قلوب بني هاشم إلى الغش، فيان قلوبهم من قلب رسول الله الذي طهره الله وزكاه، وهم أهل البيت الذين قال الله تعالى لهم: (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً) (()،

ويبدو أن هذه الأجوبة كانت مغيظة للخليفة ومزعجة له، فقد حرّته من التعميم في الحديث إلى التخصيص، ووجهته به إلى العتاب الشخصي مع زميله فهو يقول له: ((أمّا أنت يا ابن عباس فقد بلغني عنسك كلام أكره أن أخبرك به فتزول منزلتك عندي، قال: وما هو يا أمير المؤمنين؟ أخبرني به فإن يك باطلاً فمثلي أماط الباطل عن نفسه، وإن يك حقاً فإن منزلتي عندك لا تزول به)). قال: ((بلغني أنك لا تزال تقول: أخذ هذا الأمر منا حسداً وظلماً)). ويرى ابن عباس أنه يقول ذلك حقاً ويتبناه، فلا يجد إلى إنكاره سبيلاً، بل ما حاجته إلى الإنكار وهي عقيدة له، وهو لا يجامل في سبيل عقيدته ؛ فليجهر بذلك أمام الخليفة ؛ وليترك المواربة والالتواء في إبرازها قال: ((أما قولك يا أمير المؤمنين: حسداً، فقد حسد إبليس آدم فأخرجه من الجنة، فنحن بنو آدم المحسود، وأمّا قولك: ظلماً فأمير المؤمنين يعلم صاحب الحق من هو)).

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٠٧.

وإذاً هم مظلومون ما دام الحق لهم، وصاحب الحق معروف لديهم، وقد عينه الله لهم واختاره من بين المسلمين - كما سبق أن قال - ثم عقب على ذلك وكأنه يقول له: إنتكم مؤاخلون حتى بلغة الحجة التي لجأتم إليها لاختصاص قريش بالخلافة، يقول: ((يا أمير المؤمنين ألم تحتج العرب على العجم بحق رسول الله، واحتجت قريش على سائر العرب بحق رسول الله عليه وآله وسلم)، فنحن أحق برسول الله من سائر قريش)).

فيإذاً هم أصحاب الحق على أيّ حال، سواء أحذوه بالقرابة أم بالنص. ويبدو أن الخليفة ضاق من وجوده بعد هذا الحديث في المحلس، وحشي أن لا ينتهي بحلسهم إلى خير فقال له: ((قم الآن فارجع إلى منزلك فقام)).

وعاود الخليفة حلمه وحبّه لزميله فهتف به يترضّاه: ((أيها المنصرف إني على ما كان منك لراع حقك))(1). وكان ابن عباس ما يزال غاضباً فردّ عليه: ((إن لي عليك يا أمير المؤمنين وعلى كل المسلمين حقاً برسول الله، فمن حفظه فحقّ نفسه حفظ، ومن أضاعه فحقّ نفسه أضاع))، ثم مضى، فقال عمر لجلسائه: ((واهاً لابن عباس! ما رأيته لاحى أحداً قلط إلا عصمه))(1).

وهو اعتراف صريح بقيمة ابن عباس في بحال الجدل والخصام، نحتفظ به من الخليفة لزميله، فربّما أفادنا في تقييم شخصيّته فيما يأتي من أحاديث.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٣ : ١٠٧ ، وانظر تأريخ الطبري ج٥ : ٣١ ، وتأريخ ابن الأثير ج٣: ٣١.

وفي ليلة مسيره إلى الجابية دعا زميله ليشكو إليه تخلّف الإمام (عليه السلام) عن المسير معه، فقال له ابن عباس: ((أو لم يعتذر إليك؟ فقال: بلى فهو ما اعتذر به، ثم قال: أول من ريّثكم عن هذا الأمر أبو بكر، إن قومكم كرهوا أن يجمعوا لكم الخلافة والنبوة)). ثم ينقل الجوهري قصة طويلة يهملها صاحب الأغانى، لأنها ليست من موضوعها في كتابه.

والمهم هنا أن الخليفة يركّز مسؤوليّة إبعادهم عن الحكم على أبي بكر، بينما نراه في مقام آخر يشرك نفسه بهذه المسؤوليّة .

يروي الراغب الأصفهاني في محاضرات الأدباء أنه قبال لابن عباس: ((يا بني عبد المطلب لقد كان علي فيكم أولى بهذا الأمر مني ومن أبي بكر، ولكن خشينا أن لا تجتمع عليه العرب وقريش ليما قد وترها))(١).

وفي ثالثة يركزها على نفسه، ففي حديثه مع صاحبنا: ((لقد أراد مسول الله في مرضه أن يصرّح باسمه فمنعت من ذلك إشفاقاً وحيطة على الإسلام))(٢).

والحقيقة - فيما يبدو - أن الخليفة - وقد أقلقته هذه الحادثة وملكت عليه من أعماقه مركزها الأول - كان ما يزال يلتمس لها بمناسبة وبغير مناسبة ما يبررها، ويقلّل من ضغط الضمير بما يرضيه من الأسباب والعوامل الدافعة إلى ذلك، فإذا لم يرض أحد التعاليل ضميره لجأ إلى غيره. وهكذا.. وله من وحود صاحبه الذي يهمة هذا الأمر حداً ما يشيره على الدوام إلى مثل هذا الحديث.

<sup>(</sup>١) محاضرات الأدباء -المطبعة العامرة الشرفية، مصر، سنة الطبع ١٣٢٦هـ- ج٢: ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٣: ٩٧.

مع الخليفة الثاني ......

ومن الجدير بالذكر أن كتباً أخرى عرضت لنظائر هذه الأحداث – كتأريخ الطبري، والعقد الفريد، وشرح النهج، وغيرها، وهي مشابهة لها في مداليلها ومثيراتها – أعرضنا عنها لئالا نثقل عليكم بتكرار الحديث في أمور متشابهة، فلننتقل عنها إلى أجواء أخر من علائق صاحبنا مع زميله.

(4)

وكان الخليفة - بحكم مركزه، وانتشار الإسلام بكثرة الفتوح على عهده - مفزعاً للمسلمين قدماء ومحدثين، يقصدونه فيما يغمض عليهم من مشكلات الفقه ودقائق التشريع، ولم يكن لدى الخليفة من المعارف ما يسع مشاكل الناس وليحيط بدقائق أمورهم، فكسان يفزع فيما يشكل عليه إلى فقهاء الصحابة، ثم إلى الإمام(عليه السلام) إذا لم يجد لديهم ما يملأ نفسه إيماناً بصدق الجواب، وما كان الإمام(عليه السلام) ليضن عليه بما يملكه من معارف ؛ احتفاظاً بكرامة الإسلام عن أن يرمى بالضيق عن سعة مشاكل الناس، وقد قال الخليفة أكثر من مرة: ((لولا على لهلك عمر))(۱) وما شاكلها و((وأعوذ با لله أن أعيش في قوم لست فيهم يا أبا الحسن))(۱) وما شاكلها من التعابير(۱).

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٣: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج١: ٤٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر الغدير ج٦: ٣٢٧.

وكان في الكثير من الأسئلة ما يقصد بها صاحبنا الشاب، فيتعاون معه على حلّها، وكثيراً ما يأخذ بجوابه فيرسل في حقه كلمة إعجاب تـدلّ على عمق ما يكنّه الخليفة لزميله الشاب من تقدير.

هذا يعلى بن أمية يكتب إلى الخليفة من اليمن عن مسألة، فيسأل عنها زميله ويجيبه عنها بالجواب، فيرسل في حقه هذه الشهادة: ((أشهد أنك تنطق عن بيت نبوة))(1) و((غص غواص))(1) وقال له: ((لقد علمت علما ما علمناه))(1). وقد حدّث سعد بن أبي وقاص عن مدى تقدير الخليفة لعلمه بقوله: ((ما رأيت أحداً أحضر فهماً ولا ألبّ لبّاً ولا أكثر علماً ولا أوسع حلماً من ابن عباس ولقد رأيت عمر بن الخطاب يدعوه للمعضلات، ثم عقول: عندك قد حاءتك معضلة، ثم لا يجاوز قوله وإن حوله لأهل بدر من يقول: عندك قد حاءتك معضلة، ثم لا يجاوز أوله وإن حوله لأهل بدر من المهاجرين والأنصار))(1)، وقد قال له مرة: ((حزاك الله عنا الخيريا ابن أخي، شفيتنا))(1)، بعد أن سأله فأحابه -كما حدّث بذلك عبيدا لله بن عمر وفي حديث عبيد الله بن عبد الله قال: ((ما رأيت أحداً كان أعلم بالسنة، ولا أحلد رأياً ولا أثقب نظراً من ابن عباس، ولقد كان عمر يعدّه ولا أحلد رأياً ولا أثقب نظراً من ابن عباس، ولقد كان عمر يعدّه وللمعضلات مع احتهاد عمر ونظره للمسلمين))(1)، وكان

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢ : ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ج١: ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ج٨: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) ذخاتر العقبي: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٢٣٠.

مع الخليفة الثاني ......... ١٩٣

يقول له: ((إنك لأصبح فتياننا وجهاً، وأحسنهم عقلاً وأفقههم في كتباب الله عز وحل))(1).. إلى ما شابه ذلك من التعابير المتواترة عنه مضموناً، والتي تدل على مدى تقييمه لمواهب هذا الشاب العلمية.

ومن طريف ما استراح إليه عمر من استنتاجه، ما جاء في الدر المنشور عن المرأة التي جئ بها إليه وقد ولدت لسنة أشهر، واستنكر الناس ذلك.. يقول ابن عباس: ((فقلت لعمر: لا تظلم قال: كيف؟ قلت: اقرأ ﴿وحمله وفصاله ثلاثمون شهراً» ﴿والوالمدات يرضعن أولادهن حولين كاملين﴾ (٢) ، كم الحول؟ قال: سنة، قلت: كم السنة؟ قال: اثنا عشر شهراً، قلت: فأربع وعشرون شهراً حولان كاملان، ويؤخر الله من الحمل ما شاء ويقدم. قال ابن عباس: فاستراح عمر إلى قولي))(١).

وكان من تحرّج ابن عباس أنه لا يفتي إذا لم يكن لديه مصدر لفتياه.. سأله الخليفة - فيما يحدّث كريب مولاه عنه - فقال: يا ابن عباس إذا اشتبه على الرجل في صلاته، فلم يدر أزاد أم نقص؟ قلت: يا أمير المؤمنين ما أدري ما سمعت في ذلك شئ ، وجاءهم عبد الرحمن بن عوف بعد ذلك، وكان عنده سماع من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في المسألة فحدّثهم بماعنده (٥).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج١، ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: ١٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ج٦: ٤٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر سنن البيهقي – مطبعة محلس دائرة المعارف ، حيدر آباد ، سنة الطبع ١٣٥٢هـ – ج٢: ٣٣٢.

وكان لا يتسرّع بالفتيا قبل أن يُسأل من قبل الخليفة، وربّمها هابه أن يشير عليه ابتداءً فيما يختلف معه في بعض الأحكام.. حدَّث عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود قال: ((دخلت أنما وزفر بن أوس بن الحدثان على ابن عباس بعدما ذهب بصره: فتذاكرنا فرائض الميراث، فقال: ترون الذي أحصى رمل عالج عدداً لم يحص في مال نصفاً ونصفاً وثلثاً، إذا ذهب نصف ونصف فأين موضع الثلث؟! فقال له زفر: يا ابن عباس من أول من أعال الفرائض؟ قال: عمر بن الخطاب (رض)، قال: و لم؟ قال: لـمّا تدافعت عليه وركب بعضها بعضاً قال: والله ما أدري كيف أصنع بكم، والله ما أدري أيكم قدّم الله وأيكم أخّر، قال: وما أحد في هذا المال شيئاً أحسن من أن أقسمه عليكم بالحصص، ثم قال ابن عباس: وأيم الله لو قدّم من قدّم ا لله وأخر من أخر الله ما عالت فريضة، فقال له زفر: وآتهم قدّم وآتهم أخَّر؟ فقال: كل فريضة لاتزول إلاَّ إلى فريضة، فتلك البيِّي قدَّم الله وتلك فريضة الزوج له نصف، وإن زال فإلى الربع لا ينقص منه، والمرأة لهـــا الربــع، فإن زالت عنه صارت إلى الثمن لا تنقص منه، والأخوات لهن الثلثان والواحدة لها النصف، فإن دخل عليه ن البنات كان لهن ما بقي، فهولاء الذين أخَّر الله. فلو أعطى من قدّم الله فريضة كاملة ثم قسمه ما يبقى من أخر الله بالحصص ما عالت فريضة، فقال له زفر: فما منعك أن تشير بهذا الرأى على عمر؟ فقال: هبته والله)(١).

ويبدو لي أن هذه الهيبة هي التي منعته من الإنكبار عليه في كثير من الأحكمام الستي كمانوا يختلفون فيهما معممه، كسالمتعتين والطملاق ونظائرهما

<sup>(</sup>١) سنن البيهقي ج١ : ٢٥٣.

مع الخليفة الثاني .......

مماكان لمدرسة أهل البيت رأي خاص بهما يختلف مع رأي الخليفة اختلافاً كبيرا..ولعلّناسنبحثها بحثاً مفصّلاً في موضعها من الأحاديث الآتية إن شاء الله.

ومن الحق أن نسارع فنذكر أن مدرسة أهل البيت (عليهم السلام) في الفقه كانت تختلف عن مدرسة الخليفة في أهم معالمها وهي التعبد بالنصوص الثابتة شرعاً، واعتبار أحكامها دائمة لا تزول إلى يسوم القيامة، وإذا قسدر أن تطرأ عليها عناوين ثانوية فتبدّل من أحكامها فإن أحكامها الجديدة تبقى ما دام العنوان الثانوي قائماً، فإذا زال عادت إلى أحكامها الأولية.

والعقول في نظرهم ليس لها مسرح في عالم النسخ وتبديل الأحكام، وكانت مدرسة الحليفة لا ترى ذلك، وما أكثر ما استحسن أمراً فبدّل وغيّر من حكمه الواقعي، وبقي الحكم الجديد ثابتاً، وما قوله - فيما يحدّث صاحبنا وقد سمعه منه: ((وا لله إني لأنهاكم عن المتعة، وإنها لفي كتاب الله، ولقد فعلها رسول الله يعني العمرة في الحج))(1) - إلا نموذج لذلك.

وسنرى - بعد حين - كيف كان ابن عباس يقول - بغضب - عندما يفيّ بالفتيا موافقة للكتاب والسنّة - فيقول له القائل: نهى أبو بكر وعمر عنها -: ((أراهم سيهلكون، أقول: قال النبي (صلى الله عليه وسلم)، ويقول: نهى أبو بكر وعمر))(٢).

ولعلّ سر الهيبة كان يعود إلى أن الخليفة نفسه كان لا يرضى له الحديث ابتداءً، وربّما زبره إذا سارع من دون أن يطلب منه ذلك،

<sup>(</sup>١) سنن النسائي - شرح السيوطي، تصحيح حسن محمد المسعودي، المطبعة المصرية، مصر - ج٥: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج١: ٣٣٧.

٩٩٩ عبد الله بن عباس /ج١

يقول صاحبنا: ((قدم على عمر رحل فساله عن الناس، فقال: قرأ منهم القرآن كذا وكذا، فقال ابن عباس: ما أحبّ أن يسأل عن آي القرآن، قال: فزبرني عمر، فانطلقت إلى منزله فقلت: ما أراني إلاّ قد سقطت من نفسه، فبينما أنا كذلك إذ حاءني رحل فقال: أحب.. فأخذ بيدي ثم خلا بي فقال: ما كرهت مما قال الرحل، فقلت: يا أمير المؤمنين إن كنت أسأت فأستغفر الله، قال: لتحدّثني، قلت: إنهم متى ما تنازعوا المتلفوا، ومتى المتلفوا، قال: لله أبوك لقد كنت أكتمها الناس))(1).

ولهذا وأمثاله كان لا يتسرّع في الإحابة، وعلى الأخصّ إذا كان بمحضر من شيوخ المهاجرين والأنصار (٢).

(1)

وبالطبع كان هو يدرك أن تكريم الخليفة له ودعوته مع هؤلاء من كبار الصحابة - وهو لا يرتفع بسنة إلى أسنان أبنائهم - لا يهون عليهم بحال، وبخاصة وهم يسمعونه يقول له إذا عرض في الأمر معهم: ((غص غواص))(۱)، ويقول له وهو يجلس معهم: ((نِعمَ ترجمان القرآن عبد الله بن عباس))(1)، ويقول له إذا رآه مقبلاً: ((جاء فتى الكهول وذو اللسان السؤول

<sup>(</sup>١) الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ج٨: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ج١ : ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ج٨: ٢٩٩.

مع الخليفة الثاني .....

والقلب العقول))(1). إلى ما هنالك من ألقاب التشريف التي كان يخصة بها من بين أبنائهم. وكان يرى ويسمع عنهم ما يشير إلى تأثرهم واستيائهم، فغي حديث لعبد الرحمن بن عوف -كماحدّث هو- أنه قال لعمر: ((أتسأله ولنا أبناء مثله؟ قال: فقال عمر: إنه من حيث علمتم))(٢). وفي حديث آخر عنه بهذا المضمون: ((كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر فقال بعضهم: لِمَ تدخل هذا الفتى معنا ولنا أبناء مثله؟ قال: إنه ممن علمتم. قال: فدعاهم ذات يوم ودعاني - وما دعاني إلاّ ليربهم مني - فقال: ما تقولون في هاذا جساء نصر الله والفتح...الآيات (٢) إلى أن ختم السورة؟ فقال بعضهم: أمرنا أن نستغفر ونتحمد إذا نصرنا وفتح علينا، وقال بعضهم: لا ندري، ولم يقل بعضهم شيئاً. فقال لي: يا ابن عباس أكذلك تقول؟ قلت: لا، قال: فما تقول؟ قلت: أحل رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) أعلمه الله له إذا حاء نصرا الله، وفتح مكة فذلك علامة أحلك هوفسيح بحمد ربك واستغفره إنه كان توابا (ه. فقال عمر (رض): ما أعلم فيها إلاّ ما يعلم هذا))(1).

ومهما يكن حظ هذا التأويل من الصحّة، فإنه يدلّ ـ إذا صحّ عنه ـ على بصر مبكر بعلم التأويل.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨ :٢٩٩.

 <sup>(</sup>۲) ذخائر العقبى: ۲۲۸، وانظر المعرفة والتأريخ - تحقيق أكرم ضياء العمري، مطبعة الإرشاد، بغداد، سنة الطبع ۱۳۹٤هـ - ج۱: ٥١٥.

<sup>(</sup>٣) النصر: ١-٣.

<sup>(</sup>٤) ذخائر العقبي: ٢٢٨، وانظر المعرفة والتأريخ ج١: ٥١٥-٥١٦.

وكان يراعي لذلك شعورهم، فلا يتسرّع بالإحابة، بل لا يجيب قبل ان يُسأل تأدباً مع من يكبرونه بالسن، ويسبقونه بالجهاد والصحبة، وعن عمر أنه قال يوماً لأصحاب النبي: ((فيم نزلت هذه الآية ﴿أيود أحدكم أن تكون له جنة هن نخيل. ﴾ (أ) فسأل الحاضرين: فيم نزلت؟ فقالوا: الله ورسوله أعلم، فغضب عمر وقال: قولوا نعلم أو لا نعلم، فقال ابن عباس: في نفسي شئ منها يا أمير المؤمنين، قال: ابن أحي قل ولا تحقّر نفسك، قال ابن عباس: طرحل عمل بطاعة الله، ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالمعاصي حتى غرق عمله))(٢).

فهو - كما ترون - لا يتسرّع في هـذا الحديث احتراماً لمن يكبرونه بالسّن، والخليفة يحسّ ذلك فيقول له: ((يا ابن أخي قـل ولا تحقّر نفسـك)) وفي حديث آخر قال له: ((قل ولا تمنعك الحداثة)) (٢).

والخليفة نفسه كان يراعي شعورهم، فينهى صاحبه الشاب عن الحديث إذا دعي معهم، ولكن أمر نهيه لم يطل، فقد وحد في هذا الشاب ما يملأ نفسه سرعة بديهة وحسن إحابة، فأذن له أن يتكلم إذا دُعي متى شاء. يقول ابن عباس في حديث صحيح - كما يقول الحاكم النيسابوري -: (كان عمر بن الخطاب إذا دعا الأشياخ من أصحاب محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) دعاني معهم، فدعانا ذات يوم أو ذات ليلة فقال: إن رسول الله

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٦ .

<sup>(</sup>۲) ذخائر العقبى: ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) انظر حلية الأولياء ج١: ٣١٧.

قال في ليلة القدر ما قد علمتم، فالتمسوها في العشر الأواخر، ففي أيّ الوتر ترونها؟ فقال بعضهم: تاسعة، وقال بعضهم: سابعة وخامسة وثالثة، فقال: ما لك يا ابن عباس لا تتكلّم؟ قلت: إن شتت تكلّمت، قال: ما دعوتك إلا لتتكلّم، فقال: أقول برأيي، فقال: عن رأيك أسالك، فقلت: إني سمعت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: إن الله تبارك وتعالى أكثر ذكر السبع فقال السموات سبع والأرضون سبع، وقال وثم شققنا الأرض شقا فأنبتنا فيها حباً وعنباً وقضباً وزيتوناً ونخلاً وحدائق غلبا وفاكهة وأباله (۱)، وإلى أن قال - فقال عمر: أعجزتم أن تقولوا مثل ما قال هذا الغلام الذي لم تستو بعد شؤون رأسه؟! ثم قال: إني كنت نهيتك أن تتكلّم، فإذا دعوتك معهم فتكلّم))(۱).

وهذه الالتفاتة - إذا صحّت عنه - وإن لم تصلح لإثبات شئ ، فالواقع في عالمه محفوظ، وافقته السبعات هذه أو خالفته. وكثرة ذكر الأمور السباعية لا يوحب أن تكون جميع المغفلات من الذكر من قبيل السباعيّات، والأخذ بالأمور الاستحسانيّة ليس من مذهبه فيما رأينا، والتكلّف عليها ظاهر. ولكنها على أي حال تدلّ إذا صحّت - كما قلت - على براعة صاحبها، وحسبها أن تأخذ من ألباب الحاضرين مأخذها وتستحق لهم كل هذا التأنيب من الخليفة: ((أعجزتم أن تقولوا مثل ما قال هذا الغلام))، وتطلق لصاحبها سراح الحديث إذا دُعى مع هولاء. والغريب من شأن

(۱) عبس: ۲۱-۲۱.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٥٣٩.

. . ٧ ..... عبد الله بن عباس /ج ٩

بعض الروايات الناقلة لها بالمعنى أنها زادت في عدد السبعات حتى بلغت بها اثنتي عشرة سبعة.

وما أدري متى سمع الحطيئة - وهو الذي لم يرض عن أحد، ولم يـــــرت أبويه من الهجاء - صاحبنا يتكلّم في بحلس عمر بن الخطاب فأعجبه، وقال فيه ما قال من الشعر.. يقول أبو عمرو بن العـــــلاء: ((نظر الحطيئة إلى ابن عباس في بحلس عمر بن الخطاب (رض) غالباً عليه فقال: من هـــــذا الــــذي برع الناس بعلمه ونزل عنهم بسنّه؟ قالوا: عبد الله بن عباس، فقال فيه أبياتاً منها..

إني وحدت بيان المرء نافلة تُهدى له ووحدت العيّ كالصمم والمرء يفنى ويبقى سائر الكلم وقد يُلام الفتى يوماً ولم يلم الله الم

(0)

وعلى ذكر الحطيئة وشعره لابن عباس في بحلس الخليفة، نذكر أن الخليفة كان من هواة الشعر ومتذوقيه والداعين له، وقد قال مرة: ((أيها الناس عليكم بديوانكم لا يضل، قالوا: وما ديواننا؟، قال: شعر الحاهلية فيه تفسير كتابكم ومعاني كلامكم))(٢).

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢: ٢٥٤.

وله فيه من الكلمات الدقيقة ما يدل على ذوق فني رفيع، وكان ميل صاحبنا إلى الشعر أيضاً لا يقل عن ميل صاحبه، يقول عبد الله: ((حرحت مع عمر في بعض أسفاره فإنّا لنسير ليلة وقد دنوت منه إذ ضرب مقدم رحله بسوطه وقال:

كذبتم وبيت الله يقتل أحمد ولماً نطاعن دونه ونناضل ونسلمه حتى نصرًع حوله ونذهل عن أبنائنا والحالائل ثم قال: ثم قال:

وما حملت من ناقة فوق رحلها أبرّ وأوفى ذمةً من محمسد وأكسى لبرد الخال قبل ابتذاله وأغطى لرأس السابق المتحرد ثم قال: أستغفر الله)(١).

ويبدو أن تداعي المعاني كان كثيراً ما يُحضر في ذهن الخليفة أمر الخلافة وصاحبها، فمحمد (صلى الله عليه وآله وسلم) هنا يحضر في ذهنه علياً التخفيظ ، ويطفر الذهن إلى عدم خروجه معهم فيسائل صاحبنا عن الأسباب يقول: ((يا ابن عباس ما منع علياً من الخروج معنا؟ قلت: لا أدري)). ويطفر ذهنه إلى الخلافة على ذكر علي التخفظ فتساءل: ((يا ابن عباس أبوك عم رسول الله وأنت ابن عمه، فما منع قومكم منكم؟ قلت: لا أدري، قال: لكني أدري، يكرهون ولايتكم لهم، قلت: لِمَ؟ ونحن لهم كالخير، قال: اللهم غفراً.. يكرهون أن تجتمع فيكم النبوة والخلافة فيكون بحاً يجحاً، لعلكم تقولون: إن أبا بكر فعل ذلك، لا والله ولكن أبا بكر

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ٣٠-٣١.

... عبد الله بن عباس /ج١

أتي أحزم ما حضره ولو جعلها لكم ما نفعكم مع قربكـم. أنشـدني لشـاعر الشعراء زهير قوله:

إذا ابتدرت قيس بن عيلان غاية من المحد من يسبق إليها يُسُّود فأنشدتُّه.. وطلم الفحر، فقال: اقرأ الواقعة فقرأتها، ثبم نزل فصلَّى وقرأ بالواقعة.. الخ))<sup>(١)</sup>، فهذه الرواية تدلُّ على مدى اهتمامه بالشـعر وحفظه له وإنشاده وطلب سماعه، ثم إعطاء رأي فيه وفي بعض أقطابه، وإن لم تعلُّله، فزهير هنا شاعر الشعراء، أمَّا لماذا كان شاعر الشعراء في رأيه؟ فذلك ما تُحدّث به رواية الأغاني يقول: ((قال ابن عباس: خرحت مع عمر في أول غزوة غزاها، فقال لي ذات ليلة: يا ابن عباس أنشيدني لشاعر الشعراء، قلت: ومن هو؟ قال: ابن أبسى سلمى، قلت: وبم صار كذلك؟ قـال: لأنـه لا يتبـع حوشـي الكــلام، ولا يعـاظل مــن المنطسق ولا يقسـول إلاّ ما يعرف، ولا يمتدح الرحل إلاّ بما يكون فيه، أليس الذي يقول:

إذا ابتدرت قيس بن عيلان غاية من الجد من يسبق إليها يسمود سبقت إليها كل طلق مبرز سبوقاً إلى الغايات غير مزند كفعل حواد يسبق الخيل عفوه فيسرغ وإن يجهد وتجهدن يبعد

ولوكان حمد يخلد الناس لم تمت ولكنّ حمد الناس ليس بمخلم

أنشدني له فأنشدته له حتى برق الفحر، فقال: حسبك الآن فاقرأ القرآن))<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ٣٠-٣١.

<sup>(</sup>٢) الأغاني - تصحيح أحمد الشنقيطي، مطبعة التقدم، مصر، لم تذكر سنة الطبع -ج٩: ١٤٠.

وقد تكون هذه هي الرواية الأولى والواقعة واحدة، وإن اختلف التعبير بالحتلاف رواتها عنه، ولكنَّها بما اشتملت عليه من زيادة – إذا صحَّت عنه – تُكشف عن بصر الخليفة بأساليب الشعراء، ودقَّة في الموازنة قــد لا نجدهــا إلاَّ لدى القليل من نقّاد ذلك العصر، كما تدلّ على أن ابن عباس كان لا تفوته فرصة دون أن يغنمها في التزوّد من الثقافة، فهو إذا سمعه يطلق لقب شـاعر الشعراء على زهير لا يتركه دون أن يستفسر عن أسباب تلقيبه؛ لينتفع بتجاربه في هذا الشأن، ثم هو بعد ذلك ينشده حتى يبرق الفحر، وهذا كما يدلٌ على اهتمام الخليفة بالشعر، يدلٌ على وفرة في محفوظات صاحبنا الشعرية، وربّما كان لوفرة حفظه هذه ودقّة رأيه وعمق ثقافتـه، مـا استحقّه من الخليفة من تلقيبه بـأعلم النباس بهـا. يقـول عبـد الله بـن عبـاس:((بينمـا عمر بن الخطاب(رض) وبعض أصحابه يتذاكرون الشعر، فقال بعضهم: فلان أشعر، وقال بعضهم: بل فلان أشعر، قال: فأقبلت، فقال عمر: قد جاءكم أعلم الناس بها، فقال عمر: من شاعر الشعراء يا ابن عباس؟ قال: فقلت: زهير بن ابي سلمي فقال عمر: هلمّ من شعره ما نستدلّ به على ما ذكرت، فقلت: امتدح قوماً من بني عبد الله بن غطفان فقال:

لو كان يقعد فوق الشمس من كرم قوم بأوّلهم أو مجدهم قعدا قدوم أبوهم سنان حين تنسبهم طابوا وطاب من الأولاد ماولدوا إنس إذا أمنوا، حن إذا فزعدوا مرزّؤون بهاليل إذا حشدوا محسدون على ما كان من نعم لا ينزع الله منهم ماله حسدوا فقال عمر: أحسن، وما أعلم أحداً أولى بهذا الشعر من هذا الحي من بني هاشم ؟ لفضل رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وقرابتهم منه، فقلت:

٢٠٤ ..... عبد الله بن عباس /ج١

وُفقتَ يا أمير المؤمنين و لم تزل موفقاً))(١). ثم يأتي على حوار دار بينــه وبــين زميله في شؤون الخلافة وصاحبها، أتينا على ذكر مضمونه في حديث سابق.

وما أدري.. أيهما تأثر صاحبه في تفضيل زهير على بقية الشعراء؟ وهل تكفي هذه الأبيات للتدليل على أنه شاعرهم؟.. الظاهر أن ابن عباس حرى على طريقة النقّاد إذ ذاك، فقد كانوا يكتفون للحكم ببالتفضيل بذكر بيت أو بيتين من حيد الشعر فيحعلونها مستنداً لما يأتون به من أحكام. والأبيات – بعد – من حيرة شعر زهير، ورأيه في بني هاشم لفضل رسول الله عليه وآله وسلم) وقرابتهم منه، لابد أن يكون قد بعث النشوة في نفس صاحبنا فدعا له بذلك الدعاء.

(7)

وهذا الرأي في بني هاشم كان مستنداً للخليفة في البدء بهسم بالعطاء، يوم أراد أن يوزّع المال الذي تكتس لديه من كثرة الفتوح، ويدوّن في ذلك ديواناً يكون المرجع في التوزيع، ونظراً لأهمية هذه المبادرة في تاريخ الإسلام، وتأثيرها الواسع في الفترات التي أعقبتها نعطيها شيئاً من الأهمية في الحديث.

لقد كانت السنّة المتبعة في عهد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) في توزيع ما يرد على المسلمين من أموال هي المساواة بين المسلمين جميعاً، لا يفرّق بين محدث الإسلام وقديمه، وكثير البلاء في الدفاع عنه وقليله،

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ٣١.

مع اخْليفة الثاني ........ ٥٠٧

ثم لا يفرق بين أبناء قبيلة وقبيلة، بل لا يفرق بين سيّد ومسود ورئيس ومرؤوس (١).

وجاء أبو بكر فسار على سيرة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) في المساواة بالعطاء.

وكان من رأي عمر وجماعة من الصحابة أن يقدم أهل السبق في الإسلام على قدر منازلهم فقال أبو بكر: ((أمّا ما ذكرتم من السوابق والقدم والفضل فما أعرفني وإنما ذلك شئ ثوابه على الله حلّ تساؤه، وهذا معاش، فالأسوة فيه عير من الأثرة)(٢).

وجاء عهد عمر واتسع المال في زمنه، فرأى أن يحقق فكرته فيفاوت بالعطاء، ويعطي الناس على قدر منازلهم في الإسلام، وقربهم من الرسول، فكانت تصنيفته للطبقات على هذه الكيفية، يقول عبدا لله - فيما يروى عنه -: ((لما أجمع عمر بن الخطاب على تدوين الديوان وذلك في المحرم سنة عشرين، بدأ ببني هاشم في الدعوة ثم الأقرب فالأقرب برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فكان القوم إذا استووا في القرابة برسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، قدّم أهل السابقة، حتى انتهى إلى الأنصار فقالوا: بمن نبدأ؟ فقال عمر: ابدؤا برهط سعد بن معاذ الأشهلي، ثم الأقرب فالأقرب بسعد بن معاذ. وفرض عمر لأهل الديوان، ففضل أهل السوابق والمشاهد في الفرائض، وكان أبو بكر الصدّبة قد سوّى بين الناس في القِسَم

<sup>(</sup>١) انظر الأحكام السلطانية - المطبعة المحمدية، مصر، لم تذكر سنة الطبع - : ١٩٣٠. (٢) كتباب الخراج لأبسي يوسف - المطبعة السلفيسة، مصدر، ط٢، سمنة الطبع

<sup>7071</sup>a -: 13-73.

.....عبد الله بن عباس /ج١

فقيل لعمر في ذلك فقال: لا أجعل من قاتل رسول الله كمن قاتل معهي (١٠). ثم تدخل الرواية في تفاصيل القِسم فمن اثنى عشر ألف درهم إلى ثلامائة(٢)، ويرتفع بعضهم بالتفاوت، فيجعل البدء بالعباس بن عبد المطلب، ويجعل لـه من النصيب خمسة وعشرين ألف درهم (٣)، وتهبط بعض الروايات بالحدّ الأدنى إلى المائتين كما في أعطية أهل هجر (1).

وكان رأي الإمام (عليه السلام) - بالطبع - من رأي رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وقد أعلن عنه في منهاجه البذي ألقاه أثناء تحطبته الأولى بعد بيعته العامّة، وقد حاء فيه: (زألا وأيّما رجل من المهـاجرين والأنصار من أصحاب رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) يرى أن الفضل له على من بصحبته فإن الفضل غداً عند الله، وثوابيه وأحره علي الله، ألا وآيمًا رجيل استجاب لله ولرسوله، فصدَّق ملَّتنا ودخيل دينيا واستقبل قبلتنا، فقد استوجب حقوق الإسلام وحدوده، فأنتم عباد الله، والمال مال الله يقسم بينكم بالسويّة، ولا فضل فيه لأحمد على أحمد، وللمتقين عند الله أحسن الجزاء))(٥).

وقد نکون - لـو قـدر لنـا أن نُحـير فنحتـار - في حنيب رأي رسـول ا لله(صلى ا لله عليه وآله وسلم) والفريق المتابع له ؛ لا لأن الرأي الثاني يعتــبر تشريعاً حديداً وليس من وظيفة العباد أن يشرعوا في قبالة رسول الله،

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٣ قسم١: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: ٢١٣-٢١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ أبي الفدا ج١: ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ الطبري ج٤: ١٦٣.

<sup>(</sup>٥) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٧١.

مع الخليفة الثاني ............

ولا لأنّا مكلّفون بالتعبد بأقواله وإن لم تبد لنا أوجه الحكمة فيها، فتلك وظيفة الفقهاء ، ولسنا منهم في هذا البحث ، بل لأنّا نرى أن إحداث مشل هذا التفاوت في العطاء مما يزيد في ضخامة رؤوس الأموال بيد طبقة خاصّة ، ويضاعفها باستثمارها عاماً بعد عام ، وبذلك يفقد المجتمع الإسلامي توازنه ، ويزيد في نقمة الطبقة الضعيفة على سابقاتها ، وبخاصة إذا كان بعضها يرى أنه أحق بهذا المال من غيره ؛ لأنه كان هو السبب المباشر في تهيئته وجلبه ، وذلك ببذله أعز ما يملك من تضحيات ، بينما تكون هذه الطبقات السابقة عليهم متنعمة في مواضعها ، والمال يجبى إليها بحساب وبغير حساب، وهي تعطاه بلا أيِّ حهد أو عمل . اللهم إلا ما كان لها من تضحيات سابقة في عهد رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ، أو قرب من نفسه ، أوغير ذلك من الاعتبارات التي لا تفهم لغتها أكثرية الطبقات المنكوبة والضعيفة غالباً .

والغريب أن الخليفة - وقد رأى نتائج توزيعاته الطبقية في أواحر أيام حياته - أعلن عن ندمه على تشريعه بقولته المشهورة: ((لو استقبلت من أمري ما استدبرت، لأخذت فضول أموال الأغنياء فقسمتها على فقراء المهاجرين))(1). ولكن - كما يقول سيد قطب - ((وا أسفاه.. لقد فات الأوان وسبقت الأيام عمر، ووقعت النتائج المؤلمة التي أودت بالتوازن في المحتمع الإسلامي، كما أدّت فيما بعد إلى الفتنة بما أضيف إليها من تصرف أمية وإقرار عثمان)(1).. وسنرى بأنفسنا فيما بعد نتائج هذا التوزيع.

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) العدالة الاحتماعية في الإسلام -دار احياء الكتب العربية، مصر، ط٤، سنة الطبع ١٣٧٣هـ- : ٢١٠.

ومهما يكن. فقد تم هذا التشريع، وصادف هوى في نفوس أكثر أرباب الحل والعقد، ممن ضوعفت أعطياتهم من المسلمين، وكان له – من صرامة عمر في التنفيذ، وعدم استئاره بالنصيب الأوفى، ووضعه لنفسه ولقبيلته حيث وضعهما الله كما قال للمدوّنين - أكبر الضمانة لتقبله واستمراره.

وكان العباس أكثر المسلمين من الرحال نصيباً من المال، فقد بدأ به الخليفة، واختلفوا بعد ذلك في نصيبه ومقداره، فقائل: إنه خمسة وعشرون ألفاً، وقائل: إنه اثنى عشر ألفاً، وثالث يهبط به إلى خمسة آلاف - كما في رواية ولده السابقة - ورابع إلى سبعة آلاف - كما عرضت له الرواية السالفة أيضاً - والاتفاق الذي نقله ابن الجوزي أنه لم يفرض لأحد أكثر مما فرض له، وروى أنه فرض له اثنى عشر ألفاً (۱) كما روى ذلك أبو يوسف يعقوب ابن ابراهيم (۲).

واختلفوا - بعد ذلك - أنه متى كان هذا التشريع فالطبري (١)، واختلفوا - بعد ذلك - أنه متى كان هذا التشريع فالطبري وابن الأثير (١)، ومؤرخون آخرون (١)، يعتبرون في السنة الخامسة عشرة من الهجرة، ورواية صاحبنا في الطبقات (١) واليعقوبي في تأريخه (١)

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٣:٣٣ نقلاً عن ابن الجوزي.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الخراج: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ الطبري ج٤: ١٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ ابن الأثيرج٢: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٥) انظر تأريخ أبي الفدا ج١: ١٦٠.

<sup>(</sup>٦) انظر طبقات ابن سعدج٣ قسم١: ٢١٣.

<sup>(</sup>٧) انظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٣٠.

وغيرهما أيضاً (١) يقولون أنه سنة عشرين. وإذا صحّت الرواية الأولى واعتبرنا التشريع نافذاً مدة بقاء خلافة عمر، أي: ما يساوي ثمانية سنوات من حياته، وعلمنا أن الأموال لدى الطبقات الأولى كانت مما تفيض عن حاحتها السنوية كثيراً، وبخاصة في البيوت التي كان يدخلها أكثر من نصيب واحد لوفرة أهل السهام فيها، أدركنا مدى تكلّس الثروات في أيدي هذه الفشات القليلة حداً بالنسبة إلى غيرها، وسر ندم الخليفة على تشريعه هذا، وعاولته إن بقي أن يردهم إلى التشريع الإسلامي، ولعلنا سننتهي إلى أن ندمه هذا وإعلانه عنه سيكون من أسباب التعجيل عليه بالقتل قبل فوات الأوان.

والذي يهمنا التعرّض له من أمر هذا التشريع الآن أنه أدخل بعض اليسر على بيوت الهاشمين، وبخاصة بيت العباس؛ لوفرة نصيبه ونصيب ولمده من المال، بعد أن أصابتهم أثارة من عسرة في أيام الخليفة الأول، وشطراً من أيام خلافة الثاني؛ لمنعهم عن حقهم في الخمس وفدك وشطراً من أيام خلافة الثاني؛ لمنعهم عن حقهم في الخمس وفدك حما مر(٢) - . وقد كان نصيب صاحبنا من المال أربعة آلاف درهم في كل توزيعة كما حدّدت ذلك بعض الروايات (٢) ، وربّما كلّفه الخليفة في القيام بالتوزيع على قومه، وإيصال حقهم إليهم من المال كما جاء في بعض الأحاديث (١).

<sup>(</sup>۱) انظر فتوح البلدان - تعليق ومراجعة رضوان محمد رضوان، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة الطبع ١٣٩٨هـ - : ٤٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الصفحات: ١٦٦-١٢٠ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ الطبري ج: ١٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر طبقات ابن سعد ج٣ قسم١: ٢١٨.

• ٢١ ..... عبد الله بن عباس /ج١

أما مظاهر الـ ثراء فلـم نرهـا لديهـم، والظـاهر أن المـال كـان لا يبقى بأيديهم وكانوا يوصلونه إلى مستحقّيه من بقيّة الطبقات كـما يبدو من كثـير من الأحاديث(١).

**(Y)** 

والحق أن هذا الرأي للخليفة في بني هاشم وفي زعيميه على الأحص على النظام والعباس، كان يسدو منه كثيراً، ولم يمنعه ما حدث بينهم من فحوات من التصريح بفضلهما، ففي حديث لأبي بكر الأنباري في أماليه: (أن علياً النظام حلس إلى عمر في المسحد وعنده ناس فلما قام عرض واحد بذكره، ونسبه إلى التيه والعُحب، فقال عمر: حق لمثله أن يتيه، والله لولا سيفه لما قام عمود الإسلام، وهو بعد أقضى الأمة وذو سابقتها وذو شرفها، فقال له ذلك القائل: فما منعكم يا أمير المؤمنين عنه ؟! قال: كرهناه على حداثة السن، وحبه بني عبد المطلب))(١).

وفي خروجه إلى الشام لم يمنعه ذلك من تخليفه على المدينة(٣).

وكان يستشيره في تدبير شؤون الخلافة، كاستشارته له في غزو الفرس بنفسه، وإباء الإمام(عليه السسلام) عليه ذلك، وقد أبـدى لـه وجهـة نظـره

<sup>(</sup>۱) انظر طبقات ابن سعد ج۳ قسم۱: ۲۱۸–۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٣: ١١٥ نقلاً عن ابن الانباري في أماليه.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ الطبري ج٤: ٩٥١.

مع الخليفة الثاني ......

بكلام دقيق حدّاً يدلّ على منتهى العمق في تجارب في هذه الشأن (١) وكان الإمام (عليه السلام) لا يضنّ عليه بشئ من الرأي.

والعباس نفسه كان موضعاً لاستشارته، وكان يعرف لمه حودة رأيه، وربّما استشار ولده فأعجبه الرأي فقال له: ((شنشنة أعرفها من أحرم)) (٢)، يريد عمر - فيما يقول الراوي -: ((إني أعرف فيسك مشابهاً في أبيك في رأيه وعقله)) (٢). قال الجاحظ: ((ويقال: أنه لم يكن لقرشي مشل رأي العباس)) (٤).

وكان من إكباره له إذا رآه وهو راكب ترجّل له إكباراً لمقامه (٥) وإذا ركبا لا يتقدمه بالسير تأدباً معه (١) وكان ذلك لا يمنعه من مداعبته أحياناً، يقول اليعقوبي: ((كان العباس يسايره - يعني عمر - وتحت العباس دابة مصعب، فتقدمه عمر، ثم وقف له حتى لحقه، فقال: تقدمتك وما كان لأحد أن يتقدمكم معشر بني هاشم، [ولكنكم قوم فيكم ضعف]، فأجابه العباس: رآنا الله نقوى على النبوة ونضعف عن الخلافة!))(٧).

وكادت تقع حفوة بينهما ؛ لمّا أراد عمر أن يوسّع مستحد رسول الله فيأخذ دار العباس ويلحقها به، يقول ابن عباس: ((كانت للعباس دار

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٢ : ٤٢٤-٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ج١: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر ذخائر العقبى: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٦) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>۷) تأریخ الیعقوبی ج۲: ۱۲۷.

إلى حنب المسحد في المدينة، فقال عمر بن الخطاب (رض): بعنيها أو هبها في حتى أدخلها في المسحد فأبى، فقال: اجعل بيني وبينك رحالاً من أصحاب النبي، فحعلا بينهما أبي بن كعب فقضى للعباس على عمر)). وتأثر عمر لهذا الحكم فأعلن عن استيائه من أبي بقوله: ((ما أحد من أصحاب النبي أحرأ علي منك))، فقال أبي بن كعب: ((أو أنصح لك مني)) ثم أدلى له بمستند حكمه، يقول صاحبنا: ((فقال العباس: أليس قد قضيت في بها وصارت في قال: بلي، قال: فإني أشهدك أني قد جعلتها الله عز وحل))(1). وكأنه فهم من الخليفة التحدي بطلبه لها، وأراد أن يقصد في التنازل عنها إلى التقرب المحض، ولم يرد أن يشيبها بشئ من بحاملة الخليفة، فتنازل عنها بعد أن أخذ الحكم وأياسه منها.

وكادت تقع فحوة أحرى بينهما بسبب تقطير ميزاب العباس عليه أثناء دخوله المسحد يوم الجمعة (٢)، لولا تلافي الخليفة لها بالتنازل له، فقد عمد مرة إلى ميزاب داره فقلعه بيده، فاستاء العباس وقبال له غاضباً: ((والذي بعث محمداً بالحق إنه هو الذي وضع الميزاب في هذا المكان ونزعته أنت يا عمر، فقال عمر: ضع رحليك على عنقي لـرّدّه إلى ما كان))(٢)، ففعل العباس ذلك، وكان هذا الخضوع من الخليفة - إن صحّت الرواية - عثابة الرّضي له.

<sup>(</sup>١) المعرفة والتأريخ ج١: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج١: ٥١١.

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٣٣٢.

وكان من احترام عمر له أنه استسقى به عام الرمادة - بإجماع المؤرّخين - يوم أحدبت الأرض ومنعت السماء.. يقول ابن عمر: ((استسقى عمر بن الخطاب عام الرمادة بالعباس بن عبد المطلب فقال: اللّهم هذا عم نبيك العباس، نتوجّه إليك به فاسقنا. فما برحوا حتى سقاهم الله، قال: فخطب عمر الناس فقال: أيها الناس إن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) كان يرى للعباس ما يرى الولد لوالده، يعظمه ويفحّمه ويبر قسمه، فاقتدوا أيها الناس برسول الله في عمه العباس، واتخذوه وسيلة إلى الله عز وحل فيما نزل بكم))(١).

وبالطبع ان هذه الحوادث ونظائرها من الخليفة مع أبيمه وبطلم الإمام(عليه السلام) كانت مما تزيد في تقاربهما وتؤكّد من شؤون الزمالة بينهما عادة.

**(**\( \)

وأخال أن هذه الزمالة بلغت من القوّة حدّاً لا تحتاج معه إلى تتأكيد، فقد كان الخليفة لا يكاد يفارق صاحبه في سفر ولا حضر، وكان يُلقي إليه بذات نفسه، ولا يُخفي عليه من أموره المهمّة شيئاً. وعبد الله نفسه كان لا يتوقف عن أن يحدّثه حتى في شؤونه الخاصة، ويستشيره فيها ويأخذ بإشارته، يقول ابن عباس من حديث له: ((فركب ومشيت إلى حانبه ولا شاك لنا، فقلت: با أمير المؤمنين إنسى في خطبة فأشر على،

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٣٣٤.

٢١٤ .....عبد الله بن عباس /ج١

قال: ومن خطبت؟ قلت: فلانة ابنة فلان، قال: النسب كما تحب وكما قد علمت، ولكن في أخلاق أهلها دقة لا تعدمك أن تجدها في ولدك، قلت: فلا حاجة لي إذاً فيها... الحديث))(١).

ولمّا مرض عبد الله وعاده زميله، كانت تحيته منه أنه قال له: ((أخلّ بنا مرضك، فا لله المستعان))<sup>(۲)</sup>.

وعلى كثرة اطمئنان الخليفة لصاحبه وحبّه له، لم يكن ليوليه إمارة من إماراته، مع علمه بما يملكه من إمكانيات تؤهله لها، ولأكثر منها، وقد يكون ذلك عائداً في دوره إلى عقدة كامنة في أعماقه، وربّما أشارت إلى نفسها في بعض أحاديثه معه، يقول - بعد أن ذكر أنه أرسل عليه فحاءه - إنه قال: ((يا ابن عباس إن عامل حمص هلك، وكان من أهل الخير - وأهل الخير قليل - وقيد رجوت أن تكون منهم، وفي نفسي منك شئ لم أره منك، وأعياني ذلك، فما رأيك في العمل؟ قال: لن أعمل حتى تخبرني بالذي في نفسك، قال: وما تريد إلى ذلك؟ قال: أريده، فإن كان شئ أخاف منه على نفسي خشيت منه عليها الذي خشيت، وإن كنت بريئاً من مثله، علمت أني نفسي خشيت منه عليها الذي خشيت، وإن كنت بريئاً من مثله، علمت أني لست من أهله، فقبلت عملك هنالك. فإني قلما رأيت شيئاً أو ظننت شيئاً إلى عاينته، فقال: يا ابن عباس إني خشيت أن يأتي علي الذي هو آت وأنت في عملك، فتقول: هلم إلينا ولا هلم إليكم دون غيركم...)).

قالخليفة هنا يخشى أن يستغل ابن عباس المركز الذي يتولى للدعوة إلى هذا البيت دون غيره ؛ لما يعلم من انطوائهم على الإيمان بحقهم إلى حد بعيد.

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٦١٩.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٣.

والغريب أن ابن عباس لم ينكر عليه هذا الرأي بهم، ولم يدافع عن نفسه، وربّما رأى أن المسألة أعمق من أن يزيلها عن نفسه دفاع أو إنكار، أو كان هو ينطوي عليه؛ فلم يرد أن يختاله في النفي بل أحابه بصراحة: ((أراني لا أعمل لك قال: ولِمَ؟ قلت: إن عملت لك وفي نفسك ما فيها لم أبرح قذى في عينك)) وأقره الخليفة على استعفائه، ثم استشاره فيمن يوليه فأشار عليه أن يستعمل: ((صحيحاً منك صحيحاً لك))(1).

وتقول بعض الروايات - وربماكان ذلك إن صحّ على سبيل المداعبة -: ((كدت أستعملك، ولكنيّ أحشى أن تستحل الفيئ على التأويل)) (٢) مشيراً إلى إصراره على رأيه في الخمس وكونه لبني هاشم بآية: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شئ فأن الله خمسه وللرسول ولذي القربى... الآية ﴾(٣)، وأن القوم منعوهم منه، كما سبق أن ذكرناه في حوابه للحروري.

والغريب من بعض الروايات - المجهول راويها - أنها تنسب إليه أنه كان على شرطة عمر وكان حاجبه (١) وانفراد هذا الراوي المجهول بها، وعدم اهتمام المؤرّخين بنقلها، وقيام مثل تلكم العقدة في نفس الخليفة، وارتفاع مستوى صاحبنا عن مثلها.. كل ذلك لا يترك لنا المجال لاعتمادها وإعطائها شيئاً من الأهمية في الحديث.

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ج٢: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٤١.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٣٧.

وطال أمد الخليفة على قريش، وأصيبوا بشئ من خيبة الأمل، فما كان يقدّر هذا الحزب أن صاحبه سيقف له بالمرصاد، فلا يترك له المحال للضرب في بلاد الله الواسعة، واستغلال نفوذه في إنماء ثروته، وتركيز مقامه في نفوس المسلمين، ثم ما كان يأمل أن يتوسّع في الحجر عليهم، فلا يتركهم يخرجون إلاّ بإذن وأحل، فإذا أعلنوا عن شكواهم وبلغه ذلك قال: ((ألا وإن قريشاً بيريدون أن يتتخلوا مال الله معونات دون عباده، ألا فأمّا وابن الخطاب حي فلا، إني قائم دون شعب الحرة، آخذ بحلاقيم قريش وحُجَزها أن يتهافتوا في النار))(1). يقول الشعبي: ((لم يمت عمر (رض) حتى ملّته قريش، وقد كان حصرهم بالمدينة فامتنع عليهم وقال: إن أخوف ما أحاف على هذه الأمّة انتشاركم في البلاد، فإن كان الرجل ليستأذنه في الغزو، وهو ممن حبس بالمدينة من المهاجرين - و لم يكن فعل ذلك بغيرهم من أهل مكة - فيقول: قد كان لك في غزوك مع رسول الله(صلى الله عليه وسلم) ما يلغك وحسر لك من الغزو اليوم ألاّ ترى الدنيا ولا تراك)(1).

وبالطبع إن مثل هذا الحجر عليهم، والحدّ مما كانوا يملكونه من حريات واسعة في عهد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وأبي بكر، بالإضافة إلى ما أصابهم من يسر مادي كان يبحث له عن بحالات لإنماء ما تكسّ منه، وكان يبعث في نفوسهم التطلّع إلى آفاق أوسع. كل ذلك

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

مما يبعث الملل في تفوسهم، ويفسح أمامها المحال للتفكير بمنفذ للخــلاص مـن هذا العهد.

وكان الملل بطبيعة الحال متبادلاً بين الطرفين، فسياسة مشل هؤلاء ومراقبة حركاتهم، والوقوف دون قيامهم بأيّ نشاط ضدّ الوضع القائم لا يهون بحال. وقد آلمه حداً وأثاره ما سمعه عن بعضهم من القول بأنه لو مات لبايع فلاناً، يقول ابن عباس: ((أحبرني عبد الرحمن بن عوف قال: - وكنت في منزله بمني أنتظره، وهو عند عمر في آخير حجّة حجّها عمر، قال: فرجع عبد الرحمن من عند عمر فوحدني في منزله بمنى أنتظره وكنت أقرئه القرآن ـ قال ابن عباس: فقال لي عبد الرحمن: لو رأيت رحلاً أتى أسير المؤمنين فقال: يا أمير المؤمنين هـل لـك في فـلان يقـول: وا لله لـو قــد مـات عمر بن الخطاب لقد بايعت فلاناً، والله ما كانت بيعة أبى بكر إلاَّ فلتـة فتمَّت، قال: فغضب عمر، فقال: إنى إن شاء الله لقائم العشيئة في الناس فمحذّرهم هؤلاء الذين يريدون أن يغصبوهم أمرهم، قال عبد الرحمن: فقلت: يا أمير المؤمنين لا تفعل فإن الموسم يجمع رعاع الناس وغوغاءهم، وإنهم هم الذين يغلبون على قربـك حـين تقـوم في النـاس، وإنـي أحشـي أن تقوم فتقول مقالة يطير بها أولئك عنك كل مطير، ولا يعوها ولا يضعوها على مواضعها، فأمهل حتى تقدم المدينة فإنها دار السنّة، وتخلص بأهل الفق وأشراف الناس، فتقول ما قلت بالمدينة متمكناً، فيعي أهل الفقه مقالتك ويضعوها على مواضعها، قال فقال عمر: أما وا لله إن شاء الله لأقومنّ بذلك أول مقام أقومه بالمدينة))(١).

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ج٤: ٣٣٧-٣٣٧،

ثم قدم - فيما يحدّث صاحبنا - وخطب خطبته المعروفة، وقد أتينا على ذكرها في حوادث السقيفة من هذا الكتاب، وحذّر فيها الناس من الانصياع إلى الفوضى في انتخاب الخليفة، وقد كان الخليفة يلقي بذات نفسه أمام ابن عباس - كما قدّمنا - ويبدي له جزعه وملله، وربّما أكثر من تحيّ الموت، حتى قال له يوماً: ((لقد أكثرت التمنيّ للموت، حتى خشيت أن يكون عليك غير سهل عند أوانه. فماذا سئمت من رعيتك؟ إمّا أن تعين صالحاً أو تقوّم فاسداً)) قال: ((يا ابن عباس إني قائل قولاً فحذه إليك: كيف لا أحب فراقهم وفيهم من هو فاتح فاه للشهوة من الدنيا، أمّا الحق لا ينويه وأمّا الباطل لا يناله، والله لولا أن أسأل عنكم لبرئت منكم، فأصبحت الأرض مني بلاقع، ولم أقل ما فعل فلان وفلان) (()).

وكان مما يضاعف ملله أنه يرى بعينيه ما أحدث تشريعه السابق من مفارقات تبتعد بروحها عن روح الإسلام، ولا يملك إلى تغييرها سبيلاً، فليس من السهل على من حدث في أعماقه الشعور بالطبقية، وتغلغل كنتيجة حتمية للتفاوت المادي، أن تعيده إلى حضيرة الشعور بالمساواة والجماعية التي كانت سائدة قبل حدوث هذا التشريع، يقول ابن عباس: ((إن عمر قال لناس من قريش: بلغني أنكم تتخذون بحالس لا يجلس اثنان معاً؛ حتى يقال من صحابة فلان من حلساء فلان، حتى تحوميت المحالس، وأيم الله إن هذا لسريع في دينكم، سريع في شرفكم، سريع في ذات بينكم، ولكأنتي بمن يأتي بعدكم يقول: هذا رأي فلان، قد قسموا الإسلام أقساماً، أفيضوا بحالسكم بينكم، وتجالسوا معاً، فإنه أدوم لإلفتكم وأهيب لكم في الناس، اللهم ملوني

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٠٥.

مع الخليفة الثاني ........... ٢١٩

ومللتهم، وأحسست من نفسي وأحسّوا مني، ولا أدري بأيّنا يكون الكون، وقد أعلم أن لهم قبيلاً منهم فاقبضني إليك))(١).

وهذا النص التأريخي القيسم له أهميته الواسعة في تصوير المشكاة وتطوّرها، فقد أصبح التكتل الطبقي بارزاً، وأصبحت الطبقة الدنيا تتحامى حتى الجلوس مع سابقتها؛ لما ترى فيها من ترفع وامتياز، وهو يخشى أن ينسب إليه فيما بعد أسباب هذا التفاوت.. ((لكأنتي بمن يأتي بعدكم يقول هذا رأي فلان))، ومثل هذا الوضع لا يعالج بالوعظ عادة، ما دامت مشكلته كامنة في الأعماق، فلو قيل لهؤلاء ألف مرة أفيضوا بحالسكم بينكم لما أفاضوا إليها وهم يشعرون بهذا الامتياز.

والذي أخاله: أنه وضع يده على مفتاح المشكلة حين قال قولته المشهورة: ((لو استقبلت من أمري ما استدبرت، لأخذت فضول أموال الأغنياء فقسمتها على فقراء المهاجرين))(٢) ، ولكن بعد فوات الأوان، وربّما كان هذا القول من عوامل يقظتهم ؛ لتوقع نتائجه لو قدّر له أن يعمل على تنفيذه، فكان من أسباب عملهم الجاهد لإيقافه عنه ولمو من طريق القضاء عليه، احتفاظاً باليسر المادي والشعور بالامتياز.

وبالطبع كان هذا الوضع باعثاً له على الملل وعلى أكثر من الملل، فالذي يبدو: أنه كان شاعراً بالمؤامرة ضده وكان يقظاً لإحباطها، فهو يقول: ((اللهم ملّوني ومللتهم، وأحسست من نفسي وأحسّوا مني، ولا أدري بأيّنا يكون الكون وقد أعلم أن لهم قبيلاً منهم فاقبضني إليك)).

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري جه: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ٣٣.

. ۲۲ ...... عبد الله بن عباس /ج١

تأمّلوا.. ((ولا أدري بأيّنا يكون الكون)).. فهي تلقي بعض الأضواء على ما قلناه.

ولسنا بحاجة لأن نؤكَّد أن مثل هــذا الوضع المتأزَّم كـان مـن دوافـع تفكير الخليفة بالمرشح للخلافة من بعده، وما كان ليخفي على صاحبنما همذا التفكير، وهو أعرف الناس بصاحبه وأوصلهم إلى دخائل نفسه، يقول عبد الله: ((طرقني عمر بن الخطاب بعد هـدأة مـن الليـل فقـال: اخـرج بنـا نحرس نواحي المدينة، فحرج وعلى عنقه درّته حافياً، حتى أنسى بقيم الغرقمد فاستلقى على ظهره، وجعل يضرب أخمص قدميه بيده وتأوَّه صُعداء، فقلت له: يا أمير المؤمنين ما أخرجك إلى هذا الأمر؟ قال: أمــر الله بــا ابــن عبــاس، قال: قلت: إن شئت أخبرتك بما في نفسك، قال: غص يا غواص إن كنت لتقول فتحسن، قال: قلت: ذكرت هذا الأمر بعينه وإلى من تصيّره، قال: صدقت، قال: فقلت: أين أنت من عبد الرحمن بن عوف؟ فقال: ذلك رحل ممسك، وهذا الأمر لا يصلح إلا لمعط في غيير سرف، ومانع في غير إقتبار، قال: قات: سعد بن أبي وقاص، قال: مؤمن ضعيف، قال فقلت: طلحة بن عبيد الله، قال: ذاك رجل يناول للشرف والمديح، يعطى ماله حتى يصل إلى مال غيره، وفيه بأو وكبر، قال: فقلت: فالزبير بن العوام فهو فارس الإسلام، قال: ذاك يوماً إنسان ويوماً شيطان، وَعُقـة لَقِس(١) إن كان ليكادح على المكيلة من بكره إلى الظهر حتى تفوته الصلاة، قال: فقلت: عثمان بن عفان

<sup>(</sup>١) وعقة بفتح الواو وسكون العين المهملة: الذي يضحر ويتبرم، واللقس بفتح اللام وكسر القاف: السيء الخلق، انظر المادتين في النهاية لابن الأثير المطبعة العثمانية، مصر، سنة الطبع ١٣١١هـ -.

قال: إن ولّي حمل بني أبي معيط وبني أمية على رقاب الناس، وأعطاهم مال الله ولتن ولّي ليفعلن، والله لتن فعل لتسيرن العرب إليه حتى تقتله في بيته، ثم سكت. قال ثم قال: أمضها يا ابن عباس أترى صاحبكم لها موضعاً؟ قال فقلت: وأين يبتعد من ذلك؟! مع فضله وسابقته وقرابته وعلمه، قال: هو والله كما ذكرت، ولو وَلِيهم لحملهم على منهم الطريق، فأخذ المحجّة الواضحة إلا أن فيه خصالاً.. الدعابة في المحلس، واستبداد الرأي، والتبكيت للناس مع حداثة السّن)).

و لم يكن ابن عباس - وهو أعلم الناس بخلق ابن عمه وبطله - ليهمّه أن يردّ على الخليفة ما نسبه إليه من خصال، وينقضها واحدة واحدة، وكلما أهمه أن يبعد عنه معرّة أسطورة السّن، وهي التي أبعد بها عن الحكم قليماً، ويبدو أنها ما تزال تلاحقه حتى الآن، وربّما أتحذت ذريعة لإبعاده عنه من حديد، فقال: ((يا أصير المؤمنين هلا استحدثتم سِنّه يوم الحندق إذ خرج عمرو بن عبد ود، وقد كعم عنه الأبطال وتماخرت عنه الأشياخ، ويوم بدر إذ كان يقط الأقران قطاً، وهلا سبقتموه بالإسلام، فقال: إليك يا ابن عباس، أتريد أن تفعل بي كما فعل أبوك وعلى بايي بكسر يسوم دخلا عليه))، وربّما كان ذلك في إحدى بحادلاتهم معه و لم ينقلها إلينا التأريخ، يقول ابن عباس: ((فكرهت أن أغضبه فسكت)) فقال: (( والله يا ابن عباس إن علياً - ابن عمك - لأحق الناس بها، ولكن قريشاً لا تحتمله، ولئن وليهم لأخذهم عرّ الحق لا يجدون عنده رخصته، ولئن قعل لينكشن يعته ثم ليحاربن )) (().

<sup>(</sup>١) تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٣٦-١٣٧.

وهذا المضمون في تقييمه لكفاءة الإمام(عليه السلام) في الحكسم ورأيه في المرشحين الأخر، يكاد يكون متواتراً عنه، وإن نقـل بشــئ مــن الزيــادة والنقيصة على اختلاف الناقلين.

وأخال أن رأي عمر بالإمام (عليه السلام) طرق أسماع القرشيين، وربّما تحدّث الخليفة به أمام بعضهم، فكان من عوامل يقظتهم ضدّه أيضاً، فقريش كما يقول: لا تحتمله لأنها لا تريد مر الحق، ولأن لها من الـترات وغيرها - مما تحدّثنا عنه سابقاً - ما يوقفها عن قبول خلافته، وما دام الخليفة يرى فيه هذا الرأي فما أوشكه أن يجعل ذلك ذريعة إلى النص عليه، وبخاصة وقد عرف رأيه ببقية المرشحين من أسياد هذا الحزب، على أنا لا نحتاج إلى تأكيد هذا الاحتمال إلى خصوص هذا الحديث، فما أكثر الأحاديث الكاشفة عن مثل هذا الرأي في الإمام (عليه السلام) وقد سبق الكثير منها في حنايا ما سبق من أحاديث.

(10)

وكان ما توقعه عمر ووقع الكون عليه، فطُعن بيد أبي لؤلؤة غلام المغيرة بن شعبة، وما أدري.. أكان من الصدف البحتة أن يكون المغيرة مداهية الحزب - هو الوسيط لإدخال هذا العلج إلى المدينة، في حين قد سبق من الخليفة المنع عن دخول أمثاله إليها(١)؟.

<sup>(</sup>١) انظر مروج الذهب ج٢: ٢١٢، وانظر طبقات ابن سعد ج٣ قسم١: ٣٥٣.

وهل يكفي ما ذكروه من الأسباب لأن يقدم هذا الغلام على هذه الفعلة؟.. وهل يستطيع الإقدام على مثله من دون أن يشعر بأن له ركيزة يعتمد عليها لنجاته؟.. أمّا أنا فأشك أن يكون قد حرى ذلك كله بهذه السهولة.

وأخال أن مؤامرة حيكت له في الخفاء كان بطلها المغيرة ومن يعمل لهم من أقطاب الحزب، وقد اتخذوا لها هذا العلج ذريعة لتنفيذها ومنوه بالأماني، فلما وقع في الشرك وتدافع الناس عليه ندم فنحر نفسه، وأضاع على الرأي العام خيوط المؤامرة.

وأحال أيضاً أن كعب الأحبار اليهودي الداهية كان على على بأطرافها، وربّما كان طرفاً فيها، فقيد حدّثوا أنه حاء إلى عمر قبل مقتله بثلاثة أيام فقال له: ((يا أمير المؤمنين إعهد فإنك ميت في ثلاثة أيام، قال: وما يدريك؟ قال: أحده في كتاب الله عز وحل التوراة، قال عمر: إنك لتحد عمر بن الخطاب في التوراة؟ قال: اللهم لا ولكني أحد صفتك وحليتك وإنه قد فني أحلك قال: وعمر لا يحس وجعاً ولا ألماً، فلما كان من الغد حاءه كعب فقال: يا أمير المؤمنين ذهب يوم وبقي يومان، قال: ثم حاءه من غد الغد فقال: ذهب يومان وبقي يوم وليلة وهي لك إلى صبيحتها، قال: فلما كان الصبح خرج عمر إلى الصلاة، قال: ودخل أبو لؤلؤة في الناس، في يده حنجر له رأسان، نصابه في وسطه، فضرب عمر ست ضربات...))(١)، و لم يعد إلى البيت إلاّ محمولاً.

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٢.

وبالطبع ما كان كعب ليعلم من التوراة غير ما يعلمه الأحبار، وما كانت التوراة لتحدد أعمار الناس بهذه الدقة! وكل ما هنالك أنهم أرادوا أن يشغلوا الخليفة بالتفكير بما ينتظره من مصير من كعب، وكأنسه شئ طبيعي محدد أمره من السماء، وكان موضع غرابة الخليفة أنه لا يشكو ألما ولا وجعاً وقد كان هذا بمنزلة المحدر له عن التفكير بما يحاك له في الخفاء مما سبق أن أحس به إحساساً غامضاً، وأعلنه أمام ابسن عباس في حديثه محما مر وكانوا على ثقة من أنّ هذا القلق لا يبلغ به درجة الإيمان بنتائجه، وكان عمر أعمق من أن يعهد ويرقب آثار الموت الخارجية لمحرد قولة كعب، وإن كان لها مفعولها الطبيعي في إحداث قلقه النفسي وانشغاله بالتفكير بها عن أي شئ آخر.

وكان الخليفة فيما يبدو لا يكاد يصدق أن هذه الحادثة حرت بهذه السهولة، فهو لا يفتاً يسأل الداخلين عليه من القوم: ((أعن ملاً منكم هذا؟))، وهو يبعث بصاحبنا - ابن عباس - ليسألهم بهذا السؤال، يقول ابن قتيبة: ((ثم دعا عبد الله بن عباس وكان يحبه ويدنيه ويسمع منه، فقال له: يا ابن عباس إني لأظن أن لي ذنباً، ولكن أحب أن تعلم لي أعن ملاً منهم ورضى كان هذا؟ فخرج ابن عباس فحعل لا يرى ملاً من الناس إلاً وهم يبكون. الحديث))(1).

وبالطبع إن خطوط المؤامرة كانت أخفى من أن يعلم بها الرأي العام، وإذا كان هناك تدبير - وصحّ الفرض - فهو لا يتحاوز الآحاد من رؤساء الحزب القرشي، وغاية ما يدلّ عليه هذا التساؤل المتكرر من الخليفة وزميله

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة: ٢١.

مع الخليفة الثاني ........... ٢٧٥

هو إعلان تشكيكهم ببساطة الحادثة، وأخال أن لـو قـــــر لــه أن ينجــو منهــا لكشف ــ. بما له من حزم ــ عن كل ما يتعلّق بها من خطوط.

ومهما يكن فقد أوقفوه أمام أمر واقع، وبدأ يفكر تفكيراً حدياً فيمن يخلفه على الحكم، وقد وقع -فيما أخال - تحت وطأة من صراع نفسي قوي، فهو يفكر أن مصلحة المسلمين تقتضيه أن يولي عليهم الإمام (عليه السلام) ليحملهم على المحجّة البيضاء، ويرى أن قريشاً لاتحتمله ؛ لأنها لا تريد مر الحق وتريد أن يقدم مرشحها الأول عثمان، أو غير علي الطلخ على أقل تقدير، ويراها مع ذلك مخطئة، فعثمان لو ولي عليهم - وهو أعرف بنفسيته - لحمل عليهم بني أمية، وهم أبعد ما يكونون عن روح الإسلام، وربّما ثار به المسلمون فقتلوه، وماله لا يتركهم لأنفسهم يختارون من يشاؤون، ولكن كيف يتركهم وهذا ولده عبد الله يقول له: ((زعموا أنك غير مستخلف، وأنه لو كان لك راعي إبل أو راعي غنم ثم حاءك وتركها رأيت أن قد ضيّع فرعاية الناس أشد))(1).

وكادت تطغى عليه رعاية المصلحة الإسلامية على رعاية عواطف قريش فيحزم بتوليتهم علياً الطّيكان وقال لهم في ذلك - بعد أن عاودوه بالحديث عن العهد -: ((قد كنت أجمعت بعد مقالتي لكم أن انظر فأولّي رحلاً أمركم، هو أحراكم أن يحملكم على الحق وأشار إلى على)(٢).

ولكنه عاد تحت وطأة الصراع فترك ذلك لرؤيا رآها، وفسرها بأنه سيموت ولا يريد أن يتحملها حياً وميتاً، وانتهى أحيراً إلى حسل

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج٦: ٥.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري ج٥: ٣٤.

٢٢٦ ..... عبد الله بن عباس /ج١

وهو أن يحمّل مسؤوليتها ستةمن رؤساء سائر المسلمين على اختلاف نزعاتهم، وهم علي وعثمان وطلحة والزبير وسعد بن أبي وقباص وعبد الرحمين بن عوف، وهم يختارون بينهم من يختارون، وأبلغهم هذا القرار وخرجوا.

فكان من رأي العباس أن لا يدخل معهم على الطّين فقال له الإمام: أكره الخلاف وأحابه العباس محذراً إذن ترى ما تكره (١).

وعادوا في اليوم الثاني فعاودته فكرة أن يخصها من بينهم لعثمان، ولعله أراد بموافقة حزبه أن يلمسهم خطأ رأيهم في إصرارهم على مرشحهم عثمان، أو أنه أراد أن ينتقم لنفسه من قريش التي سئمت حكمه وملته ليريهم الفرق بين العهدين، وكان تعيينه من طريق عبد الرحمن بن عوف، فقد حعل له رححان الرأي إذا تساوت الكفتان، وإنه ليعلم أن عبد الرحمن لا يعدل بها عن عثمان.

ولم يكن هذا الأمر ليخفى على صاحبنا الغواص- وهو أوصل لأعماق صاحبه من أيّ أحد، فقال لما قال عمر فيما يروي القطب الراوندي-: كونوا مع الثلاثة التي عبد الرحمن فيها قال ابن عباس لعلي: ((ذهب الأمر مِنّا، الرحل يريد أن يكون الأمر لعثمان))(٢).

وأثار ذلك استياء الإمام(عليه السلام)، وإن لم يواجه به عمر، مراعاة لتردّي حالته الصحيّة، قال سهل بن سعد الأنصاري: ((مشيت وراء علي بن أبي طالب حيث انصرف من عند عمر، والعباس بن عبد المطلب يمشي في حانبه، فسمعته يقول للعباس: ذهبت منا والله، فقال: كيف علمت؟ قال:

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٥: ٣٤-٣٥.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٦٣ نقلاً عن القطب الراوندي.

ألا تسمعه يقول: كونوا في الجانب الذي فيه عبد الرحمن؛ لأنه ابن عمه، وعبد الرحمن نظير عثمان وهو صهره، فإذا احتمع هؤلاء فلو أن الرحلين الباقيين كانا معي لم يغنيا عني شيئاً، مع أني لست أرجو إلا أحدهما، ومع ذلك فقد أحب عمر أن يعلمنا أن لعبد الرحمن عنده فضلاً علينا. لعمرو الله ما حعل الله ذلك فم علينا، كما لم يجعله لأولاهم على أولانا، أما والله لتن عمر لم يمت لأذكرته ما أتى إلينا قديماً، ولأعلمته سوء رأيه فينا وما أتى إلينا حديثاً، ولعن مات وليمونن - ليحتمعن هؤلاء القوم على أن يصرفوا هذا الأمر عنا، ولتن فعلوها - وليمونن - ليحتمعن هؤلاء القوم على أن يصرفوا هذا في السلطان ولا حب الدنيا، ولكن لإظهار العدل والقيام بالكتاب والسنة))، يقول سهل: ((ثم التفت فرآني وراءه، فعرفت أنه قد ساءه ذلك فقلت: لا ترع أبا الحسن لاوا لله لايستمع أحد الدي سمعت منك في الدنيا ما اصطحبنا فيها،فوا لله ماسمعه مني غلوق حتىقبض الله علياً إلى رحمته)).

والغريب أن الخليفة دعاهم فدخلوا عليه وهو ملقى على فراشه يجود بنفسه، فنظر إليهم فقال: ((أكلكم يطمع في الخلافة بعدي؟ فوجموا، فقال لهم ثانية، فأحابه الزبير وقال: وما الذي يبعدنا منها؟ وليتها أنت فقمت بها، ولسنا دونك في قريش ولا في السابقة ولا في القرابة... فقال عمر: أفلا أخبركم عن أنفسكم قالوا: قبل فإنّا لو استعفيناك لم تعفنا))، ثم أنحى عليهم بذكر عيوبهم ونقائصهم حتى بلغ إلى الإمام(عليه السلام)

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٠٠٤، نقلاً عن السقيفة للحوهري، وانظر أنساب الأشراف - باعتناء S.D.F. GOLTEIN ، سنة الطبيع ١٩٣٦ م - ج٥: ١٩٠٠ وانظر تأريخ الطبري ج٥: ٣٥.

٣٢٨ ......عبد الله بن عباس /ج١

فقال: (( لله أنت لولا دعابة فيك أما وا لله لتن وليتهم لتحملنهم على الحق الواضح، والمحجّة البيضاء، ثم أقبل على عثمان فقال: [هي ها] إليك، كأني بك قد قلدتك قريش هذا الأمر لحبها إيّاك، فحملت بني أميّة وبني أبي معيط على رقاب الناس، وآثرتهم بالفئ، فسارت إليك عصابة من ذوّبان العرب فذبحوك على فراشك ذبحاً، وا لله لئن فعلوا لتفعلن ولئن فعلت ليفعلن، ثم أخذ بناصيته فقال: فإذا كان ذلك فاذكروا قولى فإنه كائن))(١).

وهذا الحديث يدل على مدى ثورته النفسيّة، وتأثره من هؤلاء أو بعضهم على الأقل، وربّما دل على اتهامه الباطني لهم بالمؤامرة عليه لأحل الحكم، وفي تأكيده على إعلان فراسته لعثمان، وتذكيره بقوله هذا، مع تعيينه من طريق عبد الرحمن ما يشير إلى ما ذكرناه من أهدافه في هذا التعيين. وهذا الحديث - فيما يذكر ابن أبي الحديد - يرويه أبو عثمان الجاحظ في كتاب السفيانيّة، ويذكره غيره في باب فراسة عمر (٢) وهو متواتر المضمون في سائر الكتب التأريخية، ويروي أبو عثمان عقيب هذا الخبر عن صاحبنا أنه سمع عمر بن الخطاب يقول لأهل الشورى: ((إنكم إن تعاونتم وتوازرتم وتناصحتم أكلتموها وأولادكم، وإن تحاسدتم وتقاعدتم وتدابرتم وتباغضتم غلبكم على هذا الأمر معاوية بن أبي سفيان))(٢).

وإذا صع هذا كله وهو صحيح في خطوطه الأولى وربّما تُزيّد في بعضه - كما تقتضي أمثال هذه الأحاديث عادة - فلم يكن ذلك من الخليفة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

مع الخليفة الثاني ........... ٢٢٩

من باب الإخبار بالمغيبات، وإنما كان من باب فهمه لنفسيّة أصحابه، وبصره بالعقول الجماعيّة للجماهير المعاصرة له.

وفي رواية ابن قتيسة أنه أمر أهل الشورى بإحضار ولده عبد الله مشيراً، وليس له في الأمر شئ، وقال لهم أيضاً: ((وأحضروا معكم الحسن بن علي وعبد الله بن عباس فإن لهما قرابة، وأرجو لكم البركة في حضورهما وليس لهما من أمركم شئ))(1).

وتوفي عمر أخيراً ولم يفارقه صاحبه حتى الممات، وقد سراه قبل الموت بكلمات طيّبة فيما يروي المؤرخون، وحدَّه فأبدع بحدَّه عندما سئل عنه بعد وفاته فأحاب: ((كان كالطير الحذر الذي يرى أن له بكل طريق شركاً يأخذه))(٢). وهي من أبدع ما قرأت دقة تصوير لحزمه ويقظته وقلقه من شعبه، مع وحازة في أدائها.

وأخيراً فقد وقع في الشرك الذي كان يحذره، وانطوت بموته صفحة من تأريخ الإسلام مستقلة بخطوطها، وفتحت صفحة حديدة تختلف عنها في أهم ما لها من عناصر.

وقبل أن نوّدع هذا العهد نود أن نلّخص لأنفسنا ما أفــاده ابـن عبــاس منه، وما أدخل عليه من تجارب جديدة.

وأول مانلاحظه أنه قوّى علائقه ببطله الإمام(عليه السلام)، بما تبنى من أفكاره العقيديّة التي كان يدافع عنهاكلما فسح له المحال - وما أكثرما فسح له في هذا العهد - وبالطبع فإن المرء إذا تبنى شيئاً ودافع عنه ازداد فناؤه فيه.

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الخلفاء :١٢١.

ويأتي بعد ذلك ما كسبه من قوة حدلية خلقها مرانه الكثير لهذا الفن، واهتمام الخليفة به ودعوته مع كبار الصحابة - مع صغرسنه - كان لها التأثير الواسع في إنماء شخصيته وشعوره بذاتيته، وقد كان نهي الخليفة له أحياناً عن المسارعة في الكلام وما وعاه من تجارب سابقة في فوائد التواضع بمثابة نقطة الانطلاق إلى الإحالة بينه وبين طغيان الشعور بالذات، وتحوّله إلى ضرب من الأنانية الواسعة.

واحتياج الخليفة إليه في الفقه، وتمكينه من الفتيا في عهده، وأخذه القرآن عنه، من بواعث زيادة إقباله على تثقيف نفسه ؛ لسد هذه الحاجات إليه احتفاظاً بمركزه لدى الخليفة، ومشاورته في الشؤون العامة وكثرة صحبته له واطلاعه على دقائق السياسة الداخلية والخارجية..كل ذلك مما أزاد خبرته – عادة – في شؤون الحكم.

وأخال أنه بمفارقته لهذا العهد فارق أوسع المحالات وأهمها في إبراز مواهبه وإنماء رصيده من التحارب العلمية والأدبية والاحتماعية، وإن كان قد أصبح له من قوة الشخصية وتكاملها ما يرفعه إلى مصاف الكبار من أعمان ذلك العصر وعلمائه على صغره في السن.

## مجلس الشوري

ومن الحق -ونحن نستقبل مع صاحبنا عهداً حديداً عليه إلى حد ما-أن نصحبه إلى بحلس الشورى؛ لنلمس مدى صدق فراسته السابقة، فقد دعى المحلس -بعد دفن الخليفة- للاحتماع، ودُعى -فيما يرويه ابن قتيبة- مجلس الشوري ......م

هو والحسن وابن عمر لشهوده، وإن لم يعط لهم شئ من الصلاحيات - كما أوصى بذلك الخليفة -

وبالطبع إنهم شاهدوا - أول ما شاهدوا - قوة الصراع بين المرشحين، وإن شتت أن تقول بين على الله وعثمان، فما كان يطمع الزبير أن يكون له شئ مع الإمام (عليه السلام)، وطلحة لم يكن - فيما تقول بعض الروايات - حاضراً في المحلس<sup>(1)</sup>، وتقول بعضها: كان حاضراً "، وكان لا يرى لنفسه شيئاً مع عثمان، واندكت شعصية سعد بشعصية عبدالرحمن بن عوف، موعبد الرحمن كان لايريدها لنفسه، فانحصر الترسيح إذاً بين هذيمن الشخصين، وكان لكل منهما حزبه القوي خارج المحلس يؤيده ويرشحه.

أمّا على الطّينة فكان زعيماً لحزب كبير تمشل في بني هاشم وفي حزب الأنصار، فقد انضم إليه أكثر أفراده بعد فشله السابق في قضية تعيين مرشحه للحلافة بعد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وانضم إليه أكثر الطبقات الضعيفة من موالين وغيرهم.

وكان عثمان زعيماً لحزب قريش، وكانت الطبقة الأرستقراطية المترفة منهم تؤيّده جميعاً، وتعمل على فوزه بالمنصب بأي ثمن كان.

فكان على الطّيلة وجماعته يتكلمون باسم الإسلام، وكان جماعة عثمان يتكلمون باسم قريش وتأمير قريش لأنفسها.

وسنرى - فيما يدور بين الحزيق من حديث - مدى تفاوت الذهنيّة الدي واجه بها كل منهما قضية الخلافة وشؤون الحكم.

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري جه: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ٦٣.

وكاد ينتهي الاحتماع عن لاشئ لولا أن يقول عبد الرحمن بن عسوف - فيما يروي الشعبي-: ((من رحل منكم يخرج نفسه عن هذا الأمر، ويختار لحم، لهذه الأمّة رحلاً منكم، فإنني طيّبة نفسي أن أخسرج منها وأختار لكم، قالوا: رضينا إلاّ علي بن أبي طالب فإنه أتهم))(1). وقد عرفنا سر اتهامه من رأيه السابق في عبد الرحمن هذا.

وتدخلت القوة في الموضوع فقال أبو طلحة - كان على رأس الشرطة الذين وكّلهم عمر في مراقبة بحلس الشورى، وأمره بقتل من يخالف عبد الرحمن إذا تساوت الكفّتان -: ((يا أبا الحسن إرض برأي عبد الرحمن كان الأمر لك أو لغيرك))، وكان لابد له بعد ذلك أن يرضى، فقال لعبد الرحمن: ((أعطني يا عبد الرحمن موثقاً من الله لتؤثرن الحق ولا تتبع الهوى، ولا تمل إلى صهر ولا ذي قرابة، ولا تعمل إلا لله، ولا تألوا هذه الأمّة أن تختار خيرها.. قال: فحلف له عبد الرحمن..)).

وخرج يشاور ثلاثة أيام وكانت احتماعات منفردة مع كل من على المن على المنفقة وعدمان، ولم يعط رأيه إلا بعد نهاية الثلاثة وبعد أن أمسك بيده زمام الموقف.

يقول الشعبي - وحديثه هذا من أدق الأحاديث وأوفاها تصويراً للقصه وعرضاً لمختلف الآراء الحزبيّة وغيرها -: ((واحتمع الناس وكثروا على الباب لا يشكّون أنه يبايع علي بن أبي طالب،وكان هوى قريش كافّة - ما عدا بني هاشم - في عثمان، وهوى طائفة من الأنصار مع علي، وهوى طائفة أخرى مع عثمان وهي أقل الطائفتين، وطائفة لا يبالون أيّهما بويع،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤١٠.

قال: فأقبل المقداد بن عمرو والناس بحتمعون، فقال: أيها الناس اسمعوا ما أقول: أنا المقداد بن عمرو إنكم إن بايعتم علياً سمعنا وأطعنا، وإن بايعتم عثمان سمعنا وعصينا، فقام عبد الله بن أبي ربيعة بن المغيرة المخزومي فنادى: أيها الناس إن بايعتم عثمان سمعنا وأطعنا، وإن بايعتم علياً سمعنا وعصينا، فقال له المقداد: يا عدو الله وعدو رسوله وعدو كتابه، ومتى كان مثلك يسمع له الصالحون! فقال له عبدا لله: يا ابن الحليف العسيف، ومتى كان مثلك يجترئ على الدحول في أمرقريش،فقال عبدا لله بن سعد بن أبي سـرح: أيها الملاً إن أردتم أن لا تختلف قريش فيما بينها فبايعوا عثمان، فقال عمار بن ياسر: إن أردتم أن لا يختلف المسلمون فيما بينهم فبايعوا علياً، ثم أقبل على عبدا لله بن سعد بن أبي سرح فقال: يا فاسق يا ابن الفاسق أأنت من يستنصحه المسلمون أويستشيرونه في أمورهم، وارتفعت الأصوات ونادى مناد ـ ولا يدري من هو، فقريش تزعم أنه رجل من مخزوم، والأنصار تزعـم أنه رجل طوَّال آدم مشرف على الناس لا يعرفه أحد منهم -: يا عبد الرحمين أفرغ من أمرك وامض على ما في نفسك فإنه الصواب))(١٠.

وهذه المحاورة تمثل لك الذهنيّة العامة لكل من الحزبين، فحزب قريسش وأبطاله \_ أمثال هذين المتكلمين باسمـه \_ كانوا يرون أن الأمر لا يعـدو أن يكون أمراً قبليّاً يخصّ طائفة من الناس، ترى أن الحق لها في التحكم برقاب الناس كيف تشاء، فالأمر أمر قريش وكل حديث من غيرهم باطل.

وحزب على التَّلِيلِينَ وأبطاله - أمثال عمار والمقداد وغيرهم - يـرى أن القضيّة قضيّة عامّة فهي للمسلمين لا لقريش وما قريش بها إلاّكسائر الناس.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤١٠.

وقام عبد الرحمن فأقبل على على الله على المفاقة - فيما يقول الشعبي - فقال: (عليك عهد الله وميثاقه، وأشد ما أخذ الله على النبيين من عهد وميثاق، إن بايعتك لتعملن بكتاب الله وسنة رسوله وسيرة أبى بكر وعمر))(١).

وكان هذا القيد الأحير هو الشرك الذي نصبه عبد الرحمن لعلي الملام) فعبد الرحمن - فيما أعتقد - كان من أعرف الناس بخلق الإمام (عليه السلام) وصلابته، وكان يعرف أنه لايعدل بكتاب الله وسنة نبيه ثم باجتهاد رأيه في التطبيق شيئاً مهما كان، وهو يُعلمل رأيه في الكثير مما انفردت به سيرتهما عن الكتاب والسنة ومدى اختلافه معه فيهما، وبخاصة في الأمور التي شرعها الخليفة الثاني باجتهاده، رغم وحود نصوصها التشريعية كتوزيعه السابق للمال مثلاً، وهو مايهم أرستقراطي قريش، وغيرهم من المسلمين ممن أثراهم هذا التوزيع بالدرجة الأولى، وكان الإمام يأباه أشد الإباء - كما عرفنا ذلك منه فيما بعد - لمنافاته لذوقه الخاص فضلاً عن النصوص الواردة ((وا الله منه فيما بعد - لمنافاته لذوقه الخاص فضلاً عن النصوص الواردة ((وا الله كان المال لي لسويت بينهم، فكيف والمال مال الله)).

وقد ضرب الإمام(عليه السلام) أعلى الأمثال في احترام حرفية ما يعطيه من عهد والتقيد بمدلوله، واعتباره عقداً احتماعياً بينه وبين رعيته، لا يصح أن يخرج عليه بحال، لذلك أقدم على التضحية بأعظم منصب كان يستطيع أن يظفر به لو كان من الوصوليين الذين يبررون الوسائط مهما كانت دنيئة - في سبيل البلوغ إلى غاياتهم، فرد عليه وهو بعلم ما يدخل عليه هذا الرد من حرمان بقوله: ((طاقتي ومبلغ علمي وجهد رأيي)) والناس يسمعون.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤١٠.

فأقبل على عنمان فقال له مثل، ذلك فقال: ((نعم لا أزول عنه ولا أدع شيئاً منه، ثم أقبل على على فقال له ذلك ثلاث مرات، ولعثمان ثلاث مرات، في كل ذلك يجيب على على مثل ما كان أحاب به، ويجيب عثمان بمثل ما أحاب به، فقال: ابسط يدك يا عثمان فبسط يده فبايعه، وقام القوم وخرجوا وقد بايعوا إلاّ على بن أبي طالب فإنه لم يبايع))(1).

وانفض الاجتماع وخرج عثمان على الناس - فيما يقول الشعبي - ووجهه متهال، وخرج علي - وخرج بالطبع معه صاحبنا وولده الحسن وقد شهدا فصول المأساة كلها - وهو يقول لابن عوف: ((ليس هذا بأول يوم تظاهرتم علينا من دفعنا عن حقنا والاستئثار علينا.. الحديث))(٢).

وأخالكم تودون بعد هذا معرفة رأي المغيرة بن شعبة مولى أبسي لؤلؤة مقاتل عمر - في هذه البيعة، إنه أقبل على عثمان فقال له: ((أما والله لو بويع غيرك لما بايعناه)) (٢٠).

وكان من الطبيعي أن يجتمع بنو أمية على مرشحهم بعد فوزه، كما يجتمع الهاشميون على الإمام(عليه السلام) للتداول في نتائج هذه الانتخابات، وسارع الخليفة الجديد إلى بيته قبل أن يواجه المسلمين ويصعد المنبر، واحتمعت عليه أسرته - فيما يحدّث الشعبي -: ((حتى امتلأت بهم الدار ثم أغلقوها عليهم، فقبال أبو سفيان بن حرب: أعندكم أحد من غيركم؟ قالوا: لا قال: يا بني أمية تلقّفوها تلقّف الكرة، فوالذي يحلف به أبو سفيان

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المدر السابق.

٢٣٦ ..... عبد الله بن عباس /ج١

ما من عذاب ولا حساب ولا حنة ولا نار ولا بعث ولا قيامة)) (١٠. وكان حوابه من الخليفة أنه نهره وأمر بإخراجه ولم يصنع شيئاً آخر، مع أنه أفصح عن ارتداد بهذه اللغة البذيئة وحكم المرتد في الإسلام معروف.

وأمساً الهاشميون فقد احتمعوا على الإمام (عليه السلام) - وكان ابن عباس في الطليعة بطبيعة الحال - فأعلن الإمام (عليه السلام) عن استيائه لهذه المقابلة الصريحة على إقصائهم عن حقهم فقال: ((يا بني عبد المطلب إن قومكم عادوكم بعد وفاة النبي كعداوتهم للنبي في حياته ، وإن يطع قومكم لا تُؤمّروا أبداً ، ووا لله لاينيب هؤلاء إلى الحق إلا بالسيف)). وتشاء الصلغة أن يدخل عبد الله بن عمر ويسمع هذا الكلام فيقول له: ((يا أبا الحسن أتريد أن تضرب بعضهم ببعض؟ فقال: اسكت ويحك، فوا لله لولا أبوك وما ركب مني قديماً وحديثاً، ما نازعني ابن عفان ولا ابن عوف))().

وحاء المقداد بن عمرو في اليوم الثاني إلى الإمام (عليه السلام) وصادف في الطريق عبد الرحمن بن عوف ووضع يده في يده فقال له: ((إن كنت أردت بما صنعت وحه الله فأثابك الله ثواب الدنيا والآخرة ، وإن كنت إنما أردت الدنيا فأكثر الله مالك، فقال عبد الرحمن: اسمع رحمك الله اسمع قال: لا أسمع والله، وحذب يده من يده))(٢). ودخل على الإمام (عليه السلام) فاستحثه على جهاد القوم. ودخل حندب بن عبد الله بعد أن سمع حديثاً بين المقداد وعبد الرحمن قال فيه عبد الرحمن: ((أما والله لقد أجهدت نفسى

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

لكم))، وأجابه المقداد: ((أما والله لقد تركت رحلاً من الذين يأمرون بالحق وبه يعدلون، أما والله لو أن لي على قريش أعواناً لقاتلتهم قتالي إياهم ببدر وأحد))(1). ونقله إلى الإمام(عليه السلام) ثم استحثه على مجاهدتهم، فكان الإمام يصبّره ولا يجيبه إلى ذلك. ووقف عمار في قريش في ذلك اليوم وهو ينادي: ((يا معشر قريش إلى متى تصرفون هذا الأمر عن أهل بيت نبيكم، تحولونه ههنا مرّة وههنا مرّة، ما أنا آمن أن ينزعه الله منكم ويضعه في غير كم، كما نزعتموه عن أهله ووضعتموه في غير أهله، فقال له هشام بن الوليد بن المغيرة: ((يا ابن سمية لقد عدوت طورك وما عرفت قدرك، ما أنت وما رأت قريش لأنفسها، إنك لست في شيء من أمرها وإمارتها، فتنع عنها، وتكلمت قريش بأجمعها فصاحت بعمار وانتهرته))(١).

وبهذا الحديث انتهت صفحة من التأريخ وابتدأت صفحة حديدة، وعلى رأسها عثمان بن عفان.. فلنفتش عن معالم ابن عباس فيها ولنقرأها في ضوء حديثه وانطباعاته عنها، ثم لنلمس حياته في غضونها ومدى ما كان له من نشاط.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢ : ٤١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

## مع الخليفة الثالث

(1)

وسار الخليفة الجديد في بدايته سيراً محبباً إلى الناس، فيه يسر وفيه دعــة وفيه رفاهيّة، فقد أزاد في أعطيات المسلمين مائة مائة<sup>(١)</sup>.

وإذا كانت الطبقة الأرستقراطية لا ترحب كثيراً بهذه المائة لكثرة المثات لديها، فإن الرأي العام المسلم كان يراها كثيرة عليه، وحامل الطبقة الأرستقراطية فأطلق لها من الحريات ما عقله الخليفة السابق، وتركها تسيح في بلاد الله الواسعة، لا يصدّها عن التعرف على الناس في هذه المناطق النائية شدة عمر، ولا تمنعها صرامته عن الإتجار وإنماء ثرواتهم المكدّسة بما فتحت لهم من أسواق حديدة، إنماءً مشروعاً أو غير مشروع.

والغريب أن المسلمين لم ينكروا على حليفتهم الجديد ما أزاده من العطاء وما فسح لهم من حريّات، مع أن ذلك مخالف لشرط عبد الرحمن الأخير، فعمر لا يزيد بسيرته العطاء من بيت المال لا لسبب ظاهر إلاّ تحبيب نفسه إلى الرأي العام، وعمر كان لا يسمح لقريش أن تضرب في بلاد الله الواسعة . والظاهر أنهم اعتبروا هذا الشرط نافذ المفعول ما دام يدخل عليهم من الرغبات ما يشبع نفوسهم، أمّا إذا خالف رغباتهم فهم لا يرون لأنفسهم بداً من التسامح فيه، يقول الطبري: ((لم يحت عمر حتى ملّته قريسش بداً من التسامح فيه، يقول الطبري: ((لم يحت عمر حتى ملّته قريسش

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٥: ٥٤.

وقد كان حصرهم بالمدينة... إلى أن يقول: فلما ولي عثمان خلّى عنهم فاضطربوا في البلاد وانقطع إليهم الناس فكان أحب إليهم من عمر)(١٠).

وأحال أن هيأة المعارضة كانت منحصرة إذ ذاك بالحزب الهاشمي وعلى رأسهم الإمام(عليه السلام) والعباس وصاحبنا، وكانت خطتهم فيها ما أعلن عنه الإمام(عليه السلام) في حديث الشورى: ((وا لله لأسالمن ما سلمت أمور المسلمين ولم يكن حور إلا علي خاصة..))(١) وأمور المسلمين في هذا التصرف - فيما كان يبدو- سالمة، فالمائة المائة المي وزعها عليهم كانت من حقوقهم المدّخرة، وليس على الإسلام من البأس أن يعجل المسلمون بأخذ بعض حقوقهم من بيت المال، وقد سبق للإمام(عليه السلام) حين استشاره عمر في تدوين الديوان أنه قال: ((تقسم كل سنة ما احتمع إليك من مال ولا تمسك منه شيئاً))(١).

وكأنه لاحظ أن توزيع المال بوقته وإيصاله إلى أهله يكون أقرب لإبعاد السلطة الحاكمة عن التهمة من قبل شعوبها، وآكد في إحداث الإلفة بينها، وأسلم لها من خطر التحاوز على ما في بيت المال لأتفه الأسباب. وخالفه عثمان في ذلك، وأخذ عمر برأي عثمان، وكانت بعض المفارقات التي سنعرض لها من نتائج هذا الرأي، وعلى هذا فالإمام (عليه السلام) - ومعه صاحبنا بالطبع - كان لايرى بأساً في إيصال هذه المائة إليهم لأنها من حقوقهم الخاصة وقد أخرت عنهم والتعجيل بها خيرً من التأخير.

<sup>(</sup>١) تَأْرِيخِ الطبري جِ ٥ : ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٢: ٦٠ - ٦١.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج٣ قسم٢: ٣١٢.

وحبس قريش لم يكن من رأي الإمام(عليه السلام)، فالإنسان حر في تصرفاته وليس لأحد أن يحدّ من هذه الحريّة، ما دام صاحبها لا يستعملها للإضرار بالآخرين، فإذا استعملها ساغ للسلطان أن يحافظ على حرية الآخرين منها، أمّا أن يعجل السلطان من الحدّ منها، فيكون من قبيل تعجيل العقوبة قبل الذنب، وكان يكفي للخليفة أن يعمل حزمه ويقظته بإرسال ضربته في وقتها المناسب، لا أن يعجل بها قبل الوقت، وفي فتحنا على أنفسنا هذا الباب تشريع للقضاء على الحريات من الأساس، ووضع سلاح بيد السلطة لا يقاوم في تنفيذ هذا التشريع، فالإمام(عليه السلام) -كما سنرى من سيرته وموقفه من بعض الصحابة في أيام خلافته - كان لا يتفق مع الخليفة الثاني في هذا الرأي، وربّما كان لذلك وشبهه إباؤه على عبد الرحمن حكما قدمنا - قبول اشتراطه لسيرة الشيخين في ضمن عقد البيعية، فليس إذاً على الإمام(عليه السلام) وصاحبه من البأس إذا لم ينكروا عليه هاتين المخالفتين؛ لأنهما لا يعترفان ابتداءً بهذا الشرط.

وإذا كنا ننعى على الخليفة شيئاً فهو إطلاق سراحهم بدون مراقبة دقيقة لما يصدر عنهم من مفارقات، وسنرى - بعد حين - مدى تأثيرها على الإسلام ثم عليه أيضاً، وربّما يقال مثل هذا في بعض ما ورد عنه من مخالفات لسيرة صاحبيه، مما لم ينكر الإمام (عليه السلام) أو صاحبنا عليه شيئاً منه.

وكان أول إنكار للإمام (عليه السلام) عليه في ترك إقامته حدود الله تعالى على عبيد الله بن عمر لما قتل الهرمزان (١)، وهو رجل مؤمن لم تقم

<sup>(</sup>١) انظر الرياض النضرة ج٢: ١٨٦.

مع الخليفة الثالث .....

عليه أيّة بيّنة في المشاركة بقتل الخليفة، بل لم يحاكم إلى أحد من المسلمين ليسمع منه، وكانت هذه الجرأة من هذا الشاب مثاراً لنقمة واستياء كثير من المسلمين، ولم يجد الإمام(عليه السلام) فيها سلامة لأمورهم ؛ لتعطيلها حداً من حدود الإسلام، فأنكرها طبقاً لمنهجه الخاص له بالمعارضة.

ثم سارت الأمور سيراً هادئاً خلال سنوات، قد يرتفع بها بعضهم إلى ست سنوات، و لم تبخل المعارضة بمد يد العون إلى السلطة ما رأت ضرورة ذلك، حتى أن صاحبنا انتظم في حيش تحت قيادة عبيد الله بن أبي سرح لمغزو أفريقية، ويقال: إنه لقي هناك حرجيراً ملك الغرب فتحدث إليه واعجب بحديثه فأرسل فيه قوله: ((ما ينبغي إلا أن تكون حبر العرب))(1).

وشارك - فيما يقال - في غزو ((طبرستان وحرحان)) وكان في أثناء ذلك لا يترك رسالته في نشر أحاديث النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول ابن ربيع: ((دخل مصر في خلافة عثمان، وشهد فتح المغرب ولأهل مصر عنه أحاديث)) (").

وقد استغل هو وأستاذه الإمام(عليه السلام) فرصة ابتعادهم عن الحكم والانشغال بشؤون السياسة، فاتجهوا إلى تغذية الحركة العلمية وتوجيهها.

يقول السيد أمير علي - وهو يتحدث عن هذا العهد -: ((وفيما كان الإسلام ينتشر وتخفق رايته على ربوع تلك الأمصار، كان علي بن أبي طالب يصرف جهوده في المدينة، لتوجيه نشاط العنصر العربي الناشئ إلى الناحية

<sup>(</sup>١) الموفقيات : ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري ج٥: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) حسن المحاضرة للسيوطي- مطبعة الموسوعات، مصر، لم تذكر سنة الطبع - ج٢: ٩٧.

٧٤٧ ..... عبد الله بن عباس /ج١

العلمية، فشرع مع ابن عمه عبد الله بن العباس في إلقاء محاضرات إسبوعية في المسحد الجامع في الفلسفة والمنطق والحديث والبلاغة والفقه))(١).

وأخال أنه يريد بالفلسفة والمنطق غير مدلوليهما المصطلح بشكله الواسع لدى العلماء، وإلا فما عهدنا في ذلك العصر لهذين العلمين أثراً يذكر، والظاهر أنهما دخلا لنا إلى الإسلام من اليونان بعد هذا العصر بكثير، وإن كان لبعض المسائل الفلسفية الإلهية خلاصة وافية في الكتاب العزيز ونهج الإمام مصبوبة بقوالب عربية خالصة لا تمت إلى النهج اليوناني بأية صلة.

والبلاغة كعلم من العلوم لم تؤسس في اللغة العربية إلا بعد عصور، وإن كانت في موادها الخام قديمة قدم البلاغة العربية. وما عدا ذلك فقد كانت مدرستهما عامرة بالحديث والفقه كما ذكر أمير على.

وقد حلّى صاحبنا واشتهر ببعض العلوم كالتفسير، حتى لفت إليه أنظار كبار العلماء في هذا العهد، وقد قال عنه ابن مسعود: ((ولنعم ترجمان القرآن ابن عباس)) و ((لو أدرك ابن عباس أسناننا ما عشره منا رحل))(٢).

وكان هذا الحزب - مع تجميده لنشاطه السياسي ومع اتجاهه العلمي - لا يألو حهده من إسداء النصيحة للحليفة الجديد ما سمح منه.. ولم يمنعه ما حدث بينهم وبينه من مباعدة من أن يبادروا إليه كلما احتاج إليهم لأحذ الرأى.

 <sup>(</sup>١) مختصر تأريخ العرب والتمدن الإسلامي - نقله إلى العربية رياض رأفت، مطبعة لجنة التأليف، مصر، سنة الطبع ١٩٣٨م - : ٤٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب المعرفة والتأريخ ج١: ٩٥٠.

هذا العباس – والد صاحبنا وزعيم الحزب بعد الإمام (عليه السلام) – يرسل عليه عثمان بعدما بويع بالخلافة فيدعوه إليه ثم يقول له: ((لم أكن قط أحوج إليك مني اليوم)) فيقول له العباس –وكأنه أدرك حاحته إلى نصيحته: ((إلزم خمساً لا تنازعك الأمة خزائمها ما لزمتها، قال: وما هن؟ قال: الصير عن القتل، والتحبّب، والصفح، والمداراة، وكتمان السر))(1).

وحفظ له الخليفة - فيما يبدو - هذه البد وحزاها، حين سمع يوماً رحلاً يستخف بالعباس في منازعة، فأساءه ذلك وضربه الخليفة، فسئل عن أسباب ضربه فقال: ((نعم، أيفخم رسول الله (صلى الله عليه وسلم) عمه، وأرخص في الاستخفاف به، لقد خالف رسول الله(صلى الله عليه وسلم) من فعل ذلك، ومن رضي به منه))(٢).

(1)

وكانت هذه السنوات الست التي مضت على المسلمين، وعلى الطبقة الأرستقراطية منهم على الأخص - وقد طاف منهم من طاف في البلدان، وتعرف على مختلف العناصر المسلمة - كافية لأن تخلق للخليفة أحزاباً حديدة معارضة تطمع في الحكم، وترجو لأنفسها أن تصل إليه ولو بأي ثمن، وكان لترشيح عمر لبعضهم وإدخاله في الشورى ركيزة مهمة يعتمدونها لبلوغ

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

٢٤٤ ...... عبد الله بن عباس /ج١

هذا الهدف، ولجمع الأنصار حولهم من مختلف البلدان، فأصبحنا نسمع مشلاً لطلحة جماعة يلتفون حوله، وللزبير جماعة يرحونها له.

وقد أدرك فيما بعد معاوية سر تكون هذه الأحزاب فقال - وقد سأل ابن حصين ما الذي شتت أمر المسلمين فأجابه بما لا يرضيه - فقال معاوية: ((أنا أخبرك، لم يشتت بين المسلمين ولا فرق أهواءهم إلا الشورى التي حعلها عمر إلى ستة نفر...)). إلى أن يقول: ((فلم يكن رجل منهم إلا رحاها لنفسه ورجاها له قومه، وتطلّعت إلى ذلك نفسه، ولو أن عمر استخلف عليهم كما استخلف أبو بكر ما كان في ذلك اختلاف))(1).

على أن أمر هؤلاء كان هيناً لو أن الخليفة كان بمنحى عما يؤاخذ به مثله كإمام للمسلمين. وقد صدق بعد مدة قليلة من الزمن ظن عمر فيه، فحمل بني أمية وآل أبي معيط على رقاب الناس، وولاهم جملة ما لديه من ولايات مهمة، فمعاوية للشام وولاياتها كحمص وفلسطين والأردن، والوليد بن عقبة ثم سعيد بن العاص للكوفة وعبد الله بن أبي سرح لمصر وملحقاتها، وعبد الله بن عامر بن كُرينز للبصرة (٢)...وهكذا.

وكان كل واحد من هؤلاء - بما له من بعد عن فهم روح الإسلام وجرأة على أحكامه - كافياً لأن يفسد قلوب من حواليه من المسلمين، اللهم إلا معاوية، فإنه تمكّن - من خلال إقامته بالشام والياً من قبل عمر ثم من قبل عثمان - أن يركّز نفسه بإنشاء حيل لا يعتزف لغير الحكم الأموي، ولا يعرف من السابقين غير من يذكرهم واليه. وأن الشام -منذ فُتح في أيام

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢: ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ الطبري ج٥: ٤،٤٨،٤٧.

مع الخليفة الثائث ....... ٥٤ ٢

أبي بكر - لم يشهد من الولاة غير يزيد بن أبي سفيان ثم أخيه معاوية، واستمر عليها إلى هذا العهد.

وقد أفصح معاوية عن لون تربيته لهذا الجيل في كلامه مع رؤساء الأحزاب الإسلامية يوم حاء إلى المدينة، يقول ابن قتيبة - بعد ذكر حديثه مع بعضهم -: ((ثم أقبل على عمار بن ياسر، فقال: يا عمار إن بالشام ماثة ألف فارس كل يأخذ العطاء مع مثلهم من أبنائهم وعبدانهم، لا يعرفون علياً ولا قرابته، ولا عماراً ولا سابقته، ولا الزبير ولا صحابته، ولا طلحة ولا هجرته، ولا يهابون ابن عوف ولا ماله، ولا يتقون سعداً ولا دعوته. الحديث))(1).

وكانت الشام لذلك مأمناً من الأحداث الطارئة، وقد اتخذها الأمويون عنزلة المنفى لمن يخشون سطوته من زعماء المسلمين، وقد بعد إليها جماعة من زعماء الكوفة (٢) كما بعد إليها أبو ذر من المدينة (٢) وكمان يتحذ معاوية أساليب مغرية لإسكاتهم فإذا أعيوه وخشي من بقائهم على أهل الشام، بعدهم عنه (٤).

وكان وحود هؤلاء الولاة وثقة الخليفة بهم - مع نقمة شعوبهم عليهم لاستهتارهم بمقدراتهم - أول سلاح قوي بيد المعارضة.

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر أنساب الأشراف ج٥: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ الطبري ج٥: ٦٦.

شكى أهل الكوفة عاملهم سعيد بن العاص إلى خليفتهم، فلم يحفل بشكواهم مدة من الزمن، واحتمع ولاته من الأمصار فاستشارهم في الأمر، فكان رأي سعيد أن لا يحفل بالشكوى ويعمد إليهم فيحهزهم في البعوث ((حتى يكون همّ أحدهم أن يموت على ظهر دابته)) يقول الراوي: ((فسمع مقالته عمرو بن العاص فخرج إلى المسجد)) فإذا بطلحة والزبير وهما من أصحاب الشورى، ومن رؤساء الأحزاب في المدينة، وكان الزبير قد جمع قلوب أهل الكوفة عليه، فقالا له: ((إلينا فصار إليهم فقالا: ما وراءك؟ قسال: الهشر، ما ترك شيئًا من المنكر إلاّ أتى به وأمر به، وجاء الأشـــ ققــالا لــه: إن عاملكم الذي قمتم فيه خطباء قد ردّ عليكم وأمر بتجهيزكم في البعوث وبكذا وبكذا، فقال الأشرر: والله قد كنا نشكو سوء سيرته وما قمنا به خطباء، فكيف وقد قمنا؟! وأيسم الله على ذلك، لـولا أنـي أنفـدت النفقـة وأنضيت الظهر لسبقته إلى الكوفة حتى أمنعه دخولها، فقالا له: فعندنا حاحتك))(١) ثم أقرضاه مائة ألف درهم فقسمها بين أصحابه، وسبق سعيد إلى الكوفة فصده عنها، وهكنذا استفاد طلحة والزبير من الموقف وبندلا ما بذلا من الأموال لاقلاق الكوفة عليه.

وثاني الأسلحة التي استفاد منها المعارضون خروجه على سيرة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والخليفتين في توزيعه للأموال، فقد اختط لنفسه أخيراً منهجاً لا يرتبط بسيرته (صلى الله عليه وآله وسلم)، فلم يسو بينهم بالعطاء، ولا بسيرة عمر الذي وزع الأموال على أساس السابقة والقرب، وإذا سبق أن رحب الرأي العام المسلم بزيادته في أول خلافته

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٢٢٦.

لما يدخل عليهم جميعاً من حقوقهم المدّخرة فإنهم - بالطبع - لا يرحّبون بخطته الجديدة التي تجعل المال كله للخليفة يتصرف به كيفما يشاء.

وقد أفصح عن هذه الخطة في حديث مع عامل الصدقات بالمدينة، حين دافعه عن تسليم المال إلى الحكم بن أبي العاص، قال: ((إنما أنت خازن لنا، فإذا أعطيناك فخذ، وإذا سكتنا عنك فاسكت، فقال: كذبت والله ما أنا لك بخازن ولا لأهل بيتك، إنما أنا خازن المسلمين، وحاء بالمفتاح يوم الجمعة وعثمان يخطب فقال: أيها الناس زعم عثمان أني خازن له ولأهل بيته، وإنما كنت خازناً للمسلمين، وهذه مفاتيح بيت مالكم ورمى بها، فأخذها عثمان ودفعها إلى زيد بن ثابت))(1).

وبهذه الذهنية تحدّث سعيد بن العاص حين استقرضه والبها من قبل الخليفة الوليد بن عقبة فأقرضه ولما اقتضاه إياه، كتب الوليد في ذلك إلى عثمان، فكتب عثمان إلى عبد الله بن مسعود: ((إنما أنت خازن لنا فلا تعرض للوليد فيما أخذ من مال)) يقول: ((فطرح ابن مسعود المفاتيح وقال: كنت أظن أني خازن للمسلمين فأمّا إذاكنت خازنًا لكم فلاحاحة لي في ذلك))(٢).

وجرياً على نهجه الجديد وزع على طبقة خاصة منهم كميّات من المال ما كانوا ليحلمون بها قبل ذلك، فقد أعطى زيد بن ثابت عشرة آلاف دينار، وأعطى أزواج بناته الأربع كل واحد منهم مائة ألف دينار، وأعطى عبد الله بن الأرقم ثلاثمائة ألف فردّها تورعاً عن قبولها(٢).. وغيرها كثير،

<sup>(</sup>١) تأريخ اليعقوبي ج٢: ١٤٥–١٤٦.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ج٥: ٣٠-٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ٢٢٤، ٢٣٣، ٢٣٥.

وكان لقرباه من ذلك كله نصيبها الأوفر. فالحكم بن أبى العاص طريد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) كنان من أنصبته - فيما يحدّث ابن عباس - ثلاثمائة ألف وهي ما حباه من صدقات قضاعة ووهبه إياها جملة، ولولده الحارث جملة ما ورده من إبل الصدقة ثم ثلاثمائة ألـف درهـم، ولمروان خمس أفريقية أو خمس الخمس، ولعبد الله بن خالد بن أسيد الأموي أربعمائة ألف درهم، ولمن وفدوا عليه معه مائة ألف مائة ألف، ولأزواج بناته الثلاث أو الأربع مائة ألف مائة ألف(١)، وفي رواية اليعقوبي أنه أعطى ابن خالد هذا بعد أن زوجه ابنته ستمائة ألث درهم (٢) وكتب إلى عامله على البصرة أن يدفعها إليه من بيت المال، وأعطى أبا سفيان مائتي ألف، وفي يومها - فيما يسروي ابن أبي الحديد -((أعطى مروان مائة ألف، فجاءه زيد بن الأرقم صاحب المال بالمفاتيح فوضعها بين يدي عثمان وبكي، قال: أتبكى أن وصلت رحمي قال: لا ولكن أبكي لأني أظنك أنــك أخــذت هــذا المال عوضاً عما كنت أنفقته في سبيل الله في حياة رسول الله(صلى الله عليه وآله) والله لو أعطيت مروان مائة درهم لكان كثيراً عليه، فقال: ألـق بالمفاتيح يا ابن الأرقم فإنا سنحد غيرك))، ويقول: ((وأتاه أبو موسى بأموال من العراق حليلة فقسمها كلّها في بني أمية)) (١٠). إلى ما هنالك من أعطياته الوافرة، هذا بالإضافة إلى ما وزّع عليهم وأقطع من الأراضي الشاسعة، وما حمى من الحما لإبله وإبل قومه.. إلى غير ذلك من أسباب ثرائهم الواسع.

<sup>(</sup>١) انظر أنساب الأشراف ج٥: ٢٧-٢٨، وشرح نهج البلاغة ج١: ٢٣٤.

<sup>(</sup>۲) انظر تأريخ اليعقوبي ج۲: ۱٤٥.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج١ : ٦٦.

وقد تضاعفت على عهده - بفضل سياسته الماليّة، وما فسح لبعضهم من الاتجار وشراء الأراضي في الأقاليم الإسلامية الأخرى - ثـروة جماعـة مـن الرأسماليين في المدينة كالزبير بن العوام وقد قدرت ثروته لدى موته إحدى وخمسين أو اثنتين وخمسين ألف ألف(١)وكانت غلَّة طلحة في العراق في كـــل يوم ألف واف درهم ودانقين(٢)، وقد قُدّر ابراهيم بن محمد بن طلحة قيمة ما تركه من العقار والأموال بثلاثين مليون درهم (٣)، وقد قمال عنه عثمان: ((وَيلي على ابن الحضرمية ـ يعني طلحة ـ أعطيته كذا وكذا أبهاراً ذهباً وهو يروم دمي)(4). وعبد الرحمن بن عوف كان ما خلَّفه من ذهب قطع بالفؤوس حتى ملجت أيدي الرجال منه (٥) وكذلك كان ما خلّفه زيـد بـن ثابت أمين ماله الجديد، فقد ذكروا أنه حلَّف من الذهب والفضة ما كان يكسر بالفؤوس أيضاً (١)، عدا متروكاته من الأموال والضياع. أما الخليفة نفسه فقد قدر ابن سعد في الطبقات ما نَهب من مال يوم قتله ((بثلاثين ألف ألف درهم ، وخمسمائة ألف درهم ، وخمسون ومائة ألف دينار))(٧). هذا عدا ما خلَّفه الأمويون الذين أثروا على عهده - بما حصلوا عليه من هبات الخليفة من بيت المال - ثراءهم المعروف.

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٣ قسم١: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٣: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق ج٣ قسم١: ١٥٧-١٥٨.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة ج٢ : ٤٠٤.

<sup>(</sup>٥) انظر طبقات ابن سعد ج٣ قسم١ : ٩٦.

<sup>(</sup>٦) انظر مروج الذهب ج٢: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٧) طبقات ابن سعد ج٣ قسم١: ٥٣.

ولسنا بحاجة - فيما أخال - لأن نؤكد أن تزايد الشروات بيد طبقة خاصة يكون وليد سوء التوزيع عادة الذي يُنتج بدوره حتماً طبقة تعاكسها مبالغة في الفقر، فإذا عرفنا أن أكثر هذه الأموال كانت من أنصبة المسلمين جميعاً بمقتضى التشريع الإسلامي الأولي - وأن الخليفة آثر بها هذه الفشات الخاصة - أدركنا مدى نقمتهم جميعاً على هذه التصرفات، وما تنتجه هذه النقمة عادة من عوامل الثورة عليه.

وثالث أسلحة المعارضة هو ما اشترعه لنفسه من بعض الأحكام، كالإهمام بمنى، وقد كان رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، والخليفتان، وشطراً من خلافته يقصرون بها، وقد بدا له أن يتم فأتم، وأثار استغراب أكثر المسلمين<sup>(۱)</sup>، وكان ذلك من جملة ما طعن عليه. يقول صاحبنا: ((إن أول ما تكلم الناس في عثمان ظاهراً أنه صلى بالناس بمنى في ولايته ركعتين، حتى إذا كانت السنة السادسة أتمها، فعاب ذلسك غيسر واحد مسن أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ))(۱).

ومن الإنصاف له أن نقول: إنه لم يبتدع سنة الخروج على الأحكام الأولية الإسلامية بل تأثر سنة سابقة في ذلك، وقد سبق أن ذكرنا حديث ابن عباس عنه حين قال: ((سمعت عمر يقول: والله إني لأنهاكم عن المتعة وإنها لفي كتاب الله، ولقد فعلها رسول الله يعني العمرة في الحج))(١).

<sup>(</sup>١) انظر أنساب الأشراف ج٥: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري ج٥: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سنن النسّالي ج٥: ١٥٣.

أن النبي (صلى الله عليه وسلم) قد فعله وأصحابه، ولكن كرهت أن يظلوا معرّسين بهن في الأراك، ثم يروحون في الحبج تقطر رؤوسهم))(١). ولكن الفارق بينهما أن الخليفة السابق كان بحسن اختيار المواقع الميق يقدم على وضع تشريعه فيها، فلا يقدم إلا إذا وثق أن لتشريعه صدى استحسان في نفوس أكثر المسلمين. وقد رأينا مدى إنكارهم سابقاً على النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في هذه القضية حين صدع بها، فعن عائشة قالت: ((قدم رسول الله (صلى الله عليه وسلم) لأربع مضين من ذي الحجة أو خمس فدخل وهو غضبان فقلت: من أغضبك يا رسول الله أدخله الله النار قال: أوما شعرت إني أمرت الناس بأمر فإذا هم يترددون ولو أني استقبلت من أمري ما استدبرت... الحديث)(٢).

والسر في إنكارهم هو ما حدّثنا عنه صاحبنا قال: ((كانوا يرون أن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض، ويجعلون الحرّم صفر ويقولون: إذا برأ الدبر وعفا الوبر وانسلخ صفر أو قال دحل صفر فقد حلّت العمرة لمسن اعتمر، فقدم النبي (صلى الله عليه وسلم) وأصحابه صبيحة رابعة مهلّين بالحج فأمرهم أن يجعلوها عمرة فتعاظم ذلك عندهم.. الحديث))(").

فهذا التشريع - كما ترى - يتنافى مع ما قر في أعماقهم من رواسب تعتبرهما في عرفهم من أفحر الفحور، وهذا هو السر في عدم إنكارهم

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج٤: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٤: ٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٣) سنن النسّائي ج٥: ١٨٠-١٨١.

على الخليفة تشريعه له، اللّهم إلاّ ما كان من أهــل البيـت(عليهـم الســلام) . وما يقال في هذا يقال في أكثر تشريعاته الأخرى.

أمّا عثمان فما كان في تشريعه ما يستوحب الـترحيب - وما يضر المسلم أن يصلي مقصراً ما دام لا يصدم ذلـك عاطفة من عواطفه - وعلى العكس فإن ماكوّنه خلال اعتياده لهذا الطقس الديني خلق منه عقيدة يصعب التحلّل من مفعولها.

وتجري تشريعاته الأخرى التي استنكرت عليه كلها على هذا المحرى، وليس فيها ما يتقبله الرأي العام المسلم ليسلم من الإنكار عليه، وما يقال هنا يقال نفسه في تساعاته في بعض الأحكام، كتغافله عن إقامة بعض الحدود، وجلبه لبعض أقربائه المبعدين من قبل النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كالحكم بن العاص وولده، ونظائر ذلك مما لا يجد له الصدى الكافي في نفوس أكثرية المسلمين.

ورابع الأسلحة التي صالوا بها عليه موقفه الصارم من المعارضة وفيهم من أعاظم أصحاب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أمثال عمار وأبي ذر وابن مسعود وغيرهم، وفيها من كبار زعماء الأمصار أمثال مالك الأشتر وغيره. واستعمال مختلف الوسائل الإرهابية لإخضاعهم كالتهديد والنفي والضرب والسب والأمر بالقتل، وما شابه ذلك من أساليب التحويف، حتى اتسع الخرق عليه، وأجمعت المعارضة – على احتلاف أهدافها وبرامجها – على الوقوف منه موقفها الصارم.

وأخال أن المهم لدينا في هذا البحث - وقد لـخَصنا الأسس التي كسان يستند عليها المعـارضون علـى اختـلاف بواعثهـم - أن نعـرف مـدى نشـاط مع الخليفة الثالث .....

الحزب العلوي في ذلك، وموقف أقطابه من هذه السياسة وبخاصة صاحبنا وأستاذه الإمام(عليه السلام).

(4)

وأرجو أن لا ننسى منهاجهم في المعارضة ((لأسالمنّ مــا سـلمت أمــور المسلمين ولم يكن فيهما حور إلاّ عليّ خاصّة)). وأمور المسلمين في هذه السياسة التي انتهجها أخيراً غير سالمة ؛ لمنافاة أكثرها للكتاب و السنّة، فكان من الطبيعي أن لايسكت الإمام (عليه السلام) على هذه الأحداث وأن ينصح للخليفة جهده في أن يكفّ عنها، وكان من الطبيعي أن لا يسكت معه تلميذه وابن عمه، وكان ذلك مما يغيظ عثمان وبطانته أمثال مروان بن الحكم وغيره من الأمويين، وكانت هذه البطانة لا تفتأ عن العمل على توسيع الشقة بينهما ؛ لما تعلم من أن صاحبها إذا سمع لعلى الطَّيْكُارُ أو استجاب له لم يعد لها إلى العبث بمقدرات المسلمين بحال، فكانوا يغرونه بعلم الطَّيْخُلَا بأساليب عاطفيــّة تنفـذ إلى أعماقـه ـ وهـو شيخ كبـير ـ يقـول ابـن عبـاس فيما يروي الطبري: ((قد كان والله على له صاحب صدق حتى أوغر نفس على عليه، حعل مروان وسعيد وذووهما يحملونه على على فيتحمل، ويقولون: لو شاء ما كلّمك أحد، وذلك أن علياً كان يكلّمه وينصحه ويغلظ في المنطق في مروان وذويه، فيقولون لعثمان: هكنذا يستقبلك وأنت أمامه وسلفه وابن عمه وابن عمته فما ظنك بما غاب عنك منه))(١).

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٣٩.

وقد حرّهم هذا الوضع إلى شئ من العتاب كاد ينهيهم إلى خير لولا موقف مروان منه. يقول ابن عباس فيما يروي الواقدي: ((شهدت عتاب عثمان لعلي يوماً، فقال له في بعض ما قاله: نشدتك الله أن تفتح للفرقة باباً، فلعهدي بك وأنت تطيع عتيقاً وابن الخطاب طاعتك لرسول الله(صلى الله عليه وآله) ولست بدون واحد منهما، وأنا أمس بك رحماً وأقرب إليك صهراً، فإن كنت تزعم أن هذا الأمر جعله رسول الله(صلى الله عليه وآله) لك، فقد رأيناك حين توفي نازعت ثم أقررت، فإن كانا لم يركبا من الأمر حداً، فكيف أذعنت لهما بالبيعة وبخعت بالطاعة؟! وإن كانا أحسنا فيما وليا هر و لم أقصر عنهما في ديني وحسبي وقرابتي – فكن لي كما كنت لهما)).

وأخال أن الإمام(عليه السلام) لم يرتح لعتاب عثمان هذا ؛ لتحاهله لحقه في الخلافة بتعبيره عنها بالزعم، ونسبته إليه، فكأن هذا الأمر كان مجهولاً لدى الصحابة جميعاً، ثم ولهذه المقارنة بينه وبين سابقيه، ورحاء أن يسويته بهم لادعائه مساواته في الدين والحسب، ثم هذه الرحم الماسة التي أقحمها في حديثه ؛ ليؤثر بها عليه من طريق العاطفة، كل ذلك مما دفعه وأثاره للجواب على نقطة نقطة من هذا الحديث.

قال عليه السلام: ((أما الفرقة فمعاذ الله أن أفتح لها باباً وأسهل إليها سبيلاً، ولكني أنهاك عما ينهاك الله ورسوله عنه، وأهديك إلى رشدك، وأما عتيق وابن الخطاب فإن كانا أخذا ما جعله رسول الله(صلى الله عليه وآله) لي فأنت أعلم بذلك والمسلمون))(١).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٣٩٧ نقلاً عن الواقدي.

وإذًا المسألة ليست مسألة زعم ينسب القول به إليه خاصّة، وإنما هــو أمر معروف يعرفه الخليفة نفسه ويعرفه المسلمون، وكيف يجهلون وعهدهم بحادثة الغدير ليس ببعيد؟! ثم عاد وكأنّه يجاريه بمنطقه ويمهد بذلك للإحابة على هذه المقارنة بسابقيه: ((ومالي ولهذا الأمر وقد تركته منذ حين، فإما أن لا يكون حقى بل المسلمون فيه شرع فقد أصاب السهم الثغرة، وإما أن يكون حقى بدونهم فقد تركته لهم، طبت به نفساً ونفضت يدي عنه استصلاحاً)) يقول صاحبنا: ثم قال: ((وأما التسوية بينك وبينهما فلست كأحدهما، إنهما وليا هِذَا الأمر فظلما أنفسهما وأهلهمنا عنه، وعمت فيه وقومك عوم السابح في اللجّة))، ثم رقّ له الإمام(عليه السلام) ولطُّف من لهجته في إرشاده فقـال: ((فـارجع إلى الله أبـا عمـرو، وانظـر هــل بقـي مـن عمرك إلاَّ كظم الحمار، فحتى متى وإلى متى لا تنهى سفهاء بني أميَّة عن أعراض المسلمين وأبشارهم وأموالهم.. والله لو ظلم عامل من عمالك حيث تغرب الشمس، لكان إلمه مشتركاً بينه وبينك)). وكان لهذا الكلام أثره الكبير في نفسه، يقول ابن عباس: ((فقال عثمان: لك العتبي، وأفعل وأعزل من عمالي كل من تكرهه ويكرهه المسلمون))، ثم افترقا، فصده مروان بن الحكم عن ذلك وقال: ((يجترئ عليك الناس فلا تعزل أحداً منهم))(١).

ويبدو أن ابن عباس كان نشيطاً في حزبه وكان لا يقيم لأوامر الخليفة التي لا تتفق ومبادثه أيّما وزن.

غضب عثمان على عبد الرحمن بن عوف حين قال له - وقد رأى منه بعض ما اعتبره من منافيات شمروط بيعته التي عقدها له -: يا ابن عفان

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢ : ٣٩٨-٣٩٧ نقلاً عن الواقدي.

لقد صدّقنا عليك ما كنا نكذّب فيك، وإني استعيذ با لله من بيعتك، فأمر بإخراجه من المجلس ونهى الناس عن مجالسته فامتنعوا إلاّ صاحبنا فإنه لم يجد مبرراً لهجره فظل على مواصلته له (۱). وقد لاقى عبد الرحمن هذا لائمة المسلمين ومخاصمة حزب صاحبنا على اختياره لصاحبه، وحمّل مسؤولية ما قام به من أعمال منافية حتى قال له الإمام (عليه السلام) يوماً على أثر وفاة أبي ذر بالربذة: ((هذا عملك! فقال عبد الرحمن: إذا شئت فخذ سيفي، إنه قد خالف ما أعطاني))(۱). وكان عبد الرحمن يقول في مرض موته: ((عاحلوه قبل أن يتمادى في ملكه))(۱)، وتوفي وهو مغاضب له.

وقد اتهم الخليفة صاحبنا بتأليب الناس عليه، يقول البلاذري فيما أخرجه عن عبد الله بن عباس: ((إن عثمان شكا علياً إلى العباس فقال له: يا خال إن علياً قد قطع رحمي، وألّب الناس ابنك، والله لعن كنتم يا بني عبد المطلب أقررتم هذا الأمر في أيدي بني تيم وعدي، فبنو عبد مناف أحق أن لا تنازعوهم فيمه ولا تحسدونهم عليه)) يقول صاحبنا: ((فأطرق أبي طويلاً ثم قال: يا ابن أخت لعن كنت لا تحمد علياً فما يحمدك له، وإن حقّك في القرابة والإمامة للحق الذي لا يُدفع ولا يُححد، فلو رقيت فيما تطأطأ، أو تطأطأت فيما رقى، تقاربتما، وكان ذلك أوصل وأجمل، قال: قد صيّرت الأمر في ذلك إليك فقرّب الأمر بيننا)) تقول الرواية: ((فلما خرجنا

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ج٥: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

مع الخليفة الثالث ......

من عنده دخل عليه مروان فأزاله عن رأيه))(١). فالخليفة هنا - كما ترون - يتهم صاحبنا بتأليب الناس عليه بقوله: ((وألّب الناس ابنك)) ولا يدفع هو عن نفسه هذه التهمة، وإن كنت أخال أن تأليبه كان لا يتعدى تحسس الشعور والنقد البرئ، وهي خطة الحزب.

وكانت للخليفة في أعوامه الأولى من الستة الباقية من عمره - وهمي التي شغلت حديثنا الآن - من الأحداث ما يتنافى مع مبادئهم المعروفة، فكانوا - كما قلنا - ينكرونها عليه، وكان هو وحزبه الأموي يضيقون بهذا الإنكار.

ومعارضة أبي ذر لسياستهم - وهـو مـن أهـم رحالات حـزب الإمام(عليه السلام)، ومـن ذوي السابقة والمكانه العالية في الإسلام، وشهادات النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) له لايمكن أن يتجاهلها أحـد من المسلمين في ذلك العهد - كانت في تلكم الأيـام، وقصته معهم نموذج من أعلى النماذج للنضال العقائدي، نسوقها كمثل من الأمثلة علـى حهاد هذا الحزب في تلكم الأيام.. يقول البلاذري: ((لما أعطى عثمان مروان بن الحكم ما أعطاه، وأعطى الحارث بن الحكم بـن أبي العاص ثلاثائة ألف درهم، ما أعطاه، وأعطى الخارث بن الحكم بـن أبي العاص ثلاثائة ألف درهم، ويتلو قول الله عز وحل: ﴿واللهن يكنزون اللهب الكانزين بعذاب أليم، ويتلو قول الله عز وحل: ﴿واللهن يكنزون اللهب والفضة..الآيـة ﴾(٢)، فرفع ذلك مروان بـن الحكم إلى عثمان عن قـراءة أبي ذر نائلاً مولاه: أن انته عما بلغني عنك، فقال: أينهاني عثمان عن قـراءة

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف جه: ١٣ - ١٤.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٣٤.

كتاب الله، وعيب من ترك أمر الله، فوالله لأن أرضي الله بسخط عثمان أحب إلى وحير لي من أن أسخط الله برضاه). فالمسألة في خطوطها الأولى معارضة هذا الصحابي الجليل تنطوي على إنكار هذا التصرف في مقدرات المسلمين، وادّخار هذه الأموال من قبل قابضها، وهي لا تحل لهم لأنها بما تزيد على حقوقهم في هذا المال، فأخذها لابدّ أن يكون أخذاً في غير حله، وتصرفهم فيها تصرف ما لا يملكون، وفي ادّخارها حبس لها عن الوصول إلى مستحقيها من عامّة المسلمين، وهذا بالطبع مما يستحق من مثل أبي ذر وحزبه أعظم الإنكار، وما يهمه بعد ذلك أن يغضب عثمان أو لا يغضب، ما دام لا يريد أن يسكت عن كلمة الحق مهما كلّفه ذلك، يقول البلاذري: ((وقال عثمان يوماً: أيجوز للإمام أن يأخذ من المال فإذا أيسر قضى؟ فقال (لوقال عثمان: ما أكثر أذاك لى وأولعك بأصحابي، إلحق بمكتبك))(1).

وأخالكم تذكرون موقف كعب هذا من الخليفة السابق في المؤامرة عليه، ولعلّه يتضع بذلك سر الـ تزام حزب بني أميّة له، حتى صيروه من أصحاب الخليفة، يسدد من خطواته، ويفتيه بما أحب، وكيف يخفى مثل ذلك على أبي ذر فيسكت عليه؟!.. أوليسس مال المسلمين موضوعاً لمصالحهم، والخليفة من قبيل القيّم عليه؟ فهل يجوز للقيّم أن يتصرف بمال غيره في غير التماس لمصلحة تعود إلى أرباب المال أنفسهم؟ مع ما في ذلك عادة من تعريضه للخطر، وعهدنا - بقرض الوليد بن عقبة من بيت مال الكوفة، وموقف الخليفة منه - ليس ببعيد، حتى كان ما كان من أمرهم

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ٥٢.

مع ابن مسعود وغيره كما مر، وكان حزاؤه من ذلك الإنكسار أن حُرم من عطائه وسيّر به إلى الشام فأراد معاوية أن يترضاه بالمال، فقال أبو ذر لحامله إليه: ((إن كانت من عطائي الذي حرمتمونيه عامي هذا قبلتها، وإن كانت صلة فلا حاحة لي فيها)). وبعث إليه الفهري صاحب معاوية بمائتي دينار فقال: ((أما وحدت أهون عليك مني حين تبعث إلي بمال.. وردها)).

ووقف منهم بالشام موقفاً صارماً ؛ لما رأى لديهم من كسرة المفارقات. بنى معاوية داره الخضراء بدمشق فهال ذلك أبا ذر فقال: ((يا معاوية إن كانت هذه الدار من مال الله فهي الخيانة وإن كانت من مالك فهذا الإسراف)) وكان يقول: ((وا لله لقد حدثت أعمال ما أعرفها وا لله ما هي في كتاب الله ولا سنة نبية، وا لله إني لأرى حقاً يُطفاً وباطلاً يُحيى وصادقاً يُكذّب وأثرة بغير تُقى وصالحاً مُستأثراً عليه))(1).

وضاق معاوية بمعارضة أبي ذر فكتب إلى عثمان في أمره فأحابه: ((أمّا بعد فاحمل حندباً إلى على أغلظ مركب وأوعره))، فوحّه معاوية مَن سار به الليل والنهار، يقول البلاذري: ((فلما قدم أبو ذر المدينة حعل يقول: تستعملون الصبيان وتحمي الحمى وتقرّب أولاد الطُلقاء))(۱)، فسيره عثمان إلى الربذة وحرّم على الناس مشايعته والحديث معه، ولكن الإمام (عليه السلام) - فيما يحدّث صاحبنا - وبعض أقطاب حزبه لم يجدوا لهذا التحريم مبرراً، فخرجوا لمشايعته، وضربوا بذلك أعلى الأمشال في التضامن على إنكار المنكر في حدود ما حدّدوه لهم من نهج.

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

وكان لمروان موقف ، وللخليفة موقف من الإمام(عليه السلام) ذكره صاحبنا ورواه ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة عن الجوهري<sup>(۱)</sup>. كما روى الموقف المؤثر الذي وقفه الإمام(عليه السلام) وجماعته من أبي ذر في توديعهم له وحواب أبي ذر لهم واحداً واحداً.. مما لا نطيل بذكره الآن.

والمهم أن نذكر أن أبا ذر كان ينطق بلسان حزبه في إنكاره عليهم وكان إنكاره منصباً على هذه الفئة التي أثرت من أموال المسلمين ثراءً غير مشروع، وسنرى - في منهج الإسام (عليه السلام) عند بيعته - تصريحه في تأميم أموال من أثرى على عهد عثمان من هبات الخليفة وأعطياته المعروفة من بيت المال، تلافياً لما أحدثه التصرف من الخليفة في الأمة من مفارقات.

والظاهر أن صاحبنا لم يستمر على المحاهرة بنقد الوضع القائم، وإن شارك الصحابة بالرأي، وذلك لوصية صدرت من أبيه إليه، أن لا ينطق بالحديث عنه حتى يرى ما لابد منه، يقول الزبير بن بكّار من حديث عن صاحبنا: أنه كان عند أبيه وكانوا على مائدة العشاء إذ أوذنوا بقدوم الخليفة عليهم واستثذانه في الدخول يقول عبد الله: ((فأذن له وأوسع له على فراشه، وأصاب من العشاء معه، فلما رُفع قام من كان هناك، وثبت أنا، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد يا خال فإني قد جئتك استعذرك من ابن أحيك علي، سبّن، وشهر أمري، وقطع رحمي، وطعن في ديني، وإني أعوذ با لله منكم يا بني عبد المطلب، إن كان لكم حق تزعمون أنكم غلبتم عليه فقد تركتموه في يدي من فعل ذلك بكم، وأنا أقرب إليكم رحماً منه، وما لمت منكم أحداً إلاّ علياً، ولقد دعيت أن أبسط يدي عليه فتركته

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٣٧٥.

لله والرحم، وأنا أخاف أن لا يتركني فلا أتركه)) يقول صاحبنا: ((فحمد أبي الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد يا ابن أحيق فإن كنت لا تحمد علياً لنفسك، فإني أحمدك لعلي، وما علي وحده قال فيك بل غيره، فلو أنك اتهمت نفسك للناس، اتهم الناس أنفسهم لك، ولو أنك نزلت مما رقيت وارتقوا مما نزلوا فأخذت منهم وأخذوا منك ما كان بذلك باس، قال عثمان: فذلك إليك يا خال وأنت بيني وبينهم قال: أفأذكر هم ذلك عنك؟ قال: نعم وانصرف)). يقول عبد الله: ((فما لبننا أن قيل هذا أمير عنك؟ قال: لا تعجل يا خال حتى أؤذنك، فنظرنا فإذا مروان بن الحكم كان وقال: لا تعجل يا خال حتى أؤذنك، فنظرنا فإذا مروان بن الحكم كان حالساً بالباب ينتظره حتى خرج، فهو الذي ثناه عن رأيه الأول، يقول: فأقبل علي أبي وقال: يا بُني ما إلى هذا من أمره شئ، ثم قال: يا بُني ما إلى هذا من أمره شئ، ثم قال: يا بُني ما المك عليك لسانك حتى ترى ما لابد منه))(١). وكان هذا الحديث منهما يروي الزبير – قبل وفاة العباس بأسبوع.

وفي مرض العباس - فيما يروي أبو حيان التوحيدي عن الجاحظ (٢٠) - وصية للعباس مطوّلة أوصى بها علياً الطّيّلا ونصح له بالمسألة، وقد أعرضنا عنها لما يبدو عليها من أثر الصناعة التي لا تناسب حوها بحال، بالإضافة إلى بعض مضامينها القلقة، وقد حاء فيها مما يتعلق بصاحبنا ((فعلى ذلك فقد أوصيت عبد الله بطاعتك، وبعثته على متابعتك، وأوجرته مجتك))(٢٠).

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٦١١.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج٣: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٣: ٢٨٣.

٢٩٢ ......عبد الله بن عباس /ج١ وقد اشترك صاحبنا والإمام(عليه السلام) في تغسيل العباس (١).

(1)

ولاحظ الخليفة على صاحبنا صمته وسكوته عن ملاحقته فيما حدّ لديه من أحداث، مع علمه بأن مثله لا يرتضي مثلها بحال، فشكر له موقفه، وبدأ يستنصحه ويستشيره، قال مرّة وقد أمسك به بعد أن انصرف عنه حضّار بحلسه: ((يا ابن عمي ويا ابن خالتي فإنه لم يبلغني عنك في أمري شئ أحبه ولا أكرهه عليّ، ولا لي، وقد علمت أنك رأيت بعض ما رأى الناس فمنعك عقلك وحلمك من أن تظهر ما أظهروا وقد أحببت أن تعلمني فيما بيني وبينك فأعتذر))(٢).

قال ابن عباس – وقد أوقفه الخليفة أمام أمر واقع –: ((يا أمير المؤمنين إنسك قسد ابتليت بعد العافية وأدخلت في الضبق بعد السعة)).. إلى أن يقول: ((وا الله لوددت أنك لم تفعل ما فعلت مما ترك الخليفتان قبلك، فإن كان شيئاً تركاه لما رأيا أنه ليس لهما، علمت أنه ليس [لك] كما [ليس] لهما، وإن كان ذلك لهما فتركاه خيفة أن ينال منهما مثل الذي نيل منك تركته لما تركاه له، ولم يكونا أحق بإكراه أنفسهما منك بإكراه نفسك)) قال الخليفة: ((فما منعك أن تشير علي بهذا قبل أن أفعل ما فعلت؟)) قال ابن عباس: ((وما علمي أنك تفعل ذلك قبل أن تفعل)).

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٤ قسم١: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة ج١: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

مع الخليفة الثالث ....... ٢٦٣

ويطلب الخليفة منه بعد ذلك أن يصمت، فيصمت.

ويخال أن في صبته هذا خروجاً على مبادئ حزبه، فيصحح صاحبنا له وجهة نظره فيه، ويصرّح أمامه أنه ما يزال مع الإمام(عليمه السلام) في كلّ ما يراه.

يقول ابن عباس - فيما يروى الزبير في الموفقيات -: ((صلّيت العصر يوماً ثم خرجت، فإذا أنا بعثمان بن عفان في أيام خلافته في بعض أزقَّة المدينة وحده، فأتيته إحلالاً وتوقيراً لمكانته، فقال لي: هل رأيت علياً، قلت: خلَّفته في المسجد، فإن لم يكن الآن فيه فهو في منزله، قال: أمَّا منزله فليس فيه فابغه لنا في المسجد، فتوجهنا إلى المسجد وإذا على التَّلْيَالِيَا يخرج منه، قبال ابن عباس: وقد كنت ذلك اليوم عند على فذكر عثمان وتجرَّمه عليه وقال: أما والله يا ابن عبياس إن من دواته لقطع كلامه وتبرك لقائمه، فقلت له: يرحمك الله كيف لك بهذا، فإن تركته ثم أرسل إليك فما أنت صانع؟ قال: أعتل وأعتل فمن يقسرني؟ قال: لا أحد، قال ابن عباس: فلما تراءينا له وهو حارج من المستحد ظهر منه من التفلُّت والطلب للانصراف ما استبان لعثمان، فنظر إلى عثمان وقال: يا ابن عباس أما ترى ابن خالنا يكره لقاءنا فقلت: ولِمَ ، وحقك ألزم، وهـو بـالفضل أعلـم، فلما تقاربـا رمـاه عثمـان بالسلام فردّ عليه، فقال عثمان: إن تدخل فإياك أردنا، وإن تمض فإياك طلبنا، فقال على: أي ذلك أحببت؟ قال: تدخل، فدخلا وأخذ عثمان بيده فأهوى به إلى القبلة فقصر عنها وحلس قبالتها فحلس عثمان إلى حانبه، فنكصت عنهما، فدعواني جميعاً فأتيتهما، فحمد عثمان الله وأثنى عليه وصلى على رسوله، ثم قال: أما بعد يا ابني خالي وابني عمى فإذ جمعتكما في النداء فأستحمعكما في الشكاية على رضائي عن أحدكما ووحدي على الآخر، إني أستعذركما من أنفسكما، وأسألكما فيأتكما وأستوهبكما رجعتكما، فوالله لسو غالبني الناس ما انتصرت إلا بكما، ولو تهضموني ما تعززت إلا بعزكما، ولقد طال هذا الأمر بيننا حتى تخوفت أن يجوز قدره ويعظم الخطر فيه، ولقد هاجني العدو عليكما وأغراني بكما، فمنعني الله والرحم مما أراد، وقد خلونا في مسحد رسول الله (صلى الله عليه وآله) وإلى حانب قبره، وقد أحببت أن تظهرا لي رأيكما وما تنطويان لي عليه، وتصدقا فإن الصدق أنجى وأسلم، وأستغفر الله لي ولكما))(1).

فالخليفة هنا راض عن أحدهما وواجد على الآخر، وبالطبع إن هذا الرضا كان من نصيب صاحبنا خاصة، وقد أدرك ما يريد من وراء هذا الكلام، فقطع على صاحبه طريق الاستفادة منه، وكان لابد من الجواب على كل نقطة نقطة منه، يقول ابن عباس: ((فأطرق علي وأطرقت معه طويلاً، أمّا أنا فأجللته أن أتكلم قبله، وأمّا هو فأراد أن أجيب عني وعنه، ثم قلت له: أتتكلّم أم أتكلّم أنا عنك؟ قال: بل تكلّم عني وعنك. فحمدت الله وأثنيت عليه وصلّيت على رسوله، ثم قلت: أمّا بعد يا ابن عمّنا وعمّننا فقد سمعنا كلامك لنا وخلطك في الشكاية بيننا، على رضاك - زعمت - عن أحدنا ووحدك على الآخر، وسنفعل في ذلك فنذمّك ونحمدك اقتداءً منك بفعلك فينا، فإنّا نذم مثل تهمتك إيانا على ما أتهمتنا عليه بلا ثقة إلاّ ظناً، ونحمد منك غير ذلك من غالفتك عشيرتك، ثم نستعذرك من نفسك ونحمد منك غير ذلك من غالفتك عشيرتك، ثم نستعذرك من نفسك استيهابك أيانا من أنفسنا، ونستوهبك فيأتك استيهابك أيانا فيأننا،

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٦١٤–٦١٥.

ونسألك رحعتك مسألتك إيانا رحعتنا..)) إلى أن يقول من حديث طويل: ((وأمّا مساءلتك إيّانا عن رأينا فيك وما ننطوي عليه لك، فإنيّا نخبرك أن ذلك إلى ما تحب، لا يعلم واحد منا من صاحبه إلاّ ذلك، ولا يقبل منه غيره، وكلانا ضامن على صاحبه ذلك وكفيل به، وقد برّات أحدنا وزكيته، وأنطقت الآخر وأسكته، وليس السقيم منّا عما كرهت بأنطق من البريء فيما ذكرت، ولا البريء منا مما سخطت بأظهر من السقيم فيما وصفت، فإما جمعتنا في الرضا وإما جمعتنا في السخط لنحازيك بمثل ما تفعل بنا في ذلك مكايلة الصاع بالصاع، فقد أعلمناك رأينا، وأظهرنا لك ذات أنفسنا، وصدقناك والصدق -كما ذكرت- أنجى وأسلم))(1).

وأعجب الإمام (عليه السلام) فيما يبدو صراحته وقوة منطقه واستيعابه لنقاط الحديث، فنظر إليه نظر هيبة -كما تقول الرواية- وعلّق عليه بحديث عقّب عليه عثمان، وما افترقوا حتى أخذ صاحبنا بيديهما فتصافحا وتصالحا. وكما كان مروان سفير السوء بين الإمام (عليه السلام) وعثمان، كان ابن عباس سفير الخير بينهما، يقارب من خطوهما، ويعمل حاهداً على ملء ما يحدثه الانتهازيون بينهما من فحوات.

قال عثمان له يوماً - وكان في ثورة نفسية عارمة -: ((مالي ولكم يا ابن عباس! ما أغراكم بي وأولعكم بتعقب أمري!)) ثم انحدر بكلام طويل فيه لوم وفيه تقريع، فلطف من حوّه ابن عباس قليلاً قليلاً، وقبال فيما قال: ((فما دعاك إلى هذا الأمر الذي كان منك؟ قال: دعاني إليه ابن عمك على بن أبى طالب، فقال ابسن عباس: وعسى أن يكذب مبلغك،

<sup>(</sup>١) الموفقيات :٦١٦ .

٢٦٦ .....

قال عثمان: إنه ثقة، قال ابن عباس: إنه ليس بثقة من بلّغ وأغرى، قال عثمان: يما ابن عباس أالله إنك ما تعلم من علي ما شكوت منه؟ قال: اللّهم لا إلاّ أن يقول كما يقول الناس، وينقم كما ينقمون، فمن أغراك به وأولعك بذكره دونهم؟))(1).

وكان عثمان ما يزال غاضباً يهدر بكلام حاء فيه: ((إني أنشدك يا ابن عباس الإسلام والرحم، فقد والله غُلبت وابتليت بكم، والله لوددت أن هذا الأمر كان صار إليكم دوني، فحملتموه عني، وكنت أحد أعوانكم عليه، إذن والله لوحدتموني لكم خيراً مما وحدتكم لي، ولقد علمت أن الأمر لكم، ولكن قومكم دفعوكم عنه واختزلوه دونكم، فوالله ما أدري.. أدفعو عنكم أم دفعوكم عنه ؟)(").

ومس هذا الكلام عواطف ابن عباس، وبلغ موضع العقدة منه، فشار إلى الجواب بلغة لا تخلو من عنف، وبخاصة بعد أن صدر من الخليفة هذا الاعتراف بحقهم بالخلافة ((ولقد علمت أن الأمر لكم)) قال: ((مهسلا أميرالمؤمنين فإنا ننشدك الله والإسلام والرحم، مثل ما أنشدتنا، أن تُطمِع فينا وفيك عدواً، وتشمت بنا وبك حسوداً، إن أمرك إليك ما كان قولاً، فإذا صار فعلاً فليس إليك ولا في يديك، وإنا والله لنحالفن إن حولفنا ولننازعن إن نوزعنا، وما تمنيك أن يكون الأمر صار إلينا دونك إلا أن يقول قائل منا ما يقوله الناس ويعيب كما عابوا!))(").

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ثم عاد بعد هذا التهديد والتبكيت إلى غمزة الخليفة في التعقيب على اعترافه بحقهم ((ما أدري أدفعوه عنكم)) وهو في ثورته: ((فأمّا صرف قومنا عنا الأمر فعن حسد قد والله عرفته، وبغي قسد والله علمته، فالله بيننا وبين قومنا! أمّا قولك: إنك لا تدري أدفعوه عنا أم دفعونا عنه فلعمري إنك لتعرف أنه لو صار إلينا هذا الأمر ما زدنا به فضلاً إلى فضلنا ولا قدراً إلى قدرنا، وإنا لأهل الفضل..)) إلى آخر ما جاء في حديثه..، وما نقض عثمان عليه بعد ذلك شيئاً من كلامه هذا، وإنما عاد إلى تقريعه، فاستمهله ابن عباس ريثما يلقى الإمام(عليه السلام) فيسمع حجته ليسعى بالصلح بينهما. ولهذه المواقف نظائر لانطيل بذكرها.. وفي شرح نهج البلاغة فا صور فلتراجع هناك(۱).

(0)

وزادت الفحوة بين المعارضة وحزب الخليفة، واتسعت معالمها باتساع المفارقات الدي كانت تصدر من الفئة الحاكمة، وتضيف إلى الأحزاب المعارضة أنصاراً حدداً؛ حتى لم يسق للحليفة رصيد شعبي يعتمده للساعة الرهيبة.

وكانت أهم خطوة حريثة قامت بها المعارضة بعثها بكتاب موقّع من اصحاب الشورى وبقية المهاجرين إلى من قام بمصر من الصحابة والتابعين، يستنهضونهم للحدّ من تصرفات الخليفة، ويستحثّونهم على الثورة عليه،

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٣٩٦-٣٩٦ .

جاء فيه: ((بسم الله الرحمن الرحيم من المهاجرين الأولين وبقية الشورى، إلى من بمصر من الصحابة والتابعين أما بعد.. أن تعالوا إلينا وتداركوا خلافة رسوله الله قبل أن يُسلَبها أهلها، فإن كتاب الله قد بُدّل، وسنة رسوله قد غُيّرت وأحكام الخليفتين قد بُدّلت فننشد الله من قرأ كتابنا من بقية أصحاب رسول الله والتابعين بإحسان إلاّ أقبل إلينا، وأخذ الحق لنا وأعطاناه، فأقبلوا إلينا إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر، وأقيموا الحق على المنهاج الواضح الذي فارقتم عليه نبيكم، وفارقكم عليه الخلفاء. غُلبنا على حقنا، واستولي على فيتنا، وحيل بيننا وبين أمرنا، وكانت الخلافة بعد نبينا على خلافة نبوة ورحمة، وهي اليوم ملكاً عضوداً من غلب على شئ أكله))(١).

وربّما وُجهت صور منه إلى من بالكوفة والبصرة من الصحابة والزعماء وقد أخرجه مالك الأشتر - وهو من زعماء الكوفة - محتجاً به على طلحة والزبير حين منّاهما الخليفة أن يعطيهما النصف من نفسه وأرادا تهدئة الوضع، يقول الراوي: ((فقام مالك الأشتر فقال: أليس هذا كتابكم إلينا؟!))(٢).

والظاهر أن هذا الكتاب كان له أثره الكبير في إلهاب النفوس وتحفيزها للنهوض؛ لما فيه من لغة عاطفية مثيرة. وأيّ مؤمن بالله واليوم الآخر يكتب له كبار الصحابة وبقية الشورى بأن ((كتاب الله قد بُدّل، وسنة رسوله قد غُيّرت)) فلا يثار لهذا التبديل والتغيير؟!.. فإذا أضفت إلى ذلك نقمة المبعوث إليهم وغيرهم من أهل الأمصار على الفئات الحاكمة عندهم ؟ لاستئثارهم

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ٣٣-٣٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١: ٣٤.

بجلّ مقدّراتهم، وتحكّمهم في رقابهم من دون دالّه فم عليهم، من سابقة أو جهاد.. اللّهم إلاّ قربهم من الخليفة، أدركت مدى أثره، وهكذا كان.

فقد أقبلت وفود الأمصار من الكوفة والبصرة ومصر، واحتمعوا في المدينة ناقمين، واستغلت المعارضة وجودهم أبشع استغلال، اللهم إلا ما كان من حزب الإمام(عليه السلام) وصاحبنا، فقد وقف موقفاً مشرفاً في تهدئة الحواطر والعمل على استصلاح الفئة الحاكمة، وكاد بذلك يحبط كل مؤامرة تحاك على الخليفة، ولولا وحود مروان ونظائر مروان من بطانته لانتهى احتماع المؤتمرين في صالح الأمة جمعاء.

وكان من أشد الأحزاب عليه حزب طلحة، ولمه من تأييد السيّدة عائشة - وهي من أشد الناس علقة به ؛ لقرابتها منه - رصيد قوي، وما كانت هذه السيّدة لتدّخر من جهدها للعمل ضد الخليفة حتى كانت تصيح: ((اقتلوا نعثلاً فقد كفر))(1).

وكان من ذلك أن احتمع حول طلحة جماهير من أهل الأطماع حشي الخليفة منهم على نفسه، فاستنجد بالإمام (عليه السلام) لتفريقهم عنه، يقول الطبري فيما يروى: ((فدخلنا - يعني هو والإمام - دار طلحة بسن عبيد الله وهي رجاس من الناس، فقام إليه فقال: يا طلحة ما هذا الأمر الذي وقعت فيه؟ فقال: يا أبا الحسن بعدما مس الحزام الطبيين، فانصرف علي ولم يحر إليه شيئاً حتى أتى بيت المال، فقال: افتحوا هذا الباب...)) ثم أخرج ما فيه من مال ووزعه على الناس، وأقبل من كان مع طلحة لأحذ نصيبهم منه وبقى طلحة وحده، فاضطر أن يقبل على عثمان معتذراً،

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٧٢، وتأريخ ابن الأثير ج٣: ١٠٢

• ۲۷ .....عبد الله بن عباس / ج١

يقول المحدّث: ((فقال عثمان: إنك وا لله ما حثت تائباً ولكنك حثت مغلوباً، الله حسيبك يا طلحة))(١).

ولما اشتدّت وطأة المصريين على الخليفة، وبعث إليهم من يترضّاهم فعادوا حائبين، استنجد بالإمام (عليه السلام) من جديد، يقول البلاذري: ((وأتى المغيرة بن شعبة -والمصريون محيطون بـدار عثمـان- فقـال لـه: دعـين آت القوم فأنظر ما يريدون، فمضى نحوهم، فلما دنا منهم صاحوا به: يها أعور وراءك، يا فاحر وراءك، يا فاسق وراءك، فرجع. ودعا عثمان عمرو بن العاص فقال لسه: اثنت القنوم فنادعهم إلى كتناب الله والعتبني ممنا ساءهم، فلما دنا منهم سلّم، فقالوا: لا سلّم الله عليك، ارجع يـا عـدو الله، ارجع يا ابن النابغة، فلست عندنا بأمين ولا مأمون، فقال له ابن عمر وغيره: ليس لهم إلا على بن أبي طالب، فلما أتاه قال: يا أبا الحسن اثب هؤلاء القوم فادعهم إلى كتاب الله وسنَّة نبيُّه، قـال - الإمام -: نعـم إن أعطيتــني عهد الله وميثاقه على أنك تفي لهم بكل ما أضمنه عنـك، قـال: نعـم))، و لم يكتف الإمام (عليه السلام) بهذا القول دون أن أحد عليه أوكد المواثيق وأغلظها، ثم ((خرج إلى القوم فقالوا: وراءك قال: لا بل أمامي، تعطون كتاب الله وتعتبون من كـل مـا سـخطتم، فعـرض عليهــم مـا بـذل عثمـان، فقالوا: أتضمن ذلك عنه؟ قال: نعم قالوا: رضينا)).

ونجح الإمام(عليه السلام) بسفارته هذه، وحاء إلى الخليفة بوجوههم وأشرافهم، فأعتبهم عثمان من كل شيء، فقالوا: اكتب بهذا كتاباً فكتب: (ربسم الله الرحمن الرحيم هذا كتاب من عبد الله عثمان أمير المؤمنين

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٥٤.

مع الخليفة الثالث .....

لمن نقم عليه من المؤمنين والمسلمين.. إن لكم أن أعمل فيكم بكتاب الله وسنة نبية، يعطى المحروم، ويؤمّن الخائف، ويردّ المنفيّ، ولا تجمّر البعوث، ويوفّر الفيء، وعلي بن أبي طالب ضمين للمؤمنيين والمسلمين على عثمان بالوفاء بما في هذا الكتاب))(1). ثم أشهد عليه جماعة منهم الزبير وطلحة وسعد وغيرهم، وتفرق المصريون عنه.

وأراد الإمام(عليه السلام) - تتميماً لرسالته - أن يلطّف من حوّه في نظر الرأي العام الساخط عليه، فدعاه إلى أن يخطب في الناس، ويعلن لهم ندمه على ما وقع منه، وخطب فأقر بما فعل، واستغفر الله منه، وتكلم بكلام رقّ له الناس، وبكى له من بكى منهم، ثم عاد إلى البيت، وإذا بمروان يعنقه على موقفه ذاك وإعلانه التوبة، ويقول فيما يقول: ((وا لله لإقامة على خطيئة تستغفر الله منها أجمل من توبة تخوّف عليها))(١)، و لم يزل به حتى أمره أن يخرج إلى الناس فيكلمهم عنسه، يقول الطبري: ((فحرج مروان إلى الباب والناس يركب بعضهم بعضاً فقال: ما شأنكم قد احتمعتم كأنكم قد حئتم لنهب، شاهت الوجوه...الح))(١). وغضب الناس فاقبلوا على الإمام (عليه السلام) فأقبل على عثمان مغضباً وهو يقول: ((أما رضيت من مروان ولا رضي منك إلا يافساد دينك و خديعتك عن عقلك؟! وإنسي لأراه ولا رضي منك إلا يافساد دينك و خديعتك عن عقلك؟! وإنسي لأراه سيوردك ثم لا يصدرك، وما أنا عائد بعد مقامي هذا لمعاتبتك..الخ))(١)

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ٦٣-٦٤، وانظر تأريخ ابن خلدون - اعتناء علاء الفاسي، مطبعة النهضة، مصر، سنة الطبع ١٩٣٦م - ج٢: ٣٩٦-٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري جه: ١١١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٥: ١١٢.

<sup>(</sup>٤) أنساب الأشراف جه: ٦٥.

وأنَّبته بعد خروج الإمام(عليه السلام) نائلة بنت الفرافصة زوجته، وقالت له فيما قالت: ((قد سمعت قول على بن أبي طالب في مروان، وقد أخبرك أنه غير عائد إليك، وقد أطعت مروان ولا قدر له عند الناس ولا هيبة. فبعث إلى على فلم يأته))(1). ويبدو أن الخليفة ضعف عن تدبير الأمر وألقى الزمام إلى مروان وغيره من بطانته، يوجهونه كيفما يشاؤون، وكانت مهمتهم الأولى هي إبعاد الشقة بينه وبين الإمام(عليه السلام) وقــد اسـتغلوا هتــاف الجماهـير لعلى الخلافة منفذاً ينفذون منه إلى أعماق الخليفة، حتى أنهم استصدروا منه أمراً لإخراج الإمام (عليه السلام) عن المدينة، ثم عادوا - تحت ضغط الرأي العام - فطلبوا إليه العودة إليها لتهدئة الثائرين، ثـم طلب إليه الخليفة أن يخرج من حديد، وكان حامل الرسالة إليه في هذه المرة ابن عباس يقول صاحب نهج البلاغة: ((ومن كلام له (عليه السلام) قاله لعبد الله بن عبـاس وقد حاءه برسالة من عثمان، وهو محصور يسأله الخروج إلى ماله بينبع، ليقلُّ هتف الناس باسمه للخلافة بعد أن كان سأله مثل ذلك من قبل، فقال (عليه السلام): يا ابن عباس ما يريد عثمان إلا أن يجعلن جملاً ناضحاً بالغرب، أقبل وأدبر، بعث إليّ أن أخرج ثم بعث إلىّ أن أقـدم، ثـم هـو الآن يبعث إلىّ أن أخرج، والله لقد دفعت عنه حتى خشيت أن أكون آثماً))(٢).

وفي العقد الفريد عن ابن عباس أنه قال: ((أرسل إليّ عثمان فقــال لي: اكفي ابن عمك، فقلت له: إن ابن عمي ليس بالرجل يُرى له، ولكنــه يـرى لنفسه، فأرسلني إليه بما أحببت، قال: قل له فليخرج إلى ماله بينبع فــلا أغتــمّ

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف جه: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٣: ٢٨٢.

فكيف به إنّي أداوي حراحه فيدوى فلا ملّ الدواء ولا الداءُ ... إلى أن يقول: فخرج على إلى ينبع))(١).

(1)

ولكن الإمام(عليه السلام) - مع ذلك - لم يغير من سياسته تجاه عثمان، فلم يشترك في تحريض عليه و لم يأذن بثورة مسلحة ضده، حتى أن المصريين - وقد عثروا على الراكب الذي كان معه كتاب عثمان بقتل بعضهم وصلب آخرين - استأذنوا أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في العودة إلى عثمان فأذنوا لحم، إلا الإمام (عليه السلام).. يقول عمر بن الأصم: ((كنت فيمن أرسلوا من ذي حشب، فقالوا: سلوا أصحاب النبي (صلى الله عليه وسلم) واجعلوا علياً آخر من تسالونه، قال: فسألناهم فقالوا: أقدموا إلا علياً فإنه قال: لا آمركم، فإن أبيتم فبيض سيفر خ)) وكان يهدهم عما سيعقب حركتهم هذه من أخطار.

وتأزّم الموقف بعد عودة المصريين ((واشتد طلحة بسن عبيد الله - فيما يقول البلاذري - في الحصار، ومنع أن يدخل إليه الماء، حتى غضب على بن أبي طالب من ذلك، فأدخلت عليه روايا الماء))(٢).

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف جه: ٧١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وأشرف عثمان يوماً على الثائرين فسأل عن علي الطّيّلا فأحابوه أنه ليس حاضراً، فقال: ألا أحد يبلّغه فيسقينا ماءً، يقول الراوي: ((فبلغ ذلك علياً فبعث إليه بثلاث قرب مملوءة ماءً، فما كادت تصل إليه، وحرح بسببها عدة من موالي بني هاشم وبني أمينة حتى وصلت))(1). وكان - في أثناء الحصار - يصلى صاحبنا بالناس أحياناً(٢).

وحان موعد الحج وخشي الخليفة إن أمّر أحداً من قرابته على الحاج أن لا يستجيب إليه الناس، وربّما حدثت من أحل ذلك مناوشات بين السلطة وبين بعضهم، قد لا تنتهي إلى خير، فرأى أن يتلافى الأمر ابتداءً باختيار رحل لا يتمارى أحد في الانقياد له، وكان هذا الرحل هو عبد الله بن عباس فانتدبه لهذه المهمة.

يقول عبد الله: ((قال لي عثمان: إني قد استعملت حالد بن العاص بن هشام على مكة، وقد بلغ أهل مكة ما صنع الناس، وأنا حائف أن يمنعوه الموقف فيأبى، فيقاتلهم في حرم الله حلّ وعزّ وأمنه وقوماً حاءوا من كل فج عميق ليشهدوا منافع لهم فرأيت أن أوليك أمر الموسم))(٢) وكان لابدّ له أن يمرّ على الإمام (عليه السلام) ؛ ليحبره، ويمرّ فلا يمانع في سفره، ويتأهّب للحج ويخرج.

وهي أول مرة يتولى فيها إمارة هامة كهذه، وفي الصلصل - وهي موضع بنواحي المدينة على سبعة أميال منها - التقيى عائشة،

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ٦٨-٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الرياض النضرة ج٢: ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) تأريخ الطبري ج٥: ١٤٠.

مع الخليفة الثالث ......

وكنانت قد خرحت إلى الحج قبله فقالت: ((يا ابن عباس أنشدك الله - فإنك قد أُعطيت لساناً إزعيلاً - أن تخذّل عن هذا الرحل، وأن تشكك فيه الناس، فقد بانت لهم بصائرهم وأنهجت ورفعت لهم المنار وتجلبوا من البلدان لأمر قد حم))(1)، وفي لفظ البلاذري: ((إن الله قد آناك عقلاً وفهماً وبياناً، فإياك أن تردّ الناس عن هذا الطاغية))(1).

ومن طريف المفارقات أنها حاولت أن تقنع ابن عباس لجرّه إلى حزبها الذي كانت تعمل له، وتعتقد أنه لابد أن يتولى الحكم بعد مقتل هذا الخليفة، فقالت - كما في رواية الطبري -: ((وقد رأيت طلحة بن عبيد الله قد اتخذ على بيوت الأموال والخزائن مفاتيح، فإن يل يسر بسيرة ابن عمه أبي بكر (رض)). يقول ابن عباس: فقلت: ((يا أمّه لو حدث بالرحل حدث ما فزع الناس إلا إلى صاحبنا، فقالت: إيها عنك إني لست أريد مكابرتك ولا مجادلتك))(").

وفي مكة التقى خالد بن العاص فعرض عليه أمر عثمان، وطلب إليه أن يحج بالناس فأبى وقال: ((هل لي طاقة بعدواة من ترى؟ فأبى أن يحج، وقال: فحج أنت بالناس، فأنت ابن عم الرجل - يعني علياً - وهذا الأمر لا يفضي إلا إليه، وأنت أحق أن تحمل له ذلك يقول: فحجت بالناس)(1).

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ٦٨-٦٩.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف جه: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) تأريخ الطبري ج٥: ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

وأخال أن ابن عباس كان في طليعة من ملؤا هذا المنصب كفاءة وحسن إدارة وأداء لأهم وظائفه، وقد استغلّ وجود هذه الجماهير المحتمعة من مختلف البلدان، فدأب على إفادتها، وهو من نعرف عمق ثقافة وسعة أفق، وقد كشف في مواقفه الخطابية عن قدرة نادرة في فن الخطابة لا تكاد تُجارى، يقول أبو واثل: ((خطب ابن عباس وهو على الموسم فافتتح سورة البقرة فحعل يقرؤها ويفسرها، فجعلت أقول: ما رأيت ولا سمعت كلام رجل مثله لو سمعته فارس والروم لأسلمت))(١).

وفي روايته الأخرى أن ذلك كان عام قتل عثمان، وفيها سورة النور بدل سورة البقرة (٢)، وقد يكون سماعه له أكثر من مرة في هذا الموسم، وفي كل مرة كان يقرأ من القرآن شيئاً غير ما قرأه أولاً ويفسره.

وفي إحدى خطبه وافاه نافع بن طريف بكتاب من عثمان، يستنجد به من حضر الحج من المسلمين، ففسح له المحال لإلقائه بنفسه، فألقاه عليهم حتى إذا أتمه نافع مضى ابن عباس بخطبته، ولم يعرض - فيما يقول ابن قتيبة لشيء من شأنه (۱). كما أنه لم يحدّث أحد عنه أنه عرض لكتاب عثمان الذي أرسله معه وألقاه قبل الزوية بيوم - بشيء من التعليق (١)، ولعلّه كان يائساً من حدوى ما يأتي به من حديث، بعدما تأزّمت الحوادث عليه، وتكثّرت الأحداث منه ومن بطانته، على نحو لا يمكن الاعتذار عنها بحال.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٣.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر الإمامة والسياسة ج١: ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ الطبري ج٥: ١٤٢.

وعاد بعمد أن أنهمى حجّه إلى المدينة ؛ ليستقبل أحداثاً هامّة تكاد تستأثر بأهم ما له من تأريخ وأولها مقتل عثمان وبيعة الإمام (عليه السلام).

## مع الإمام علي في خلافته

(1)

أمّا متى وصل المدينة فهنا تختلف الأخبار وتضطرب، فالذي يظهر ممن بعضها أنه وصل قبل أن تتم بيعة الإمام(عليه السلام) بأيام (۱). وفي بعضها أنه حضر احتماع الناس عليه في الدار، يطالبونه بالحضور لبيعتهم وهو يقول: ((لا تفعلوا، فإني أكون وزيراً خير من أن أكون أميراً))، وهم يقولون: ((لا والله ما نحن بفاعلين حتى نبايعك، فيقول الإمام (عليه السلام): ففي المسجد، فإن بيعتي لا تكون خفيا، ولا تكون إلا عن رضى المسلمين)) (۱). يقول سالم بن أبي الجعد: ((فقال عبد الله بن عباس: فلقد كرهت أن يأتي المسجد مخافة أن يُشغب عليه، وأبى هو إلا المسجد، فلمّا دخل، دخل المهاجرون والأنصار فبايعوه، ثم بايعه الناس)) (۱).

وهذه الرواية تحدد في بدايتها بحيء الناس إليه حين مقتل عثمان، يقول محمد بن الحنفية - فيما يسروي عنه سالم بسن أبسى الجعمد -:

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٥: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

٢٧٨ ..... عيد الله بن عباس / ج١

((كنت مع أبي حين قُتل عثمان، فقام فدخل منزله، فأتماه أصحباب رسول الله(صلى الله عليه وسلم)..الخ))(١). وكما يبدو منها أن صاحبنا كان حاضراً معهم، وكان في لهفة لإتمام الأمر لبطله بأسرع صورة، فهو لا يرضى بالتأخير حتى يجتمع الناس في المسجد ؛ لئلا يُشغب عليه.

وأخال أن هذه الرواية لا تصحّ بحال، فما كان ابن عباس بهذه السذاحة ليرضى لبيعة صاحبه أن تتمّ في البيت وفي مثل هذه السرعة، وهو يعلم أنها حاءت على أعقاب ثورة شعبية عارمة، أطاحت بخليفة له أنصاره وموالوه، وفيهم الطامع في الحكم كمعاوية بن أبي سفيان، وله من طاعة أهل الشام رصيد لا يستهان به، وفي الثائرين والمحرّضين والساكتين من يرجوها لنفسه، أو يرجوها له أصحابه، أمثال طلحة والزبير وابن عمر وسعد، ولكل منهم حزب يعمل له.

ولو كان صاحبه من الانتهازيين أو الوصوليين الذين يعبرون إلى مآربهم من أي طريق لهان الأمر، ولقلنا إنه أراد له أن يتشبث بالحكم، ثم يعود فيمكن له منه بمختلف الوسائل، أما وصاحبه الإمام (عليه السلام)، وهو من يعرف مدى واقعيته بما خبر من خلقه، وعهده ليس ببعيد بإبائه على عبد الرحمن بن عوف أن يضيف إلى شرط البيعة كلمة لا يؤمن بالالتزام بها، وهي سيرة الشيخين، مع أنه كان يستطيع أن يعبر من طريق التغافل عنها إلى الحكم الهادىء المستقر.

ومن الطبيعي حسدًا أن الإمام(عليه السلام) لم يقبلها إلاّ بعد أن اضطروه إليها اضطراراً، وتدافعها المرشحون واحداً واحداً،

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٥٢.

ووحدوا فيه المنقذ الوحيد لهذه الأمة من أزمتها، ولم يقبلها إلا بعد أن لوّح لهم بمبادئه المعروفة. يقول سيف: ((فقالوا لهم - يعني الثائرين -: دونكم يا أهل المدينة فقد أجلناكم يومين، فوا لله لمن لم تفرغوا لنقتلن غداً علياً وطلحة والزبير وأناساً كثيراً، فغشي الناس علياً، فقالوا: نبايعك فقد ترى ما نزل بالإسلام وما ابتلينا به من ذوي القربى، فقال علي: دعوني والتمسوا غيري، فإنا مستقبلون أمراً له وحوه وله ألوان، لا تقوم له القلوب ولا تثبت عليه العقول، فقالوا: ننشدك الله ألا ترى ما نرى؟ ألا تسرى الإسلام؟ ألا تسرى الفتنة؟ ألا تخاف الله؟ المفال: قد أحبتكم لما أرى، واعلموا إن أحبتكم ركبت بكم ما أعلم، وإن تركتموني فإنها أن كاحدكم إلا أني أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم) (١٠).

ومع ذلك لم يجسئ إلى الحكم إلا بعد أن وقف الزبير فأعلن ترشيح ذوي الرأي للإمام(عليه السلام) بخطبته التي قال فيها: ((أيها الناس إن الله قد رضي لكم الشورى، فأذهب بها الهوى وقد تشاورنا فرضينا علياً فبايعوه))(٢).

وتمت البيعة للإمام (عليه السلام) في المسجد بعد خمسة أيام من مقتل عثمان - على تقدير رواية سيف - وجاء صاحبنا - كما تصرّح بقيــة الروايات - بعد تمام البيعة له، ولم يشهدها كما تصرّح هذه الرواية.

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة ج١: ٤٤.

**(Y)** 

وما أخال أن ابن عباس - وقد سرّه عودة حقهم في الحكم إليهم على يد بطله بعد أن أخر حوهم عنه، وعرفنا مدى ما تركه هذا التأخير في نفسه من انفعالات - ليحهل أن الأمر لم يأتهم هنيساً ميسراً، بل حاءهم وهو في زحمة من الأزمات والمشاكل، وأمامه زحمة أخرى عبر عنها الإمام (عليه السلام) فأبلغ بقوله: ((فإنا مستقبلون أمراً له وجوه وله ألوان، لا تقوم له القلوب ولا تثبت عليه العقول)).

فطبيعة النورة التي قضت على سلفه، وحاءت به إلى الخلافة رغماً، لم تكن ثورة على أسلوب في الحكم لم تكن ثورة على أسلوب في الحكم ونظام في الإدارة، تمثل بذلك العهد وعلى يد هذا الخليفة، ثم على مفاهيم للعدالة الاحتماعية استحدثت من قبل القائمين بالحكم، ولم توافق كتاب الله ولا سيرة الشيخين.

وكان على الإمام الجديد إذا أراد القضاء على حذور الدورة، وإعادة الاستقرار إلى الأمة، أن يعمل على تغيير التشكيلة الإدارية التي كانت مبعث الشكوى والنقمة من قبل الشعوب، ثم إلى تصحيح المفاهيم التي حُورت لصالح الحكام، بعد أن كانت مشرّعة لصالح الجمهور، فكان لابد للإمام (عليه السلام) أن يسارع إلى تطهير جهاز الحكسم، وإحلال طبقة صالحة نزيهة تطمئن إليها النفوس مكانها، فيعزل الحكام والولاة من بني أمية،

مع الإمام علي في خلافته .......

الذين استغلّوا قربهم من الخليفة للعبث بمقدّرات النباس، وكمانوا من أهممّ مصادر الثورة السابقة عليه.

وما أخال أن الرأي العام - وكان هـ و المالك لزمام الموقف بعـد -ليرضى للخليفة الجديد بغير هذا الحلّ مهما كلّـف الأمـر، فكيـف إذا كانت طبيعة الخليفة الجديد تأبي عليه أن يداهن أو يصانع مثل هؤلاء؟!.

وصاحبنا وهو مَن هو بصراً بالسياسة، وغوصاً على دقائق الأمور، لم يكن ليرضي لأميره ـ عادة ـ الصبر على أمثال هؤلاء؛ ليكون إقرارهم ولو -إلى أمد أقوى حجة بيد الانتهازيين وخصوم الإمام (عليه السلام)، وربّما استغل بعضهم لإثارة الرأي العام عليه وهو بعــد متهيئ للثورة، فكيف إذا كـان لأمـيره هــذه الطبيعــة الــتى لا تعـرف المداهنــة والمصانعــة في ذات ا لله؟! وهو أعرف الناس بها ؛ لكثرة ما خير من خلقه منذ عاشره وهو طفل، واتخذ منه بطلاً يتأثر حركاته وسكناته، فكان لابد لصاحبنا - لو استشير في إبقائهم من قبل الإمام (عليه السلام) - أن لا يشير عليه بذلك أصلاً، ولكنّ كثرة من الرواة يأبون عليه ذلك، فيجعلونه من موافقي المغيرة بــن شـعبة، الــذي أشــار على الإمام(عليه السلام) أن يبقى الولاة على مواضعهم - ولا أقل من إبقاء معاوية - حتى يستحكم له الوضع، يحدّث بعضهم عنه أنه قال: ((دعاني عثمان فاستعملني على الحج، فخرجت إلى مكة، فأقمت للناس الحج وقرأت عليهم كتاب عثمان إليهم، ثم قدمت المدينة وقد بويع لعلى، فأتيته في داره فوحدت المغيرة بن شعبة مستخلياً به، فحبسني حتى خرج من عنده، فقلت: ماذا قال لك هذا؟! فقال: قال لي قبل مرَّته هذه: أرسل إلى عبد ا الله بن عامر وإلى معاوية وإلى عمال عثمان بعهودهم، تقرّهم على أعمالهم ويبايعون

لك الناس، فإنهم يهدِّتُون البلاد ويسكُّنون الناس، فأبيت ذلك عليه يومشذ وقلت: والله لو كان ساعة من نهار لاجتهدت فيها رأيي ولا ولَّيت هـؤلاء، ولا مثلهم يولِّي، قال ثم انصرف من عندي وأنا أعرف فيه أنه يرى أني مخطىء، ثم عاد إلى الآن فقال: إنى أشرت عليك أول مرة بالذي أشرت عليك وخالفتني فيه، شم رأيت بعد ذلك رأياً، وأنا أرى أن تصنع الذي رأيت، فتنزعهم وتستعين بمن تثق به، فقد كفي الله، وهم أهبون شبوكة مميا كان، قال ابن عباس: فقلت لعلى: أمَّا المرة الأولى فقيد نصحبك وأمَّا المرة الآخرة فقد غشَّك، قال له على: ولِمَ نصحني؟ قال ابن عباس: لأنك تعلم أن معاوية وأصحابه أهل دنيا، فمتى تثبتهم لا يبالوا بمن ولي هـذا الأمر، ومتى تعزلهم يقولوا: أخذ هذا الأمر بغير شورى، وهو قتل صاحبنا، ويؤلَّبون عليك فينتفض عليك أهل الشام وأهل العراق مع أني لا آمن طلحة والزبير أن يكرًا عليك، فقال على: أما ما ذكرت من إقرارهم، فوا لله ما أشك أن ذلك خير في عاجل الدنيا لإصلاحها، وأما الذي يلزمني من الحق والمعرفة بعمال عثمان، فوا لله لا أولي منهم أحداً أبداً، فإن أقبلوا فذلك خيرٌ لهم، وإن أدبروا بذلت لهم السيف، قال ابن عباس: فأطعني وادخل دارك والحق بمالك بينبع وأغلق بابك عليك، فإن العرب تجول حولة وتضطرب ولا تجد غيرك، فإنك وا لله لتن نهضت مع هؤلاء اليوم؛ ليحملنك الناس دم عثمان غداً، فأبي على فقال لابن عباس: سر إلى الشام فقد وليتكها، فقال ابن عباس: ما هذا برأى، معاوية رحل من بني أمية، وهو ابن عم عثمان وعامله على الشام، ولست آمن أن يضرب عنقي لعثمان، أو أدنسي منا هنو صنانع أن يجبسني، فيتحكُّم عليَّ، فقال له على: ولِمَ؟ قال: لقرابة ما بيني وبينك، وإن كل ما حُمل مع الإمام علي في خلافته ......

عليك حُمل عليّ، ولكن اكتب لمعاوية فمنّهِ وعِدْهُ، فأبى على وقبال: والله لا كان هذا أبداً))(١).

وهذا المضمون موجود في عدّة روايات، وإن اختلفت أساليبها في الأداء وفي الزيادة والنقيصة، كأن تنقص بعضها إشارته عليه بالخروج إلى ماله بينبع، وتزيد ((فقلت: يا أمير المؤمنين أنت رجل شجاع لست بأرب بالحرب ؛ أما سمعت رسول الله يقول: الحرب خدعة، فقال على: بلى، فقال ابن عباس: أما والله لئن أطعتني لأصدرن بهم بعد ورود، ولأتركنسهم ينظرون في دبر الأمور لا يعرفون ما كان وجهها، في غير نقصان عليك، ولا إثم لك، فقال: يا ابن عباس لست من هنياتك وهنيات معاوية في شيء، تشير علي وأرى، فإذا عصيتك فأطعني، قال: فقلت: أفعل، إن أيسر ما لك عندي الطاعة))(1).

وما أدري أيصح نسبة مثل هذا الكلام إلى ابن عباس؟! وهو يرى أمام عينيه أن نقمة الشعوب وثورتها على عثمان لم تكن لتحدث لو أصاخ عثمان لرأي الثائرين بتبديل ولاتهم من بني أمية، ومثل هؤلاء هل يقبلون من الخليفة الجديد أن يقرّ سياسة سابقة في الاحتفاظ بالولاة أنفسهم؟ وما شأن المصريين أو البصريين – مثلاً – والمدينة ما تزال تعجّ بجماهيرهم الناقمين على ولاتهم، ومفتاح الثورة ما يزال بأيديهم، إذا علموا بأن أصحابهم الذين نقموا منهم ما يزالون ولاة يستطيعون التحكم برقابهم إذا عادوا إلى بلادهم؟ ثم أيصح نسبة مثل هذا الكلام إليه؟ وهو يقترح على الإمام (عليه السلام)

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٥: ١٦٠-١٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ١٦١.

أن يترك المدينة؟! وما أدري كيف يتركها الإمام(عليه السلام) وقد قبل من رعاياه بيعتهم، وعاهدهم وعاهدوه على السير بهم على كتاب الله وسنة الرسول(صلى الله عليه وآله وسلم)؟!.. وماذا يكون حوابه لهم إذا كاتبوه بعهده و لم تبدر منهم أية بادرة من عصيان أو تمرّد؟!.. يقول: أخضعوا لي معاوية وغيره من الولاة، وأنا أعود إليكم، أم ترى أن هؤلاء الولاة إذا علموا ذلك بادروا مسرعين وقدّموا له البيعة عن يد وهم صاغرون؟!.

ومثل هذا الكلام كان يمكن أن يقال قبل أن تتم البيعة للإسام (عليه السلام) أو في أثناء الثورة ؛ لتضعف حجّة الأمويين في توجيه التهمة إليه بالمشاركة فيها على صاحبهم على أنها لا تضعفها بحال ؛ لأن أصحابها لا يريدون معرفة الجاني حقيقة، وإنما يريدونه أن يكون هو الإمام مهما كلف الأمر؛ ليتم لهم إبعاده عن الحكم، ولديهم من وصوليتهم ما يبيح لهم أفانين الكذب والتمويه.

ولكن ابن عباس لم يقل هذا الكلام في وقته، بل أشار على الإمام (عليه السلام) بالبقاء، وخالف أسامة بن زيد في رأيه، يقول البلاذري: ((وقال أسامة بن زيد بن حارثة لعلي بن أبي طالب: والله يا أبا الحسن والله لأنت أعز علي من سمعي وبصري، فأطعني واخرج إلى أرضك بينبع، فإن عثمان إن قتل وأنت بالمدينة رُميت بدمه، وإن أنت لم تشهد أمره لم يعدل الناس بك، فقال ابن عباس لأسامة: يا أبا محمد أتطلب أثراً بعد عين؟! أبَعْدَ ثلاثة من قريش ينبغي لعلى أن يعتزل؟!))(1).

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ٧٧.

والطبيعي في الحادثة - فيما أحال - أن ابسن عباس سأل الإمسام (عليه السلام) عن رأي المغيرة فلما كشف له عن وجهي نظره قال له: غشك في الأولى ونصحك في الثانية، على العكس مما حاء في هذا الحديث، وقد غُير الحديث وزيّد فيه ؛ ليسلم لأعداء الإمام (عليه السلام) من الوضاعين أن يُسمِعوا الناس نقد سياسة الإمام (عليه السلام) من لسان ابن عمه وأعز الناس عليه، وسنسمع لهذا نظائر، والذي يؤيد هذا ما حدّث به البلاذري: من أن المغيرة بن شعبة أشار على على الطبيخ بأن يثبّت معاوية على الشام، ويولي طلحة والزبير مصري العراق ؛ ليستقيم له الأمر، وأن عبد الله بن عباس عارض هذا الرأي بأن البصرة والكوفة هما عين المال ومصدر الفيء، فإذا وليهما هذان الشيخان ضيّفا على الخليفة المقيم بالمدينة، وبأن ولاية معاوية للشام تضر علياً الطبيخ أكثر مما تنفعه.. يقول: فاستمع على لرأي ابن عباس و لم يقبل مشورة المغيرة بن شعبة (١). ولنا وقفة عند رأيه في طلحة والزبير فيما يأتي من حديث.

**(Y)** 

وكانت الخطوة الثانية للإمام(عليه السلام) - وقد تكون هي الأولى في تقدّمها الزماني - هي تغيير تلك المفاهيم المستحدثة للعدالة الاحتماعية، والعودة بها إلى التشريعات الأولية الإسلامية، التي كان يستوي عندها الناس بما لهم من طبقات مزعومة لا يعترف بها الإسلام.

<sup>(</sup>١) انظر أنساب الأشراف ج٢: ٢٠٩.

وكانت نظرة الإمام(عليه السلام) في منتهى الأصالة حين وضع يـده على أساس الداء فعالجه بقوة وصرامة وصراحة.

وأساس الداء في ذلك كلّه، هو سوء التوزيع للموارد الاقتصادية بين المسلمين، حتى أحدث ما أحدث من تفاوت طبقي كبير وثروات طائلة بيد فئة خاصة، تقابلها فئة أخرى مسرفة بالعوز والفاقة والفقر، وهي معرّضة لإفراغ نقمتها على السلطة - منشأ فقرها - في أي وقت، وكان مبعث هذا التفاوت في بدايته هو الخليفة الثاني - كما قدّمنا - وقد سبق لنا أن ذكرنا أنه لمس بيديه ما أحدثه تشريعه من مفارقات بين المسلمين، فقال قولته: ((لو استقبلت من أمري ما استدبرت لأخذت فضول أموال الأغنياء فقسمتها على فقراء المهاجرين))(1).

ثم حاء الخليفة الثالث فوحد الباب أمامه مفتوحاً، فنفذ منه بعد أن وسعه وغير فيه إلى ما تحدّثنا عنه من سياسته المالية المعروفة، التي شاركت في تعجيل مصيره المحتوم، فكان لابد للإمام(عليه السلام) أن يسارع إلى إعلانها حرباً شعواء على أولئك الذين أثروا على حساب الآخرين إثراءً غير مشروع حرصاً على إعادة ما فقده المحتمع من التوازن، ورفعاً لما دخل على الطبقة الضعيفة من الحيف.

وقد أعلنها في اليوم الثاني لبيعته وضمّنها منهاج حكمه، وقد حضر صاحبنا فيما يبدو خطبته، وحدّث عن ذلك.. يقول أبو صالح: إن ابن عباس حدّثه: ((أن علياً خطب في اليوم الثاني من بيعته فقال: أيها النباس إنما أنبا رجل منكم، لي ما لكم، وعليَّ ما عليكم، وإني حاملكم على منهج نبيكم،

<sup>(</sup>١) تأريخ للطبري جه: ٣٣.

ومنفَّذ فيكم ما أمرت به، ألا إن كل قطيعة أقطعها عثمان وكل مال أعطاه من مال الله، فهو مردود في بيت المال، فإن الحق القديم لا يبطله شيء ، ولو وحدته قد تزوج به النساء وفرّق به البلدان لرددته إلى حالسه، فيإن في العدل سعة، ومن ضاق عنه الحق فالجور عنه أضيق (١)، وتتمَّة الخطبة: ((ألا لايقولن رحالً منكم غداً قد غمرتهم الدنيا فاتخذوا العقار وفحروا الأنهار وركبوا الخيول الفارهة واتخذوا الوصائف المرققة، فصار ذلك عليهم عاراً وشناراً، إذا ما منعتهم ما كانوا يخوضون فيه، وأصرتهم إلى حقوقهم التي يعلمون، فينقمون ذلك ويستنكرون ويقولون: حرمنا ابن أبي طالب حقوقنا ألا وأيَّما رجل من المهاجرين والأنصار من أصحاب رسول الله(صلى الله عليه وآلـه) يرى أن الفضل له على سواه لصحبته، فإن الفضل النير غداً عند الله، وثوابــه وأجره على الله، ألا وأيما رجل استجاب لله ولرسوله فصــدّق ملتنــا ودخــل ديننا واستقبل قبلتنا فقد استوحب حقوق الإسلام وحدوده، فــأنتم عبــاد ا لله والمال مال الله يقسم بينكم بالسويّة، ولا فضل فيه لأحد على أحد، وللمتقين عند الله أحسن الجزاء، وأفضل الثواب ، لم يجعل الله الدنيا للمتقين أجراً ولا ثواياً وما عند الله خير للأبرار. فإذا كـان غـد إن شباء الله فـاغدوا علينا، ولا يتخلفن أحد منكم عربي أو عجمي - كان من أهل العطاء أو لم يكن - إلا حضر إذا كان مسلماً حراً)(٢).

وبالطبع إن هذا الخطاب أحدث هزّة في نفوس أرباب الثروات المحرّمة وأفلتها عليهم، وتركهم في حدرة من مستقبل أموالهم، كما أحدث هزّة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ١٧١.

في نفوس الوصوليين والانتهازيين، ممن حرموا من الثروات في أيام عثمان لبعض الاعتبارات، أو كانوا على أمل في ازدياد ثرواتهم على يد حليفتهم الجديد، سواء كانوا زعماء أم ذوي سابقة في صحبته أو جهاده، ورضي عنه سواد الناس وغوغاؤهم من فقراء ومستضعفين وموالي وغيرهم.

وكان موضع الغرابة - فيما أخال - سرعته في تنفيذ منهاجه حرفياً، وأمره بالوقت: ((أن تسترجع الأموال التي أحاز بها عثمان حيث أصيبت أو أصيب أصحابها))(١) ، حتى إذا جمع لديه شيء من المال أمر بتوزيعه على السواء، وبذلك أعاد للنظام الاقتصادي في الإسلام حدّته وروعته، بعد أن بعد به العهد وتقادم، منذ تشريع الخليفة الثاني لنظام الطبقات.

ومن الطريف أن يأتي إليه بعض من أصابهم الغرم بهذا التوزيع وهم متقمصون ثوب الناصحين له، ليُدلّوا إليه بنصيحتهم بالعزوف عن هذه السياسة والعودة بهم إلى النظام السابق؛ مراعاة لميول الطبقة المرفّهة، فيحيبهم الإمام (عليه السلام) بقوله: ((أتأمرونني أن أطلب النصر بالجور فيمن وليّت عليه، والله لا أطور به ما سمر سمير، وما أمّ نجم في السماء نجماً، ولو كان المال لي لسوّيت بينهم، فكيف وإنما المال مال الله؟ الا وإن إعطاء المال في غير حقه تبذير وإسراف، وهو يرفع صاحبه في الدنيا ويضعه في الآخرة))(۱)، غير حقه تبذير وإسراف، وهو يرفع صاحبه في الدنيا ويضعه في الآخرة))(۱)، وكأنه يقول: إن لدي حاجزين عن تقبّل نصيحتكم.. حاجز ديني يمنعني من الانتصار بالجور ؛ لأن المال مال الله، ووظيفتي أن أسوّي بين عباده، كما صرّح بذلك دستورنا الإسلامي، وحاجز نفسي يمنعني من حرمان الضعيف،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٣٠٥.

أفاوت في توزيعه على الناس ، فكيف والمال مال الله؟!.

وقد كان هذا الإحراء الصارم السريع من الإمام(عليه السلام) بمثابة المنبّه لوعي أصحاب رؤوس الأموال من المسلمين حيث بدأت موازناتهم - فيما أحال - بين الاحتفاظ بدينهم،وذلك بتقبّل هذه السياسة ونظائرها من الإمام(عليه السلام)، وهي تذكّرهم بسياسة النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) ومنهاجه في الحكم، والاحتفاظ بأموالهم وثرواتهم وقيمهم الاحتماعية.

وكان أكثر المهاجرين والأنصار وأبنائهم ممن تركّزت مبادئهم في أعماقهم في جنب سياسة الإمام(عليه السلام) فأقبلوا معه على التضحية، لا بأموالهم فحسب، بل بنفوسهم وما يملكون، وقد أسلموا له القياد إلى حيث يوجه بهم في الحياة، وأما من أسلم من قريش متأخراً، ومعهم بعض المهاجرين والأنصار من ذوي المصالح الخاصة، فإنهم آثروا الاحتفاظ بها مهما كلّفهم الأمر، ويأتي على رأس هؤلاء طلحة والزبير ومن يعمل لهما، من الأمويون، وابن العاص، ونظائرهم من الناس.

(1)

ولطلحة والزبير حديث حاص وعاه صاحبنا - فيما أحال - منذ رافقهما في أيام عثمان، بل منذ عهد الشورى، حين تركت في نفوسهم الميل إلى الخلافة والسعي نحوها، وقد رآهما على رأس حزبين قويين في أيام عثمان، ورأى مدى ما بذلاه من نشاط في إقلاق الرأي العام،

وكانت كفة طلحة - من كفتيهما - هي الراجحة، وكان يظن أن الخلافة صائرة إليه حتماً ؛ بما شارك في قيادة الثورة على الخليفة السابق، وما جمع حوله من أنصار، وكان له من عائشة - أم المؤمنين - ركيزة قويّة يعتمدها في المهمات. وصاحبنا لم ينس بعدُ محاولتها لجره إلى حضيرتها، وهي تذكّره بمقام طلحة وحسن سيرته، ثم لم ينس موقفها من عثمان، وإنه ليعلم أنها ما خرجت من المدينة حتى حرّقت عليه البلاد على حدّ تمثّل مروان، وذلك حين طلب إليها أن تتأخّر لتردّ عن صاحبه الناس فأبت عليه... يقول الراوي: فقام وهو يقول:

((وحرّق قيس عليَّ البـــلا د حتى إذا اضطرمت أحذما

فقالت عائشة: يا مروان وددت والله أنه ـ تعني عثمان ـ في غرارة من غرائري هذه، وأنى طَوَّقت حمله حتى ألقيه في البحر))(١١).

ولما بلغها قتله بشراف لم تشك - كما يقول المداثني -: ((في أن طلحة هو صاحب الأمر، وقالت: بُعداً لنعثل وسحقاً، إيه ذا الإصبع، إيه أبا شبل، إيهٍ يا ابن عم، لكأني انظر إلى إصبعه وهو يُبايَع له.. ثم قالت: حشوا الإبل ودعدعوها))(٢).

وقد كان من إيمان صاحبها بانتهاء الأمر إليه أنه أخذ مفاتيح بيت المال - بعد مقتل عثمان - ونجائب كانت له في داره، يقول المدائني: ((ثم فسد أمره فدفعها إلى على بن أبي طالب))(٣).

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٢: ٧٧، نقلاً عن المدانني في كتابه الجمل.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وما كان الزبير - فيما أحال - يأمل أن الأمر سينتهي إليه مع وجود الإمام (عليه السلام)، ولكنة كان يطمع أن يكون له شأن من الشأن في ولايته (عليه السلام) نظراً لوقوفه في جنبه منذ حادثة السقيفة، وربّما اعتبر نفسه هو المرشع الوحيد بعده لها، وما كان يظن - فيما أعتقد - أن الإمام (عليه السلام) سيسوّي بينه وبين سائر المسلمين ممن لهم سابقة، وربّما قدّم عليه من المغمورين من يطمئن إلى دينه وتقواه وعافظته على دستوره ومنهاجه أكثر منه، وكانت في الزبير غمزات استدعتها ثروته الواسعة، والتسامع في جمعها من جهة، واستيلاء ولده عبد الله عليه، مع ما فيه من نواح لا يمكن لمثل الإمام (عليه السلام) أن يطمئن إليها من جهة ثانية، ومشل مذه الغمزات لابد أن تثير في نفس الإمام (عليه السلام) شكوكاً لا يصع معها التسرع بإفساح المحال أمامه للاستيلاء على رقاب الناس.

ومثل هذه الغمزات موجودة في أخيلة طلحة أيضاً، فمن الطبيعي إذاً أن لا يجد هذان الشيخان ما كانا ينتظرانه لأنفسهما في هذا العهد الجديد، وأن يهجس معاوية ذلك؛ فيعمل على إفساد قلوبهما على الإمام(عليه السلام)، وما كان ليخفى عليه أن الزبير كان أركز في نفوس الناس من طلحة، وأكثر علقة بالإمام(عليه السلام) من صاحبه، فإبعاده عن الإمام (عليه السلام) ثروة لا تعادلها ثروة، فكتب لذلك إليه: ((لعبد الله الزبير أمير المؤمنين من معاوية بن أبي سفيان، سلام عليك، أما بعد فإني قد بايعت لمك أهل الشام فأجابوا واستوسقوا كما يستوسق الحلب، فدونك الكوفة والبصرة لا يسبقك إليهما ابن أبي طالب فإنه لا شيء بعمد هذيمن المصريم، وقد بايعت لطلحة بن عبيد الله من بعدك، فأظهرا الطلب بدم عثمان وادعوا

٢٩٢ ..... عباد الله بن عباس / ج١

الناس إلى ذلك، وليكن منكما الحدة والتشمير، أظفركما الله وحدل مناوئيكما)) يقول السراوي: ((فلما وصل هذا الكتاب إلى الزبير سرّ به، وأعلم به طلحة وأقرأه إياه، فلم يشكّا في النصح لهما من قِبَل معاوية، وأجمعا عند ذلك على خلاف على الطّيّاني)(١).

وكانت بداية الخلاف أنهما حاءا إلى الإمام (عليه السلام) يطلبان إليه أن يوليهما البصرة والكوفة، وكان حواب الإمام (عليه السلام) قاطعاً عندما طلب إليهما إمهاله حتى يرى الرأي، ثم لوّح لهما بمقياسه في التولية بقوله – كما في بعض الروايات –: ((واعلما إني لا أشرك في أمانتي إلاّ من أرضى بدينه وأمانته من أصحابي)) وكان هذا المقياس وحده كافياً لبعث اليأس في نفسيهما، يقول الراوي: ((فانصرفا عنه وقد دخلهما الياس))(1).

وعلى طريقة الني (صلى الله عليه وآله وسلم) في استشارة أصحابه فيما يعِن له من أحداث، يقال: إن الإمام (عليه السلام) استشار المغيرة في أمرهما، فأشار عليه بتوليتهما؛ حتى يستقيم له أمر الناس، ولكن الإمام (عليه السلام) لم يأخذ برأيه وأخذ برأي صاحبنا، وكان أبصر بهما وأعمق نظرة، وذلك حين خلا به واستشاره في أمرهما، فأحابه قائلاً: ((يا أمير المؤمنين إن الكوفة والبصرة عين الخلافة وبهما كنوز الرحال، ومكان طلحة والزبير من الإسلام ما قد علمت ولست آمنهما إن وليتهما أن يحدثا أمراً، يقول محدّث الحديث: فأخذ على الطبيعي برأي ابن عباس))(٢)، وهذا هو الطبيعي

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

أيضاً لما نعرف من عمق صاحبنا وإخلاصه لبطله، وبصره بشؤون السياسة، وحسن معرفته بهما، ولكن بعض من أراد أن يُسمع الناس نقد سياسة الإمام(عليه السلام) من لسان ابن عباس؛ لما اشتهر عنه من العمق وعدم التهمة، أراد له أن يكون في حنب المغيرة في إشارته بتوليتهما ؛ ليتم لهم بعد حين أن يقولوا إن الإمام(عليه السلام) لو أخذ برأي هذين الداهيتين وولاهما، لما وقعت في عهده هذه الحروب.

وما أدري ما كان قيمة رأييهما لو استقل معاوية بالشام، وطلحة بالبصرة، والزبير بالكوفة، وقد رأينا سرورهما بكتاب معاوية لهما، وأين يكون موقع إشارة هاتين الداهيتين من مصلحة الإمام(عليه السلام) لو عمل برأيهما؟! - إن صح أن صاحبنا قد أشار بذلك مع المغيرة - وسنرى من وصولية هذين الشيخين - فيما يجد من أحداث - ما يكشف لنا عن مدى تقيدهما بما يعطيانه من عهود.

(0)

ولو كان للإمام (عليه السلام) خلق بعض السياسين - الذين سوّغوا لأنفسهم الأخذ بالجريرة قبل حدوثها، فضربوا على المشتبه بهسم سياحاً من حديد قبل أن تقوم عليه حجّة يصحّ الاستناد إليها في خنق حرياتهم - لكان له مع هذين الشيخين حديث آخر، وإلاّ فما كان الإمام (عليه السلام) ولا كان صاحبنا بغافلين عنهما، وعمّا ينطويان عليه من غدر حين ارتأيا منعهما من الولاية.

ثم ما كان الإمام (عليمه السلام) بغافل عن ذلك أيضاً، حين جاءا يستأذنانه بالعمرة، فحذرهما مغبّة خروجهما، ولوّح لهما بما ينويان القيام به.. يقول الراوي: ((دخل الزبير وطلحة على علي الطّيّخ فاستأذناه في العمرة، فقال فقال: ما العمرة تريدان، فحلفا له با لله أنهما ما يريدان غير العمرة، فقال لهما: ما العمرة تريدان، وإنما تريدان الغدرة ونكث البيعة، فحلفا با لله ما الخلاف عليه، ولا نكث بيعته يريدان، وما رأيهما غير العمرة، قال لهما: فأعيدا البيعة لي ثانية فأعاداها بأشد ما يكون من الأيمان والمواثيق، فأذن لهما، فلما خرجا من عنده قال لمن كان حاضراً: وا لله لا ترونهما إلا في فتنة فلما خرجا من عنده قال لمن كان حاضراً: وا لله لا ترونهما إلا في فتنة يقتندن فيها، قالوا: يا أمير المؤمنين فمر بردهما عليك، قال: ليقضي الله أمراً كان مفعولا))(١).

وكانت هذه الالتزامات والأيمان وحدها كافية لأن تصدّهما عن القيام بأية حركة، لو كان هناك وازع من ضمير يحسن التصرف في سلوك أمثالهما من الناس.

وكان موقف الإمام (عليه السلام) مع غيرهما من أمشال مروان بن الحكم ونظائره من بني أمية وقريش، ممن بايعوا الإمام (عليه السلام)، لا يختلف عن موقفه معهما في التسامح وعدم الحجر، قبل أن تقوم الحجة عليهم، وقد كان من ذلك أن احتمع على عائشة بمكة لفيف غريب، لا يمكن أن يلتقى في ميوله بغير بغض الإمام (عليه السلام).

ولعائشة - ما دمنا بصدد حديثها - مع الإمام(عليه السلام) في عهد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) حديث قديم وهو ذو شعب وشحون

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٧٧.

يهمنا تفصيلها الآن، وربّما كانت بعض أصولها معروضة فيما سبق لنا من حديث، وقد يشير إلى بعضها حديثها الآتي مع أم سلمة. وحسب صاحبنا أن يعطينا عنها فكرة إجمالية بما سبق له من قول، وكانت لا تطيب له نفسها بخير، ثم حاءت حوادث السقيفة فأزادتها تعقيداً على تعقيد، وجاء بعد ذلك عهد عثمان، ولمسنا موقفها منه وتحريضها عليه، ودعوتها في الأثناء إلى طلحة، وتوثّقها بأن الأمر سينتهي إليه بما مهّدت له، وما كانت لتظن - فيما أخال - بأن صاحبها سيخفق في نضاله، وتذهب تلكم الجهود الواسعة سدى، ولكنها تفاحاً وهي عائدة من مكة بقريبها ابن أم كلاب يحمل لها أكثر من حيبة أمل واحدة أثارت في نفسها أعقد رواسبها القديمة ـ وربّما ذكّرتها بقولة ابن عباس: ((يا أمّه لو حدث بالرجل حدث ما فـزع الناس إلاَّ إلى صاحبنا)) - قال: ((قتل عثمان وبقوا ثمانية، قــالت: ثــم صنعــوا ماذا؟ قال: احتمعوا على بيعة على، فقالت: ليت هذه انطبقت على هذه، إن تمّ الأمر لصاحبك، ردوني.. ردوني.. فانصرفت إلى مكة وهمي تقول: قتل وا لله عثمان مظلوماً، وا لله لأطلبنَ بدمه، فقــال لهــا: ولِــمَ؟ وا لله إن أول من أمال حرفه لأنت، ولقد كنت تقولين: اقتلوا نعثلاً فقد كفر، قالت: إنهم استتابوه ثم قتلوه، وقد قلت.. وقالوا.. وقولي الأخير حيرٌ من قبولي الأول، فقال لها ابن أم كلاب:

فمنك البداء ومنك الغير ومنك الرياح ومنك المطر وأنت أمرت بقتل الإمام وقلت لنا إنه قد كفر ٢٩٦ -----عيد الله بن عباس / ج١

إلى آخر الأبيات..))(١)، ثم تلت بعد ذلك كتاباً من طلحة والزبسير حاء به ابن أختها عبد الله قبل بحيئ الشيخين، يأمرانها بتخذيل الناس عن الإمام(عليه السلام) وإظهار الطلب بدم عثمان، فكاشفت الناس بذلك، وأظهرت الطلب بدم عثمان (١).

ومن طريف المفارقات أن يجتمع هؤلاء - على ما بينهم من تباين وترات - على المطالبة بدمه، مع أنهم موزعون في موقفهم منه، بين قائد للثورة عليه كطلحة، ومحرّض ملحف في التحريض كعائشة والزبير، وخاذل كبعض ولاة بني أمية، ممن استنصرهم فأبطؤا عنه، وموغر لقلوب الناس عليه بسوء تصرفاته، كمروان وأشباهه من بطانته، وقد عرفنا - بما عرضنا من فصول - مدى موقف الإمام (عليه السلام) من عوامل الفتنة، وموقف أمثال هؤلاء، وعلى أيهم تقع تبعة قتل عثمان. وربّما عرّفنا ابن عباس فيما يأتى من أحاديث أطرافاً مهمة تكشف عن كثير من أسرار هذه المفارقات.

وأطرف من ذلك أن تطمع عائشة في أم سلمة وتعمل حاهدة على حملها معها للنهوض، مع ما بينهما من تباين في الخلق والمزاج والنظرة لآل البيت، وفيما دار بينهما من حديث صورة من صور ذلك التباين، يقول أبو مخنف: ((حاءت عائشة إلى أم سلمة تخادعها على الخروج للطلب بدم عثمان، فقالت لها: يا بنت أبي أمية، أنت أول مهاجرة من أزواج رسول الله عليه وآله وسلم)، وأنت كبيرة أمهات المؤمنين، وكان رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقسم لنا من بينك، وكان حبرائيل

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٧٧.

أكثر ما يكون في منزلك))، فقالت أم سلمة - وقد أدركت بثاقب وعيها أن هذا الثناء غير طبيعي من ضرّتها، ولابدّ أن وراءه ما وراءه - فاستفسرتها قائلة: ((لأمر ما قلت هــذه المقالـة، فقـالت عائشـة: إن عبـد الله أحـبرني أن القوم استتابوا عثمان، فلما تاب قتلوه صائماً في شهر حرام، وقد عزمت على الخروج إلى البصرة، ومعي الزبير وطلحة، فاخرجي معنا، لعل الله أن يصلح هذا الأمر على أيدينا وبنا)). قالت أم سلمة - وقد هالها أن يبلغ الأمر بعائشة هذا المبلغ فتنتهي إلى مثل هـذه المفارقات فأرادت أن تعبود بها من طريق الوعظ والتذكير إلى وظيفتها كأم للمؤمنين -: ((أنا أم سلمة - وكأنهما تذكّرها أن مسل هذه اللغة لا يمكن أن ينطلي عليها ما تهدف إليه من وراثها - إنك كنت بالأمس تحرّضين على عثمان، وتقولين فيه أحبث القول، وما كان اسمه عندك إلاّ نعشلاً، وإنك لتعرفين منزلة علمي بسن أبي طالب (عليه السلام) عند رسول الله(صلى الله عليه وآله)، أَفَأَذَكُّرك؟ قالت: نعم قالت: أتذكرين يوم أقبل (عليه السلام) ونحن معه، حتى إذا هبط من قديد ذات الشمال، حلا بعلى يناحيه فأطال، فأردت أن تهجمسى عليهما، فنهيتك فعصيتني، فهجمت عليهما، فما لبشت أن رجعت باكية، فقلتُ: ما شأنك؟ فقلتِ: إني هجمت عليهما وهما يتناحيان، فقلتِ لعلي: ليس لي من رسول الله(صلى الله عليه وآله) إلاّ يوم من تسعة أيام، أفما تدعيني يا ابن أبي طالب ويومي؟ فأقبل رسول الله(صلى الله عليه وآله) علميَّ وهو غضبان محمر الوجه فقال: ارجعي وراءك، وا لله لايبغضه أحد مـن أهــل بيتي ولا من غيرهم من الناس إلاّ وهو خارج من الإيمان، فرجعتِ نادمة ساخطة، قالت عائشة: نعم أذكر ذلك.

قالت: وأذكّرك أيضاً كنت أنا وأنت مع رسول الله (صلى الله عليه وآله) وأنت تفسلين رأسه، وأنا أحيس له حيساً، وكان الحيس يعجبه، فرفع رأسه وقال: يا ليت شعري أيتكنّ صاحبة الجمل الأذنب، تنبحها كلاب الحوأب، فتكون ناكبة عن الصراط، فرفعت يدي من الحيس وقلت أعوذ بالله وبرسوله من ذلك، ثم ضرب على ظهرك وقال: إباك أن تكونيها، ثم قال: يا بنت أبي أمية إياك أن تكونيها يا حميراء، أمّا أنا فقد أنذرتك، قالت عائشة: نعم أذكر هذا.

قالت: وأذكّرك أيضاً كنت أنا وأنت مع رسول الله (صلى الله عليه وآله) في سفر له، وكان علي يتعاهد نعلي رسول الله فيحصفها، ويتعاهد أثوابه فيغسلها، فنقبت له نعل، فأخذها يومئذ يخصفها، وقعد في ظل سمرة، وحاء أبوك ومعه عمر فاستأذنا عليه، فقمنا إلى الححاب و دخلا يحادثانه فيما أرادا ثم قالا: يا رسول الله إنا لا ندري قدر ما تصحبنا، فلو أعلمتنا من يستخلف علينا ليكون لنا بعدك مفزعاً؟ فقال لهما: أمّا إني قد أرى مكانه، ولو فعلت لتفرقتم عنه، كما تفرقت بنو إسرائيل عن هارون بن عمران، فسكتا ثم خرجا، فلما خرجنا إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله) قلت له خاصف النعل، فنزلنا فلم نر أحداً إلا علياً، فقلت: يا رسول الله مستخلفاً عليهم؟ فقال: خاصف النعل، فنزلنا فلم نر أحداً إلا علياً، فقلت: يا رسول الله ما أرى إلا علياً، فقال: هو ذاك، فقالت: إنها أحرج للإصلاح بين الناس، وأرجو فيه تخرجين بعد هذا، فقالت: إنها أحرج للإصلاح بين الناس، وأرجو فيه الأحر إن شاء الله.

وكان هذا الإصرار من عائشة - رغم هذا الوعظ والتذكير - مبعث يأس في نفس أم سلمة، فقالت لها: ((أنت ورأيك))(١). ثم رأت أن تكتب للإمام(عليه السلام) بهذا الحديث، فكتبته إليه فيما يقول راويه.

ثم كتبت إليه بعد تصميم القوم على الخروج - فيمايروي ابن الكلي-: ((أما بعد، فإن طلحة والزبير وأشياعهم أشياع الضلالة، يريدون أن يخرجوا بعائشة إلى البصرة ومعهم ابن الحزان عبد الله بن عامر بن كريز، ويذكرون أن عثمان قُتل مظلوماً، وأنهم يطلبون بدمه، والله كافيهم بحوله وقوته، ولولا ما نهانا الله عنه من الخروج وأمرنا به من لزوم البيوت، لم أدع الخروج إليك، والنصرة لك، ولكني باعثة نحوك ابني عِدل نفسي عمر بن أبي سلمة، فاستوص به يا أمير المؤمنين خيراً)(").

وفي تأريخ ابن خلدون أن والدة صاحبنا - أم الفضل - هي التي بعشت بخبر طلحة والزبير إلى الإمام(عليه السلام)<sup>(٢)</sup>. وأحال أن ذلك حاء من خلط الرواة بينها وبين أم سلمة، وإلاّ فالذي قرّبناه - فيما سبق - أنها توفيت في عهد عثمان، قبل وفاة زوجها بقليل.

ويبدو أن حديث أم سلمة وتذكيرها لعائشة بقول الني (صلى الله عليه وآله وسلم) ترك في نفس عائشة قلقاً كبيراً، وقف دون نسيانها للحديث أو تناسيه، وظهر أثر ذلك القلق عندما شاهدت كلاب الحواب وهي تنبحها في أثناء الطريق.. يقول صاحبنا - فيما حدّث عنه أبو صالح - وغير صاحبنا

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٧٧-٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٧٨.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ ابن خلدون ج٢: ٤٠٨.

من رواة الحادثة: ((لما خرجت عائشة وطلحة والزبير من مكة إلى البصرة، طرقت ماء الحواب، وهو ماء لبني عامر بن صعصعة، فنبحهم الكلاب فنفرت صعاب إبلهم، فقال قائل منهم: لعن الله الحواب فما أكثر كلابها، فلما سمعت عائشة ذكر الحواب قالت: أهذا ماء الحواب؟! قالوا: نعم، فقالت: ردوني، فسألوها ما شأنها ما بدا لها، فقالت: إني سمعت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول كأني بكلاب ماء يدعى الحواب قد نبحت بعض نسائي، ثم قال لي: إياك يا حميراء أن تكونيها، فقال لها الزبير: مهلاً يرحمك الله، فإنا قد حزنا ماء الحواب بفراسخ كثيرة، فقالت: أعندك من يشهد بأن هذه الكلاب النابحة ليست على ماء الحواب؟ فلفق لها الزبير وطلحة خمسين أعرابياً حعلا لهم حعلاً، فحلفوا لها وشهدوا أن هذا الماء ليس بماء الحواب، فكانت هذه أول شهادة زور في الإسلام))(۱).

ويبدو أن هذه الشهادة المزورة كان لها أثرها في تخفيف ما وقعت فيه من ضغط الضمير، وكانت من التبريرات التي يلتمسها اللاشعور عادة ؛ لتسكين ثورته الكامنة. ويظهر أن حادثة الحوأب، وتحذير النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لها كانت مشهورة لدى أهل البيت (عليهم السلام)، فقد حدّث بها ابن عباس عكرمة فيما يروي، وفيها زيادة على المضمون السابق: ((يقتل عن يمينها وشمالها قتلى كثيرة، كلهم في النار، وتنحو بعدما كادت))(٢). وفي رواية الطبري وابن الأثير أنها قامت في الموضع لا تبرحه يوماً وليلة، حتى حاءها عبد الله

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤٩٧، وانظر تأريخ الطبري ج٥: ١٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٤٩٧.

مع الإمام على في خلافته ......

بعد أن أعجزته الحيل في إقناعها على المسير- وهو يقول: ((النجاء النجاء مد أدرككم وا لله على بن أبي طالب))<sup>(۱)</sup>.

(٢)

وكان الإمام (عليه السلام) في أثناء ذلك، وكان صاحبنا معه، يتأهبون لغزو الشام قبل أن يبدأهم معاوية، بعد أن أعلن معارضته وأظهر تباكيه على عثمان، وإلقاء التبعة على الإمام (عليه السلام)، وشرع في إعداد أهل الشام للحرب، وكان من ثقة الإمام (عليه السلام) بصاحبنا، وكفاءته وحسن قيادته، أن اختباره قبائداً لميمنة حيوشه (٢)، وهو اختيار في موضعه.. كما سنشاهد بعد حين دلائل ذلك.

وبينما هم يتأهبون وإذا بالمخبر يخبرهم بخروج طلحة والزبير وعائشة، فكان لابد هم أن يسارعوا ليقطعوا عليهم الطريق، ولكن القوم كانوا أسرع منهم فقاتوهم، وبلغ الإمام(عليه السلام) ذلك وهو بالربذة فأقام بها، تم بعث برسله إلى أهل الكوفة على دفعات يستنفرونهم للجهاد، وكان في جملة الرسل ابن عمه، ودارت هناك محاورات عدة بينهم وبين أبي موسى الأشعري والي الكوفة من قبل عثمان، ثم من قبل الإمام(عليه السلام) وكان يحيل في أعماقه إلى ابن عمر، ويعمل له تحت الستار، فكان يخذل

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٠: ١٧١، تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ ابن محلدون ج٢: ٢٠٦.

عن الإمام(عليه السلام) ويدعو الناس إلى الخلود إلى السكون والهدوء<sup>(١)</sup> حتى تنجلي هذه المعارك، وكاد يُحدث في نفوسمهم بلبلة، لمولا أن تتعاون عليه ألسنة صاحبنا ومحمد بن أبي بكر وابن جعفر ثم الإمام الحسين التَلِيُّلا وعمـــار، ثم مالك الأشتر وقد سبق له أن زكَّاه لدى الإمام(عليه السلام) ورغَّــب إليــه بإبقائه والياً على الكوفة، وما كان ليظن أن الأمر يبلغ به هذا المبلغ، فأرسله الإمام (عليه السلام) ليصلح من أمره ما أفسد.. فأقبل إلى قصر الإمارة رأساً فاحتلُّه وأخرج منمه خدمه، فحاؤا يهرعون وهو على المنبر يثبُّط الناس، والإمام الحسن الطَّيْطُ يقول له: ((اعتزل عملنا - لا أمَّ لك - وتنعُّ عن منبرنا))، وهم ينادون: ((أيها الأمير هذا الأشتر قد دخل القصر فضربنا وأخرجنا))(٢). ونزل عن المنبر وأقبل علىالقصر،فنهره الأشتر ومنعه عن الإقامةفيه،ثم هرعت الكوفة إلى نصرة الإمام (عليه السلام)، وكان قد ارتحل من الربذة إلى ذي قار، فاستقبلهم بذي قيار، واستقبلهم معه ابن عباس فيما يقول ابن الأثير (٣). وكانت عدتهم كما أحبر عنها الإمام(عليه السلام) قبل بحيثهم اثني عشر ألف رحل ورحل واحد، لم يزيدوا ولم ينقصوا، كما حدّث بذلك أبو الطفيل (1).

ومن الطريف أن يحدّث صاحبنا عن قيمة الحكم في نفس الإمام (عليه السلام) بحديث وقع له معه قبل أن يرحل من هذا المكان،

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٣: ٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبـري ج٥: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ ابن الأثير ج٣: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ الطبري جه: ١٩٩.

يقول: ((دخلت على أمير المؤمنين(عليه السلام) بذي قار وهو يخصف نعلمه، فقال لي: ما قيمة هذه النعل، فقلت: لا قيمة لهما فقال(عليه السلام): وا الله لهى أحب إليَّ من إمرتكم إلاّ أن أقيم حقاً أو أدفع باطلاً))(١).

وفي الربذة أو ذي قار -على اختلاف في الرواية- حاءهم عثمان بن حنيف وهو أمرد، وكان والياً من قبل الإمام (عليه السلام) على البصرة، فلما رأى الإمام (عليه السلام) بكى وقال له: فارقتك شيخاً وحئتك أمرد فقال الإمام (عليه السلام): إنا الله وإنا إليه راجعون (٢).

ومأساة عثمان هذا، وموقف طلحة والزبير وعائشة منه يرويها صاحبنا مفصّلاً، ويرويها غيره من الرواة، وهي تصوّر لك كيف تطغى شهوة الحكم في بعض النفوس على جميع ما تملكه من قيم، فتنسيها حتى أبسط مبادئ اللياقة.

وملحص هذه القصة: أن عثمان هذا لم يشأ أن يبادئ القوم بحرب، رغم احتماع أكثرية البصرة عليه، وبيده القوة والمال، ورغم إشارة جماعة من زعمائها عليه بذلك، إلا أن خُلقه كان يأبي عليه ذلك، شأن تلاميلة الإمام (عليه السلام)، ولأنه كان ينتظر أمر إمامه بهم، بعد أن راسله في ذلك. وقد حاولوا أن يدخلوا البصرة بالرغم عليه، فمنعهم ودارت بينهم معارك انتهت في غير صالحهم (٢) وهم يتذرعون بالطلب بدم عثمان، وكان فيمن حايهم عاذلاً لهم عبد الله بن حكيم التميمي، ومعه كتب كان طلحة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ الطبري ج٥: ١٨٦، انظر تأريخ ابن خلدون ج٢: ٤١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٥٠٠.

٣٠٤ ..... عبد الله بن عباس /ج١

والزبير قد كتباها إليه فقال لطلحة: ((يا أبا محمد أما هذه كتبك إلينا؟ قال: بلى قال: فكتبت أمس تدعونا إلى خلع عثمان وقتله حتى إذا قتلته أتيتنا ثائراً بدمه! فلعمري ما هذا رأيك، لا تريد إلاّ هذه الدنيا))(١).

وكان آخر ما انتهى إليه الفريقان المتحاربان بعـد معركـة داميـة هـو التصالح بشروط سحّلوها بهذا الكتاب:

((هذا ما اصطلح عليه عثمان بن حنيف الأنصاري ومن معه من المؤمنين، من شيعة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، وطلحة والزبير ومن معهما من المؤمنين والمسلمين من شيعتهما، أن لعثمان بن حنيف دار الإمارة والرحبة والمسجد وبيت المال والمنبر، وأن لطلحة والزبير ومن معهما أن ينزلوا حيث شاؤا من البصرة، ولا يضار بعضهم بعضاً في طريق ولا فرضة ولا سوق ولا شرعة ولا مرفق، حتى يقدم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، فإن أحبوا دخلوا فيما دخلت فيه الأمة وإن أحبوا لحق كل قوم بهواهم وما أحبوا من قتال أو سلم، أو خروج أو إقامة، وعلى الفريقين بما كتبوا عهد الله وميثاقه، وأشد ما أخذه على بي من أنبيائه من عهد وذمة)(٢).

وكان تقيد الشيخين بما حاء فيه من عهود لا يختلف عن تقيدهما بما أعطياه للإمام (عليه السلام) في أثناء ببعته وبعد ببعته.. يقول المحدّث: ((فلما استوثق لطلحة والزبير أمرهما خرجا في ليلة مظلمة ذات ريح ومطر ومعهما أصحابهما، قد ألبسوهم الدروع وظاهروا فوقها بالثياب، فانتهوا إلى المسجد وقت صلاة الفجر، وقد سبقهم عثمان بن حنيف إليه.. وأقيمت الصلاة،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، وأنظر تأريخ الطبري جه: ١٧٧.

فتقدم عثمان ليصلى بهم فأخره أصحاب طلحة والزبير، وقدّموا الزبير، فجاءت السبابحة -وهم الشرط حرس بيت المال- فأخرجوا الزبير وقدّموا عثمان، فغلبهم أصحاب الزبير فقدّموا الزبير وأخروا عثمان، فلم يزالوا كذلك حتى كادت الشمس تطلع، وصاح بهم أهـل المسحد: ألا تتقـون أصحاب محمد وقد طلعت الشمس!! فغلب الزبير فصلَّى بالناس، فلما انصرف من صلاته صاح بأصحابه المستسلحين: أن خذوا عثمان بن حنيف، فأخذوه بعد أن تضارب هو ومروان بن الحكم بسيفيهما، فلما أسر ضُرب ضرب الموت ونتف حاجباه وأشفار عينيه وكل شعرة في رأسه ووجهه، وأخذوا السبابحة وهم سبعون رحلاً فانطلقوا بهم وبعثمان بن حنيف إلى عائشة، فقالت لأبان بن عثمان: أخرج إليه فاضرب عنقه، فإن الأنصار قتلت أباك وأعانت على قتله، فنادي عثمان: يا عائشة ويا طلحة ويا زبير إن أخسى سهل بن حنيف خليفة على بن أبى طالب على المدينة، وأقسم بـا لله إن قتلتموني ليضعنّ السيف في بني أبيكم وأهليكم ورهطكم فبلا يبقى منكمم أحداً. فكفّوا عنه)(١)، ثم عمدوا إلى السبابحة فذبحوهم جميعاً كما يذبح الغنم، وضمُّوا بذلك إلى نكث البيعة نقض العهد وسفك الدماء، وهكذا انتهت مأساة هذا العبد الصالح الذي ذهب إلى البصرة شيخاً -كما يقول- فعاد منها وهو أمرد.

وسار الإمام (عليه السلام) بعد ذلك بمن جاءه من الكوفة، ومن انضم إليه من أهل المدينة ومن القبائل في أثناء الطريق، وكان على مقدمته

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٥٠٠.

عبدا لله بن العباس<sup>(١)</sup>،حتى بلغ البصرة فدخلها مما يلي الطَّف، يقول المنذر بن الجارود وهو يصف موكبه الرائع: ((فورد موكب نحو ألف ضارس يقدمهم فارس على فرس أشهب، عليه قلنسوة وثياب بيض، متقلد سيفاً معه راية، وإذا تيحان القوم الأغلب عليهما البياض والصفرة، مدجَّحين في الحديــــد والسلاح، فقلت: من هذا فقيل: أبو أيوب الأنصاري صاحب رسول ا لله(صلى الله عليه وسلم)، وهؤلاء الأنصار وغيرهم، ثم تلاهم فسارس آحـر عليه عمامة صفراء وثياب بيض، متقلد سيفاً متنكب قوساً، معه راية، على فرس أشقر، في نحو ألف فارس، فقلت: من هذا فقيل: هذا حزيمة بن ثابت الأنصاري ذو الشهادتين))، وهكذا تتابع في وصف من مرّ عليـه كعمـار بـن ياسر في عدة من الصحابة مهاجرين وأنصاراً وأبنائهم، وقيس بن سعد في الأنصار وأبنائهم وغيرهم من قحطان.. إلى أن يقول: ((ثم مر بنا فارس على فرس أشهل، ما رأينا أحسن منه، عليه ثياب بيض وعمامة سوداء قد سدلها بين يديه بلواء، قلت: من هـذا قيل: هـو عبـد الله بـن العبـاس في عـدة مـن أصحاب رسول ا لله(صلى ا لله عليه وآله وسلم) ))، وكانت الرايــة العظمــي مع محمد ابن الحنفية، وهو أمام الإمام(عليه السلام) وحولها فتيان هاشم. ومشايخ أهل بدر من المهاجرين والأنصار، يقول المسحدّث: ((فساروا حتى نزلوا الموضع المعروف بالزاوية، فصلى أربع ركعات وعفر خديـه علـي التربة، وقد خالط ذلك دموعه، ثم رفع يديه يدعو: اللهم ربّ السموات وما أظلَّت، والأرضين وما أقلَّت، وربِّ العرش العظيم، هذه البصـرة أســالك من خيرها وأعوذ بك من شرّها، اللّهـم أنزلنـا فيهـا خـير مـنزل وأنـت خـير

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ خليفة بن خياط ج١: ١٦٤.

**(Y)** 

وعلى خطـة الإمـام(عليه السلام) ونهجه في دعوته للسلام وحقـن الدماء، لم يبادئ القوم بقتال، وكان حلّ همّه أن يعود بهم من طريق المفاوضات والتفاهم إلى حضيرته، فكان صاحبنا من أهم سفراته للتفاهم، أرسله مرة إلى الزبير، وكان طمعه فيه أكثر من طمعه في صاحبه، يقول الرضى - ومن كلام له لما أنفذ عبد الله بن عباس إلى الزبير، قبل وقوع الحرب يوم الجمل؛ ليستفيئه إلى طاعته -: ((لا تلقينٌ طلحة، فإنك إن تلقه تجده كالثور عاقصاً قرنه، يركب الصعب ويقول: هو الذلول، ولكن الق الزبير فإنه ألين عريكة، فقل له يقول ابن خالك: عرفتيني بالحجاز وأنكرتيني بالعراق قما عدا مما بدا !))(٢) وفي رواية أبى مختف أنه قبال له: ((إن أمير المؤمنين يقول لكم: ألم تبايعني طائعاً غير مكره، فما الذي رابك من فاستحللت به قتالي؟!)). وذهب صاحبنا فأدّى رسالته، وما كان حواب الزبير عليها إلا أنه قبال: ((إنَّا مع الخوف الشديد لنطمع)) ولم يقبل غير ذلك، قال أبو إسحق: سألت عمد بن على بن الحسين (عليهم السلام) ما تراه يعني بقوله هذا فقال: ((أما والله ما تركـت ابـن عبـاس حتـى سألته

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٢٤٤–٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ١٦٩.

٣٠٨ .....عدا لله بن عباس / ج١ عن هذا فقال: يقول إنّا مع الخوف الشديد مما نحن عليه نطميع أن نلي مثل الذي وُلّيتم))(١).

وبعثه مرة ثانية - فيما يبدو- إلى طلحة والزبير معاً، ومعه كتاب الله يدعوهما إليه، يحدّث هـ و عن نفسه: ((بعثني علي يـ وم الجمـ ل إلى طلحة والزبير، وبعث معي بمصحف منشـ ور وإن الريح لتصفّق ورقه، فقـ ال لي: قل لهما هذا كتاب الله بيننا وبينكم، فما تريدان؟ فلم يكن لهما حـ واب إلا أن قالا: نريد ما أراد، كأنهما يقولان المُلك، فرجعت إلى على فأحبرته))(٢).

وفشلت كل محاولة للإمام(عليه السلام) في حرّهما إلى الصلح، وتعبّأوا للقتال، وبلغ الإمام(عليه السلام) ذلك فعبّاً أصحابه، ووضع صاحبنا على مقدمة حيشه (۲). ((وبعث إليهم من يناشدهم الله في الدماء، وقال: علامً يقاتلونني؟ فأبوا إلاّ الحرب، فبعث رحلاً من أصحابه يقال له مسلم، معه مصحف يدعو إلى الله، فرموه بسهم فقتلوه، فحُمل إلى على، وقالت أمّه:

> يا ربّ إنّ مسلماً أتاهم يتلوكتاب الله لايخشاهم فحضّبوا من دمه لحاهم وأُمّــه قائــمـة تــراهــــم

وأمرعلي أن يصافرهم ولا يبدؤوهم بقتال، ولا يرموهم بسهم ولايضربوهم ولايطعنوهم برمح حتى جاء عبد الله بن بديل بن ورقاء

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر الإمامة والسياسة ج١: ٥٥.

الخزاعي من الميمنة بأخ له مقتول، وحماء قوم من الميسرة برحل قد رُمي بسهم فقُتل، فقال على: اللهم اشهد)(١).

ثم ألقى الإمام(عليه السلام) بتعاليمه إلى حيشه فقال فيما قال: ((أيها الناس إذا هزمتموهم فلا تجهزوا على حريح، ولا تقتلوا أسيراً، ولا تتبعوا مولياً، ولا تطلبوا مدبراً، ولا تكشفوا عورة، ولا تمتلوا بقتيل، ولا تهتكوا ستراً، ولا تقربوا من أموالهم إلا ما تجدونه في عسكرهم من سلاح أو كراع أو عبد أو أمة، وما سوى ذلك فهو ميراث لورثتهم على كتاب الله))(٢).

وكان الإمام(عليه السلام) ما يزال طامعاً في الزبير، ((فخرج على بنفسه حاسراً على بغلة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، لا سلاح عليه فنادى: يا زبير اخرج إلى فخرج شاكاً في سلاحه، وعلمت عائشة بذلك فصاحت واحرباه يا أسماء، فقيل لها إن علياً حاسر فاطمانت، واعتنق كل صاحبه، فقال له علي: ويحك يا زبير ما الذي أخرجك، قال: دم عثمان، قال: قتل الله أولانا بدم عثمان، أما تذكر يوم لقيت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في بني بياضة، وهو راكب حماره فضحك إلي رسول الله ما يدع علي زهوه، فقال لك: ليس به زهو، أتحبه يا زبير؟ يا رسول الله ما يدع علي زهوه، فقال لك: ليس به زهو، أتحبه يا زبير؟ فقلت أنت: الزبير: أستغفر الله لو ذكرتها ما خرجت، فقال: يا زبير ارجع، فقال: كيف أرجع الآن؟! وقد التقت حلقتا البطان، هذا والله العار الذي لا يُغسل،

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٢٤٦-٢٤٧.

٣٩٠ ..... عبد الله بن عباس / ج١

فقال: يا زبير ارجع بالعار قبل أن تجمع العار والنار) (١). فعاد الإمام (عليه السلام) لأصحابه وهو يبشّرهم بنزك الزبير لقتالهم؛ للحديث الذي حدّثه به، وفرح أصحابه بذلك وقالوا: ((الحمد لله يا أمير المؤمنين، ما كنا نخشى في هذه الحرب غيره، ولا نتقي سواه، إنه لفارس رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وحواريه، ومن عُرفت شجاعته وبأسه ومعرفته بالحرب، فإذا قد كفانا الله فلا نعد من سواه إلا صرعى حول الهودج)(١).

وقال الزبير لعائشة وقد رجع إليها بعد لقائه: ((يا أمّاه ما شهدت موطناً قط في الشرك ولا في الإسلام إلاّ ولي فيه رأي وبصيرة غير هذا الموطن، فإنه لا رأي لي فيه ولا بصيرة، وإني لعلى باطل))، وأرادت الموطن، فإنه لا رأي لي فيه ولا بصيرة، وإني لعلى باطل))، وأرادت أن تهيجه عائشة فقالت: ((خفت سيوف بيني عبد المطلب)) (٦). وحاول ولده ذلك أيضاً فلم يفلح، وقيل: إنه أغضبه فحمل على حيش الإمام (عليه السلام) ثلاث حملات، فقال لهم الإمام (عليه السلام): أفرجوا له فقد هاجوه، ثم عاد إلى ابنه فقال: أيفعل هذا جبان، وترك الجيش ومضى، وكان ما كان من اغتيال ابن حرموز له، وبحيثه بسيفه للإمام (عليه السلام) وقول الإمام (عليه السلام) وهو يقلب سيفه: ((سيف طالما جلا الكرب عن وجه رسول الله)).

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة ج١: ٧٧-٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٤) تأريخ الطبري - تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، دار المعارف، مصر، سنة الطبع ١٣٩٨هـ - ج٤: ٥٣٥.

وفي مروج الذهب: ((ثم نادى علي (رض) طلحة حين رجع الزبير: يا أبا محمد ما الذي أخرجك، قال: الطلب بدم عثمان، قال علي: قتل الله أولانا بدم عثمان، أما سمعت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول: اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وأنت أول من بايعني ثم نكثت، وقد قال الله عز وحل: ﴿فَمَن نَكَث فَإِنْمَا يَنكَث على نفسه ﴾ (١)، فقال: أستغفر الله ثم رجع، فقال مروان بن الحكم: رجع الزبير ويرجع طلحة ما أبالي رميت هاهنا أم هاهنا فرماه في أكحله فقتله)) (١). وفي تأريخ الطبري للن طلحة ظل مصراً على القتال حتى مقتله (١).

واحتدم القتال بعدها واشتد، وتطايرت أيد ورؤوس، ونظر الإمام (عليه السلام) صاحبنا وهو يمشي بين الصّفين في ذلك اليوم، فقال - فيما يحدّث الزهري-: ((أقرّ الله عين من له ابن عم مثل هذا))(1)، وهي كلمة تدل على إعجاب كبير واعتزاز وارتياح من الإمام (عليه السلام) عوقف ابن عمه في ذلك الموقف الرهيب.

و بحمّع الناس حول الجمل، وعائشة تحرّض الناس على النضال، والجيوش متكافئة، وصبر الفريقين على الجلاد عظيم، حتى التفت الإمام (عليه السلام) إلى من حوله وقال: اعقروا الجمل فإنه شيطان، وتحامل عليه اصحاب الإمام (عليه السلام) حتى عقروه، فانهزم أهل البصرة ومن معهم

<sup>(</sup>١) الفتح : ١٠.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب ج٢: ٢٤٨-٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) انظر تأريخ الطبري ج٤: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ج٨: ٢٩٩.

من قريش وبني أمية، وبعث الإمام(عليه السلام) منادياً ينادي: ((ألا لا تتبعوا مديراً ولا تجهزوا على حريح ولا تدخلوا الدور))(١). وأمر بحمل هودج عائشة من بين القتلى، وقيل: إن الذي تولّى حمله هو أخوها محمد بن أبي بكر وعمار بن ياسر وقال لأخيها: اضرب عليها هودجاً، ((وانظر هل وصل إليها شئ من حراحة؟ فأدخل أخوها رأسه في هودجها فقالت: من أنت؟ فقال: أبغض أهلك إليك، قالت: ابن الخنعميّة؟ قال: نعم، قالت: يا بأبي، الحمد لله الذي عافاك))(١) وقيل: إنها قابلته وقابلها بجفاء لا يخلو من قسوة(١). وفي الليل أدخلها أخوها البصرة، وأنزلها دار عبد الله بن خلف الخزاعي، ثم أذن الإمام(عليه السلام) بدفن القتلى بعد أن صلّى عليهم، فأفنوا، ودخل البصرة في يوم الاثنين، فبايعه أهلها على راياتهم حتى الجرحى والمستأمنة، ووزّع ما وحد في بيت المال من الأموال، فأصاب أصحابه خسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة خمسمائة

وبالطبع لم يكن لابن عباس من العطاء ما يفضل به عن غيره، ما دام إمامه (عليه السلام) نفسه لم يصبه أكثر من أي أحد من صحابته، وحتى نصيبه الخاص لم يأخذه، بل أعطاه إلى رحل جاءه متأخراً وقال له: ((يا أمير المؤمنين كنت شاهداً معك بقلبي وإن غاب عنك حسمي، فأعطني من الفي شيئاً، فدفع إليه الذي أخذه لنفسه وهو خمسمائة درهم))(٥).

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ الطبري ج٥: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) شرح نهج البلاغة ج١: ٨٣ .

وضرب الإمام(عليه السلام) في ذلك البوم أعلى الأمثال في الصفح والعفوعن كل من شهد المعركة وشمل عفوه حتى عبد الله بسن الزبدير ومروان بن الحكم وأشباهه من بني أمية ممن الحوا في التأليب عليه (١).

وكان لابدّ لعائشة أن لا تبقى في البصرة بعد الذي كان منها، فأرسل إليها الإمام(عليه السلام) صاحبنا ليأمرها بالرحيل إلى المدينة، وحاء إليها فقابلته بشيع من الجفوة لم يصبر عليها، وهو صاحب اللسان الإزعيل -كما سبق أن وصفته - ودار بينهما حوار تحكّمت فيه كوامن اللاشعور، وطغت عليه، فكشفت عما يكنُّه كلُّ منهما لصاحب من انفعالات، يقول ابن عباس: ((فأتيتها فدخلت عليها، فلم يوضع لي شيئ أحلس عليه، فتناولت وسادة كانت في رحلها فقعدت عليها، فقالت يـا ابـن عبــاس - وكأنها أرادت أن تأخذه من الناحية الـتي اشتهر فيهما وهــي الفقــه -: أخطأت السنَّة قعدت على وسادتنا في بيتنا بغير إذننا)) وكان أعرف بمواضع السنَّة حين أحابها بلسانه الإزعيل: ((ليس هذا بيتك الذي أمرك الله أن تقرّي فيه، ولو كان بيتك ما قعدت على وسادتك إلا بإذنك)). وأراد أن يكتفي بهذا المقدار ليؤدي مهمته التي حاء من أحلها، وإلاَّ فما حاء للحدل والمماراة يقول: ((ثم قلت: إن أمير المؤمنين أرسلني إليك يأمرك بـالرحيل إلى المدينة))، ولكن عائشة - فيما يبدو - كانت ما تـزال ثـائرة فقـالت: ((وأيـن أمير المؤمنين ذاك عمر)) فأحابها: ((عمر وعلى)) قالت: ((أبيت))، وثار ابن عباس لهذه المماراة فاندفع عليها بقوله: ((أما والله ما كان أبـوك إلاّ قصـير المدة عظيم المشقة قليل المنفعة ظاهر الشؤم بيّن النكد، وما عسى أن يكون

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهيج البلاغة ج١: ٨٣.

\$ ٣١ ..... عباد الله بن عباس / ج١

أبوك، والله ما كان أمرك إلاّ كحلب شاة حتى صرت لا تــأمرين ولا تنهـين ولا تنهـين ولا تنهـين ولا تنهـين

ما زال إهداء الصغائر بيندا نثّ الحديث وكثرة الألقاب حتى نزلت كأن صوتك بينهم في كل نــاثبـة طنيــن ذبــاب

قال: فبكت حتى سُمع نحيبها من وراء الحجاب، ثم قالت: إنى معجّلة بالرحيل إلى بلادي إن شاء الله تعالى، والله ما من بلد أبغض إلى من بلد أنتم فيه)) وعاود ابن عباس هدوءه وتطامنت ثورته النفسية فأحابها قائلاً: ((ولم ذاك فوا لله لقد جعلناك للمؤمنين أماً، وجعلنا أباك صديقاً قالت: يا أبن عباس أتمنّ علي برسول الله؟ قلت: ما لي لا أمنّ عليك بمن لو كان منك لمننت به عليّ)) وكان لهذا الكلام وقعه النفسي في نفس الإمام (عليه السلام) يقول: ((ثم أتيت علياً فأخبرته بقولها وقولي، فسرّ بذلك وقال لي: ﴿ فرية بعضها من بعض والله سميع عليه ﴿ ()، وفي رواية ابن أبي الحديد: ((أنا كنت أعلم بك حيث بعثتك)) (\*).

## (4)

ولما تمّ للإمام(عليه السلام) كل شئ، فكّر فيمن يتولى إمارة البصرة من قِبَله، فانتهى بادئ ذي بدء إلى أن يوليها أبا بكرة، وكان ممن تقاعد عن الإمام(عليه السلام) ولم ينصره، يقول ابن الأثير: ((وأتاه عبد الرحمن بن أبى

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٨٢.

بكرة في المستأمنين أيضاً فبايعه، فقال له علي: وما عمل المتربص المتقاعد بسي أيضاً -يعني أباه أبا بكرة- فقال: والله إنه لمريض وإنه على مسرّتك لحريص، فقال علي: امش أمامي، فمشى معه إلى أبيه، فلما دخل عليه علي قال له: تقاعدت بي وتربّصت ووضع يده على صدره، وقال هذا وجع بيّن، واعتذر إليه فقبل عنره يقول: وأراده على البصرة فامتنع، وقال: رجل من أهلك يسكن إليه الناس وسأشير عليه)(()، وبعد تداول الرأي انتهوا إلى ضرورة تعيين عبد الله بن العباس أميراً، وزياد والياً على الخراج وبيت المال.

وأخال أن الإمام(عليه السلام) لم يؤثر أهل البصرة بتلميذه هذا إلاّ لشعوره بأهمية هذا المصر، وضرورة السيطرة عليه، وإعادة الأمن والاستقرار إليه، بعدما دبًّ إليه من القلق والاضطراب ما لمسناه في حادثة الجمل.

وكان لابد للإمام (عليه السلام) وهو يخلفه أن يروده بوصاياه وتعاليمه، فكان مما قال له: ((سع الناس بوجهك وبحلسك وحكمك، وإياك والغضب فإنه طيرة من الشيطان، واعلم أن ما قربك من الله يباعدك من النار، وما باعدك من الله يقربك من النار))(٢). وفي رواية ابن قتيسة أنه قال له: ((أوصيك بتقوى الله عز وجل، والعدل على من ولآك الله أمره، اتسع الناس بوجهك وعلمك وحكمك، وإياك والإحن فإنها تميت القلب والحق، واعلم أن ما قربك من الله بعدك من النار، وما قربك من النار بعدك من الغافلين)(٢).

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٤: ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة ج١: ٨٠ .

وفي تأريخ الطبري أن الذي أشار على الإمام (عليه السلام) هو زياد لا أبو بكرة (١)، كما جاء في تأريخ ابن الأثير، وأن الإمام (عليه السلام) أمر ابن عباس أن يسمع منه بعد أن ولاه الخراج وبيت المال، وربّما كان ذلك ابن صحت الرواية - لخبرة زياد هذا في شؤون البصرة وأهلها؛ لإقامته مدة طويلة فيها، واتصاله بالحاكمين منذ عهد عمر، ولما يعرف عنه من أصالة الرأي. يقول ابن عباس: ((استشرته عند هنة كانت من الناس فقال: إن كنت تعلم أنك على الحق، وأن من خالفك على الباطل، أشرت عليك ما ينبغي، وإن كنت لاتدري أشرت عليك عما ينبغي كذلك، فقلت: إني على الجق وإنهم على الباطل، فقال: اضرب بمن أطاعك من عصاك ومن ترك على الجون أعز للإسلام وأصلح له أن يُضرب عنقه فاضرب عنقه))(٢).

وما أدري أأخذ بهذا الرأي في سياسته معهم أم أعمل رأيه الخاص؟.. والذي أتصوره أنه لم يأخذ به؛ لأنه يتنافى مع سياسة أمير المؤمنين (عليه السلام) في أمثال هذه المواضع، فهو إلى الرفق والأناة واستصلاح حالهم أميل، ولا يلتجئ إلى مثل هذه السياسة إلا إذا ألجؤوه إليها بالثورة أو التمرد والاعتداء، وأعجزته الحيل في استصلاحهم.

وهذا كتابه له، كتبه في جواب رسالة منه تصف اختلاف أهل البصرة بعد خروج الإمام(عليه السلام) منها، وفيه كشف لأصول السياسة التي كان ينتهجها إمامه(عليه السلام) في تدبير شؤون رعاياه، وقد حاء فيها: ((أما بعد فقد قدم على رسولك، وذكرت ما رأيت، وبلغك عن أهل البصرة

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٥: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري ج٥: ٢٢٤ .

بعد انصرافي، وسأحبرك عن القوم.. هم بين مقيم لرغبة يرجوها، أو عقوبة يخشاها، فأرغب راغبهم بالعدل عليه والإنصاف له والإحسان إليه، وحل عقدة الخوف عن قلوبهم، فإنه ليس لأمراء أهل البصرة في قلوبهم عظم إلا قليل منهم، وانته إلى أمري ولاتعده، وأحسن إلى هذا الحي من ربيعة، وكل مَن قِبَلك فأحسن إليهم ما استطعت إن شاء الله)(1).

وأخال أنه لم يعدُ رأي أمير المؤمنين(عليه السلام) في سياسته، فأنصف راغبهم بالعدل والإحسان إليه، وحلّ عقدة الخوف عن الخائفين منهم، وربّما كان هذا الاختلاف من أهل البصرة بعد خروج الإمام(عليه السلام) هو مبعث استشارته لزياد، ولم ترضه إشارته، فأراد أن يعرف رأي إمامه (عليه السلام) فكتب إليه ذلك الكتاب.

وأحال أن سر نجاحه واحتماع القلوب على اختلافها عليه بعد مدة من الزمن وحيزة -كما سنلمس آيات ذلك - كان وليد انتهاجه من جهة لما جاء في حواب الإمام (عليه السلام) وإغفاله لإشارة زياد ؛ ولتوفيره العطاء لهم من جهة ثانية، فقد حاء كتاب من الإمام (عليه السلام) يأمره فيه أن يوزّع ما تجمّع لديه من المال عليهم، وأن يغنيهم، ثم يبعث بفاضله له، ولسانه: ((أما بعد فانظر ما احتمع عندك من غلات المسلمين وفيئهم، فاقسمه على من قِبَلك حتى تغنيهم، وابعث إلينا بما فضل، نقسمه فيمن قِبَلنا والسلام)) (٢) ؛ ولقوة شخصيته من جهة ثالثة.

<sup>(</sup>١) وقعة صفين - تحقيق عبد السلام محمد هارون، مطبعة المؤسسة العربية، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٠٥٢هـ - ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) وقعة صفين: ١٠٦.

٣١٨ ..... عبد الله بن عباس /ج١

وفي الجزء الثاني من هذا الكتاب سنقف طويلاً عند بحث شخصيته إن شاء الله؛ لنكشف حوانب القوة فيها، وحسبنا أن نعجل الآن بذكر كلام لصعصعة يتعلق بهذا البحث.

وما أخال أنني سأحد أبلغ منه في تصوير بعض حوانيها المهمة.. يقول صعصعة - وقد سأله الإمام(عليه السلام) على أثر مجيشه من البصرة عن صاحبنا بعد أن خلَّفه الإمام (عليه السلام) عليها -: ((يا أمير المؤمنين إنه آخذ بثلاث وتارك لثلاث، آخذ بقلوب الرجال إذا حُدَّث وبحسن الاستماع إذا حُدِّث وبأيسر الأمرين إذا خولف، وترك المراء، ومقارنــة اللئيــم، ومــا يُعتــذر منه))(١)،وهو - على إيجازه - أقوى معبّر عن أسرار النجاح لأمثاله من الولاة، وكانت أبغض ما تكون إليه الوشاية بالآخرين.. ((سعى ساع إلى ابن عباس - فيما يقول ابن سلام - برجل فقال: إن شئت نظرنا، فإن كنت كاذباً عاقبناك، وإن كنت صادقاً نفيناك، وإن شئت أقلتك قال: هذه))(٢)، فإذا أضفنا إلى ذلك ما استغله من ولايته لتثقيف رعاياه أدركنا مدى نجاحه، حاء في كتاب الطبقات: ((إن أول من عرف بالبصرة عبد الله بن عباس، قال: وكان منَّجة كثير العلم))<sup>(٣)</sup>، وقال الجاحظ: ((وكان عبد الله بن عباس أول من عرف بالبصرة صعد المنبر فقرأ البقرة وآل عمــران، ففسّـرهما حرفــاً حرفاً، وكان وا لله متحاً يسيل غرباً، وكان يسمّى البحر وحبر قريش))(1)

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تمييز الصحابة ج٣٣٤:٢ .

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢١.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ج١: ٢٦٢.

وفي البداية والنهاية: ((كان أهل البصرة مغبوطين به يفقههم ويعلم حاهلهم ويعظ مجرمهم ويعطي فقرهم))(1)، ولأبي بكرة - وهو الذي أراد توليته الإمام(عليه السلام) كما سبق فأبي ورشح لها صاحبنا - كلام طريف فيه، يكشف عن بعض هذه الجوانب في شخصيته يقول: ((قدم علينا عبد الله البصرة، وما في العرب مثله حسماً وعلماً وثياباً وجمالاً وكمالاً)(٢)، ومثل هذا لابد أن تجمع عليه القلوب وتغبط له مادامت قد توفّرت لديه كمل هذه الصفات.

وأول ظاهرة لمسناها في إجماعهم عليه وانقيادهم لـه - على ما بينهم من اختلاف في القرب من الإمام (عليه السلام) والبعد عنه والحب والبغض له - حين حاءه كتاب إمامه يأمره فيه بالشخوص بأهل البصرة لحرب معاوية، بعد أن يئس من استصلاحه، وفيه يقول: ((أما بعد فأشخص إلي من قبلك من المسلمين والمؤمنين، وذكرهم بلائي عندهم، وعفوي عنهم، واستبقائي لهم، ورغبهم في الجهاد، وأعلِمهم الله في ذلك من الفضل))(٢).

وما كنا بحاجة إلى إعمال الفكر لإدراك صعوبة مهمته في حملهم على التوجه معه، إذا تصورنا أن البصرة قد فقدت من أبطالها اللامعين في حرب الجمل أكثر من عشرة آلاف، وأن النوائح ماتزال قائمة عليهم في بيوتهم، وربّما نقم من نقم منهم على الفاتحين، وبخاصة أولئك الذين لا يخضعون

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) وقعة صفين: ١١٦.

في أعماقهم لوازع من دين يهون عليهم - بعد معرفتهم بقيمة الإمام (عليه السلام) - ما أحدثه المصاب في نفوسهم من لوعة وحزن وإن بعض من لم يشترك في القتال في يوم الجمل كبني تميم، وحدوا في اعتزالهم الحرب بقاءً لعزهم وبحدهم فيهم، وحفظاً للكثير من أبطالهم، فسوق مثل هؤلاء وهؤلاء المي حرب حديدة ربّما يكون من أشق الأمور، ولكن ابن عباس كشف عن مدى تمكّنه من نفوسهم باستحابتهم له جميعاً، يقول نصر: ((فقام فيهم ابن عباس فقراً عليهم كتاب علي، فحمد الله وأثنى عليه، شم قال: أيها الناس استعدوا للمسير إلى إمامكم، وانفروا في سبيل الله خفافاً وثقالاً، وحاهدوا بأموالكم وأنفسكم، فإنكم تقاتلون المحلين القاسطين، الذين لايقرون بأموالكم وأنفسكم، فإنكم تقاتلون المحلين القاسطين، الذين لايقرون والناهي القرآن، ولا يعرفون حكم الكتاب، ولا يدينون دين الحق، مع أمير المؤمنين، وابن عم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر، والصادع بالحق، والقيّم بالهدى، والحاكم بحكم الكتاب، الذي عن المنكر، والصادع بالحق، والقيّم بالهدى، والحاكم بحكم الكتاب، الذي

على أننا لاننسى أن الذي شارك في تخفيف مهمته أنه ندبهم إلى حرب معاوية، وليس له من المآثر الإسلامية منا يستحق أن يرتفع معها - في نظر الرأي العام المسلم - إلى مقابلة مثل الإمام (عليسه السلام)، وإذا كان لعائشة وهي أم المؤمنين، ولطلحة والزبير وهما من ذوي السوابق في الإسلام ومن أهل الشورى، في ترشيح عمر، ما يبرر لهم - في أنظار بعضهم - ذلك، فليس لمعاوية على أي حال ما يبرر موقفه من الإمام (عليه السلام).

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ١١٦.

يقول نصر: فقام الأحنف بن قيس- وهو ممن اعتزل الحسرب ببني تميسم في يوم الجمل- فقال: والله لنحيبنك، ولنخرجن معك على العسر واليسر، والرضا والكره، نحتسب في ذلك الخير، ونأمل من الله العظيم من الأجر، وقام إليه خالد بن المعمر السدوسي فقال: سمعنا وأطعنا، فمتى استنفرتنا نفرنا، ومتى دعوتنا أحبنا. وقام إليه عمرو بن مرجوم العبدي فقال: وقى الله أمير المؤمنين، وجمع له أمير المسلمين، ولعن الله المحلين القاسطين الذين لايقرؤون القرآن، نحن والله عليهم حنقون، ولهم في الله مفارقون، فمتى اردتنا صحبك خيلنا ورجلنا))(1).

وهكذا نشط الناس وأحابوا وخفوا معه، فخرج بهم ومعهم رؤوس الأحماس، وهم خالد بن المعمر السدوسي على بكر بن وائل، وعمرو بن مرحوم العبدي على عبد القيس، وصبرة بن شيمان الأزدي على الأزد، والأحنف بن قيس على تميم وضبة والرباب، وشريك بن الأعور الحارثي على أهل العالية ، حتى قدم على الإمام(عليه السلام) وهو بالنخيلة، وخلف مكانه أبا الأسود الدؤلي والياً على البصرة (٢).

(4)

وقبل أن ننتقل مع الإمام(عليه السلام) وصاحبنا من النحيلة إلى صفين، لنشهد حرب معاوية وأهل الشام، يحسن بنا أن نقف قليلاً لندرس حياة

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ١١٦- ١١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

٣٢٢ ..... عبد الله بن عباس /ج١

معاوية من بدايتها، فربّما أعاننا ذلك على فهم الكثير من ملابسات خصومته للإمام(عليه السلام) ثم لصاحبنا.

ومعاويةهوابن أبي سفيان عدو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم)، وقائد كل ثورة ضده في الجاهلية، أظهر الإسلام عام الفتح بتأثير من والد صاحبنا -كما سبق ان رافقنا كيفية إسلامه - وأسلمت زوجته هند الملقبة باكلة الأكباد - لمضغها لكبد حمزة بعد أن مثلت به على أثر اغتيال وحشي له في يوم أحد - ثم أسلم ولدهم معاوية، ومن عليهم النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فيمن من يوم الفتح، فأطلن سراحهم، وتألفهم في المؤلفة قلوبهم، واستكتب معاوية لبعض شؤونه. وصاحبنا ما يزال يذكر حين أرسله رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إليه يدعوه يقول: ((كنت ألعب مع الصبيان فحاء رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) اليه عادع معاوية، قال فحثت فقلت: هو يأكل، ثم قال: اذهب فادع لي معاوية، قال: فحثت فقلت هو يأكل، ثم قال: اذهب فادع لي معاوية، قال: فحثت فقلت هو يأكل، ثم قال: اذهب فادع لي معاوية، قال: فحثت فقلت هو يأكل، معاوية من كثرة الأكل وعدم الشبع.

وقد كان إسلامهم قلقاً لا يتجاوز الشفاه، وربّما بغوا له فأحبط بغيهم في وقته.. هذا أبو سفيان أراد أن يستغل الفحوة بين الإمام(عليه السلام) والخليفة أبي بكر؛ لينفذ منها إلى تفريق كلمة الإسلام، فوقف وقفته تلك، ووقف الإمام(عليه السلام) منه موقف الزاحر، رغم إظهار دعوته له، وطلب مبايعته. وقد عرفنا - سابقا - كيف اشتريت عواطفه من قبل السلطة بالرشوة

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ج٤: ٣٨٦.

مع الإمام على في خلافته .................. ٣٢٣

أولاً، وبالوعد بتولية بعض ولده ثانياً، وقد وفّت لـه، فكان يزيـد ابنـه واليـاً على الشام، ثم كان معاوية من بعده إلى نهاية أيام عثمان.

وأخالنا لم ننس بعد كلمته في بداية خلافة عثمان: ((تلقّفوها يـا بــي أُمية تلقّف الكرة، فوالذي يحلف به أبو سفيان، لاحنة ولا نار...)).

وكان من قلق إسلام معاوية ما حدّث به الزبير بن بكار في الموققيات عن المطرف ابن المغيرة عن أبيه، من حديث طويل جاء فيه أنه قال لمعاوية في إحدى خلواته به: ((إنك قد بلغت سناً يا أمير المؤمنين، فلو أظهرت عدلاً وبسطت خيراً، قد كبرت، ولو نظرت إلى إخوتك من بني هاشم فوصلت أرحامهم، فوا لله ما عندهم اليوم شئ تخافه، وإن ذلك عما يبقى لك ذكره وثوابه، فقال: هيهات هيهات.. أي ذكر أرجو بقاءه، ملك أخو تيم فعدل، وفعل ما فعل، فما عدا أن هلك حتى هلك ذكره، إلا أن يقول قائل أبوبكر، ثم ملك أخو عدي فاجتهد وشمر عشر سنين، فما عدا أن هلك حتى هلك ذكره إلا أن يقول قائل عمر، وإن ابن أبي كبشة!! ليصاح به كل يوم خمس مرات: أشهد أن محمداً رسول الله، فأي عمل يبقى، وأي ذكر يدوم بعد هذا – لااباً لك – لا والله إلا دفئاً دفئاً.)(١).

وقد استغل معاوية إقامته في الشام هذه المدة الطويلة - وهو الوصولي البارع - فربّاها تربيةً خاصة أفصح عنها -كما سبق - بقوله: ((إن بالشام مائة ألف سيف لايعرفون علياً ولا سابقته..الخ))، وقال المسعودي: ((وذكر بعض الإخباريين أنّه قال لرجل من أهل الشام، من زعمائهم وأهل الرأي

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٧٧٥.

٣٧٤ .....عباد الله بن عباس /ج١

والعقل منهم: من أبو تراب هذا الذي يلعنه الإمام على المنير؟ قال: أراه لصاً من لصوص الفتن))(١).

وفي عهد السفّاح وجّه إليه عبد الله بن علي أسياخاً من الشام من أرباب النعم والرياسة، فحلفوا لأبي العباس السفّاح إنهم ما علموا لرسول الله قرابة ولا أهل بيت يرثونه غير بني أمية حتى ولّيتم الخلافة))(٢). وهذا بالطبع من آثار تلكم التربية، وقد بقيت مخلّفاتها إلى ذلك العهد.

وقد خالجته - فيما أخال - فكرة السعي للخلافة من قولة للخلفة عمر بعد أن عين أهل الشورى وقال لهم: ((إنكم إن تعاونتم وتوازرتم وتناصحتم أكلتموها وأولادكم، وإن تحاسدتم وتقاعدتم وتدابرتم وتباغضتم، غلبكم على هذا الأمر معاوية بن أبي سفيان))(٢). وبدأ السعي الحثيث لها منذ ذلك الوقت، وقد قرّب بعض الباحثين المحدثين أن مقتل عثمان ربّما عاد في خطوطه الأولى إلى تآمر من قبل مروان ومعاوية وغيرهما من عقلاء بني أمية ؟ لأنهم يعلمون بأن الأمر لو ترك وشأنه لما عاد إليهم بوجه، ولأن مقتل هذا الشيخ يعطيهم حق المطالبة بدمه، والتشبث بالحكم من هذا الطريق.

يقول على الوردي: إني أتهم مروان بأنه كان السبب الأكبر في مقتل عثمان، وأتهم معاوية بأنه هو الذي أوعز إلى مروان بذلك))، ودلائل التهمة أنه رأى مروان بعد مقتل عثمان على شئ من الاتزان والتروي وبُعد النظر، أمّا في أيام عثمان فقد كان طائشاً إلى أبعد حدود الطيش، فما هـو السبب؟

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج١: ٦٢.

ثم يعرض بعد ذلك صوراً من التسوية التي صنعت بين عثمان والثائرين والمحاولات الاصلاحية التي كان يقوم بها بعض المصلحين، وكان عثمان يتقبلها ثم يعود عنها بتأثير مروان(١) على نحو ما صورناه في حديث سابق.

وقد تساءل طه حسين عن الأسباب في إبطاء عمال عثمان عن نصره وعلى أتيح للثائرين أن يحاصروه فيطيلوا حصاره، ثم تساءل عن أسباب عدم موافاتهم له في الموسم مع أنه عودهم أن يوافوه، شم تساءل أحيراً عن الأسباب التي أحرت عامله على مكة من موافاته، مع أن ابن عباس كان قد حمل كتاباً من عثمان يستنهض فيه من شهد الموسم لنصرته، وظل عامله عليها ساكناً، والجواب في نظره أنهم ملوا طول عمره وملوا سياسته (٢).

ولكن هذا الجواب لا يملأ النفس، فإذا كان الشعب قد مـل فمـا بـال الولاة والمرتزقة من الجيش لديهم، وهم من أكبر المنتفعـين مـن عهـده، يقـول الشهرستاني: ((إن ولاة عثمان رفضوا مساعدة عثمان في محنته وخذلوه حتى أتى قدره عليه))(٢).

والغريب أن معاوية أرسل حيشاً لنحدة عثمان ولكنه أمره أن يتوقف في وادي القرى دون المدينة، وقد توقف حتى قتل عثمان فرجع، ثم يقول الوردي: ((ومن المدهش أن ترى قميص عثمان الذي قتل فيه، وأصابع زوجته التي قطعت أثناء مقتله، ترسل حالاً إلى معاوية وكأنه أمر دبر بليل).. وينتهي بعد ذلك إلى قوله: ((ويبدو أن الخطة أحكم تدبيرها،

<sup>(</sup>١) انظر وعَّاظ السلاطين لعلى الوردي - لم تذكر المطبعةولاسنةالطبع-:٢١٧--٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الفتنة الكبرى (عثمان) -دارالمعارف،مصر،سنةالطبع١٩٤٧م-:٢١٩.

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل ج١: ٢٠-٢١.

ووضعت تفاصيلها بدقة وسار كل شئ على ما يرام))(١)، وسنرى فيما بعد كيف يلتقي الوردي بصاحبنا في توحيه التهمسة إلى معاوية بذلك تسم إلى مروان.

ويبدأ النزاع بعد هذا بينه وبين الإمام(عليه السلام). والنزاع في حقيقته - كما صوّره أكثر الباحثين الموضوعيين مسن المحدثين - لم يكن بين شخصين، بل كان بين مزاجين وذهنيتين، مزاج لا يتحرّج مسن ارتكاب آية وسيلة للوصول إلى غايته، وإن كان لها ما لها من الدناءة، ومزاج مقيد برواسب دينية وخلقية لا يستطيع أن يتعداها.

فكان الأول - بحكم مزاحه وخلقه - لا يتأثّم من ارتكاب آية خلّة تتنافى مع مبادئ الدين أو الشرف، كهايواء المجرمين أو الانتهازيين، وشراء عواطفهم بالولاية أو المال، ثم الكذب والدس والتبذير على حساب أطماعه، بحساب وبغير حساب، بينما يتقيد الآخر بالسير نحو نهيج معلوم رسمه الكتاب، وطبّقته سنّة الرسول(صلى الله عليه وآله وسلم).

والغريب أن يحسب البعض أن في سلوك معاوية وسيرته دهاءً لا يجده في على الطّيّلة ، ناسياً ما كان بين الرحلين من فوارق في الخلق والمنزاج و((الذين يرون في معاوية دهاءً وبراعة لا يرونهما في علي، ويعزون إليهما غلبة معاوية في النهاية إنما يخطئون في تقدير الظروف، كما يخطئون فهم علي وواجبه، لقد كان واحب على الأول والأحير أن يرد للتقاليد الإسلامية قوّتها، وأن يرد إلى الدين روحه، وأن يجلو الغاشية التي غشست هذا الروح على أيدي أميّة في كبرة عنمان ووهنه، ولو حارى معاوية في إقصاء العنصر

<sup>(</sup>١) وعَاظ السلاطين: ٢١٧-٢٢٠.

الأخلاقي من حسابه، لسقطت مهمته، ولما كان لظفره بالخلافة خالصة من قيمة في حياة هذا الدين، فما حدوى استبدال معاوية بمعاوية ١٤.

إن علياً إما أن يكون علياً أو فلتذهب الخلافة عنه، بل فلتذهب حياته معها، وهذا هو الفهم الصحيح الذي لم يغب عنه - كرّم الله وجهه - وهو يقول: والله ما معاوية بأدهى منى، ولكنه يغدر ويفحر، ولولا كراهية الغدر لكنت من أدهى الناس)(١). وفي ضوء هذين المزاحين، نبداً فنساير صاحبناو إمامه (عليه السلام) لنشهد معه حرب صفين، ونلمس بأيدينا آثار ما يدور بينهما وبين خصمهما من صراع، ليستعمل الطرفان فيه كل ما يملكانه من سلاح.

 $(1 \cdot)$ 

وتحرّك الجيش بقيادة الإمام (عليه السلام) باتجاه صفين، وكان ابن عباس قائداً لجيش البصرة (٢)، وفي الطريق صادفتهما حوادث قبل وصولهما – لا يهم التعرض لها الآن – حتى إذا بلغوها وحدوا أمامهم معاوية، وقد انتقى لجيشه أفضل المواقع الاستراتيجية، واحتل شريعة الفرات؛ ليمنع من ورودوها حيش الإمام (عليه السلام)، وهو يعتقد بذلك أنهم سيموتون ظما، ويتم له النصر من أيسر طريق، وحجّته المضللة لأهل الشام أنه يحاول أن يكافئهم بالظما على ما صنعوا مع عثمان، حين منعوا عنه الماء، مع أن الأمويين الذين كانوا معه لابد أنهم حدّثوه عن موقف الإمام (عليه السلام)

<sup>(</sup>١) العدالة الاجتماعية في الإسلام - دار إحياء الكتب العربيسة، ط٤، سنة الطبع ١٩٧٣هـ - : ١٩٨ - ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الإمامة والسياسة ج١: ٩٧.

٣٢٨ ...... عبد الله بن عباس /ج١

والهاشميين في إيصال الماء إليه غير مرّة، حتى كادوا يقتتلون مع الشوار في بعضها، على ما تحدّثنا عنه، ولكنَّ وصوليته تبيح له أكثر من هذا الكذب في سبيل إثارة النفوس على الإمام(عليه السلام).

وما كان الإمام(عليه السلام) ليظمأ ومعه أهل بيت، ثم معه أشاوس أهل العراق وغيرهم، وما كان إلاّ قليلاً حتى ملكوا الماء بعد حسروب دامية، أذاقوا بها أهل الشام ما أذاقوهم من حرارة النضال.

وكان أحشى ما يخشاه معاوية أن يقابله الإمام(عليه السلام) بالمثل فيضطره إلى الاندحار، وما علم أن الإمام(عليه السلام) أسمى من أن يرتكب هذه الطرق الملتوية التي لا تلائم نفسيته، فكان الماء مباحاً للجميع، يلتقي عنده هؤلاء وهؤلاء، فيشربون ويتحدّثون (١).

وقد أراد أصحاب الإمام (عليه السلام) أن يعجّلوا على أهل الشام بعد اندحارهم عن الماء، فأبى الإمام (عليه السلام) إلا أن يقيم عليهم الحجة، على طريقته في المحافظة على السلم، وأقامها عليهم أكثر من مرة (٢)، وبخاصة في فترة الأشهر الحرم التي تعاقدوا على الهدنة فيها احتراماً للشهر الحرام، وطمعاً في الصلح، فلم يزد الأمر معاوية إلا إصراراً.

وتجهز الفريقان للحرب وكتبوا الكتائب فاستعمل على الطيئة على الخيسل عمار بن ياسر، وعلى الرحالة عبدا لله بن بديل، ودفع اللواء إلى هاشم بن عتبة بن أبي وقاص الزهري، وجعل على ميمنته الأشعث بن قيس - ولما أثبت صاحبنا من كفاءة نادرة في حرب الجمل وهو من أكبر قواد

<sup>(</sup>١) انظر الفخري في الآداب السلطانية: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ محليفة بن حياط ج١: ١٧٧.

مع الإمام على في خلافته ...... ٣٢٩

المعركة فيها - حعله على الميسرة (١)، وكانت زعامة قريش وأسد وكنانة إليه (٢)، فهو قائد للميسرة وهو زعيم لهذه القبائل.

وبدأت الحرب بينهم في أول يوم من صفر. وحرج في ذلك اليوم مالك الأشتر على رأس من خرج من أهل العراق، وخرج حبيب بن مسلمة على رأس من خرج من أهل الشام، ((واقتتلوا يومهم قتالاً شديداً معظم النهار ثم تراجعوا، وقد انتصف بعضهم من بعض))(٢)، بعد أن ذهب من النهار معظمه، ثم تتالت الأيام، فخرج في خامسها صاحبنا على رأس من خرج من حيشه معه، وخرج على رأس أهل الشام الوليد بن عقبة، وتطاول الوليد على بني عبد المطلب وسبهم، فأساء فتاهم ذلك، فدعاه إلى مبارزته وألحف عليه، فحبن عنه وأبى عليه مقابلته.. يقول نصر: ((فأرسل إليه ابن عباس أن ابرز إليّ، فأبى أن يفعل، وقاتل ابن عباس قتالاً شديداً، ثم انصرفوا وكل غير غالب))(3).

والذي يبدو - من بعض الروايات - أن الإمام(عليه السلام) نهاه وإخوته عن المبارزة، كما نهى حسناً وحسيناً وولده محمد عن ذلك (٥)، وهو إن صح فلابد أن يكون بعد هذا الزمان، وإلا فلم يكن ابن عباس ليقدم على عصيان إمامه (عليه السلام) ويدعو الوليد للمبارزة.

<sup>(</sup>١) انظر وقعة صفين: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الفخري في الآداب السلطانية : ٨٠ . وفي تأريخ خليفة بن خياط ج١:

١٧٧، أن زعامة قريش وأسد وكنانة لعبد الله بن حعفر.

<sup>(</sup>٣) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) وقعة صفين: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق: ٣٦٣.

ولما كان يوم الخميس صلّى على الطّيّة بغلس، وخرج بالناس إلى أهمل الشام فزحف إليهم، وزحفوا معه، وكان على ميمنته عبدا لله بن بديل بن ورقاء الخزاعي، وعلى ميسرته عبد الله بن عباس. والقرّاء مع ثلاثة نفر، عمار بن ياسر وقيس بن سعد وعبد الله بن بديل، والناس على راياتهم ومراكزهم، وعلى في القلب في أهل المدينة (۱). وإن أصحاب على ليذكرون (مكان على من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وقول النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وقول النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) القسهم، فلما قالوا له: بلى، وآله وسلم) لأصحابه: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فلما قالوا له: بلى، أحذ بيد علي وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه ويذكرون كذلك قول الله عز وحل: ﴿قَلْ إِنْ كَانْ آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة في سبيله فربصوا حتى يأتى الله بأمره والله لايهذي القوم الفاسقين (۱).

فهم كانوا يرون أنهم حين يقاتلون مع على، كأنهم يقاتلون مع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) نفسه، حهاداً في سبيل الله، فليس الغريب إذاً أن يطلبوا الشهادة ويتهالكوا عليها، وإنما الغريب أن يحمدوا أو يدبروا أو يترددوا))(٢).

والأغرب من ذلك - لولا تضليل معاوية لهم - أن يرتباب أهمل الشمام من أنفسهم، لحديث سمعه ذو الكلاع من ابن العاص قديماً، وسمعه منه حديثاً

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ ابن الأثيرج٣: ١٤٩، وأنظر تاريخ الطبري ج٦: ٩.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٢٤.

 <sup>(</sup>٣) الفتنة الكبرى (على وبنوه) - مطبعةدارالمعارف،مصر،سنة الطبع١٩٥٣م - : ٨٦.

سمعه يحدّث عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) أن عماراً تقتله الفئة الباغية، ولا يرتابونا، وهم خارجون لحرب الإمام(عليه السلام)، مع أن الأحاديث الواردة فيه من الني (صلى الله عليه وآله وسلم) أهم من هذا الحديث بكثير، يقول أبو نوح الحميري – وقد حاءه ذو الكلاع ليسأله عن صحة الحديث وعن حَدِّ عمار في عاربتهم -: ((واعجباه من قوم يعتريهم الشك في أمرهم لمكان عمار، ولا يعتريهم الشك لمكان علي، ويستدلون على أن الحق مع أهل العراق بكون عمار بين أظهرهم ولا يعبؤون بمكان على، ويتاعون لذلك ولا يرتاعون لقوله (صلى الله عليه وآله وسلم) في على الناهم وال من والاه وعاد من عاداه ولا لقوله: لا يحبّك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق))(1).

ولما رغب ذو الكلاع أن يجمع بين عمار وابن العاص ؛ ليسمعه حدّه في قتالهم واحتمعوا لذلك قال عمار لابن العاص فيما قال: ((وسأخبرك على ما أقاتلك عليه وأصحابك، أن رسول الله(صلى الله عليه وآله) أمرني أن أقاتل القاسطين وأنتم هم، وأمّا أن أقاتل الناكثين فقد فعلت، وأمرني أن أقاتل القاسطين وأنتم هم، وأمّا المارقون فلا أدري أدركهم أو لا، أيها الأبير السب تعلم أن رسول الله(صلى الله عليه وآله) قال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم والرمن والاه وعاد من عاداه، فأنا مولى الله ورسوله وعلى مولاي بعدهما))(٢).

وكان كل واحد من صحابة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) الذين كانوا معه،وغيرهم من أهل العراق، على مثل هذا اليقين أو قريب منه،

<sup>(</sup>١) شرح نهيج البلاغة ج٢: ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٢٧٣.

وكانوا على بصيرة من دينهم، ومع ذلك فقد قام ابن عباس فيهم خطيباً ليزيدهم ثباتاً على ثبات، وبصيرة في الدين على بصيرة، وكان ذلك على إثر خطاب لعمرو بن العاص في أهل الشام، وقد حاء في خطاب بعد الحمد والتشهد: ((وقد ساقنا قدر الله إلى ما ترون؛ حتى كان فيما اضطرب من حبل هذه الأمة وانتشر من أمرها، أن ابن آكلة الأكباد قد وحد من طغام أهل الشام أعواناً على على بن أبي طالب، ابن عم رسول الله وصهره، وأول ذَكر صلى معه، بدري، قد شهد مع رسول الله كل مشاهده التي فيها الفضل، ومعاوية وأبو سفيان مشركان يعبدان الأصنام.

واعلموا والله الذي ملك الملك وحده، فبان به وكان أهله، لقد قاتل علي بن أبي طالب مع رسول الله(صلى الله عليه وآله)، وعلي يقول: صدق الله ورسوله، ومعاوية وأبو سفيان يقولان: كذب الله ورسوله، فما معاوية في هذه بأبر ولا أتقى ولا أرشد ولا أصوب منه في قتالكم، فعليكم بتقوى الله والجد والحزم والصبر، وإنكم لعلى الحق، وإن القوم لعلى الباطل، فلا يكونن أولى بالجد في باطلهم منكم في حقكم، أما والله إنّا لنعلم أن الله سيعذبهم بأيديكم أو بأيدي غيركم، اللهم ربنا أعنا ولا تخذلنا، وانصرنا على عدونا، ولا تخل عنا، وافتح بيننا وبين قومنا بالحق وأنت نحير الفاتحين والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته، أقول قولي وأستغفر الله في ولكم))(1).

وكان هذا اليوم مشهوداً من أيام صفين، فقد تقدّمت ميمنة أهل العراق وهي بقيادة ابن بديل، حتى بلغت معاوية أو كادت، واضطرب على معاوية أمره، لولا أن تجمّع عليه جميع أهل الشام، فترتد عنه منهزمة إلاّ فشة

<sup>(</sup>۱) وقعة صفين: ٣١٨.

قليلة منها، وتعرضت في ذلك اليوم ميسرة أهل العراق وهي بقيادة صاحبنا الأعنف هجوم من قبل أهل الشام.. يقول ابن الأثير: ((وخرجت حمير في جمعها ومن انضم إليها من أهل الشام، ومقدمهم ذوالكلاع ومعه عبيد الله بن عمر بن الخطاب، وهم ميمنة أهل الشام فقصدوا ربيعة وكانت ربيعة ميسرة أهل العراق وفيهم ابن عباس على الميسرة، فحملوا على ربيعة حملة شديدة فتضعضعت راية ربيعة، وكانت الرايةمع أبي ساسان حضين بن المنذر، فانصرف أهل الشام عنهم، ثم كر عبيد الله بن عمر، وقال: يا أهل الشام أن هذا الحي من أهل العراق قتلة عثمان وأنصار على، فشدوا على الناس شدة عظيمة، فثبتت ربيعة وصبروا صبراً حسناً إلا قليلاً من الضعفاء والفشلة، وثبت أهل الرايات وأهل الصبر والحفاظ وقاتلوا قتالاً حسناً))(١).

وخرج عمار بن ياسر - ولعمار حديث لا يصع إغفاله في هذه الدراسة؛ لما اكتنفت حياته من ملابسات كان لها التأثير الكبير على نفسية الجيشين المتقابلين، وكان لهما بطبيعة الحال أكبر الأثر على نفس صاحبنا وإمامه (عليه السلام)، فلنعطها لذلك شيئاً من الأهمية - .

قال ابن الأثير: ((وخرج عمار بن ياسر على الناس فقال: اللّهم إنـك تعلم أني لو أعلم أن رضاك في أن أقذف بنفسي في هذا البحر لفعلته، اللّهم إنك تعلم أني لو أعلم أن رضاك في أن أضع ظبّة سيفي في بطني، ثـم أنحـني عليها حتى تخرج من ظهري لفعلته، وإني لا أعلم اليوم عملاً هو أرضى لـك

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٥٥.

من جهاد هؤلاء الفاسقين، ولو أعلم عملاً هو أرضى لمك منه لفعلته، والله إني لأرى قوماً ليضربنكم ضرباً يرتاب منه المبطلون، وأيم الله لمو ضربونا حتى يبلغوا بنا سعفات هَجَر؛ لعلمت أنّا على الحق وأنهم على الباطل)).

ثم قال: ((من يبتغي رضوان الله ربه ولا يرجع إلى مال ولاولد، فأتاه عصابة فقال: اقصدوا بنا هؤلاء القوم الذين يطلبون دم عثمان، والله ما أرادوا الطلب بدمه، ولكنهم ذاقوا الدنيا واستحبّوها، وعلموا أن الحق إذا لزمهم حال بينهم وبين ما يتمرغون فيه منها، ولم يكن لهم سابقة يستحقّون بها طاعة الناس والولاية عليهم، فخدعوا أتباعهم وقالوا: إمامنا قتل مظلوماً ؛ ليكونوا بذلك حبابرة ملوكاً، فبلغوا ما ترون، فلولا هذا ما تبعهم من الناس رجلان. اللهم إن تنصرنا فطالما نصرت، وإن تجعل لهم الأمر فادّخر لهم بما أحدثوا في عبادك العذاب الأليم).

يقول المحدّث: ((ثم مضى ومعه تلك العصابة فكان لا يمرّ بواد من أودية صفين إلا تبعه من كان هناك من أصحاب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ثم حاء إلى هاشم بن عتبة بن أبي وقاص، وهو مرقال، وكان صاحب راية علي، وكان أعور فقال: يا هاشم أعوراً وجبناً لا خير في أعور لايغشى البأس، اركب يا هاشم، فركب ومضى معه وهو يقول..

أعور يبغي أهله محلاً قد عالج الحياة حتى ملاً لا بدّ أن يَفلّ أو يُفلاً يتلّهم بذي الكعوب تلاّ

وعمار يقول: تقدم يا هاشم، الجنة تحت ظلال السيوف، والموت تحت أطراف الأسل، وقد فتحت أبواب السماء وتزيّنت الحور العين، اليــوم ألقى الأحبّة محمداً وحزبه.

وتقدم حتى دنا من عمرو بن العاص فقال له: يا عمرو بعت دينك عصر تباً لك، فقال له: لا ولكن أطلب بدم عثمان، قال: أنا أشهد على علمي فيك أنك لا تطلب بشئ من فعلك وجه الله، وإنك إن لم تقتل اليوم عمت غداً، فانظر إذا أعطي الناس على قدر نيّاتهم ما نيّتك. لقد قاتلت صاحب هذه الرابة ثلاثاً مع رسول الله(صلى الله عليه وآلمه وسلم)، وهذه الرابعة ما هي بابر وأتقى))(1).

وقاتل في ذلك اليوم قتالاً شديداً، يقول حبّة بن حوين العرني: ((قلت لحذيفة بن اليمان: حدّثنا فإنا نخاف الفتن فقال: عليكم بالفئة التي فيها ابن سمية، فإن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) قال: تقتله الفئة الباغية الناكبة عن الطريق، وإن آخر رزقه ضياح من لبن - وهو الممزوج بالماء من اللبن - قال: فشهدته يوم قتل وهو يقول: التوني بآخر رزق في الدنيا، فأتي بضياح من لبن)(٢).

واحدث موت عمار - بعد أن شاع - رحّة في الجيشين معاً، أما حيش الإمام (عليه السلام) فقد طبّقه الأسى والحزن، وأما حيش معاوية فقد سرت فيه موجة ارتياب لحديث ابن العاص، وكان من سوء حظهم أن يموت ذو الكلاع قبله بقليل، وكان عمرو بن العاص - على طريقته في الوصولية - عنيه أن سينتقل عمار إلى صفوفهم، فلما قتلا معاً، قال عمرو بن العاص لمعاوية: ((ما أدري بقتل أيهما أنا أشد فرحاً بقتل عمار أوبقتل ذي الكلاع، والله لو بقى ذو الكلاع بعد قتل عمار لمال بعامة أهل الشام إلى على)).

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٥٥-١٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

٣٣٦ ......عبد الله بن عباس /ج١

وطغت موحة الارتيباب في صفوفهم، فاضطر معاوية أن يبدلي بهذا التصريح الغريب: أنحن قتلناه إنما قتله من حاء به!!.. يقول الراوي: ((فخرج الناس من فساطيطهم وأخبيتهم – وقد نفس عنهم هذا التصريح – وهم يقولون إنما قتل عماراً من حاء به،فلاأدري من كان أعجب أهو أم هم))(1).

وبلغ تصريح معاوية حيش العراق، وطبّق مسامع صاحبنا، فأدلى بجواب على تصريحه يفيض بالمرارة، وهو – على اختصاره – قامع لأية شبهة – لو كان لأهل الشام قلوب يعقلون بها – يقول الراوي: ((فقال ابن عباس: فقد قَتل رسول الله حمزة لأنه جاء به إلى الكفار))(٢).

وثار الإمام(عليه السلام) لمقتل عمار، فأقبل على ربيعة وهمدان، وقال لهم: أنتم درعي ورمحي فانتدب له نحو من اثني عشر ألفاً، وسار بهم إلى أهل الشام فلم يبق لهم صف إلا انتقض، وقتلوا كل من انتهوا إليه حتى بلغوا معاوية، والإمام(عليه السلام) يقول..

أقتلهم ولا أرى معاويه الجاحظ العين العظيم الحاويه

ثم نادى الإمام(عليه السلام) معاوية فقال: ((علام يُقتل الناس بيننا، هلم أحاكمك إلى الله، فأينا قتل صاحبه استقامت له الأمور))، وهنا تبرز وصولية صاحبه ابن العاص بأبشع صورها يقول: فقال له عمرو: ((أنصفك، فقال له معاوية: ما أنصفت، إنك لتعلم أنه لم يبرز إليه أحد إلا قتله))(1).

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) دلائل الصدق ج٣ قسم ١: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) تأريخ ابن الأثير ج٣م: ١٥٧.

ومن الغريب أن يطمع معاوية في ابن عباس، وهو يعلم مبلغ عقله ويقظته وإيمانه با لله وببطله الإمام(عليه السلام)؛ فيحاول خداعه، والتأثير على الإمام (عليه السلام) من طريقه؛ لما يعرف من تمكّنه من نفسه، حتى، كأنها نفس واحدة.. يقول نصر: ((إن معاوية لما يئس من حهة الأشعث - وكان قد راسله؛ ليفسد قلبه على الإمام - قال لعمرو بن العاص: إن رأس الناس بعد على هو عبدا لله بن عباس، فلو ألقيت إليـه بكتــاب لعلــك ترقَّقــه، فإن قال شيئاً لم يخرج على منه، وقد أكلتنا الحرب ولا أرانا نصل إلى العراق إلا بهلاك أهل الشام، قال له عمرو - وهو يعرف قيمة ابن عباس ويقظته -: إن ابن عباس لا يُحدع، ولو طمعت فيه لطمعت في على، فقال معاوية: على ذلك، فاكتب إليه، فكتب إليه عمرو: أما بعد فإن الذي نحن وأنتم فيه ليس بأول أمر قاده البلاء وساقته العافية، وأنت رأس هذا الجمسع بعد على، فانظر فيما بقي ودع ما مضي، فوا لله ما أبقت هذه الحرب لنسا ولكم حياة ولا صبرا، واعلموا أن الشام لا تملك إلاّ بهلاك العراق، وأن العراق لاتملك إلا بهلاك الشام، وما خيرنا بعد هلاك أعدادنا منكم، وما خيركم بعد هلك أعدادكم منا، ولسنا نقول: ليت الحرب غارت، ولكنا نقول: ليتها لم تكن، وإن فينا من يكره القتال كما أن فيكم من يكرهه، وإنما هو أمير مطاع أو مأمور مطيع أو مؤتمن مشاور، وهو أنت، وأما الأشتر الغليظ الطبع القاسم القلب فليس بأهل أن يدعى في الشوري ولا في خواص أهمل النجوى))، ثم ألحق الكتاب بهذه الأبيات:

طسال البلاء وما يرحي لــه آس بعد الإله سـوي رفق ابـن عبـاس لاتنس حظك إن الخاسر النياسي قولاً لــه قـول مـن يرضي بحظوته يا ابن الذي زمزم سقيا الحجيج له أعظم بذلك من فحر على الناس أسد العرين أسمود بين أخياس كل لصاحب، فرن يسماوره العجز بالعجز ثم المرأس بالراس لو قيس بينهم في العبرب لاعتدلوا انظر فدى لك نفسى قبل قاصمة للظهر ليس لها راق ولا آسي طعم الحياة مع المستغلق القساسي بسر وأصحاب بسر والـذين هـــم داء العراق رحال أهل وســـواس قوم عبراة من الخيرات كلهم فما يساوى به أصحابه كاسى إنى أرى الخير في سلم الشآم لكم والله يعلم ما بالسلم من باس

فيها التقبي وأمور ليسس يجهلها إلاّ الجهول وما النوكي كأكيساس يقول نصر: ((فلما قرأ ابن عباس الكتاب أتى به علياً فأقرأه شعره، فضحك وقبال: قباتل الله ابن العباص منا أغيراه بسنك بنا ابن العبياس؟! أجبه، وليردّ شعره الفضل بن العباس فإنه شاعر))(١). وكان حواب ابن عباس من أروع الأحوبة في بابها، فقد وضع يده

على حوانب المراوغة في كتابه السابق، وكشف عن أنجاء من وصولية ابن العاص، ومساومة معاوية له على مناصرته، وإن من أحطَّ صور الوصوليَّة أن يساوم الشخص على بيع دينه وضميره مساومة مكشوفة، ويكون الثمن يسيراً بالنسبة إليه..

<sup>(</sup>۱) وقعة صفين: 210.

يقول في جوابه: ((أما بعد فإني لا أعلم رجلاً من العسرب أقــل حيــاءً منك، إنه مال بك معاوية إلى الهوى وبعته دينك بالثمن اليسير، ثم خبطت بالناس في عشوة طمعاً في الملك، فلما لم تر شيئاً أعظمت الدنيا إعظام أهل الذنوب، وأظهرت فيها نزاهة أهل الورع، فإن كنت ترضى الله بذلك فــدع مصر وارجع إلى بيتك، وهذه الحرب ليس فيها معاوية كعلسي. ابتدأها على بالحق وانتهى فيها إلى العذر، وبدأها معاوية بالبغي وانتهى فيها إلى السرف، وليس أهل العراق فيها كأهل الشام. بايع أهل العراق علياً وهـو خير منهـم، وبايع معاوية أهل الشام وهم حير منه، ولست أنا وأنت فيهما بسمواء، أردتُ ا لله وأردتَ أنت مصر، وقد عرفت الشيء الذي باعدك منى، ولا أرى الشيخ الذي قرّبك من معاوية، فإن ترد شراً لانسبقك به، وإن ترد حيراً لاتسبقنا إليه.

ثم دعا أخاه الفضل بن العباس فقال له: يا ابن أم أحب عمراً، فقال الفصل:

يا عمرو حسبك من خدع ووسواس هـذا الـدواء الـذي يشفى جماعتكم حتى تطيعـوا عليـاً وابن عبـاس أمّا على فإن الله فضّل من بفضل ذي شرف عال على الناس إن تعقلـــوا الـــحرب نعقلها مخيّسة قسد كان منا ومنكم في عجاجتها قتليبي العراق بقتلي الشام ذاهيسة لابــــارك الله في مصر لقد جلبــت شــراً وحظك منها حسوة الحاسي

فاذهب فليس لداء الجهل من آسي يشجى النفوس ويشفى نخوة الراس أو تبعثوها فإنسا غير أنكساس مسا لايسرد وكل عرضة البسساس هــذا بهـــذا وما بالحق من بــاس

يا عمرو إنك عار من مغارمها والراقصات ومن يوم الجزا كاسي))(۱) وقصة مصر وجعلها نمناً لعواطف عمرو بن العاص قصة مشهورة إذ ذاك، وقد ذكرها حلّ من أرّخ له، فقي الإمامة والسياسة أن معاوية كتب له يستدعيه للقدوم عليه بعد حادثة الجمل، فاستشار ولديه في القدوم فاحتلفا، وتردد بادئ ذي بدء، فأدرك مولاه وردان ما في نفسه من صراع، فقال له: (رأما إنك إن شئت نبيّاتك بما في نفسك، فقال عمرو: هات يا وردان فقال: اعترضت الدنيا والآخرة على قلبك، فقلت: مع علي الآخرة بلا دنيا ومع معاوية الدنيا بغير آخرة، فأنت واقف بينهما، فقال عمرو: ما أخطأت ما في نفسي))(٢). وفضل أخيراً الدنيا على الآخرة، فرحل إليه، ودعاه معاوية إلى بيعته فقال عمرو: ((لا والله لا أعطيك من ديني حتى آخذ من دنياك، قال معاوية: صدقت سل تعط فقال: مصر طعمة))، يقول الراوي: ((فغضب مروان بن الحكم وقال: ما بالي لا أشترى، فقال معاوية: اسكت يا ابن العم فإنما نشتري لك الرجال، فكتب معاوية لعمرو مصر طعمة)).".

وفي حديث أنه قال لمعاوية: ((أترى إننا خالفنا علياً لفضل منّا عليه، لا والله، إن هي إلاّ الدنيا نتكالب عليها، وأيم الله لتقطعن لي قطعة من دنياك وإلاّ نابذتك))(1).

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ٤١٤-٤١٣.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة ج١: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج١: ٩١.

<sup>(</sup>٤) معاوية بن أبي سفيان في الميزان للعقاد - كتاب الهلال - : ٥٥.

وهكذا انتهت عملية البيع والشراء، وكان المغبون في نظر صاحبنا هــو من باع دينه بالثمن اليسير كما مرّ في الكتاب.

وكان لهذا الكتاب وقعه في نفس الإمام (عليه السلام) فقد قرّضه بقوله: ((لا أراه يجيبك بشئ بعدها إن كان يعقل، ولعله يعود فتعود عليه))، وبالعكس فقد ساء وقعه في نفس ابن العاص، وأنّب معاوية على إقحامه في هذا المأزق.. يقول الراوي: ((فلما انتهى الكتاب إلى عمرو أتى به معاوية فقال: أنت دعوتني إلى هذا، ما كان أغناني وإياك عن بني عبد المطلب))(1).

ولكن معاوية فيما يبدو سُرِّ للفقرة الأخيرة فيه؛ لأنها لم تسد بوجهه باب المفاوضات في سبيل إنهاء الحرب التي يئس معاوية - فيما يبدو - من الطفر فيها، والعبارة: ((فإن ترد شراً لا نسبقك به، وإن ترد خيراً لا تسبقنا إليه))، ويبدو أن عمراً لم يفهمها، فنبهه معاوية إلى ذلك، يقول: فقال: ((إن قلب ابن عباس وقلب علي واحد، كلاهما ولد عبد المطلب، وإن كان قد خشن فلقد لان، وإن كان قد تعظم أو عظم صاحبه فلقد قارب وحنح إلى السلم))(٢).

وكان معاوية - فيما يقال - يكاتب ابن عباس، وكانت أحوبة ابن عباس له أحوبة تمليها عليه حنكته، فكان يلاينه ويجاريه؛ حتى أفصح له معاوية برغبته في إنهاء الحرب، على أن تكون الشام له، ولعل هذه المراسلة حاءت على إثر حواب ابن عباس السابق لابن العاص، وفهم معاوية منه مقاربته وحنوحه إلى السلم، وكان كتاب معاوية بهذا اللسان

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

(رأما بعد فإنكم معشر بني هاشم، لستم إلى أحد أسرع منكم بالمساءة إلى أنصار عثمان، فيإن يبك ذلك لسلطان بني أمية، فقد ورثها عَدي وتيم وقد وقع من الأمر ما قد ترى، وأدالت هذه الحرب بعضنا من بعض؛ حتى استوينا فيها، فما أطمعكم فينا أطمعنا فيكم، وما آيسكم منا آيسنا منكم، وقد رجونا غير الذي كان، وخشينا دون ما وقع، ولستم ملاقينا اليوم بأحد من حدّكم أمس، وقد منعنا بما كان منا الشام، وقد منعتم بما كان منكم العراق، واتقوا الله في قريش، فما بقي من رحالها إلا ستة، رحلان بالشام ورحلان بالعراق ورحلان بالحجاز، فأمّا اللذان بالحجاز فسعد وعبد الله بن عمر، وأمّا اللذان بالعراق فعلي وأنت، ومن الستة رحلان ناصبان لك وآخران واقفان عليك، وأنت رأس هذا الجمع اليوم وغداً، ولو بايع الناس لك بعد عثمان، كنا أسرع إليك منا إلى علي))(١).

وقد اغاظ هذا الكتاب صاحبنا بما جمع من التبكيت والتهمة والإغراء والتهديد والطمع بالملك؛ فحرج على طريقته بالمراسلة، وأفصح له عن ذات نفسه بجواب بليغ، أخذ عليه منافذ القول وأسلمه إلى الغيظ والياس المريوين.. يقول الراوي: فلما انتهى الكتاب إلى ابن عباس ((ضحك، ثم قال: حتى متى يخطب إلى معاوية عقلي، وحتى متى أجمحم له عمّا في نفسي، فكتب إليه: أما بعد فقد حاءني كتابك، فأما ما ذكرت من سرعتنا بالمساءة إلى أنصار عثمان ولسلطان بني أمية، فلعمري لقد أدركت في عثمان حاحتك، لقد استنصرك فلم تنصره ؛ حتى صرت إلى ما صرت إليه، وبيني وبينك في ذلك ابن عمك وأحو عثمان الوليد بن عقبة، وأما قولك:

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٠٥.

إنه لم يبق من رحال قريش غير ستة، فما أكثر رحالها وأحسن بقسيّتها، وقد قاتلك من خيارها من قاتلك، ولم يخذلنا من خذلك، وأما إغراؤك أيانا بعدي وتيم، فأبو بكر وعمر كانا خيراً منك ومن عثمان، كما أن علياً خير منك، وأما قولك: إنا لن نلقاك إلا بما لقيناك به، فقد بقي لك منا يوم ينسيك ما قبله، وتخاف له ما بعده، وأما قولك: أن لو بايعني الناس استقمت، فقد بايعوا علياً وهو خير مني فلم تستقم له، وأن الخلافة لا تصلح إلا لمن كان في الشورى، فما أنت والخلافة وأنت طليق الإسلام، وابن رأس الأحزاب، وابن آكلة الأكباد من قتلي بدر)(١).

ورغم ثورة ابن عباس النفسية في هذا الكتاب فقد حافظ على لباقته في الإحابة على جميع النقاط فيه، وأبدع تحميله لمسؤولية قتل عثمان؛ لتركه لنصرته رغم استنصاره؛ ليصبر إلى ما صار إليه من البلوغ إلى الاستئثار بالملك والاحتفاظ بالشام باسم المطالبة بدمه، وما أجمل تخلصه من حديث تيم وعَدي بتفضيلهما على عثمان، ثم تفضيل عثمان عليه، وما أروع تهديده له ((وقد بقي لك منا يـوم ينسيك ما قبله))، ثم غمزته له بعدم استحقاقه للخلافة؛ لكونه طليقاً وابن طليق، وكان أروع ما فيه حواب على دسة الرخيص في التفرقة بينه وبين الإمام (عليه السلام) بتفضيله عليه باحتماع الكلمة له، لو قدّر لـه أن يبايع من قبل الناس، تأمّلوا ((وأما قولك: إنه لو بايعني الناس استقمت، فقد بايع الناس علياً وهو حير مني فلم تستقم له)).

الراوي:فقال:((هذا عملي بنفسي، لا والله لا أكتب إليه كتاباً سنة كاملة)).

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٠٥-١٠٦.

وفي شعره الذي نُسب له بعد وصول هذا الكتاب ما يكشف عن مدى انفعاله و تأثره له يقول..

وكان امرءً أهدي إليه رسائلي ((دعوت ابن عباس إلى حدّ خطـة ولم يك فيما قال مني بواصل فأخلف ظنبي والحبوادث جمسة وما زاد أن أغلى عليه مراحلي وما كان فيما جاء ما يستحقه بقولك من حولي وإنك آكلـــى فقل لابن عباس تراك مفرّقا بجهلك حلمي إنني غير غافسل وقبل لابن عباس تراك مخوّفها إليك بما يشجيك سَبْط الأنامل))(١) فأبرق وأرعد ما استطعــت فإنــني

وذكروا للفضل حواباً على الشعر حاء فيه:

وليس لها حتى تدين بقابل ((دعوت ابن عباس إلى السلم خدعة و تضرب هامات الرجال الأماثل فلا سلم حتى تشجر الخيل بالقنا

ومنها..

فهذا على خير حاف وناعــــل وقلت لمه لمو بايعوك تبعتهم وصى رسول الله من دون أهلــه وفارسه إن قيل هل من منــازل فدونكه إن كنت تبقى مهاجــراً أشم كنصل السيف غيرحلاحل))(٢)

وكانت آخر محاولة لمعاوية في الاحتفاظ بالشام حين دعا أحد أصحابه الإمام (عليه السلام)، وعرض عليه أن يدع لهم الشام وللإمام (عليه السلام) العراق، وكان حواب الإمام (عليه السلام) للشامي قاطعاً فقد حاء فيه: ((ولقد أهمّني هذا الأمر وأسهرني، وضربت أنفه وعينيه، فلم أحد إلاّ القتال

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ٤١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

مع الإمام على في خلافته ....... ٣٤٥

أو الكفر بما أنزل الله على محمد (صلى الله عليه وآله وسلم). إن الله تبارك وتعالى لم يسرض من أوليائه أن يعصى في الأرض وهم سكوت مذعنون، لايأمرون بالمعروف ولا ينهون عن المنكر، فوحدت القتال أهون على من معالجة الأغلال في حهنم))(١).

وصدق ابن عباس معاوية حين قال له: ((وقد بقي لك منا يوم ينسيك ما قبله))، فقد تزاحف بعضهم إلى بعض، فالأشتر في ميمنة الناس وصاحبنا في الميسرة وعلى التَّلِينِينَ في القلب(٢).

وكانت ليلة الهرير، فكانت أفظع ليلة تمر على أهل الشام ؛ لكثرة من قتل منهم ؛ وبان الوهن بهسم، وحاول معاوية الهروب، واستدعى بفرسه ليركبه، لولا أن يتذكر شعر عمرو بن الأطنابة -كما في رواية ابن حاطب (١) وفي رواية صاحبنا أنه حدّثه: ((أنه كان يومتذ قد قرّب إليه فرساً له انشى بعيدة البطن من الأرض؛ ليهرب عليها، حتى أتاه آت من أهل العراق، فقال له: إني تركت أصحاب علي في مثل ليلة الصدر من منى فأقمت))(١). فقال له: إني تركت أصحاب علي في مثل ليلة الصدر من منى فأقمت))(١) وربّما واستفسر ابن عباس عن ذلك الرجل، فأبى عليه معاوية أن يخبره به (٥)، وربّما كان ذلك رسولاً من الأشعث بن قيس، أرسله بعد خطبته المهولة للحرب والمنذرة لهم من الفناء ؛ ليمهد بها لقبول التحكيم - إذا صحّ ما يظنه بعضهم من اشتراكه في المؤامرة - فاضطر معاوية وابن العاص إلى خدعة التحكيم،

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق.

٣٤٦ .....عبد الله بن عباس /ج١

وفوحئ أهل العراق - وهم على أبواب النصر - بالرماح وهي تحمل المصاحف، وأمامها مصحف المسحد الأعظم، يمسكه عشرة رهط، وهسم ينادون (ريا معشر العرب الله الله في نسائكم وبناتكم، فمن للروم والأتسراك وأهل فارس غداً إذا فُنيتم، الله الله في دينكم، هذا كتاب الله بيننا وبينكم))(١).

## (11)

وبح ابن العاص في مكيدته هذه، فقد استطاع أن يشقّ حيش العراق إلى نصفين... نصف يرى الحرب ويرى أن هؤلاء ليسوا أهل دين، وإنما هي مكيدة لجؤوا إليها ليسلموا من فشل الهزيمة، وقسم يرى أن يجابوا إليه، وعلى رأسهم الأشعث بن قيس. ويرى طه حسين أن موقف الأشعث لم يكن طبيعياً في ذلك اليوم، وربّما اتهمه بالتآمر مع ابن العاص على ذلك فهو يقول: ((فما أستبعد أن يكون الأشعث بن قيس وهو ماكر أهل العراق وداهيتهم قد اتصل بعمرو بن العاص ماكر أهل الشام وداهيتهم ودبروا هذا الأمر بينهم تدبيراً، ودبروا أن يقتتل القوم، فإن ظهر أهل الشام فذاك، وإن على وجعلوا المؤيمة أو أشرفوا عليها رفعوا المصاحف فأوقعوا الفرقة بين أصحاب على وجعلوا بأسهم بينهم شديداً))(٢).

وملابسات هذه الحادثةربّما تؤيد هذا الرأي وليس المهم عرضها الآن.

<sup>(</sup>١) وقعة صفين: ٤٧٨.

<sup>(</sup>۲) الفتنه الكبرى (على وبنوه): ۸۹.

ومثل هذه المكيدة لا يمكن أن تنطلي على الإمام (عليه السلام) ولا على صاحبنا، ممن عرفوا معاوية وابن العاص، وغير معاوية وابن العاص من صحابتهم، وقد صحبوهم فقد روا مقدار إيمانهم وتمسكهم بالقرآن، وربّماكان عهد صاحبنا غير بعيد بحديث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) صوت رحلين عنهما يقول: ((قال: سمع الني (صلى الله عليه وآله وسلم) صوت رحلين يتغنيان وهما يقولان.

ولا يزال حوادي تلوح عظامه ذوا الحرب عنه أن يجن فيقبرا<sup>(١)</sup>

فسأل عنهما فقيل له: معاوية، وابن العاص، فقال: اللّهم أركسهما في الفتنة ركسا، ودعّهما إلى النار دعّا))<sup>(٢)</sup>.

وقام الإمام (عليه السلام) فحذر أصحابه مغبة هذه المكيدة، وبصرهم بحال أعدائهم وما يهدفون إليه منها فقال لهم: ((عباد الله امضوا على حقكم، وصدقكم قتال عدوكم، فإن معاوية وعمرو بن العاص وابن أبي معيط وحبيب بن مسلمة وابن أبي سرح والضحاك بن قيس ليسوا بأصحاب دين ولا قرآن، أنا أعرف بهم منكم، قد صحبتهم أطفالاً وصحبتهم رحالاً، فكانوا شر أطفال وشر رحال، وَينْحَكم إنهم ما رفعوها، ثم لا يرفعونها، ولا يعلمون عما فيها، وما رفعوها لكم إلا خديعة ودهنا ومكيدة))(٢).

<sup>(</sup>١) كذا البيت في المصدر ، وفي وقعة صفين: ٢١٩

يزال حواريّ تلوح عظامه ﴿ زُوْنُ الْحَرْبُ عَنْهُ أَنْ يُحْسُ فَيْقَبُرُا

 <sup>(</sup>۲) دلائل الصدق ج قسم ۱: ۲۲۹، ويوجد مضمون هذا الحديث في وقعة صفين: ۲۱۹
 برواية أبى برزة الأسلمي عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم).

<sup>(</sup>٣) تأريخ الطبري ج٦: ٢٧.

واختلفت كلمة زعماء أهل العراق فمنهم المؤيد له في الحرب، ومنهم المداعي إلى قبول التحكيم، وقد طلب هؤلاء منه أن يرسل إلى الأشتر، وكان قريباً من النصر؛ أن يكفّ عن القتال، فأرسل إليه، وامتنع بادئ ذي بدء، ثم استحاب، وحاء إلى الإمام(عليه السلام) وهم محيطون به، فطلب إليه أن يمهله فواقاً، فقد طمع في النصر، فأبوا عليه فشتمهم وشتموه، وكان من رأيه أن يقلب الصف على الصف، ويستأصل شأفة الجميع، فأبى عليه الإمام(عليه السلام) .. وبعد أخذ ورد أعلن قبول التحكيم.

وجاء دور اختيار الحكمين، فأما أهل الشام - وطاعتهم لمعاوية معروفة - فلم تختلف لهم كلمة في تعيين مرشحهم، وأما أهل العراق فقد اختلفت كلمتهم أيضاً، فالإمام(عليه السلام) كان لا يرى لها غير ابن عباس، وكان يقدّر في نفسه أن أهل الشام لا يعدون ابن العاص في اختيارهم. يقول محمد بن علي: ((لما أراد الناس علياً أن يضع الحكمين، قال لهم: يان معاوية لم يكن ليضع لهذا الأمر أحداً هو أوثق برأيه ونظره من عمرو بن العاص، وأنه لا يصح للقرشي إلا مثله، فعليكم بعبد الله بن العباس فارموه به، فإن عمراً لا يعقد عقدة إلا حلها عبد الله، ولا يحل عقدة إلا عقدها، ولا يبرم أمراً إلا نقضه، ولا ينقض أمراً إلا أبرمه)).. وكان الأشعث لسان المعارضة.. فكان حوابه: ((لا والله لا يحكم فينا مضريّان حتى تقوم الساعة، ولكن احعل رحلاً من أهل اليمن؛ إذ حعلوا رحلاً من مضر.. وأحاب الإمام(عليه السلام):إني أخاف أن يُخدع يَمنيّكم؛ فإن عمراً ليس من الله في شم إذا كان له في أمر هوى.. فقال الأشعث: والله لتن يحكما ببعض

مع الإمام على في خلافته ....... 4 4٣

ما نكره، وأحدهما من أهل اليمن، أحب إلينا من أن يكون بعيض ما نحب في حكمهما وهما مضريان))(١).

وكان مرشح المعارضة هو أبو موسى الأشعري. يقول طه حسين في تتمة حديثه السابق: ((وأكبر الظن عندي كذلك أن المؤامرة لم تقف عند هذا الحد، وإنما بجاوزته إلى ما هو أشد منه خطراً، وهو اختيار الحكمين، فلأمر ما ألح الأشعث ومن تبعه من اليمانية في أن يختار علي أبا موسى الأشعري، ولم يطلقوا له الحرية في اختيار حكم يثق به ويطمئن إليه، وهم يعلمون أن أبا موسى قد خذّل الناس عن علي في الكوفة حتى عزله عن عمله، فقد كان علي إذاً مكرهاً على قبول التحكيم، ومكرها على اختيار وتدبير أحد الحكمين، ولم تأت الأمور مصادفة، وإنما حاءت عن ائتمار وتدبير بين طلاب الدنيا من أصحاب على وأصحاب معاوية جميعاً))(٢).

وألح الإمام على تعيين عبد الله بن عباس، وألحّوا على خلافه وكان من قوله لهم: ((إنكم قد عصيتمونسي في أول الأمر فلا تعصوني الآن، إني لا أرى أن أولّي أبا موسى))، وعلّل لهم ذلك بقوله: ((إنه ليس لي بثقة، قد فارقيني وحذّل الناس عني، ثم هرب مني حتى آمنته بعد أشهر، ولكن هذا ابن عباس نوليه ذلك، قالوا:ما نبالي إنك كنت أم ابن عباس، لانريد إلا رحلاً هو منك ومن معاوية سواء، ليس إلى واحد منكما بأدنى منه إلى الآخر))(المراحد)

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ١٨٩.

<sup>(</sup>۲) الفتنه الكبرى (على وبنوه): ۹۰.

<sup>(</sup>٣) تأريخ الطبري ج٦: ٢٨.

وأراد الإمام(عليه السلام) الأشتر مكانه(١) فأبوا عليه أيضاً ولم يسعه إلا أن يوافقهم، فوافقهم وهو يعلم أن لا خطر عليه ما دام الكتاب والسنّة هما المحكّمين، وحجته فيهما على خصومه أبرز من أن يتخوف عليهما من الغموض، وبلغ أهل الشام اختيار أهل العراق لأبي موسى الأشعري، فسرّهم - بالطبع - وساء منهم بعض من اعتزل الحرب، ولم يساند معاوية فيها أمثال أيمن بن خريم الأسدي، ولأيمن هذا أبيات أرسلها إلى معاوية تصوّر مدى أسفه لوقوع هــذا الاختيار غير الموفق من أهـل العـراق.. نوردهــا لتعلقهــا بصاحبنا وتحدّثها عن كفايته يقول..

((لوكان للقوم رأي يعصمون به من الضللل رموكم بابن عباس لله در أبيه أعها رحل لكن رموكم بشيخ من ذوي يمن إن يخلُّ عمرو به يقذفه في لجـــج أبلغ لديك عليا غير عاتبة ما الأشعري بمأمون أبا حســـــن فاصدم بصاحبك الأدنى زعيمهم

ما مثله لفصال الخطب في الناس لايهتسدي ضرب أخماس لأسداس يهوى به النجم تيساً بين أتياس قبول امرئ لا يرى بالحق من باس فاعلم هديت وليس العجز كالراس 

ولكن ما يصنع الإمام(عليه السلام)، والفتنة واقعة في صفوفه، لو أُصـرٌ عليه، وقد رأينا - قبل قليسل - مدى حرصه على تمثيله في هذه الحكومة، والأبيات بعله تعطيك فكرة واضحة عن انتشار تركّز صاحبنا وأهميته في نفوس أمثال هذا الشاعر من أهل الشام، وما أجمل قوله في مطلع أبياته..

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٦: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ١٩٠.

لو كان للقوم رأى يعصمون به من الضلال رموكم بابن عباس وأخيراً كُتب الكتاب.. وكان من جملة موقَّعيه صاحبنا عن أهل العراق، وقيل: إن الذي كتبه ابن عباس.. فلما كتب: ((هـذا ما قاضا عليه أمير المؤمنين لمعاوية بن أبي سفيان، قال عمرو بن العاص: امح أسير المؤمنين فإنا لا نعرفه، فلو عرفت أنه أمير المؤمنين ما نازعناه، فقال أمير المؤمنين لابن عباس: أمحه، فقال ابن عباس: لا أمحوه، فمحاه أمير المؤمنين، وقال: أما وا الله لعلى يدي دار هذا يوم الحديبية حين كتبت الكتاب عن رسول الله(صلى الله عليه وآله)، هذا ما تصالح عليه محمد رسول الله وسهيل بن عمرو، فقال سهيل: لا أحيبك إلى كتاب تسمّى فيه رسول الله لو أعلم أنك رسول الله لم أقباتلك.. الحديث))(١). وحمله الأشعث إلى مختلف القبائل يقرؤه عليهم واحدة واحدة، والغريب أن يندم بالوقت بعض هؤلاء الخارجة الذين أصرّوا على الإمام(عليه السلام) في قبول التحكيم، فيدعون إلى نقبض ما أعطاه من عهد، ولكسرُّ الإمام (عليه السلام) يأبي ؛ لأنه مأمور بحفظ العهود، ومثله لا ينقض عهداً أعطاه مهما كلف الحال(٢).

(11)

وكان أبو موسى الأشمري إذ ذاك بارض من أرض الشام، فأرسل إليه بالخبر.. ولما حضر أتاه ابن عباس وعنده وجوه الناس وأشرافهم،

<sup>(</sup>١) وقعة صفين : ٥٠٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ١٩٣.

والقي عليه نهجاً لو قدر له أن يتبعه في حديثه مع ابن العاص لأخذ التأريخ بحرى آخراً، وقد حدّره من مكره فأبلغ.. يقول المدائسي: ((فقال له - يعني صاحبنا -: أبا موسى إن الناس لم يرضوا بك و لم يجتمعوا عليك لفضل لا تشارك فيه، وما أكثر أشباهك من المهاجرين والأنصار والمتقدمين قبلك، ولكن أهل العراق أبوا إلاّ أن يكون الحُكم بمانياً، ورأوا أن معظم أهل الشام يمان، وأيم الله إني لأظن ذلك شراً لك ولنا، فإنه قد ضم إليك داهية العرب، وليس في معاوية خلَّة يستحق بها الخلافة، فإن تقذف بحقك على باطله تدرك حاجتك منه، وإن يطمع باطله في حقلك يبدرك حاجته منك، واعلم يا أبا موسى أن معاوية طليق الإسلام، وأن أبـاه رأس الأحـزاب، وأنــه يدعى الخلافة من غير مشورة ولا بيعة، فإن زعم لك أن عمر وعثمان استعملاه فلقد صدق؛ استعمله عمر وهو السوالي عليه بمنزلة الطبيب يحميه ما يشتهي ويوجره ما يكره، ثم استعمله عثمان برأي عمر وما أكثر من استعملا ممن لم يـدّع الخلافية، واعلـم أن لعمـرو مـع كـل شـئ يسـرّك خبـأ يسوؤك. ومهما نسيت فلا تنس أن علياً بايعمه القوم الذيمن بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان، وإنها بيعة هدى، وإنه لم يقاتل إلاّ العاصين والناكثين))(١).

وما أعلم كلاماً أبلغ من هذا الكلام في الجمع بين تلقين الحجة وإعداد الجواب لما يحتمل أن يحتج به الخصم، والتحذير من خطر الطرف الشاني في الحكومة، وقد ترك هذا الكلام أثراً بليغاً في نفوس مستمعيه؛ حتى قام شاعر قريش فأنشد على إثره هذه الأبيات كما في رواية الموفقيات..

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ١٩٥.

((وا الله ماكلم الأقوام من بشر بعد الوصي علي كابن عبساس أوصى ابن قيس بأمر فيه عصمته لوكان فيها أبو موسى من الناس إنى أخاف عليه مكر صاحبه أرجو رجاء بخوف شيب بالياس))(1)

وكأن أبا موسى بحكم عقدته النفسية - التي نشأت له من موقفه مع الإمام (عليه السلام) وموقف الإمام منه - استشعر التهمة له في الممالأة على حساب الإمام (عليه السلام) فلفعها عن نفسه بقوله: ((رحمك الله، والله مالي إمام غير علي، وإني لواقف عندما رأى، وإن حق الله أحب إلي من رضا معاوية وأهل الشام، وما أنت وأنا إلا با الله)(٢).

وافترق بعد ذلك الجيشان على أن يجتمع المحكمان في دومة الجندل أو أذرح في شهر رمضان من ذلك العام، كما في أكثر الروايات، وقيل: انهما سارا من صفين إلى دومة الجندل<sup>(٣)</sup>. وفي الموعد المعين أرسل معاوية عمراً وأرسل معه أربعمائة رجل، وأرسل الإمام(عليه السلام) أبا موسى وأرسل معه أربعمائة رجل أيضاً، وجعل عليهم شريح بن هاني الحارثي، وأرسل معه ابن عباس ليصلّي بهم ويلي شؤونهم. وحمَّل الإمام(عليه السلام) شريح بن هاني رسالة إلى عمرو بن العاص رجاء استصلاحه وقد جاء فيها:

((إن علياً يقول لك: إن أفضل الناس عند الله عز وجل من كان العمل بالحق أحب إليه، وإن نقصه من الباطل وإن زاده، يا عمرو والله إنك لتعلم أين موضع الحق، فلِم تتجاهل؟ إن أوتيت طمعاً يسيراً كنت الله

<sup>(</sup>١) الموفقيات: ٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الأخبار الطوال تحقيق عبد المنعم عامر،مطبعة عيسى البابي، مصر- : ١٨٤.

به والأوليائه عدواً وكان والله ماأوتيت قد زال عنك، ويحك فلا تكن للخائنين خصيماً وللظالمين ظهيراً. أما إني أعلم بيومك الذي أنت فيه نادم وهو يوم وفاتك، تتمنى أنك لم تظهر لمسلم عداوة، ولم تأخذ على حكم رشوة))(١).

ويبدو أن طمع عمرو كان أبلغ في نفسه تركزاً من أن يستمع إلى مثل هذه النصيحة، فقال لشريح - وقد تغير وجهه -: ((متى كنت أقبل مشورة علي أو أنتهي إلى أمره أو أعتد برأيه، فقال له: وما يمنعك يا ابن النابغة أن تقبل من مولاك وسيد المسلمين بعد نبيهم مشورته؟! فقد كان من هو خير منك، أبو بكر وعمر، يستشيرانه ويعملان برأيه))(٢).

وكان ابن عباس بمثابة الموحّه لأبي موسى، والمسدد لخطواته - لو كان أبو موسى ممن يقبلون التوجيه والتسديد - وكانت كتب الإمام (عليه السلام) توجّه إليه كما توجّه كتب معاوية إلى ابن العاص. وكان فضول أهل العراق وتطلّعهم إلى معرفة جميع ما يتعلق بشؤون أميرهم، واستسلام أهمل الشام وإطاعتهم العمياء له، يضايق ابن عباس كثيراً ؛ لما فيه من تعريض أسراره للشيوع؛ لكثرة ما يستفسرون، بينما يحتفظ الآخر بأسراره.. يقول المحدّث: ((وكان أهل العراق يسألون ابن عباس عن [كل] كتاب يصله من علي، فإن كتمهم ظنوا به الظنون وقالوا: أتراه كتب بكذا وكذا، فقال لهم ابن عباس: أما تعقلون.. أما ترون رسول معاوية يجيئ ولا يعلم أحد بما حاء به ، ولا يسمع لهم صياح ، وأنتم عندي كل يوم تظنون في الظنون))(٢).

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وبدأت المفاوضات بين الطرفين، وحضرها بعض من اعتزل مسن قريش، كابن الزبير وابن عمر وسعد بن أبي وقاص - علىقول - وحضر غير هؤلاء، ودارت بينهم أحاديث جمة لم يعطنا التأريخ خلاصة وافية لمختلف حلساتها، وكان -كما يبدو من رواية الأمالي لابن الأنباري- أكثر تخوّف حانب أهل الشام من يقظة صاحبنا.

يقول عبد الرحمن بن خالد بن الوليد: ((حضرت الحكومة، فلما كان اليوم الفصل، حاء عبد الله بن عباس فقعد إلى حنب أبي موسى، وقد نشر أذنيه حتى كاد أن ينطق بهما، فعلمت أن الأمر لا يتم لنا ما دام هناك، وأنه سيفسد على عمرو حيلته، فأعملت المكيدة في أمره، فحشت حتى قعدت عنده، وقد شرع عمرو وأبو موسى في الكلام، فكلمت ابن عباس كلمة استطمعت حوابها فلم يجب، فكلمته أخرى فلم يجب، فكلمته ثالثة فقال: إني لفي شغل عن حوارك الآن، فحبهته وقلت: يا بني هاشم لا تتركون بأوكم وكبركم أبداً، أما والله لولا مكان النبوة لكان لي ولك شأن، قال: فحمى وغضب واضطرب فكره ورأيه، وأسمعني كلاماً يسسوء سماعه، فأعرضت عنه وقمت فقعدت إلى حانب عمرو بن العاص فقلت: قد كفيتك فأعرضت عنه وقمت فقعدت إلى حانب عمرو بن العاص فقلت: قد كفيتك فأعرضت عنه وقمت فقعدت إلى حانب عمرو بن العاص فقلت: قد كفيتك فأعرضت عنه وقمت فقعدت الله حبما دار بيني وبينه، فأحكم أنت أمرك، قال فنهل وا الله ابن عباس عن الكلام الدائر بين الرجلين، حتى قام أبو موسى فخلع علياً))(1).

ونظير هذه الرواية مع شئ من الاختلاف في بحالس تعلب، ولكنها منسوبة إلى عتبة، قال: ((قال معاوية لعتبة يوم الحكمين: يا أخيى أما ترى

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ٢٠٠ .

ابن عباس قد فتح عينيه ونشر أذُنيه؟ ولو قدر أن يتكلم بها فعل، وغفلة أصحابه بجبورة بفطنته، وهي ساعتنا الطولى فاكفنيه.. إلى آخر ما جاء))(١).

ورواية ثعلب لاتتم ما دام التأريخ يحدّث أن معاوية لم يكن حاضراً مع الحكمين في يوم التحكيم؛ ليقول لعتبة ما قال.. ورواية الأمالي ربّما شاركتها في عدم التمامية بصورتها المفصّلة؛ للطابع السري الذي كان يطغى على مفاوضتيهما، ولا أقل من سرّية الجلسة الأخيرة؛ ودهاء ابن العاص يأبى عليه أن يتحدث في مثل هذه الشؤون الهامة أمام مجتمع عام، على أن التأريخ يُجمع على أن صاحبنا لم يكن في ذهول حين حدّر أبا موسى من التقدم على ابن العاص، قبل إعلان النتائج التي انتهى إليها الفريقان المتفاوضان.

ومن الحق أن نعرض خلاصة لمختلف الأحاديث التي دارت بينهما لنلمس فيها موقع الكتاب والسنة اللذين أخذ العمل بهما أساساً للتحكيم فيما كتب من عهد ؛ ثم لنلمس نفسية الحكمين بمختلف رواسبها، ومدى طغيانها على ما دار بينهما من حديث. يقول أحمد بن داود وهو يؤرخ هذه الحادثة: ((ثم إن عمرو بن العاص جعل يظهر تبحيل أبي موسى وإخلاصه له، وتقديمه في الكلام وتوقيره، ويقول: صحبت رسول الله قبلي، وأنت أكبر سناً مني، ثم اجتمعا ليتناظروا في الحكومة، فقال أبو موسى: يا عمرو هل لك فيما فيه صلاح الأمة ورضا الله؟.. قال: وما هو؟.. قال: تولّي عبد الله بن عمر بغإنه لم يدخل نفسه في شئ من هذه الحروب،قال له عمرو: وأين أنت من معاوية ؟.. قال أبو موسى: ما معاوية موضعاً لها، ولا يستحقها

<sup>(</sup>۱) بحالس تعلب -شرح عبد السلام عمد هارون، مطبعة دار المعارف، مصر-قسم۲: ۲۷۷.

بشئ من الأمور، قال عمرو: ألست تعلم بأن عثمان قُتل مظلوماً؟.. قال: بلى، قال: فإن معاوية ولّي دمه، وبيته بعد في قريش ما قد علمت، فيان قال الناس: لِمَ ولي الأمر وليست له سابقة؟ فإن لك في ذلك عندراً، تقول: إني وجدته وليّ عثمان، وا لله تعالى يقول: ﴿وهن قتل مظلوماً فقد جعلنا لوليه سلطاناً ﴾ (١)، وهو مع هذا أخو أم حبيبة زوج النبي، وهو أحد أصحابه، قال أبو موسى: اتق ا لله يا عمرو! وأما ما ذكرت من شرف معاوية، فلو كان يستوجب بالشرف الخلافة، لكان من أحق الناس بها أبرهة بن الصباح، فإنه من أبناء ملوك اليمن التبابعة الذين ملكوا شرق الأرض وغربها، ثم أي شرف لمعاوية مع على بن أبي طالب؟!.

وأما قولك: أن معاوية ولي عثمان، فأولى منه ابنـه عمـرو بـن عثمـان، ولكن إن طاوعتني أحيينا سنّة عمر بن الخطاب وذكره، بتوليتنا ابنه عبــد الله المحبر.

قال عمرو: فما يمنعك من ابني عبد الله مع فضله وصلاحه وقدم هجرته وصحبته، فقال أبو موسى: إن ابنك رجل صدق، ولكنك قد غمسته في هذه الحروب غمساً، ولكن هلم نجعلها للطيب ابن الطيب عبد الله بن عمر، قال عمرو: يا أبا موسى إنه لا يصلح لهذا الأمر إلا رجل له ضرسان، يأكل بأحدهما ويطعم بالآخر، قال أبو موسى: يا عمرو إن المسلمين قد أسندوا إلينا أمراً بعد أن تقارعوا بالسيوف، وتشاكوا بالرماح، فلا نردهم في فتنة، قال: فما تـرى؟.. قال: أرى أن نخلع هذين الرجلين علياً ومعاوية،

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٣.

ثم نجعلها شورى بين المسلمين، يختارون الأنفسهم مَن أحبّوا، قال عمرو: فقد رضيت بذلك، وهو الرأي الذي فيه صلاح الناس))(١).

و بذلك انتهت المفاوضات. فإذا سألت وأين موقع هذا الحكم من الكتاب والسنَّة؟ ومتى كان النزاع في أحقية معاوية في الأمر من على؟ ومتى شُك في شرعية خلافة على الطَّيْلِين ، وقد بايعه الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان؟ وبيدهم ألحل والعقد - كما كانوا يبرون - وهبل تجاوزت دعوى معاوية اتهام الإمام (عليه السلام) بإيواء قتلة عثمان، ورغبته للدحول فيما دخل فيه الناس إذا سُلَّموا إليه؟! وكان المحرى الطبيعي للدعوى أن يبحث في استحقاق معاوية للمطالبة بدمه وعدمها، ومدى شرعية طلبه، قبل أن يدخل فيما دخل فيه الناس، ويرفع قضيته إلى الإمام(عليه السلام)، ولكن الحكمين - كما رأيتم - تناسوا كل ذلك ابتداءً، وتكشفت نفسياتهما بأبشع صورها، أما أبو موسى فقد خضع لرواسبه؛ فتناسى إمامـه، والمهمـة الـتى اختـير طرفــاً للنظر فيها، ووجّه كل همّه لترشيح صاحبه عبــد الله بـن عمـر والعمـل لـه، وأما ابن العاص فقد طمع في جرها إلى ولده عبد الله، بعد أن أفحمه أبو موسى في رده لمؤهلات معاوية وتقديم الإمام(عليه السلام) عليه بهذا الميزان، ثم انتهيا إلى هذه النهاية الغريبة، وهي خلع الإمام (عليه السلام) ومعاوية، في حين أن معاوية لم يدّع الخلافة المشروعة ببيعة أو بمشورة، ولا ادُّعيت له إلى ذلك الوقت، فكيف يعمد إلى خلعه؟!.. وقد طرب ابن العاص لهذه النتيجة، وبخاصة بعد أن بيّت ما بيّت من الغدر، وكان ابن عباس على عهدنا به من اليقظة والحزم، وقد أدرك أن صاحبه مخدوع فخلا به وقال:

<sup>(</sup>١) الأعبار الطوال : ٢٠٠.

مع الإمام على في خلافته .......... ٣٥٩

((ويحك يا أبا موسى أحسب والله عمراً قد المتدعك، فإن كنتما قد اتفقتما على شئ فقدّمه قبلك ليتكلم، ثم تكلم بعده، فإن عمراً رجل غدار، ولست آمن من أن يكون قد أعطاك الرضا فيما بينك وبينه، فإذا قمت به في الناس حالفك، قال أبو موسى: قد اتفقنا على أمر لا يكون لأحدنا على صاحبه خلاف إن شاء الله))(1).

ومضت توصيات صاحبنا وتحذيره في طريقها، ومضى أبو موسى في غير ذلك الطريق،فقد قال له عند إعلان نتائج المفاوضة: ((اصعد المنبر فتكلم، فقال عمرو: ما كنت لأتقدمك وأنت أفضل مني فضلاً وأقدم هجرة وسناً.

فبداً أبو موسى فصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أيها الناس إنّا قد نظرنا فيما يجمع الله به ألفة هذه الأمة ويصلح أمرها، فلم نر شيئاً هـو أبلغ في ذلك من خلع هذين الرحلين على ومعاوية، وتصييرها شورى؛ ليختار الناس لأنفسهم من رأوه لها أهلاً، وإني قد خلعت علياً ومعاوية، فاستقبلوا أمركم وولّوا عليكم من أحببتم، ثم نزل.

وصعد عمرو فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: إن هذا قد قال ما سمعتم وخلع صاحبه، ألا وإني قد خلعت صاحبه كما خلعه، وأثبت صاحبي معاوية فإنه ولي أمير المؤمنين عثمان والطالب بدمه وأحق الناس مقامه، فقال له أبو موسى: لا وفقك الله غدرت وفحرت، وإنما مثلك مثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث، وقال له عمرو: ومثلك مثل الحمار يحمل أسفار!))(٢).

<sup>(</sup>١) الأحبار الطوال: ١٨٦، وأنساب الأشراف ج٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٠١.

وأثرت هذه الخديعة أثرها في نفوس أهل العراق، فحمل شريح بن هاني على عمرو فضرب بالسوط، وحجر الناس بينهم، وكان شريح يقول بعد ذلك: ((ما ندمت على شئ ندامي على ضرب عمرو بالسوط ولم أضرب بالسيف))(1). وهرب أبو موسى إلى مكة، وظل ابن عباس يقول: ((لحى الله أبا موسى، لقد نبهته فما انتبه، وحذرته ما صار إليه فما انحاش. وكان أبو موسى يقول: لقد حذرني ابن عباس غدر عمرو فاطمأننت إليه، ولم أظن أنه يؤثر شيئاً على نصيحة المسلمين))(1).

وكانت خدعة ابن العاص هذه - مع ما فيها من صراحة الغدر، وعدم العمل بما شرط عليهما من الكتاب والسنة - كافية لأن تبعث في أهل الشام طاقة تعيد إليهم ما فقدوه من ثقة بأنفسهم، في انهزامهم أمام أهل العراق، وتوحي لسذّجهم صحة خلافة صاحبهم، فقد عاد ابن العاص - كما يقول المؤرّخون - وعادوا معه فبايعوا معاوية بإمرة المؤمنين.

أما أهل العراق - وهم أعرف الناس بمواقع الخدعة في كلام ابن العاص - فلم تزعزع هذه الحادثة شيئاً من ثقتهم بإمامهم (عليه السلام) وعلمهم بأحقيته بالأمر كتاباً وسنة، وقد قال صاحبهم سعيد بن قيس الهمداني: ((وا لله لو اجتمعنا على الهدى ما زادنا على ما نحن عليه بصيرة)) (")، وقالوا جميعاً مثله، إلا أن تاثيرها النفسي عليهم كان بالغاً للغاية ؟ لما أشعرتهم به من مرارة الخيبة بتفويت الفرصة على أنفسهم وهم

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الأحبار الطوال: ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٠٢.

على أبواب النصر ؛ ولما عرضتهم لسخرية أهل الشام وغير أهل الشام، ممن شمتوا بهم، ومن مناوئيهم ومناوئي الإمام (عليه السلام)؛ ولشعور خصمهم بالانتصار عليهم، وقد عادوا وهم يتلاومون ويتدافعون المسؤولية فيما بينهم، بينما عاد خصومهم وهم منتشون، وسنعرف - بعد حين - مدى تأثير هذه الحادثة في نفوسهم، فيما يجدّ لدينا من أحداث.

ولصاحبنا خطبة - بعد عودته إلى الكوفة - خطبها الناس، فيمن خطب من بني هاشم بدعوة من الإمام (عليه السلام)، عندما أرادوا معرفة رأيهم بالحكمين وكانت - على إيجازها - من أبدع ما يقال في موضعها، وقد حاء فيها. ((إن للحق أهلا أصابوه بالتوفيق فالناس بين راض به وراغب عنه، فإنه بعث عبد الله بن قيس بهدى إلى ضلالة، وبعث عمرو بضلالة إلى هدى، فلما التقيا رجع عبد الله بن قيس عن هداه، وثبت عمرو على ضلالته، وأيم الله لتن كانا حكما بما سارا به، لقد سار عبد الله وعلى إمامه، وسار عمرو ومعاوية إمامه، فما بعد هذا من غيب ينتظر))(1).

وقد رويت هذه الخطبة بزيادة قليلة واختلاف يسمير في الإمامة والسياسة لابن قتيبة (٢) لايهم تحقيقها الآن.

وسئل بعد ذلك صاحبنا عن المانع الذي منع الإمام (عليه السلام) من إرساله مكان أبي موسى الأشعري، فأحاب ـ بما لا يخلو من مرارة ـ . . . يقول البلاذري: ((قيل لعبد الله بن عباس: ما منع علياً أن يبعشك مع عمرو يوم التحكيم، فقال: منعه حاجز القدر، وعنة الابتلاء، وقصر المدة، أما والله

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر الإمامة والسياسة ج١: ١٢٨.

٣٩٢ .....عبد الله بن عباس /ج١

لو كنت لقعدت على مدارج أنفاسه، ناقضاً ما أبرم، ومبرماً ما نقض، أطير إذا أسف وأسف إذا طار، ولكن قد سبق قدر وبقي أسف، ومع اليوم غد، الآخرة خير لأمير المؤمنين)(١).

وكأن السائل لم يسمع بملابسات القضية، وإصرار الإمام(عليه السلام) على إدخاله، وقوله من خطبة له: ((فادفعوا في صدر عمرو بن العاص بعبد الله بن عباس، وحذوا مهل الأيام، وحوطوا قواصي الإسلام))(٢).

وهكذا انتهت هذه المأساة وخلّفت ما خلّفت من رواسب في نفـوس أهل العراق، وعاد صاحبنا بعد ذلك إلى مقر عمله في البصرة.

## (11)

وكان من الرواسب أن يضرى هؤلاء المحكّمة، وينشطون لإعلان حركتهم التمردية على الإمام(عليه السلام) في الكوفة، وعلى صاحبنا في البصرة، بينما كان الإمام(عليه السلام) يعد العدة بخطبه البليغة لتحليص أهل العراق من تلكم الرواسب، وإعادة الثقة إلى أنفسهم، وتحفيزهم إلى العودة إلى عدوهم.

وقد علم صاحبنا بأن خوارج البصرة قد خرجوا للالتحاق بأصحابهم من أهل الكوفة؛ ليحمعوا كلمتهم على الثورة، فبعث إليهم أبا الأسود الدؤلي؛ ليلحق بهم ويردهم إليها، وأدركهم بالجسر الأكبر وكانوا خمسمائة،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١: ١٩٥-١٩٦ نقلاً عن البلاذري.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٣: ٢٨٦.

مع الإمام على في خلافته ..........

وقد تركوا قيادتهم لمسعّر بن فدكي التميمي، فتواقفوا حتى حجز بينهم الليل، وفي الليل أدلجوا حتى لحقوا بعبد الله بن وهب بالنهر(١).

ولمَّا أجمع الإمام(عليه السلام) أمره على الخروج إلى الشام كتب إلى صاحبنا: ((أما بعد فإنا قد خرجنا إلى معسكرنا بالنخيلة، وقد أجمعنا على المسير إلى عدونا من أهل المغرب، فاشخص بالناس حتى يأتيك رسولي، وأقم حتى يأتيك أمري والسلام))، فقام في الناس خطيباً، وأمرهم بالشــــخوص مــع الأحنف بن قيس، فلم يشخص معه غير ألف وخمسمائة رحل، فاستقلُّهم عبد الله وساءه ذلك، فاضطر إلى إعمال شئ من العنف، فقام بهم خطيباً وقال فيما قال: ((أما بعد يا أهل البصرة فإنه جاءني أمر أمير المؤمنين يـأمرني بإشخاصكم، فأمرتكم بالنفير إليه مع الأحنف بـن قيس، و لم يشخص معـه منكم إلا ألف وخمسمائة، وأنتم ستون الفأ سوى أبنائكم وعبدانكم ومواليكم.. ألا انفروا مع حارية بن قدامة السعدي، ولا يجعلن رجل على نفسه سبيلاً، فإني موقع بكل من وحدته متخلفاً عن مكتبه، عاصياً لإمامه، وقد أمرت أبا الأسود الدؤلي بحشركم، فبلا يلم رجل جعل السبيل على نفسه إلا نفسه))(٢). وكانت نتيجة هذه الخطبة -فيما يروي الطبري-عروج ألف وسبعمائة رحل انضموا إلى حارية، فسار الجيشان إلى النخيلة وانضموا بها إلى حيوش الإمام(عليه السلام).

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٦: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) تأريخ الطبري ج٦: ٤٤.

وقد بلغ حيش البصرة - برواية الطبري - ثلاثة آلاف ومائتي رحل (١)، وهو عدد قليل حداً، يبعد أن يرضى عنه صاحبنا بعد صدور ذلك التهديد منه، والأنسب - فيما أخال - أن نأخذ برواية الدينسوري، وهي تختلف عن تلكم الرواية في لسان الكتاب الذي كتبه له الإمام (عليه السلام) وفيه أمر بالشخوص إليه حين بحئ الكتاب لا الإقامة حتى بأتيه الأمر.. يقسول الدينوري: ((فقدم عليه عبد الله بن عباس في فرسان البصرة، وكانوا زهاء سبعة آلاف رحل))(١).

والغريب من أمر طه حسين أنه قال: ((وقد رأينا أن ابن عباس لم يقدم على على حين أراد الشخوص إلى الشام، و لم يشهد معه النهروان، وإنما أقام بالبصرة وسرّح الجند إلى علي، كأنه قد ضاق بهذه الحرب التي لاتغني، فقعد عنها وانتظر عاقبتها))(٢). وما أدري أي مصدر اعتمده؟! مع إنها جميعاً بين صريحة بشهوده النهروان، وبين ساكتة عن ذلك لا مصرحة بالعدم، وربّما أوهمت بعضها ذلك لقولها: بأنه أرسل هذين الجيشين إلى الإمام (عليه السلام) والإرسال يقضي بقاءه بالبصرة، كما يبدو ذلك من رواية الطبري السابقة، ولو صح هذا الوهم لقلنا أنه بقي في انتظار أمر الإمام (عليه السلام) فصريح كتابه السابق ((وأقم حتى يأتيك أمري))، ومقتضى الجمع بينها وبين الروايات المصرحة بشهوده للنهروان - عادة - أنه ظل فيها حتى حاءه الأمر، فالتحق بالإمام (عليه السلام). على أن رواية الطبري

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٦: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) الأخبار الطوال: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) الغتنة الكبرى (علي وبنوه): ١٣٤.

- لو تمت - فهي معارضة برواية الدينوري السابقة، وهي صريحة بخروجه على رأس الجيش، وربّما يبدو من ذيل عبارة الطبري أن صاحبنا سبق الجيشين معاً إلى النحيلة، فهو يقول بعد الخطبة: ((فحرج حارية فعسكر، وخرج أبو الأسود فحشر الناس، فاحتمع إلى حارية ألف وسبعمائة، ثم أقبل حتى واقاه على بالنحيلة، فلم يزل بالنحيلة حتى وافاه هذان الجيشان من البصرة))(1). وبالطبع فالضمير في ((أقبل)) لا يعود إلى حارية؛ لأنه كان على رأس أحد الجيشين وقد حاء متأخراً، وليس في الكلام معاد للضمير غيره وغير حارية، فصاحبنا إذاً هو الذي التقاه امامه.

وما أدري لِمَ تناس طه حسين أقوال مترجميه؟! مع أن أكثرهم صرّحوا بشهوده للنهروان معه، و لم أحد - فيما رأيت - من صرّح بعدم حضوره هذه الواقعة.. كل ذلك ليسلم له ما أراد من تمهيد لقصة بيت المال التي أخذ الدكتور بأفظع رواياتها، وحاكمه إليها، كما سنرى ذلك بعد حين..

ومهما يكن، فقد تهيأ الإمام(عليه السلام) - بعد تكامل حيشه - للمسير إلى الشام ولكنه فوحئ بتكتل الخوارج، وارتكابهم فظائع لا يصح السكوت عليها بحال، كقتلهم لعبد الله بن خباب الصحابي الجليل، والقضاء على زوحته بعد أن بقروا بطنها وقتلوا حملها، ثم قطعهم الطريق وتعرضهم لكل من يجدونه من المسلمين، وقد ضج عسكر الإمام(عليه السلام) لكثرة فظائعهم، وطلبوا إليه السير إليهم لتأديبهم (٢)، ثم العودة إلى الشام، ووافق الإمام(عليه السلام) على ذلك، وأراد التوجه إليهم، فحساءه المسام على فحساءه

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٤٤-٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج٢: ٢٦.

٣٦٦ .....

- فيما يحدّث صاحبنا - مسافر بن عوف بن الأحمر، وكان ينظر في النحوم، فنهاه عن مسيره في تلكم الساعة، وعيّن له ساعة للخروج، وضمن له الظفر بها، فثار الإمام(عليه السلام) على الإيمان بأمثال هذه الخرافات، وحاججه في ذلك، ونهاه عن النظر فيها، وهدده على ذلك، ثم أقبل على الناس وقال: (إياكم وتعلّم النحوم إلاّ ما تهتدون به في ظلمات البر والبحر.. الخ(ا) وسار(عليه السلام) في الساعة التي نهاه عن المسير فيها فظفر بالخوارج))(۱).

ولهؤلاء الخوارج قصة بدأت -كما سبق أن قلنا - بصفين ، حين وافق الإمام (عليه السلام) على التحكيم، بعد أن اضطروه إليه اضطراراً، ثم عدلوا وأعلنوا معارضتهم له، وطلبوا إلى إمامهم (عليه السلام) أن ينقض ما أعطاه من عهد، فأبى عليهم ذلك، وحاوًا إلى الكوفة فاشتدوا بالمعارضة وكان الإمام (عليه السلام) يلاينهم، ويستصلح أمرهم وقد اجتمع قسم منهم بحروراء فذهب إليهم بنفسه، وقيل: أرسل إليهم ابن عباس، فحاججهم أولاً، ثم أدركه الإمام (عليه السلام) فاتم الاحتجاج عليهم، وعادوا معه جميعاً إلى الكوفة بعد أن أفحمهم، ثم استأنفوا نهضتهم بعد إعلان نتائج التحكيم، وهربوا من الكوفة إلى النهر وانضم إليهم خوراج البصرة، فأدركهم الإمام فيها.

ومن بديع كلمات الإمام(عليه السلام) وقد شاهد بعضهم ما حـدّث عنه ابن عباس فقال: ((لماخرجنا إلىقتال الخوارج سمع علي(عليه السلام)رجـلاً منهم يتهجد بالقرآن، فقال: نوم على يقين خير من صلاة في شك))(٢).

<sup>(</sup>١) انظر تذكرة الخواص: ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١١٣.

وعلى طريقة الإمام(عليه السلام) في الدعوة إلى السلام ما لم يلحدوه إلى الحرب، حاول أن يردّهم من طريق المحاججة تارة والوعظ أخرى، ويبدو من بعض الروايات أن صاحبنا كان طرفاً من قبل الإمام في الاحتجاج.

ومحاججة عبد الله هذه للحوارج رغم تواترها في كتب المؤرخين الآ أنهم مختلفون في مكانها وزمانها ونصوصها، فهي لدى بعضهم أنها بحروراء قبل ذهابه مع أبي موسى إلى دومة الجندل، ويبدو من بعضها أنها كانت بالنهروان بعد حادثة التحكيم، ثم هو لدى بعضهم مستقل بالاحتجاج، وأنه أفحمهم وعاد بالفين منهم إلى الإمام أو أربعة آلاف(1)، ولدى آخرين أن الإمام(عليه السلام) انضم إليه في المحاججة، ولدى ثالث أنه سمع حجتهم وكان الإمام(عليه السلام) معه فترك الجواب إليه (٢).

وأحال أن الاحتجاج عليهم كان في حسروراء أولاً، ثم كان في النهروان ثانياً، وليس ما يمنع هذا الفرض - وهو بمثابة الجمع بين الروايات المتعارضة - إذا وحدنا له أساساً في التأريخ، ومثل هذه الحادثة تدعو عادة إلى أكثر من احتجاج، واعتماد الإمام(عليه السلام) على ابن عباس وكفاءته معروف، وأساس هذا الفرض ما جاء في تأريخ اليعقوبي.. يقول: ((وصارت الخوارج إلى قرية يقال لها حروراء، بينها وبين الكوفة نصف فرسخ، وبها سموا الحرورية، ورئيسهم عبد الله بن وهب الراسبي وابن الكوا وشبث بن ربعي، فجعلوا يقولون: لا حكم إلا الله، فلما بلغ علياً ذلك قال: كلمة حق أريد بها باطل، ثم عرجوا في نمانية آلاف، وقيل: في اثني عشر ألفاً،

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ج٧: ٢٨١، وتذكرة الخواص: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ البعقوبي ج٢: ١٦٨.

فوجّه إليهم على (عليه السلام) عبد الله بن عباس فكلّمهم واحتجّوا عليه فعرج إليهم على (عليه السلام) فقال: أتشهدون على جهل؟ قالوا: لا، قال: فتنفذُّون أحكامي، قالوا: نعم قال: ارجعوا إلى كوفتكم حتى نتناظر، فرجعوا من عند آخرهم، ثم جعلوا يقومون فيقولون: لا حكم إلا الله، فيقول على (عليه السلام): حكم الله أنتظر فيكم، وخرجوا من الكوفة، فوثبوا على عبد الله بن حباب بن الأرت فقتلوه وأصحابه، فحرج إليهم على (عليه السلام) فناشدهم الله ووحّه إليهم عبد الله بن عباس فقال: يا ابن عبساس قل لهؤلاء الخوارج: ما نقمتم على أمير المؤمنين؟ ألم يحكم فيكم بالحق ويقيم فيكم العدل، ولم يبخسكم شيئاً من حقوقكم؟! فناداهم عبــد الله بـن عبـاس بذلك، فقالت طائفة منهم: والله لا نجيبه، وقالت الأخرى: والله لنحيبنه ثم لنخصمته، نعم يا ابن عباس نقمنا على على خصالاً، كلها موبقة، لـو لم نخصمه منها إلا بخصلة خصمناه، محا اسمه من إمرة المؤمنين يوم كتب إلى معاوية، ورجعنا عنه يوم صفين فلم يضربنا بسيفه حتى نفيئ إلى الله، وحكَّــم الحكمين، وزعم أنه وصى فضيّع الوصية، وحثتنا يا ابن عباس في حلة حسنة جميلة تدعونا إلى مشل ما يدعونا إليه، فقال ابن عباس: قد سمعت يا أمير المؤمنين مقالة القوم، وأنت أحق بـالجواب، فقـال: حججتهـم والـذي فلق الحبة وبرأ النسمة، قل لهم: ألستم راضين بما في كتباب الله وبما فيه من أسوة رسول الله؟ قالوا: بلي، قال: فعلى بذلك أرضى، كتب كاتب رسول الله يوم الحديبيــة إذ كتـب إلى ســهيل بـن عمـرو وصخـر بـن حـرب ومن قِبَلهما من المشركين من محمد رسول الله، فكتبوا إليه لو علمنا أنك رسول الله ما قاتلناك، فاكتب إلينا من محمد بسن عبد الله لنحيبك،

مع الإمام علي في خلافته ......م

فمحا رسول لله(صلى الله عليه وآله وسلم) اسمه بيده وقبال: إن اسمي واسم أبي لا يذهبان بنبوتي وأمري، فكتب من محمدين عبد الله. وكذلك كتب الأنبياء، كما كتب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى الآباء ففي رسول الله أسوة حسنة.

وأما قولكم: إني حكّمت الحكمين، فإن الله عز وجل حكم في أرنب يباع بربع درهم فقال: ﴿يحكم به ذوا عدل منكم﴾(٢) ولو حكم الحكمان بما في كتاب الله، لما وسعني الخروج من حكمهما.

وأما قولكم: إني كنت وصيّاً فضيّعت الوصية، فإن الله عز وحل يقول: ﴿و لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ومن كفر فإن الله غني عن العالمين (٢)، أفرأيتم هذا البيت لو لم يحج إليه أحد كان البيت يكفر؟! إن هذا البيت لو تركه من استطاع إليه سبيلا كفر، وأنتم كفرتم برّككم إياي، لا أنا كفرت برّكي لكم.

فرجع يومئذ من الخوارج ألفان وأقام أربعة آلاف، والتحمـت الحـرب بينهم))(٤).

<sup>(</sup>١) البقره: ١٩٥٠

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) تأريخ الميعقوبي ج٢: ١٦٧–١٦٩.

وهذا الخبر يدلنا على أن صاحبنا ذهب إليهم مرتين، إحداهما في حروراء، والثانية في النهروان، والاحتجاجات - بعد - على طولها وقصرها، منفرداً بها أومشتركاً مع الإمام(عليه السلام)، تحوم أفكارها العامة حول ما ذكره الإمام(عليه السلام) في احتجاجه هذا عليهم، وإن اختلفت السنتها بالزيادة والنقيصة، فلا يهم الإطالة بذكرها وتمحيصها، وهي معروضة في أكثر مصادر التأريخ.

والخوراج قوم تظافرت الأحاديث عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في الإخبار عن تمردهم على إمامهم ومروقهم من الدين ومما جاء عن صاحبنا قال: ((قال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم): يقرأ القرآن أقوام من أمتي، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية))(1)، وقد أخبر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) الإمام (عليه السلام) بأنه سيتولى قتلهم بالنهروان دون الجسر، وذكر عدّة من يتبقى منهم، ثم ذكر ذا الثدية من بالنهروان دون الجسر، وذكر عدّة من يتبقى منهم، ثم ذكر ذا الثدية من كل ما قال، وطلب بعد انتهاء القتال ذا الثدية هذا فلم يجده في القتلى، وطال البحث عنه، ثم وحدوه، ووحد فيه ما ذكره من صفات، فكبر بأعلى صوته ثم سحد، وكبر الناس كلهم معه (٢).

وقد روى هذه الحادثة كل من أرّخ لوقعة النهروان من المؤرخين، واعتبروها من دلائل النبوة التي لا تقبل الأخذ والرد، والذي يبدو أن إخبار النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) عن ذي الندية كان معروفاً، حتى أن

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٧: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر أنساب الأشراف ج٢: ٣٧٦.

ابن العاص- بحكم وصوليته - يبعث إلى عائشة بأنه قتله بنيل مصر، ولما أخبرت بأن الإمام (عليه السلام) هو الذي تولى قتله وتوثقت من ذلك بكتابة سبعين من أسباع الكوفة ، شهدوا لها بأنهم رأوه في القتلى، قالت: لعن الله فلاناً، وفي رواية المدائني تصريح ((لعن الله ابن العاص، فإنه كتب إليًّ أنه أصابهم بنيل مصر، ثم أرخت عينيها فبكت فلما سكنت عبرتها قالت: رحم الله علياً لقد كان على الحق، وما كان بيني وبينه إلا كما يكون بين المرأة وأحمائها))(1). وفي رواية المدائني أنها قالت نحد ثها: ((ألا إنه ليس يمنعني ما في نفسي أن أقول ما سمعت من رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول: يقتله خير أمني من بعدي))(٢).

ولو كان ابن عباس في حاجة إلى زيادة إيمان بقيمة بطله لكان لهذه الخوارق وأمثالها أوقع الأثر في نفسه، ولكن إيمانه بصاحبه كان قد تجاوز حد الحاجة إلى مثل هذه الأحاديث.

وعاد الإمام(عليه السلام) إلى الكوفة وذهب صاحبنا إلى مقر عمله بالبصرة ليستقبل بعض الأحداث.

(11)

وكان من أهمها حديث الخرّيت بن راشد الناجي، فقد قدّر لهذا الخارجي أن يخرج على إمامه(عليه السلام) بعد حادثة النهروان، ويخرج معه

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٧: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٢٠٢.

٣٧٢ ..... عباد الله بن عباس /ج١

جماعة من بني ناحية، ويهربوا من الكوفة سسراً، ويعلم الإمام (عليه السلام) أنهم ذهبوا في اتجاه البصرة، فأتبعهم زياد بن خصفة ويأمره بالتوقف بدير موسى، ثم يكتب إلى عماله: ((أما بعد فإن رجالاً خرجوا هراباً، ونظنهم توجهوا نحو بلاد البصرة، فسل عنهم أهل بلادك، واجعل عليهم العيون في كل ناحية من أرضك، واكتب إلى بما ينتهى إليك عنهم))(1).

فيحيبه أحد عماله بأنهم ذهبوا في اتجاه نفر بعد أن يذكر له بعض مقارفاتهم الإحرامية، كقتلهم مسلماً سألوه عن الإمام(عليه السلام) فقال: إنه أمير المؤمنين، وسيد البشر، ووصي رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) بينما عفوا عن ذمي كان معه، ويكتب إلى زياد أن يتبعهم فيتبعهم ويدركهم بالمذار، فيدعوهم إلى الدخول فيما حرجوا منه، ويأبوا عليه، فيواقنهم إلى الليل، وفي الليل هربوا منه واتجهوا نحو الأهواز، واتجه زياد إلى البصرة في انتظار أمر الإمام(عليه السلام)، ولما بلغ الإمام(عليه السلام) ذلك سيّر إلى الخريت معقل بن قيس على رأس ألفين من أهل الكوفة ثم كتب إلى صاحبنا: ((أما بعد فابعث رحلاً من قبلك صليباً شحاعاً معروفاً بالصلاح، في ألفي رحل فليتبع معقلاً، فإذا مرّ ببلاد البصرة فهو أمير أصحابه حتى يلقى معقلاً، فمعقل أمير الفريقين، وليسمع من معقل وليطعه ولا يخالفه، ومر زياد بن خصفة فليقبل إلينا فنعم المرء زياد ونعم القبيل قبيله والسلام))(").

وسار معقل حتى أتى الأهواز، وبقي في انتظار أهل البصرة، واذا بكتاب ابن عباس إليه: ((أما بعد فإن أدركك رسولي بالمكان الذي كنت

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٦: ٧٠.

فيه مقيماً، أو أدركك وقد شخصت منه فلا تبرح المكان الذي ينتهي فيه اليك رسولي، واثبت فيه حتى يقدم عليك بعثنا الذي وجهناه إليك، فإني قد بعثت إليك خالد بن معدان الطائي، وهو من أهل الإصلاح والدين والبأس والنجدة فاسمع منه واعرف ذلك له والسلام)).

وسرّى هذا الكتاب عن معقل وسرّى عن حنده أيضاً، فهم قــد هـالهم ذلك الوجه، وبقي في انتظار الجيش حتى وافياه، وسيار بـالجميع إلى جماعـة الحريب وقد انضم إليه أناس كثر، بعضهم من النصاري ممن أسلم ثم ارتد، وبعضهم من أهل الجزية، وآخرون امتنعوا عن دفع الصدقات. وبعد حسروب البيعة، وأما المرتدون فقد استتابهم وأطلقهم أيضاً، وحمل أسرى النصاري مقبلاً بهم نحو الإمام(عليه السلام)، وفي طريقه على أردشير فـزع الأسـرى إلى مصقلة بن هبيرة فاشتراهم وأعتقهم، وبقي المال في ذمته، وطال أمد التسديد على الإمام فكتب إليه الإمام (عليه السلام): ((أما بعد فإن من أعظم الخيانة خيانة الأمّة وأعظم الغش على أهل المصر غش الإمام، وعندك من حق المسلمين خمسمائة ألف درهم، فابعث بها إليَّ ساعة يأتيك رسولي، وإلاَّ فاقبل حمين تنظر في كتابي، فإنني تقدمت إلى رسولي إليك الا يدعيك أن تقيم ساعة واحدة بعد قدومه عليك إلا أن تبعث بالـمال))<sup>(۱)</sup>.

وجاء على إثر هذا الكتاب إلى البصرة فبقي فيها أياماً، فطالبه صاحبنا به، وكان عمال البصرة يحملون المال من كور البصرة إلى ابن عباس، ويكون

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٧٥.

٣٧٤ ..... عبله الله بن عباس /ج١

ابن عباس هو الذي يبعث به إلى علي (١). فاستنظره أياماً وأقبل على الإمام (عليه السلام) فدفع إليه مائتي ألف درهم، ثم عجز عن دفع البائي فهرب إلى معاوية، فقال الإمام (عليه السلام): ((ما باله برّحه الله فعل فعل السيّد، وفرّ فرار العبد، وخان خيانة الفاجر، أما والله لو أنه أقام فعجز ما زدنا على حبسه...))(١).

وكانت أهم الحوادث التي أقلقته - فيما أخال - وأشبحته وآلمته ورود كتاب من إمامه (عليه السلام) ينعى فيه محمد بن أبي بكر، ويخبره عن فتح مصر، وتخاذل أهل الكوفة عن نصرته، وفيه من اللوعة والأسبى ما يبعث أعمق الشجا في نفسه، ولسانه بعد البسملة والحمد: ((أما بعد فإن مصر قد افتتحت، وقد استشهد محمد بن أبي بكر، فعند الله عز وحل نحتسبه وقد كنت كتبت إلى الناس وتقدمت إليهم في بدء الأمر وأمرتهم بإغاثته قبل الوقعة، ودعوتهم سراً وجهراً وعوداً وبدءً فمنهم الآتي كارهاً ومنهم المتعلل كاذباً ومنهم القاعد خاذلاً، أسأل الله أن يجعل لي منهم فرجاً، وأن يريحني منهم عاجلاً، فالله لولا طمعي عند لقاء عدوي في الشهادة، وتوطين نفسي عند ذلك؛ لأحببت أن لا أبقى مع هؤلاء يوماً واحداً، عزم الله لنا ولك على عند ذلك؛ لأحببت أن لا أبقى مع هؤلاء يوماً واحداً، عزم الله وبركاته))(٣).

وكان تألّم ابن عباس - فيما أخال - لسأم الإمام(عليه السلام) من قومه؛ لتخاذلهم عنه، لا يقل عمقاً عن فتح مصر وقتل محمد هذا، فكان لابــــدٌ

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٦: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٦: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج٢: ٣٥.

له من تسرية عنه وتعزية، فكتب إليه في حواب بعد البسملة: ((سلام الله عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، أما بعد فقد بلغني كتابك تذكر فيه افتتاح مصر وهلاك محمد بن أبي بكر، فالله المستعان على كل حال، ورحم الله محمد بن أبي بكر، وآحرك يا أمير المؤمنين، وقد سألت الله أن يجعل لك من رعيتك المي ابتليت بها فرحاً وعزحاً، وأن يعزك بالملائكة عاحلاً بالنصرة، فإن الله صانع لك ذلك، ومعزك وبحيب دعوتك وكابت عدوك. أخبرك يا أمير المؤمنين أن الناس ربّما تثاقلوا ثم ينشطون، فارفق بهم عدوك. أخبرك يا أمير المؤمنين وداحنهم ومنهم، واستعن بالله عليهم، كفاك الله المها والسلام))(1).

وهذا الكتاب - على إيجازه - عميق الدلالة على ما أصاب صاحبنا من انفعال لهذه الحوادث أولاً، ولجو الإمام(عليه السلام) النفسي الذي تمشل بكتابه ثانياً، والذي يبدو أنه رأى أن كتابه هذا لا يكفي في التسرية عن إمامه(عليه السلام)، وتخفيف حدة انفعاله، ورأى نفسه مسؤولاً عن ذلك فركب إلى الكوفة بنفسه يعزّيه عنه، وخلف على البصرة زياداً من بعده (٢).

وقد استغل أنصار الأمويين في البصرة غياب صاحبنا عن بلدهم، فكتب عباس بن صحّار العبدي منهم إلى معاوية كتاباً يستحثه على بعث أيد للطلب بدم عثمان، ويقول في ذيل كتابه: ((فإني لا أخال الناس إلا مجمعين عليك، وإن ابن عباس غائب عن المصر))(٢).

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج١: ٣٥٠.

ومن الغريب أن يفرغ الكوفيون عن التفكير في ملابسات ما أحاط بهم من أحداث، أو يتحهوا إلى إثارة تساؤلات لاترتبط بصميم مشاكلهم، كأن يدخل على الإمام (عليه السلام) بعض أهل العراق، فيسألوه عن أبي بكر وعمر ويطلبوا رأيه فيهما وفي عثمان، ويجيب الإمام (عليه السلام) عضض: ((أو تفرغتم لهذا؟!.. وهذه مصر قد افتتحت، وشيعتي فيها قد قتلت، إني عزج إليكم كتاباً أنبثكم فيه ما سألتموني عنه، فاقرؤوه على شيعتي)، ثم أخرج كتاباً مطولاً يذكره المؤرخون (١).

وأخال أن خطبته الشقشقية كانت في هذه الفترة من الزمان، لا كما ذكر سبط ابن الجوزي من أنها كانت عند بيعته بالمدينة (٢) فيما حدّث عن ابن عباس - ؛ لأن مضامينها لا تلتئم مع ذلك الوقت؛ لاشتمالها على الإخبار عن حوادث صدرت معه، ولم تكن صادرة إذ ذاك؛ ولملاءمة مضامينها لجو الإمام (عليه السلام) في هذه الفترة على الخصوص. ونظراً لأهمية هذه الخطبة تأريخياً واهتمام صاحبنا بها على الخصوص نوردها مقتطفة من نهج البلاغة، يقول:

((أما والله لقد تقمّصها فلان [ابن أبي قحافة] وإنه ليعلم أن محلّي منها محلّ القطب من الرحى، ينحدر عنى السيل ولا يرقى إليَّ الطير، فسدلت

<sup>(</sup>١) انظر الإمامة والسياسة ج١: ١٤٧-١٤٢ ، وجمهرة رسائل العسرب ج١: ٥٧٢-٥٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر تذكرة الخواص: ١٣٣.

مع الإمام علي في خلافته ......

دونها ثوباً، وطويت عنها كشحاً، وطفقت أرتشي بين أن أصول بيد حذاء، او أصبر على طخية عمنياء، يهرم فيها الكبير، ويشيب فيها الصغير، ويكدح فيها مؤمن حتى يلقسى ربه، فرأيت أن الصبر على هاتما أحجى، فصبرت وفي العين قذى وفي الحلق شجى، أرى تراثي نهباً حتى مضى الأول لسبيله، فأدل بها إلى فلان [ابن الخطاب] بعده - ثم تمثّل بقول الأعشى -:

شتّان ما يومي علىكورها ويــوم حيّان أخــي جابــر

فيا عجباً ا ابينا هو يستقيلها في حياته إذعقدها لآخر بعد وفاته، لشــدّما تشطّرا ضرعيها؛ فصيّرها في حوزة خشناء ،يغلظ كلمها، ويخشن مسّها، ويكثر العثار فيها، والاعتذار منها، فصاحبها كراكب الصعبة، إن أشـنق لهـا حرم، وإن أسلس لها تقحّم، فمُني الناس ـ لعمر الله ـ بخبط وشمـاس، وتـــلّـون واعتراض، فصبرت على طول المدّة وشدّة المحنة، حتى إذا مضى لسبيله، جعلها في جماعة زعم أني أحدهم، فيالله وللشوري! متى اعترض الريب فيَّ مع الأول منهم، حتى صرت أقرن إلى هذه النظائر، لكنني أسففت إذ أسفّوا وطرت إذ طاروا، فصغي رجل منهم لضغنه، ومال الآخر لصهره مبع هَنَّ وهَن.. إلى أن قام ثالث القوم نافجاً حضنيه، بـين نثيلـه ومعتلفـه، وقـام معه بنو أبيه يخضمون مال الله خضمة الإبل نبتة الربيع، إلى أن انتكـــث فتلــه، وأجهز عليه عمله، وكبت به بطنته، فما راعني إلآوالناس -كعرف الضبع إليَّ-ينثالون عليّ من كــل جــانب ؛ حتى لقــد وطــئ الحســنان، وشُــقّ عطفــاي، بحتمعين حولي كربيضة الغنم، فلما نهضت بالأمر نكشت طائفة، ومرقت أخرى، وقسط آخرون، كأنهم لم يسمعوا كلام الله حيث يقول: ﴿تُلُكُ الدَّارُ الآخرة نجعلها للذَّبِسُ لا يريـدون علـواً في الأرض ولا فــــاداً

والعاقبة للمتقين (١)، بلى والله لقد سمعوها ووعوها، ولكنهم حليت الدنيا في أعينهم، وراقهم زبرجها، أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر وقيام الحجة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء أن لا يقاروا على كظة ظالم ولاسغب مظلوم؛ لألقيت حبلها على غاربها؛ ولسقيت آخرها بكأس أولها؛ ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عقطة عنز))(١).

وكان ابن عباس في الأثناء يتطلع إلى الإمام (عليه السلام) باهتمام كبير، وكأنّ إعلان هذه المظلوميّة - بجميع أدوارها - لامس من نفسه مواقع العقدة المتأصلة فيها، وكان حريصاً على إتمامها لذلك، ولما قام إليه رجل من أهل السواد وسلّم الإمام (عليه السلام) كتاباً شغله النظر فيه عن الاستمرار في الخطبة قال له ابن عباس - فيما يقول الرواة -: ((يا أمير المؤمنيين لو اطردت عطبتك من حيث أفضيت)) فقال: ((هيهات يا ابن عباس تلك شقشقة هدرت ثم قرّت)) يقول صاحبنا - وهو يحدّث عن أثر هذه الخطبة في نفسه -: ((فوالله ما أسفت على كلام قط كاسفي على هذا الكلام، أن لا يكون أمير المؤمنين (عليه السلام) بلغ منه حيث أراد))(").

<sup>(</sup>١) القصص: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٥٠-٦٨.

<sup>(</sup>٣) يقول ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة ج١: ٢٩: ((حدثني شبخي أبو الخير مصدق بن شبيب الواسطي في سنة ثلاث وستمائة، قال: قرأت على الشيخ أبي محمد عبد الله بن أحمد المعروف بابن الخشاب هذه الخطبة، فلما انتهيت إلى هذا الموضع قال لي: لو سمعت ابن عباس يقول هذا لقلت له: وهل بقي في نفس ابن عمك أمر لم يبلغه في هذه الخطبة لتتأسف أن لا يكون بلغ من كلامه ما أراد، والله ما رجع عن الأولين ولا عن الآخرين، ولا بقي في نفسه أحد لم يذكره

وكانت هذه الخطبة، وذلك الكتاب السابق، وحديث الوصاية في احتجاجه على الخوارج وأمثالها مثار حدل وحديث فيما أخال بين أهل الكوفة، وربّما سرى من بعضهم - بمن يعمل لبني أميّة تحت الستار، أو يوافق الخوارج في مبدئهم - شئ من التشكيك وإثارة الربية في تصديقه بدعوى الأحقيّة بالأمر؛ فاضطر الإمام (عليه السلام) إلى الاستشهاد بمن حضر من الصحابة قطعاً لذلك الجدل. ففي مسند احمد عن عبد الله بن عباس: ((جمع علي (رض) الناس في رحبة مسجد الكوفة، فقال أنشد الله كل امرئ مسلم سمع رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول يوم غدير خم ما سمع، فقام سبعة عشر رحملاً وقالوا: إن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) حين أخذ بيدك قال للناس: أتعلمون أني أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: نعم، قال: من كنت مولاه فهذا على مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه)) (1).

إلا رسول الله، قال مصدق: وكان ابن الخشاب صاحب هزل ودعابة، فقلت له: اتقول إنها منحولة؟ فقال: لا والله، وإني أعلم أنها كلامه كما أعلم أنك مصدق. قال: فقلت: إن كثيراً من الناس يقولون إنها من كلام الرضي (رض) فقال: أنى للرضي ولغير الرضي هذا النفس وهذا الأسلوب، قد وقفنا على رسائل الرضي وعرفنا طريقته وفنه في الكلام المنثور وما يقع مع هذا الكلام في محل ولا لهمر. شم قال: والله لقد وقفت على هذه الخطبة في كتب صنفت قبل أن يخلق الرضي بمائق سنة لقد وحدتها مسطورة بخطوط أعرفها وأعرف محطوط من هو من العلماء وأهل الأدب قبل أن يخلق النقيب أبو أحمد والد الرضي).

 <sup>(</sup>١) ينابيع المودة -مطبعة العرفان، صيدا، لم تذكر سنة الطبع-: ج١: ٣٦ نقلاً عن مسند أحمد.

٠ ٨٨ .....عبد الله بن عباس /ج١

وعلى حين غرّة بَلَقى ابن عباس من خليفته على البصرة كتاباً يحمل إليه خبراً مقلقاً ولسانه:

((للأمير عبد الله بن عباس من زياد بن عبيد..

سلام عليك.. أما بعد فإن عبد الله بن عامر الحضرمي أقبل من قِبَل معاوية، حتى نزل في بني تميم، ونعى ابن عفان، ودعا إلى الحرب، فبايعه تميم وجلّ أهل البصرة، ولم يبق معي من أمتنع به، فلما رأيت ذلك استجرت بالأزد، بصيرة بن شيمان وقومه لنفسي، ولبيت مال المسلمين، ورحلت من قصر الإمارة، فنزلت فيهم، وإن الأزد معي، وشيعة أمير المؤمنين من فرسان القبائل تختلف إلى، وشيعة عثمان تختلف إلى ابن الحضرمي، والقصر خال منّا ومنهم، فارفع ذلك إلى أمير المؤمنين ليرى فيه رأيه، وأعجل والقصر خال منّا ومنهم، فارفع ذلك إلى أمير المؤمنين ليرى فيه رأيه، وأعجل إلى بالذي ترى أن يكون منه فيه، والسلام عليك ورحمة الله وبركاته))(١).

يقول الراوي: فرفع ذلك ابن عباس إلى علي، وبالطبع فقد تداول معه في وجوه الرأي، وربّما يكون الرأي الأول - باديء ذي بدء - أن يعجّل صاحبنا السفر إلى البصرة؛ ليمسك بنفسه زمام الموقف، ولكن هذا الرأي لا يستقيم إذا علمنا أن الفتنة كانت أضرى من أن تخمد بهذه السهولة، كما يبدو من كتاب زياد، فحل أهل البصرة بايعوه، بالإضافة إلى بني تميم، وزياد رجل لا يتهم بحزمه وقوته، ومع ذلك فقد اضطر إلى ترك القصر والاستحارة بالأزد، وعلى هذا فليس من الحزم أن يذهب ابن عباس وحده، والفتنة في أبانها، وربّما كان الأفضل أن لا يسير إلا على رأس جيش، إذا دعت الحاحة إلى ذلك، وأن يرسل إلى بني تميم من يخذها عن ابن الحضرمي،

<sup>(</sup>١) جمهرة رسائل العرب ج١: ٧٧٠.

مع الإمام على في خلافته .....

وليكن المرسل تميمياً، وهكذا كان.. فقد أرسل الإمام(عليه السلام) أعين بـن ضبيعة الجحاشعي؛ ليفرّق قومه عن ابن الحضرمي، وكتب معه إلى زياد:

((سلام عليك.. أما بعد فإني قد بعثت أعين بن ضبيعة ليفرق قومه عن ابن الحضرمي، فارقب ما يكون منه، فإن فعل وبلغ من ذلك ما يظن بمه، وكان في ذلك تفريق تلك الأوباش فهو ما نحب، وإن ترامت الأمور بالقوم إلى الشقاق والتمادي في العصيان، فانبذ من أطاعك إلى من عصاك، فحاهدهم، فأن ظهرت فهو ما ظننت، وإن رأيت ممن قبلك تناقلاً وخفت ألا تبلغ ما تريد، فطاولهم وماطلهم، ثم تسمّع وأبصر، فكأن كتائب المسلمين قد أطلّت عليك، فقتل الله المفسدين الظالمين، ونصر المؤمنين المحقين والسلام))(١).

وقدم أعين على زياد، وقام بمهمته أفضل قيام، وكاد يتم له النحاح لولا أن يبعثوا له من يغتاله فيقتل، ويرسل زياد إلى إمامه (عليه السلام) بالخبر، ويرجو أن يبعث لهم بجارية بن قدامة ((فإنه نافذ البصيرة مطاع في العشيرة، شديد على عدو أمير المؤمنين)) (٢). ويقر الإمام (عليه السلام) وجهة نظره، فيبعثه إليهم ويرسل معه كتاباً إلى أهل البصرة، يستثيبهم فيه، ويتهددهم إن أصروا على التمرد والطغيان، يقول في ختامه: ((وإني لظان أن لا تجعلوا إن شاء الله على أنفسكم سبيلاً، وقد قدمت هذا الكتاب إليكم حجة عليكم، ولن أكتب إليكم من بعده كتاباً، إن أنتم استغششتم نصيحتي،

<sup>(</sup>١) جمهرة رسائل العرب ج١: ٥٧٨، وأنظر تأريخ الطبري ج٦: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج١: ٣٥٣.

٣٨٢ .....عبد الله بن عباس /ج١

ونابذتم رسولي، حتى أكون أنا الشاخص نحوكم إن شاء الله تعالى والسلام))(١).

وحاء حارية فكلم قومه بالحسنى فلم يجيبوه، وشتمه أوباشهم، فناهضهم وقضى على ابن الحضرمي وجماعته، بعد أن خذل بنو تميم وبقية أنصار الأمويين، وتم له النصر فكتب زياد إلى الإمام(عليه السلام) بذلك.

والغريب من أمر طه حسين أنه يريد أن يحمّل مسؤولية انتقاض البصرة على ابن عباس، ويجعل ذلك كله وليد نكوله عن إمامه (عليه السلام)، فهو يقول بعد عرضه للحادثة:

((ولو قد أقدام عبدالله بن عباس على عهد ابن عمه لهابه معاوية ولما طمع في ملك ضيّعه أصحابه؛ وتركوه نهباً لمن شاء أن ينهبه، بل لو أقام ابن عباس على عهد ابن عمه، لحال بين العصبية وبين هذا الظهور الفحائي البشع، ولجنّب إمامه هذه المحنة القاسية التي تضاف إلى محن قاسية أخرى فلا تزيدها إلا نكراً)).

وقال: ((وبعض المؤرخين يزعم أن هذه الأحداث حدثت حين كان ابن عباس قد ذهب إلى الكوفة، مواسياً لعلي، بعد مقتل محمد بن أبي بكر، واحتياز عمرو بن العاص لمصر، وهذا كلام لايستقيم، فلو قد كان ابن عباس عند علي؛ لعاد إلى البصرة مسرعاً، حين بلغته هذه الأنباء؛ ولما أقام عند على، ينتظر أن يغنى عنه زياد وأعين بن ضبيعة وحارية بن قدامة)).

((والواقع أن ابن عباس قد ضعف عن أمر ابن عمه بعد قضية الحكمين، فهو لم ينهض معه إلى الشام حين همّ بالنهوض إليها، ولم يشهد

<sup>(</sup>١) جمهرة رسائل العرب ج١: ٥٨٠-٥٨١.

مع الإمام على في خلافته .....

معه النهروان، وإنما أرسل إليه حنداً من أهل البصرة، ثم لم يــزد على ذلـك، وإنما أقام حتى كان من أمره ماكان)(١).

وكلامه هذا متين على نكول ابن عباس، وحمله لبيت المال قبل هذه الحادثة، مع أنني لم أحد في المؤرخين من قدّم قصة بيت المال إلى هذا التأريخ، فهم بين ساكت عن التحديد، ومحدّد سنة أربعين لها، وكأن طه حسين - وقد أحذ بأفظع الصور المنقولة عنها - لم يقنع نفسياً بوفاء ما تبقّى من سنة أربعين - وهي السنة المحددة لذلك - لتداول كل هذه الكتب، مع جميع ملابساتها، فقدّم بالحادثة احتهاداً ؛ لتسلم له نتيجة ما أراد.

## واجتهاده هذا له دعامتان:

أولاهما إرساله للحيش إلى الإمام (عليه السلام)، وعدم حضوره واقعة النهروان. وقد رأينا - فيما سبق - مدى صحة هذا القول، في كثرة من صرح بشهوده للحادثة، أو حضوره على رأس الجيش.

وثانيهما أنه لو كان مع الإمام(عليه السلام) في الكوفة - كما صرّح بعض المؤرخين - عند بحيئ ابن الحضرمي ؛ لسارع إلى البصرة، ولم يبترك الأمر لزياد وغير زياد، مع أنّا رأينا - فيما سبق - كتاب زياد إلى ابن عباس، وهو يصور أهمية الحادثة، وليس من الحزم أن يسارع وحده، وربّما كانت الفتنة أعمق من أن تطفأ بغير حيش، أفما كان انتظاره لنتائج استصلاحهم والسير مع الإمام(عليه السلام) على رأس الجيش أصوب من مسارعته وحده؟ . ولو قدّر له أن يسارع فينزل دار الإمارة، أم يقصد الأزد مع زياد، فإن قصد الأزد مستجيراً مع خليفته كان في ذلك أكبر الوهن عليه، وأقوى

<sup>(</sup>۱) الفتنة الكبرى (على وبنوه): ١٤٦.

مشجع لاستمرار هؤلاء العصاة على حركتهم التمردية ، وإن قصد دار الإمارة.. أفيضمن أن يدخلها بسلام؟ ويتركه ابن الحضرمي دون أن يشير عليه الغبار! وحل أهل البصرة معه - كما قال خليفته في كتابه له - وليس معه من القوة ما يضمن معها النصر. ولو سلمنا أن حادثة بيت المال كانت قبل بحيئ ابن الحضرمي إليها أفترون عباس بن صحّار يغفل ذكرها في كتابه السابق إلى معاوية؟!.. وهي أهم نقطة ضعف تذكر في أمثال هذه الأحداث.

والحق إنني لم أوفق إلى فهم وحه الضرب على حلّ هذه النصوص التأريخية لا لشيئ إلا لتقريب صحة حادثة استل رواياتها طه حسين من بين عدة روايات تتنافى معها بصراحة، بالإضافة إلى أن جملة من الملابسات التي لا ترقى إليها أخيلة الواضعين عادة، تؤيد غيرها من الفروض.. كما سنرى في عرضنا لهذه الحادثة في موضعها.

ومهما يكن فقد كان لهذه الحادثة ذيول، ومن ذيولها أن يضرى أهل فارس وكرمان، ويطمعوا في كسر الخراج، ويخرجوا عمالهم، وكان العامل للإمام(عليه السلام) على فارس سهل بن حنيف، فيستشير الإمام أصحابه في من يوليه أمرها، فيقترح حارية بن قدامة أن يولّي زياداً؛ لأنه رحل صليب الرأي عالم بالسياسة كاف لمن ولي. وربّما كان ذلك منه بعد اختباره في حادثة ابن الحضرمي، التي أبدى فيها زياد حزماً منقطع النظير، وقد أمر في حادثة ابن الحضرمي، التي أبدى فيها زياد حزماً منقطع النظير، وقد أمر السنة \_ يعني سنة تسع وثلاثين هجرية \_ وحّه ابن عباس زياداً عن أمر علي الله فارس وكرمان، عند منصرفه من عند على من الكوفة إلى البصرة))(١).

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٧٩.

مع الإمام على في خلافته ....... ٣٨٥

وفي رواية الشعبي: ((قال ابن عباس لعلي: أكفيك فيارس، فقيدم ابين عبياس البصرة، ووجه زياداً إلى فارس، فيأدّوا الجراج))(١).

فهـو إذاً -كما تـرون مـن صريـح هـذه الروايــات - كــان بالكوفــة مع الإمام(عليه السلام) إلى ذلك التأريخ.

ويبدو أن ابن عباس جاء إلى البصرة بعد هذه الحادثة، وفي نفسه شورة على بي تميم ؛ لانضمامهم إلى ابن الحضرمي ؛ ونقضهم لعهد إمامهم، وربّما اتخذ معهم إجراءات لا تخلو من عنف، وأخال أن الإمام (عليه السلام) كتب إليه في هذا العهد بالذات، بعد أن بلغه موقفه منهم: ((اعلم أن أهل البصرة مهبط إبليس ومغرس الفتن، فحادث أهلها بالإحسان إليهم، واحلل عقدة الخوف عن قلوبهم، وقد بلغني تنمّرك لبني تميم وغلظتك عليهم، وإن بني تميم لم يغب لهم نجم إلا طلع لهم آخر، وإنهم لم يسبقوا برغم في حاهلية ولا إسلام، وإن لهم بنا رحماً ماسة وقرابة خاصة، نحن مأجورون على صلتها، وموزورون على قطيعتها، فاربع أبا العباس رحمك الله فيما حرى على لسانك ويدك من خير وشر، فإنا شريكان في ذلك، وكن عند صالح ظنى بك، ولا يفلين رأبي فيك والسلام))(٢).

والحق أن للإمام(عليه السلام) مزاجاً لا يشبهه مزاج، وقد ضرب أعلى الأمشال - في جميع مواقفه - في الصفح والعفو وعدم مؤاخذة الجناة

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٣: ٤٢٥.

## (11)

وفي هذا العهد بالذات وقعت قصة بيت المال، وكانت مسسرحاً لعواطف المؤرخين والرواة على اختلافهم من القرب منه، والبعد عنه، وقد اختلفوا فيها اختلافاً كبيراً، وتعددت وجهات نظرهم، فمنهم النافي لها نفياً باتاً، ومنهم المتوقف في أمرها، ومنهم المثبت لها، وهولاء مختلفون، فبعضهم يثبتها وينقل الملاحاة بينه وبين الإمام(عليه السلام) حولها بكتب عدة تنتهي إلى استعفائه من العمل، وذهابه بالمال إلى مكة، بعد استعانته بأخواله، ووقوف أهل البصرة منه موقف الممانع، حتى كادت تنتهى القضية بينهم إلى قتال.

وفي مكة تبدأ ملاحاة أخرى تنتهي بتهديد ابن عباس بحمل المال إلى معاوية ؛ ليستعين به على الإمام(عليه السلام)، وبعضهم يعود به إلى الكوفة تائباً نادماً، وبعضهم يبقيه بالبصرة بعد إرجاعه للمال على إثر مكاتبة بينه وبين الإمام(عليه السلام).

وهؤلاء المثبتون يختلفون في عدد ما حمل من بيت المال، فقائل: ستة ملايين من الدراهم، وآخر مليونين، وثالث سبعمائة ألف، ورابع أربعمائة ألف، وخامس عشرة آلاف درهم، ويختلفون في المبرر الشرعي لفعلمه، فبعضهم يلتمسه له، وآخر ينفيه عنه.

ونظراً لأهمية الحادثة فإننا نعرضها بشئ من التفصيل، مع شئ من العرض لوجهات نظرهم.

أما النافون - وعلى رأسهم أبو عبيدة - فاعتمادهم ما أثر من أنه بقي في البصرة إلى عهد الحسن الطّيّلان ، وشهد الصلح معه، وآيد ذلك عمرو ابن عبيد في حديث له مع سليمان بن علي حين نسب إلى الحسن: ((أنه كان يقول في عبد الله بن عباس: إنه يفتينا في القملة والقميلة، وطار بأموالنا في ليلة، فقال له عمرو: فكيف تقول هذا وابن عباس لم يفارق علياً حتى قتل وشهد صلح الحسن؟!))، ثم يقول: ((وأي مال يجتمع في بيت مال البصرة مع حاجة علي إلى الأموال؟! وهو يفرّغ بيت مال الكوفة في كل خمس ويرشه؟ وقالوا: أنه كان يقيل فيه، فكيف يترك المال يجتمع بالبصرة؟! هذا باطل))(١).

وأما المثبتون، فأقدم ما قرأت من رواياتهم -ذات الغلو في تصويرهارواية الطبري، وعنه - فيما يبدو- أخذ جملة المتأخرين؛ لاتحاد لسان الرواية
لديهم غالباً، فقد عرض هذه الحادثة مروية عن عمر بن شبة قال: ((حدثني
جماعة عن أبي مخنف ، عن سليمان بن راشد ، عن عبد الرحمن بن عبيد أبي
الكنود، قال: مر عبدالله بن عباس على أبي الأسود الدؤلي، فقال: لو كنت
من البهائم كنت جملاً، ولو كنت راعياً ما بلغت من المرعى، ولا أحسنت
مهنته في المشي، قال: فكتب أبو الأسود الدؤلي إلى على: أما بعد فإن
الله حل وعلا جعلك والياً مؤتمناً وراعياً مستولياً، وقد بلوناك فوجدناك عظيم
الأمانة، ناصحاً للرعية توفّر لهم فياهم، وتظلف نفسك عن دنياهم،

<sup>(</sup>١) أمالي المرتضى - مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٩٠٧م - ج١: ١٢٣.

فلا تأكل أموالهم ولا ترتشي في أحكامهم، وإن ابن عمك قد أكل كل ما تحت يديه بغير علمك، فلم يسعني كتمانك ذلك، فانظر رحمك الله فيما هناك، واكتب إلى برأيك فيما أحببت، أنته إليك والسلام.

فكتب إليه على: أما بعد فمثلث نصح الإسام والأسة وأدى الأمانة، ودل على الحق، وقد كتبت إلى صاحبك فيما كتبت إلى فيه من أمره، ولم أعلمه أنك كتبت، فلا تدع إعلامي بما يكون بحضرتك مما النظر فيه للأمة صلاح، فإنك بذلك حدير، وهو حق واحب عليك والسلام.

وكتب إلى ابن عباس في ذلك، فكتب إليه ابن عباس: أما بعد فإن الذي بلغك باطل وإني لما تحت يدي ضابط قائم له، وله حافظ، فلا تصــدّق الظنون والسلام.

قال: فكتب إليه على: أما بعد فأعلمني ما أخذت من الجزية؟ ومن أين اخذت؟ وفيم وضعت؟.

قال: فكتب إليه ابن عباس: أما بعد فقد فهمت تعظيمك مرزأة ما بلغك أني رزأته من مال أهل هذا البلد، فابعث إلى عملك من أحببت، فإنى ظاعن عنه والسلام.

ثم دعا ابن عباس أخواله بني هلال بن عامر فجاءه الضحاك بن عبد الله، وعبدالله بن رزين بن أبي عمرو الهلاليان، ثم اجتمعت معه قيس كلّها، فحمل مالاً، قال أبو زيد: قال أبو عبيدة: كانت أرزاقاً قد اجتمعت، فحمل معه مقدار ما اجتمع له فبعثت الأخماس كلها، فلحقوه بالطف، فتواقفوا يريدون أخذ المال، فقالت قيس: والله لا يوصل إلى ذلك وفينا عين تطرف، وقال صبرة بن شيمان الحداني: يا معشر الأزد والله إن قيساً

لأخوانا في الإسلام وجيرانا في الدار، وأعوانا على العدو، وإن السذي يصيبكم من هذا المال لو ردّ عليكم لقليل، وهم غداً حير لكم من المال، قالوا: فما ترى؟ قال: انصرفوا عنهم ودعوهم، فأطاعوه فانصرفوا، فقالت بكر وعبد القيس: نعم الرأي رأي صبرة لقومه فاعتزلوا أيضاً، فقالت بنو تميم: والله لا نفارقهم، نقاتلهم عليه، فقال الأحنف: قد ترك قتالهم من هو أبعد منكم رحماً، فقالوا: والله لنقاتلنهم، فقال: إذن والله لا أساعدكم عليهم فاعتزلهم، قال: فرأسوا عليهم ابن المجاعة من بني تميم فقاتلوهم وحمل عليهم فاعتزلهم، قال: فرأسوا عليهم ابن المجاعة من بني تميم فقاتلوهم وحمل الضحاك على ابن المجاعة فطعنه، واعتنقه عبد الله بن رزين فسقطا إلى الأرض يعتركان، وكثر الجراح فيهم، ولم يكن بينهم قتيل، فقالت الأخماس: ما صنعنا شيئاً، اعتزلناهم وتركناهم يتحاربون، فضربوا وحوه بعضهم عن معض، وقالوا لبني تميم: فنحن أسخى منكم أنفساً، حين تركنا هذا المال لبني عمكم وأنتم تقاتلونهم عليه. إن القوم قد حملوا وحموا فخلوهم، وإن أحببتم فانصرفوا. ومضى ابن عباس ومعه نحو عشرين رحلاً حتى قدم مكة))(١).

وهذه الرواية نفسها -فيما تبدو- رواها بنفس السند صاحب العقد الفريد بادئاً بأبي مخنف مع اختلاف يسير، ثم ضم إليها تتمة عن سليمان بن أبي راشد عن عبدالله بن عبيد عن أبي الكنود (كذا) وفيها أن أبا الكنود وكان من أصحاب ابن عباس ولكن لما رأى حمله لبيت المال ذهب إلى الإمام فأخبره فقال: ﴿وَوَاللُّ عليهم نبأ اللي آليناه آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الفاوين (٢). ثم كتب معه كتاباً إليه، وأرسله به

 <sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٨١-٨١، وأنظر جمهرة رسائل العرب ج١: ٥٩٠-٥٩٠.
 (٢) الأعراف: ١٧٥.

إلى مكة، وهنا يذكر عدة رسائل تبودلت بينهما، وكان آخرها تهديمد ابن عباس له بحمل المال إلى معاوية يستعين به عليه(١).

وأظن أننا في غنى عن التساؤل من أبي الكنود هذا، كيف استحصل على كل هذه الوثائق والمستندات الخطيرة؟ وهل مكّنه ابن عباس منها وهي تدينه في مضامينها؟! أو أن الإمام(عليه السلام) أعطاه صورة من رسائله ومن أحوبة ابن عمه له واختصه بها دون سواه؟! أو سطا هو على هذه الرسائل فقتحها واطّلع عليها في أثناء سفارته بينهما- إن كان هو الوسيط فيها جميعًا ومع الغض عن هذه الناحية، وعن قيمة أبي الكنود من وجهة أمانته ووثاقته، والفجوات الموجودة في قصته هذه، فإن الجهالة في أسانيدها كافية لتوهينها، فالجماعة الذين حدّثوا الطبري عن أبي مخنف بحهولون عندنا، وربّما كانسوا أناساً غير موثوقيسن . وصاحب العقد الفريد لم يتصل بأبي مخنف على أناساً غير موثوقيسن . وصاحب العقد الفريد لم يتصل بأبي مخنف على أناساً غير موثوقية كان المصدر له الطبري، أو بعض هذه الجماعة، فالرواية قيمة روايته، وربّما كان المصدر له الطبري، أو بعض هذه الجماعة، فالرواية من حيث أسانيدها لا تبعث على الاطمئنان، على أن مثلها لا تروى عادة بأحاديث الآحاد؛ نظراً لأهميتها من جهة وشهرة ابن عباس من جهة أخرى.

وفي كتاب الكشي طريق آخر لبعض الكتب التي تبودلت بينهما وهو عكة، قال الكشي: ((قال شيخ من أهل اليماني يذكر عن معلّى بن هلال عن الشعبي قال: لما احتمل عبد الله بن عباس بيت مال البصرة، وذهب به إلى الحجاز كتب إليه على))(٢). الحديث.

<sup>(</sup>١) انظر العقد الفريد ج٢: ٨٠٧وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) رجال الكشي: ٤١.

أمّا ابن أبي الحديد -وهو المتوقف في الأمر - فالذي يبدو منه أنه لم يقم وزناً لكل هذه الأحاديث، وإنما كان مبعث قلقه الكتاب الذي ذكره الرضي في النهج، ولم يذكر من أرسل إليه هذا الكتاب، فهو بحكم تصريح المؤرخين بأن الكتاب موجّه إليه بالذات، ولسان الكتاب يؤيد ذلك، ثم هو بحكم ما يذكره من بعض الملابسات التي تقتضي بقاءه بالبصرة حتى مقتل على التليخ .. مال إلى التوقف.

والحقيقة - كما يذهب إلى ذلك منكروها وهم القلّة في المؤرخين - تأباه طبيعة البحث الموضوعي؛ لأن هذه القضايا الكبرى في التأريخ، والتي يكثر الحديث فيها لا تكون بغير منشأ انتزاع غالباً كما يعبّر الأصوليون مع أن عامة أهل السير فيما يبدو من الطبري<sup>(۱)</sup> أو أكثرهم فيما يبدو من ابن الأثير<sup>(۲)</sup> قد تعرّضوا لذكرها، وليس من السهل تكذيبهم جميعاً، وبخاصة وأن هناك بعض الملابسات ربّما تؤيد وجود أساس لها، كورودها على لسان ابن الزبير في ملاحاة لمه مع صاحبنا، وعدم إنكاره لها، وهي عادة مما لا يهتدي إليها الواضعون، وكورودها على لسان قيس بن سعد في بعض الروايات، حين خطب بعد صلح الحسن الطيخالاً.

والإيمان بها بشكلها الواسع الذي ذكره الطبري، ونقله أو أخذ به جملة ممن تسأخر عنمه مسن ذوي الموسموعات والستراجم كسابن الأثسير(1)

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٦: ٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر مقاتل الطالبيين - شرح وتحقيق أحمد صقر، مطبعة دار المعرفة - ٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ ابن الأثير ج٣: ١٩٦.

٣٩٢ .....عيد الله بن عياس /ج١

وابن خلدون (١) وابن كثير (٢) وغيرهم، وبخاصة إذا ضممنا إليه ضميمة ابن عبد ربه في العقد (٢) والكشي (١) في رجاله.

قلت: الإيمان بهذا الشكل أمر لا يمكن الاطمئنان إليه أيضاً؛ لأن في ذلك تجاهلاً لوظيفة الوضاع في تلكم العصور.

وقد ذكرنا في مقدمة هذا الكتاب مختلف العوامل الداعية للوضع عليسه في زمنه وبعد زمنه، وبخاصة في ما دار من ملاحاة بين السلطة في بداية العصر العباسي، وبين الثائرين من أئمة الزيدية على الحكم، والتماس كل منهما لجهات الطعن في مؤهلات الآخرين، على أنها لو كانت إذ ذاك مشهورة بهذا الشكل شهرة يُطمأن إليها؛ لكان الأولى لمحمد ذي النفس الزكية أن يتخذها طريقاً للتوهين في مؤهلات البيت العباسي للحكم، مع أنه اتخذ في كتابه إلى المنصور ما هو أهون منها بكثير، كانتسابهم لأمهات الأولاد، وككونهم من الطلقاء، وما شاكل ذلك(٥).

وحتى الشعراءمن مناوئي ابن عباس الذين تعرضوالهجوه لم يشيروا إلى هذه الحادثة ولو من طرف خفي، في حين إنهم تزيدوا عليه بما هو أهون منها بكثير، أفترون أنهم كانوا يغفلونها وهي بهذه الصورة البشعة التي لا يمكن أن يخفى أمرها على أمثالهم عادة؟!..فلوثبت هذه السرقة في وضح النهار - مثلاً - وما استبعت من قتال وغيره لكان ذكرها في وثائق الإدانة أولى من ذكر

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ ابن عملدون ج٢: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ج ٢: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر العقد الفريد ج٢: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) انظر رجال الكشي: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) انظر تأريخ الطبري ج٩: ٢١١.

غيرها عادة، ومما لا يصلح للإدانة بحال، على أنها لو كانت تمت بهذه الشهرة والفظاعة المتي رويت بها، لما حرأ مثل سليمان على إثارة حديثها مع عمرو بن عبيد، وهو المعروف بإيمانه وصراحته وعدم ممانعته حتى قال عنه المنصور..

## كلنا يطلب صيد كلنا يمشي رويد

## غير عمرو بن عبيد

هذا عيينة بن مرداس المعروف بابن فسوة - وكان قد عوّده عمال الخلفاء على البصرة أن يشتروا لسانه بالمال \_ يجيئ إلى صاحبنا فيحيبه بقولــه: ((ما جاء بك إلىَّ يا ابن فسوة؟ فقال له: وهل عنك مقصـر ووراءك معـدى؟ حئتك لتعينني على مروءتي وتصل قرابتي، فقال له ابن عباس: وما مروءة مـن يعص الرحمين ويقول البهتان ويقطع ما أمر الله به أن يوصل، والله لئين أعطيتك لأعيننك على الكفر والعصيان، انطلق فأنا أقسم بالله لتن بلغني أنـك هجوت أحداً من العرب الأقطعن لسانك. فأراد الكلام فمنعه من حضر، وحبسه يومه ذلك ثم أخرجه عن البصرة، فوفد إلى المدينة بعد مقتل على الطَّيْكُانُ فلقى الحسن الطَّيْكَانُ وعبدالله بن جعفر، فسأله عن خبره مع ابن عباس فأخبرهما فاشتريا عرضه بما أرضاه))، فقال يمدحهما ويلوم ابن عباس:

حبست فلــــم أنطق بعذر لحاجة وشد خصاص البيت من كل منظمر وحشت وأصوات الخصوم وراءه كصوت الحمسام في القليب المغوّر وما أنا إذ زاحــمت مصراع بابه بذي صولــة بــاق ولا بحــــزوّر فلوكنت من زهران لم ينس حاجتي ولكنني مولى جميـل بن معمـــــر

أتيت ابن عباسِ فلم يقـض حاجتي و لم يرج معروفي و لم يخش منكـري  فهو-كما ترون - يعرض لصوت الخصوم، واتهامه بمصانعة أنسبائه من زهران؛ لأن زوجته شميلة منهم.. إلى آخر ما جاء فيها من دس رخيص، ومع ذلك يهمل هذه الثروة التي تستحق أعنف الهجاء، وكان أيسر من هذا كله - لو صحت الرواية - على أن يقول: منعني المال كما منع سائر المسلمين؛ لينهبه بعد حين، ويشتري الجواري بمكة.. إلى ما هنالك من عنيف الهجاء.

ثم حديث سليمان بن علي مع عمرو بن عبيد السابق، لا موضع له، ولم يكن ليحرؤ على إثارته عادة لو كانت القضية مكشوفة ومشهورة في البصرة بهذا الشكل الفظيع، ومثلها - بوصفها الذي ورد في الطبري، مع قرب العهد بها - لابد أن تكون معروفة لدى الجميع، ولو كانت بهذه المثابة لما أنكرها عمرو بن عُبيد مع شهرته بالتقدّس؛ ولالتمس لها المبررات الشرعية؛ لو كانت التقيّة وحدها هي الدافعة له على هذا التكذيب.

على أن هناك ملابسات غير ما ذكرنا، تمنع من تصديقها أشار إلى بعضها ابن أبي الحديد، كإغفال معاوية وابن العاص وغيرهم من أتباع الأمويين، وعدم تطرّق حتى وضّاعهم لها على كثرة مواقف صاحبنا الصارمة منهم، وكثرة ما حدث بينهم من تفاخر ومناقشات - سنأتي عليها في موضعها - عادة لا يغفل في أمثالها، مع تعرضهم لهنات أقل منها شأناً، وهي التي يجب أن يقام لها الوزن، وكسكوت أهل البيت (عليهم السلام) عنها، وعدم حدوث أية حفوة بين أي أحد منهم وبينه، مع أن مثل هذه الحادثة بما دار فيها من مكاتبات مشحونة بالجرأة وإساءة الأدب، بالنسبة لمقام

<sup>(</sup>١) انظر الأغاني ج١٤٣: ١٤٣-١٤٤.

الإمام (عليه السلام) لا يمكن أن تمر بسلام، دون أن تحدث ما تحدث بينهم من عداء ، ودون أن يستغلها الأمويون أبشع استغلال، وكحدوث فحوات في التأريخ لا يمكن أن تملأ في هذا الحال.. وسنرى في عرض الحوادث الواقعة بعد هذا ما يشير إلى كل هذه الفحوات والملابسات، وبعضها لا ترقى إلى أخيلة الواضعين قطعاً.

على أننا لو حاكمنا نصوصها تأريخياً، وجدنا ما بأيدينا من الروايات المسندة إلى مشاهديها تنتهي إلى أبي الكنود أو الشعبي. والطريق إلى أبي الكنود في الطبري عمر بن شبة عن جماعة، فلو صححنا الجميع كانت الجهالة في الجماعة كافية لوهن الحديث، مع أن صاحب العقد يغفل ابن شبة في الجماعة، ويتحول رأساً إلى أبي مخنف، مع تعدد الوسائط بينهم بحسب الزمن عادة، والطريق إلى الشعبي في رحال الكشي رحل يماني، وحهالته كافية في وهن ما يرويه.

على أننا لو صححنا ما يقوله الطبري من ذكر عامة أهل السير لها على صورتها المروية لديّه؛ لانتهت إلينا عادة من عشرات الطرق؛ ولجرى هو فيها على ما عودنا عليه من ذكر مختلف الروايات بقوارق بسيطة للحادثة التافهة، فكيف بمثل هذه! وإذا أغفلنا هذه الجهة وعدنا إلى مضامينها، وحدنا أكثرها يتنافى مع أبسط مبادئ اللياقة، وأكثرها يدينه لمشاركته فيها، وهي لا يمكن أن تصدر من شخصية مركزة حداً كشخصية ابن عباس.

فلهذه الاعتبارات وأمثالها لا نستطيع الإيمان بهدا التقصيل، كما لانستطيع الإيمان بأنها مختلقة من الأساس. والطبيعي أن نقول: إن يده امتدت - لأي اعتبار - إلى بيت المال، فتحاوزت حدودها المرسومة من قبل الإمام (عليه السلام)، وإن أبا الأسود كتب بذلك إلى إمامه (عليه السلام) والإمام كتب إليه مؤنّباً؛ لأن الإمام (عليه السلام) لم يعود عماله السكوت على هناتهم، وهم المسؤولون عن حفظ حقوق الناس.

ثم دارت بينهما بعض المكاتبات انتهت بإرجاع ما أخذ من مال، ورضا الإمام(عليه السلام) عنه، وبقائه على موضعه بالبصرة.

ومثل هذا الفرض على بساطته - إذا حصلنا على سند تأريخي له - بملأ جميع الفحوات السابقة؛ لأن مثله لا يعلم به عادة إلا الأقلون، وهو لا يستوجب وصمته إذا كان له مبرره - كما سنرى - ليتمسك به أعداؤه إذا علموا، كما أنه ينسجم مع تأريخه بعد هذه الفترة تمام الانسجام، وهذه التزيّدات التي حدثت بعد زمن طويل طبيعية حداً إذا أحطنا بدوافع الوضع عليه كما حاء في مقدمة هذا الكتاب، وإلا فمن المستحيل أن يجد من يهمهم الوضع عليه كوّة ينفذون منها فلا يوسعونها، ويسلكون إلى انتقاصه من طريقها.

وهذا الفرض لا يتنافى مع مذهب النافين، إذا كان مصدرهم الوحيد هو بقاءه بالبصرة حتى وفاة الإمام(عليه السلام) وحتى صلح الحسن الطّيّلا، ولا ينافى مذهب المثبتين في أساسه أيضاً، وإن نافاه في تفاصيله.

والذي أخاله أن حادثة استعانته بأخواله - ووقوف بني تميم منه، وخروج من خرج من أهل الأخماس للحجز بينهم - كانت صحيحة، ولكن في غير ما وضع لها من تأريخ، وتأريخها الذي أظنه كان بعد صلح مع الإمام على في خلافته ......

الإمام الحسن الطّينة وخروجه من البصرة بمتاعه، وما فضل لديه من عمالته (1)، وإن بني تميم أرادوا الانتقام لأنفسهم منه بعد ذهاب السلطة من يده؛ لموقفه الصارم منهم بعد عودته من الكوفة - على ما شرحناه فيما سبق - وربّما برروا خروجهم بالتهمة له بحمله لبيت المال، ولكنهم أخفقوا إذ لم يجدوا الصدى الكافي لما أحدثوه في النفوس فعادوا خائيين.

أما السند التأريخي لهذا الجمع بين الروايات فهو ما ورد في تأريخ اليعقوبي، وهو من أقدم الكتب التأريخية عهداً وأوثقها نقلاً قال: ((وكتب أبو الأسود الدؤلي - وكان خليفة عبدالله بن عباس في البصرة - إلى على الطّيّكة يعلمه أن عبد الله بن عباس أخذ من بيت المال عشرة آلاف درهم، فكتب إليه يقسم له بالله لتردّنها، فلما ردّها عبدالله بن عباس، أو ردّ أكثرها كتب إليه على الطّيكة: ((أما بعد فإن المرء يسيره درك ما لم يكن ليفوته، ويسؤوه فوت ما لم يكن ليفوته، ويسؤوه فوت ما لم يكن ليدركه، فما أتاك من الدنيا فلا تكثر به فرحاً، وما فاتك منها فلا تكثر عليه حزعاً، واحعل هملك لما بعد الموت والسلام.. فكان ابن عباس يقول: ما اتّعظت بكلام قطّ اتعاظى بكلام أمير المؤمنين)(٢).

وهذا الكتاب يذكره أكثر المؤرخين، ويذكرون تأثر ابن عباس له هذا التأثر البالغ، ولكنهم لا يذكرون له مثيراً، ولسان الكتاب يختلف عن بقية السنة كتب الإمام(عليه السلام) له، بما فيه من تعزية وتسرية ووعظ، مما يدل على وجود مثل هذا المثير، وتأثر ابن عباس له، على أن حوه النفسي الخاص

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ الطبري ج٦: ٨٢.

<sup>(</sup>۲) تأريخ اليعقوبي ج۲: ۱۸۱.

٣٩٨ ......عبد الله بن عباس /ج ٨

كان مهيئاً لتقبّل مثل هذا النوع من الوعظ، وتصريحه بمدى تأثره به قد يكون وليد عوامل لاشعورية، انبعثت عن ملابسات هذه الحادثة.

أما التماس مبرر شرعي له، فقد ذكر ابن عبد ربه في العقد الفريد عن أبى بكرة بن شيبة ما يصلح لذلك التبرير.. يقول: ((وكان عبد الله بن عباس من أحب الناس إلى عمر بن الخطاب، وكان يقدم على الأكابر من أصحاب محمد(صلى الله عليه وآله وسلم) ولم يستعمله قط، فقال له يوماً: كدت أستعملك ولكن أخشى أن تستحل الفيئ على التأويل، فلما صار الأمر إلى علي فاستحل الفيئ على تأويل قول الله تعالى: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شئ فأن لله خسه وللرسول ولذي القربي..الآيده (الستحله من قرابته لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ))(۱) وهذا اجتهاد من قبل أبي بكرة استمده – كما ترون – من قبل معرفته لرأيه في الخمس وهو رأي مشهور معروف قد حدّث عنه في حوابه السابق، وحوابه للحروري عندما سأله عن رأيه في الخمس وقوله بأنه لنا.. الخ.

ولكن طه حسين لا يرتضي هذا التبرير فهو في رأيه أصح رأياً وأعقل عقلاً وأعلم بدينه من هذا التأوّل، فهو كان يعلم من غير شك أن حقه في هذا الخمس لن يعدو أن يكون كحق غيره من أولي القربسي واليسامي والمساكين وابن السبيل، وكان يعلم أنه لا ينبغي، بل لا يحل له أن يأخذ حقه من هذا الخمس بنفسه، وإنما ينبغي أن يتلقاه من الإمام الذي نصب ليقسم

<sup>(</sup>١) الأنفال: ١٤.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ج٢: ٢٠٨.

بين المسلمين فيسأهم، وينفق منه في مرافقهم، وهو الـذي يقسم بـين أولي القربي واليتامي والمساكين حقهم من هذا الخمس(١).

وهذه المناقشة قد لا تكون حارية على مقتضى الفن، إذا اعترفنا بأن له حقاً في المال بحكم كونه من آل البيت، وتوقسف تسلمه على إذن الإمام(عليه السلام) في خصوص حق ذوي القربى، أمر لا يقره الفقهاء، ولو سلمنا له بذلك فهو بحكم نيابته عنه (عليه السلام) في توزيع الأموال على مستحقيها بالبصرة، يسوغ له أن يأخذ ما يراه من حقه كمستحق من المستحقين إلا أن يثبت ردع من إمامه (عليه السلام) عن تناوله لمصلحة يراها هو.

والحقيقه أن العنوان الأولى، بمقتضى نص الكتاب على الخمس، لا يمنع من أخذه، ومذهب أهل البيت (عليهم السلام) وعلى رأسهم الإمام في هذه القضية معروف، ولكن الذي يسدو من بعسض الأحديث أن الإمام (عليه السلام) لم يجبر على ما يقتضيه هذا العنوان لطرو عنوان ثانوي عليه، يكون هذا العنوان هو ما أشار إليه الإمام الباقر التخليلا في حوابه لأبي إسحق.. يقول: ((سألت أبا جعفر محمد بن علي (عليه السلام)، قلت: أرأيت علياً حين ولّي العراق وما ولّي من أمر الناس كيف صنع في سهم ذوي القربي؟ قال: سلك بهم طريق أبي بكر وعمر قلت: كيف وليم وأنتم تقولون ما تقولون؟ قال: أما والله ما كان أهله يصدرون إلا عن رأيه، فقلت: فما منعه؟ قال: كان يكره أن يدّعي عليه مخالفة أبي بكر وعمر))(٢).

<sup>(</sup>١) انظر الفتنة الكبرى (علي وبنوه): ١٤١.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٤: ٨٦.

والواقع إن كثيراً من الأحكام التي شرّعها سابقوه، وخالفهم فيها الإمام(عليه السلام) لم يعمل على تغييرها في عهده؛ لتركّزها في نفوس الـرأي العام وتمسّكهم بها، وربّما كان يخشى من تغييرها حدوث بلبلة قد تنتهي إلى مفسدة.

وقد حاول في صلاة الـتراويح أن يعيدهـ إلى عهدهـ في أيـــام الرسول(صلى الله عليه وآله وسلم)، فتنــادى المسلمون: واعمراه (١) ووقفوا دون امتثال أمره في ذلك.

وقضية الخمس قضية حساسة لا ترقى إليها صلاة التراويح في أهميتها لدى الجماهير ؟ لما تدخل عليهم من المال، فلو أراد الإمام(عليه السلام) أن يصر على تقسيمها في أقاربه خاصة، بمقتضى الآية، لكان أيسر ما يقوله المهرجون منهم: علام قتلنا عثمان، ولربطوا بين السيرتين في مراعاة الأقارب دون إصغاء لما تقتضيه الآية أو غير الآية من الأحكام. وربّما اعتبر بعضهم أن ما يدخله توزيعه هذا من اليسر عليهم، وعلى أهل بيته، هدفاً من مطالبته بحقه بالخلافة لسابقيه، مع أنّا عرفنا - فيما حدثنا صاحبنا من قبل - مدى تقييمه للخلافة عندما وزنها بالنعل، ما لم يقم حقاً أو يدفع باطلاً.

فمنعه إذاً لأقربائه - لهذا العنوان الشانوي - أصلح للأمة ولهم من تعريضهم لما يحدثه هذا التغيير من فساد.

فإذا صحّ هذا وأردنا أن نلتمس المبرر لصاحبنا في حينه، وحدناه قائماً، فأخذه للمال بدافع الحاحة إليه من دون أن يثير حوله الغبمار لتكتّمه لـه أمر لا يتنافى مع العنوان الأولي لحكم الخمس، وهـو حـق لـه، وموقف الإمـام

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٣: ١٧٨.

(عليه السلام) بعد كتاب أبي الأسود الدؤلي وأمره بإرجاعه إلى بيت المال طبيعي أيضاً؛ لطرو العنوان الثانوي الملزم بعد اطّلاع أبي الأسود، وخوفه من أن يدبّ التهامس بين الناس حول هذا الموضوع، وكان لابعد له أن يرجع المال بعد إصرار الإمام (عليه السلام) عليه وعدم إقراره على وجهة نظره، وما كان لمثله أن يصبر على نهي إمامه، ففي مكارم الأخلاق للطبرسي: ((عن عبد الله بن عباس لما رجع من البصرة وحمل المال ودخل الكوفة، وجد أمير المؤمنين (عليه السلام) قائماً في السوق وهو ينادي بنفسه معاشر الناس. الخ قال ابن عباس: فسلّمت عليه فرد علي السلام، ثم قال: يأ ابن عباس ما فعل المال؟ فقلت: ها هو يا أمير المؤمنين وحملته إليه فقر بيني ورحب بي.٠٠) (().

فأحذه إذاً كان بحق؛ لتوفّر العنوان الأولى فيه، وربّما تخيل أن أبا الأسود كان أقدر على فهم وجهة نظره هذه، وهو الذي عُرف بتلمذته عليه، وإرجاعه كان بحق أيضاً؛ لطرو العنوان الثانوي عليه، ومع هذا فأين موضع الخيانة واللصوصية من عمله ؛ حتى يلزم الإمام (عليه السلام) بعزله وتنحيته عن منصبه؟! وهو ينمّ على مدى تورّعه وصلوحه لما ينهض به.

وعلى أية حال فقد كانت لـ ه وجهة نظر لها أساس من الشرع في عقيدته، كما صرح قيس بن سعد في خطبته - كما يرويها أبو الفرج -: ((وهو يزعم أنها حلال))،وكماصرّح في حوابه لابن الزبير: ((وأما حملي المال فإنه كان مالاً حبيناه، وأعطينا كل ذي حق حقه، وبقيت بقية هي دون حقنا

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق - مطبعة النعمان، النجف، لم تذكر سنة الطبع - : ١٣١.

۴۰۲ عيد الله بن عباس/ ج٩

في كتاب الله، فأخذنا بحقنا))(١)، ولا أقلّ من اعتباره مجتهداً مخطئاً لا متحدياً لأهم مبادئ الدين كما هو فحوى كلام طه حسين.

أما مقدار ما أخذ من المال فالذي أقربه أنه لم يتحاوز العشرة آلاف درهم التي ذكرها اليعقوبي (٢)، وإلا فمن البعيد حداً أن يتناول ستة ملايين أو مليونين أو حتى أربعمائة ألف - كما ذكر في روايات سابقة - وفي عزمه أن يخفي ذلك على الناس وعلى إمامه (عليه السلام)، وكأنه لم يصنع شيئاً. كما ربّما يدل على ذلك ما ذكروا من مراسلاته مع الإسام (عليه السلام) كقوله: ((إني لما تحت يدي ضابط))، وإن كان هذا المقدار لا يكون طبيعياً إذا صدّقنا رواية الطبري السابقة. وليس المهم بعد ذلك تحقيق الكمية التي أخذها إذا آمنا مع اليعقوبي وغيره ببساطة الحادثة، وإرجاع المال، وبقائه في منصبه مدة بقاء الإمام (عليه السلام).. فلنعاود سيرنا معه في هذه الحقبة على هذا الضوء؛ لنرى ما حدّ له بعد هذه الحادثة من أحداث؛ ولنلمس بأيدينا بعض ما أشرنا إليه من ملابسات.

**(1Y)** 

ومن الطبيعي حداً أن يستدعي الإمام(عليه السلام) صاحبنا بعد رضاه عنه اليسري عن نفسه بعض ما علق بها من ألم لملابسات هذه الحادثة، وأن يسارع ابن عباس إلى إحابة الدعوة؛ ليتسنّى له شرح بواعثه على أحد المال،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٤٩٠.

<sup>(</sup>۲) انظر تأریخ الیعقوبی ج۲: ۱۸۱.

ولا يبعد أن يبدأ بالسفر، إذا لم تأته دعوة من إمامه(عليه السلام)، ولايكتفي عا دار بينهما من مراسلات، مهما قيل في روعة أدائها فإنها دون ما تأتي به المشافهة عادة من تطبيب النفوس، وفهم وجهات النظر على اختلافها.

والرواية التي نسبها سبط ابن الجموزي إلى القيل فقال - بعد تعرضه لحادثة بيت المال -: ((وقيل: إنه عاد إلى الكوفة))(١) لاتخلو - فيما أحمال - من صحة، وطبيعة الحادثة تقتضيها، بالإضافة إلى تمشيها مع جملة من الروايات صرحت بصدور بعض الحوادث عنه وهو بالكوفة في هذا العهد بالذات.

ولست أبعد أن في شرحه لظروف الحادثة وبواعثها ما حلب عطف الإمام(عليه السلام) عليه واهتمامه بترضيه، فكان يتفقده إذا غاب عن موضع يقتضي حضوره فيه ويسأل عنه، ففي الكامل للمبرد: ((يروى عن علي بن أبي طالب رحمة الله عليه، أنه افتقد عبد الله بن العباس رحمه الله فقال: ما بال أبي العباس لم يحضر؟ فقالوا: ولد له مولود، فلما صلّى عليي رحمه الله قال: امضوا بنا إليه فأتاه فهنّاه فقال: شكرت الواهب، وبورك لك في الموهوب، ما سمّيته؟ قال: أو يجوز لي أن أسمّيه حتى تسمّيه؟! فأمر به فأخرج إليه فأخذه وحنكه ودعا له، ثم ردّه إليه، وقال: خذه إليك أبا الأملاك قد سميته علياً وكنّيته أبا الحسن))(٢).

وفي بعض الروايات أن الذي سماه هو أبوه ((وقال: سميته باسم أحب الناس إليّ وكنّاه أبا الحسن))(٢).

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص:١٦٢.

 <sup>(</sup>٢) الكامل في اللغة والأدب-مطبعة مصطفى محمد، مصر، سنة الطبع ٥ ١٣٥هـ - ج١: ٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) تأريخ ابن الأثير جه: ٩٢.

وفي أسلوب تفقّده هذا: ((ما بال أبي العباس لم يحضر))، ومسارعته إلى الحضور بنفسه لتهنئته، ماريما يشير إلى ذلك العطف.

وبالطبع كان لهذه الزيارة أوقع الأثر لا في نفسه فحسب، بل في نفوس أهل بيته جميعاً، وما أظنهم كانوا يحسبون بأن القدر قد خبأ لهم في تلك الليلة مايقضي على كل ماتبقى لهم من فرح وسرور، حيث فاحاهم عبد الرحمن بن ملحم بقتل الإمام(عليه السلام) وهو يصلي بالناس صلاة الصبح في نفس ذلك السوم، وقد حدد كثير من المؤرخين الذين عرضوا لولادة على - هذا - ميلاده بليلة مقتل الإمام(عليه السلام)(1).

وأمض من ذلك أن هذه الحادثة حاءت بعد بارقة من الأمل في إعادة ما أفقدهم التحكيم من الظفر، فقد أسلمت الكوفة قيادها إلى إمامها (عليه السلام)، بعد تخاذل وتقاعس ونكول، حتى ملهم إمامهم وتمنى لنفسه الشهادة من على منبرها وقال مراراً: ((ما يحبس أشقاكم أن يجيء فيقتلني، اللهم إني قد ستمتهم وسأموني فأرحني منهم وأرحهم مني))(١).

وأخال أننا لا نستطيع أن ندرك هول الفاجعة في نفس صاحبنا، ومدى ما ألم به، إذا لم نحط خبراً بما صوّرناه من علائقه به منذ طفولته المبكرة، حيث اتخذ منه بطلاً يتأثره في حركاته وسكناته، ثم ملازمته له حتى ساعته الأخيرة، على نحو ما صوّرناه فيما سبق من فصول.

وقد ذكروا له أبياتاً قالها في رثائه، ربّما صوّرت حانباً من جوانب هول الواقعة في نفسه..

<sup>(</sup>١) انظر تأريخ ابن الأثير جه: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ج٢: ٥٠١.

مع الإمام علي في خلافته ........ ٥٠٥

يقول:

((وهزّ عليّ بالعراقين لجّ مصيبتها حلّت على كل مسلم وقال سيأتيها من الله نسازل ويخضبها أشقى البرية بالسدم فعاحله بالسيف شُلّت يمينه لشؤم قطام عند ذاك ابن ملحم فياضربة من خاسرضل سعيه تبوّاً منها مقعداً في حهنا ففاز أمير المؤمنين بحظسه وإن طرقت إحدى الليالي بمعظم ألا إنما الدنيا بلاء وفتنه حلاوتها شيبت بصاب وعلقم)(()

فهو هنا يخبر عن إخبار الإمام(عليه السلام) بقتله على يبد أشقاها، ومعاجلة هذا الأشقى له، وفوز الإمام(عليه السلام) بحظه من الشهادة (وإن طرقت إحدى الليالي بمعظم)، ثم يعقب بهذه التجربة الخالدة، وكأنه يشير إلى احتماع الحزن والسرور عليه في وقت واحد..

ألا إنما الدنيا بلاء وفتنــة حلاوتها شيبت بصاب وعلقم ولعــله يريد بالحلاوة والعلقم ما احتمــع لــه ولأســرته، في تلكــم الليلــة من سرور وشمحو.

وظل الإمام(عليه السلام) ثلاثة أيام يعاني ألم الضربة وألم السم، وظل آله في أمض وأشحى حالة، حتى أسلم نفسه(عليه السلام) وحهزه ولده الحسن الطّيكة وتولّى معه صاحبنا تغسيله(٢) ودفن سراً.

وكان أهم ما يهم ابن عباس بعد ذلك أن يتم الأمر لولده الحسن الطّينية، ولكن يريده أن يتم عن رضا الجماهير، فلابد إذاً من ترشيحه،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر مقاتل الطالبين: ٤١، وانظر شرح نهج البلاغة ج٢: ٤٥.

٩٠٦ .....عباد الله بن عباس/ ج١

وبالطبع إن الذي يخرج إلى الناس فيرشحه لابدّ أن يكون من أبرز آل البيت شأناً، ومن هو أولى بهذه المهمة منه فليخرج إليهم إذاً، يقول المدانني:

((ولما توفي علي عليه السلام، خرج عبد الله بن العباس بن عبد المطلب إلى الناس فقال: إن أمير المؤمنين عليه السلام توفي وقد ترك خلفاً، فإن أحببتم خرج إليكم، وإن كرهتم فلا أحد على أحد. يقول: فبكى الناس وقالوا: بل يخرج إلينا))(1). وفي رواية أبي مخنف - كما يذكرها أبو الفرج - إن قيام صاحبنا كان بعد خطبة الإمام الحسن الطّينا يقول: ((ثم قام ابن عباس بين يديمه فدعا الناس إلى بيعتمه فاستحابوا له قالوا: ما أحبمه إلينا وأحقّ بالخلافة))(1)، وقد قال كما في كشف الغمة: ((هذا ابن نبيكم ووصي إمامكم فبايعوه))(1).

ولما تم للإمام الحسن التَّمَيُّلُمُ كُلُّ شيء وحَّه بعمالُه إلى الأمصار وأعاد صاحبنا إلى موضع عمله بالبصرة (٤٠).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٨.

<sup>(</sup>٢) مقاتل الطالبين: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) كشف الغمة - مطبعة محمد حسين الطهراني، كربلاء، سنة الطبع ٢٩٤ هـ - : ١٦١.

<sup>(</sup>٤) انظر المعدر السابق.

## مع الإمام الحسن في خلافته

وعلم معاوية بقتل الإمام(عليه السلام) فسر لذلك أعظم السرور، وكان أكبر همه أن يفسد الكوفة والبصرة على الإمام الحسن الطيخ، فلس إلى منهما رجلاً يكتب إليه بالأخبار، والذي أخاله أن مهمة الرحلين كانت أعمق من التحسّس له، وإلا فما أيسر الجواسيس في البلدين، وما أغناه عن إرسال رسل من الشام لتسولي ذلك، وإنما كانت مهمتهما شراء عواطف الناس، وإحداث روح تمردية في نفوسهم، وأخال أن مهمة رسوله إلى البصرة كانت لاتقل عن مهمة الحضرمي الذي أرسله لبني تميم وكان ماكان من أمره وأمرهم - كما مر -، ولكن يقظة صاحبنا أحبطت مهمته من الأساس فقبض عليه في بني سليم وأعدم فوراً، وكتب صاحبنا إلى معاوية: ((أمسا بعد فإنك ودسك أخا بني القين إلى البصرة، تلتمس من غفلات قريش مثل الذي ظفرت به من يمانيتك لكما قال أمية - يعني ابن الأسكر - وفي الأغاني كما قال الشاعر..

لعمرك إني والخزاعي طارقًا كنعجة عادٍ حتفها تتحفّر أثارت عليها شفرة بكراعها فظلت بها من آخر الليل تجزر شمت بقوم هم صديقك أهلكوا أصابهم يوم من الدهر أعسر))(١) وكان لهذا الكتاب وقعه في نفس معاوية فأحاب عليه: ((أما بعد فإن

الحسن قد كتب إليّ بنحو ما كتبت به، وأنّبني مما لم أحـز ظنـاً وسـوء رأي، وإنك لم تصب مثلنا، ولكن مثلنا كما قال الشاعر طارق الخزاعي ..

<sup>(</sup>١) الأغاني ج١٨: ١٦٢. مقاتل الطالبين:٣٦.

فوالله ما أدري وإني لصادق إلى أيّ مَن يظّنني أتعسسذر أعنّف إن كانت زبينة أهلكت ونال بني لحيان شر ونفّروا

وتجاوز نشاط معاوية حده، واستعمل مختلف الأساليب لإحداث روح التمرد حتى في الولاة، فهو يتنقل بينهم بين الـبزغيب والتهديد، وقد كتب إلى زياد عامل صاحبنا على فارس، يتهدده بعد مقتل الإمام(عليه السلام) فيما يروي الشعبي، ولكن زياداً كان أقرى من أن يوهنه تهديد أو تخويف، فقام في فارس خطيباً وقال: ((العجب من ابن آكلة الأكباد وكهف النفاق ورئيس الأحزاب، كتب إلى يتهددني، وبيني وبينه ابنا عم رسول الله (صلى الله عليه وسلم) - يعني ابن عباس والحسن بن على - في تسمين ألفاً، واضعي سيوفهم على عواتقهم لاينثنون. لتن خلص إلى الأمر ليحدني أحمز ضراباً بالسيف))(۱).

والذي أظن أن هذه الحوادث وأمثالها هي التي حفّزت صاحبنا للكتابة إلى الإمام(عليه السلام) يستحثه على حهاد عدوه، ويعطيسه خلاصةً لتحاربه في السياسة ورأيه في مناوئيه.

وكتابه هذا يعد في قمة ما كتبه من محاسن الكتب، وإن كنا نختلف معه في حدوى آرائه في معالجة المشاكل القائمة.. كتب إليه: ((أما بعد فإن المسلمين ولوك أمرهم بعد علي (عليه السلام) فشمر للحرب، وحاهد عدوك، وقارب أصحابك، واشتر من الضنين دينه بما لايثلم لك دنيا، ووال أهل البيوتات والشرف، تستصلح بهم عشائرهم، حتى يكون الناس جماعة، فإن بعض ما يكره الناس – مالم يتعد الحق وكانت عواقبه تؤدي إلى ظهور العدل

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ج٦: ٩٧.

وعزَّ الدين – خير من كثير مما يحبه الناس، إذا كانت عواقبه تدعـو إلى ظهـور الجور، وذلَّ المؤمنين وعزَّ الفاحرين، واقتد بما حاء عن أثمة العـدل فقـد حـاء عنهم أنه لايصلح الكذب إلا في حرب أو إصلاح بين الناس فإن الحرب خدعة، ولك في ذلك سعة إذا كنت محارباً ما لم تبطل حقاً. واعلم أن علياً أباك إنما رغب الناس عنه إلى معاوية أنه آسي بينهم في الفي، وسوّى بينهم في العطاء، فثقل عليهم. واعلم أنك تحارب من حارب الله ورسبوله في ابتـداء الإسلام حتى ظهر أمر الله، فلما وحد الرب وعن الشرك وعزّ الدين، أظهروا الإيمان وقرأوا القرآن مستهزئين بآياته وقاموا إلى الصلاة وهمم كسالي، وأدُّوا الفرائض وهم لها كارهون، فلما رأوا أنه لايعزُّ في الديم إلاَّ الأتقياء الأبرار، توسّموا بسيما الصالحين؛ ليظن المسلمون بهم حيراً، فما زالـوا حتى أشـركوهم في أمانـاتهم، وقـالوا: حسـابهم علـي الله فـيان كـانوا صادقين فإخواننا في الديس، وإن كانوا كاذبين كانوا بما اقسترفوا هـــم الأخسرين، وقد منيت بأولئك وبأبنائهم وأشباههم، والله ما زادهم طول العمر إلاَّ غيَّا، ولا زادهم ذلك لأهل الدين إلاَّ مقتاً، فحاهدهم، ولاترض دنيّة ولاتقبل خسفاً، فإن علباً لم يجب إلى الحكومة حتى غُلب على أمره فأجاب، وإنهم يعلمون أنه أولى بالأمر إن حكموا بالعدل، فلما حكموا بالهوى، رجع إلى ماكان عليه حتى أتى عليه أحله، ولاتخرجن من حـق أنـت أولى به حتى يحول الموت دون ذلك، والسلام))(١).

وهذه السياسة - بما فيها من واقعية دينية حكيمة - قد تكون مؤثرة إن نهج عليها ؛ لو كان لخصمهم شيء من الواقعية والتقيد بسالدين.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٨-٩، وانظر جمهرة رسائل العرب ج٢: ١-٣.

وكان الكثير من زعماء القبائل في الكوفة لم يسأموا بعد من سياسة الإمام على التخليلة في مساواتهم بشعوبهم، ولم يتخلوا عن رواسبهم الموروثة في إعطائهم حق الامتياز على أفراد قبائلهم، سواء في العطاء أم النفوذ والوساطة على حساب أصحاب الحقوق من الفقراء والضعفاء أم غيرها، ثم لم تبدأ المساومة وعملية البيع والشراء على الضمائر والمبادئ بين هذين الطرفين، وبَذَلَ الحنصم أغلى الأنمان وأسخى الوعود في سبيل هذه الصفقة الرابحة.

أما وقد كان ذلك كله فمن الصعوبة بمكان أن تنفع في مسك زمام الموقف والسيطرة على الأمر، على أن الخروج على سياسة أمير المؤمنين (عليه السلام) في المؤاساة والمساواة، وإن أوما إيماءة خفية إلى مبررها الشرعي بقوله: ((واعلم أنك تحارب من حارب الله ورسوله في ابتداء الإسلام)) فكأنه يقول: إذا كان هؤلاء هم أولئك، فاستعن عليهم كما استعان رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)) بالتألف ما دام طريق النصر منحصراً به.

ولكن الحقيقة أن المشكلة أعمق من أن تحل بتألف الزعماء، ما دامت سياسة أهل البيت (عليه السلام) - وحتى التي نهجها صاحبنا في كتابه هذا مقيدة بقوانين، وفي يد خصمهم تحلّل من جميع المسؤوليات والقوانين، سواء في ترغيبه أم ترهيبه، وفي عواطف زعماء أهل الكوفة وصولية لاتشبع، وبحال إشباعها لدى الخصم أوسع وأوفى، فالزمن مع الخصم عما مهد له من سياسة بعض السابقين، وأهل البيت (عليهم السلام) لايقوون على المخاصمة ما داموا لايملكون على المخاصمة ما داموا سياسة التفاوت المؤقتة التي يميل إليها صاحبنا لا أخال أنها تنجح في يد الإمام الحسن المختمال إثارتها للشعوب عليه، عما أدخل عليها التساوى

من الوفر والغنسى وتعرّضه لنقمتها لو فاوت بالعطاء. لهذا وذاك لم يأخذ الإمام (عليه السلام) - فيماأخال - بمارسم صاحبنا من سياسة في هذا الكتاب.

ويبدو لي أن الكتاب صدر منه بعد حديث بلغه عن محاولة الإمام (عليه السلام)لتقبل الصلح بعد يأسه من النصر،ولعل في ذيل الكتاب مايومئ إلى ذلك ((ولا تخرجن من حق أنت أولى به حتى يحول الموت دون ذلك)).

والظاهر أن ابن عباس لم يشهد الصلح مع الإمام الحسن الطّيلا ، ولو شهده لكان في جملة الموقعين عادة على كتاب الصلح ولَنتُقِلَ ذلك كثيراً وربّما لم يستشر في أمره. وما حدوى استشارته ورأيه لدى الإمام الحسن الطّيلا معروف من كتابه هذا؟

وقد وقع بعض الخلط بينه وبين أخيه عبيد الله بن العباس الذي كان أميرا على مقدمة الجيش، وأغراه معاوية بالانضمام إليه وقصته معروفة، فلا يهم عرض ما وقع فيه بعض المؤرخين من اشتباه قد يكون مرد أكثره إلى أخطاء النساخ؛ لتقارب في كتابة الاسمين، وربّما أيد عدم حضوره ماكتب إليه معاوية بعد ذلك، وما أحاب به يقول ناقل الكتاب: ((وكتب معاوية إلى ابن عباس (رض) عند صلح الحسن (عليه السلام) له كتاباً يدعوه إلى بيعته ويقول له فيه: ولعمري لو قتلتك بعثمان رحوت أن يكون ذلك الله رضاً وأن يكون رأياً صواباً، فإنك من الساعين عليه والخاذلين له والسافكين دمه، وما حرى بيني وبينك صلح فيمنعك مني ولا بيدك أمان))(١).

وكان حوابه على هذا الكتاب حواباً قاطعاً، بما فيه من قوة الحجّة والثقة بالنفس، مع اعتراف بالواقع المرير يقول - والجواب فيما يظهر طويـل

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٥٨، وانظر جمهرة رسائل العرب ج٢: ١٧.

وقد اكتفى منه المحدّث بهذه الفقرات -: ((وأما قولك: إني من الساعين على عثمان، والخاذلين له، والسافكين دمه، وما حرى بيني وبينك صلح فيمنعك مني، فأقسم بالله لأنت المربّص بقتله والمحب لهلاكه والحسابس الناس قِبلك عنه على بصيرة من أمره، ولقد أتاك كتابه وصريخه يستغيث بك ويستصرخ، فما حفلت به ؛ حتى بعثت إليه معذّراً بآخره وأنت تعلم أنهم لن يتركوه حتى يقتل، فقتل كما كنت أردت، ثم علمت عند ذلك أن الناس لن يعدلوا بيننا وبينك، فطفقت تنعى عثمان وتلزمنا دمه، وتقول: قُبَل مظلوماً، فإن يك متل مظلوما فأنت أظلم الظالمين، ثم لم تزل مصوّباً ومصعّداً وحائماً ورابضاً تستغوي الجهّال، وتنازعنا حقنا بالسفهاء، حتى أدركت مساطلبت، وإن أدري لعلّه فتنة لكم ومتاع إلى حين))(١).

والظاهر أن هذا الكتاب وحه إليه وهو بعد في البصرة بعد انتهاء الصلح مباشرة، وما كان معاوية مع شعوره بأهمية مركزه يتركه طويــلاً من دون بيعة، وفحوى حواب صاحبنا بما يوحي به من مرارة الخيبة مع التماسك وخشونة الجواب، ربّما تؤيد ذلك.

وعلى أي حال فقد أصبح وجوده في البصرة غير ذي موضوع فتحمّل منها بأهله وبما بقي له من ثقل ومال، وكان ما كان من موقف بني تميم وأهل الأخماس معه إذا صح ما ارتأيناه سابقاً في تعيين زمن هذه الحادثة.

وبذلك حتمت صفحة من حياته كانت ملأى بالنشاط منذ بدايتها، وحتم بها شبابه بما فيه من قوة وحركة، واستقبل كهولته بما حلّفته هذه الحياة من تحارب ورواسب. سنلمسها فيما يأتي من فصل.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٥٨، وانظر جمهرة رسائل العرب ج٢: ١٧–١٨.

## الفصل الثالث

حتى الوفاة

(1)

وأول ما يواجهنا في ذلك، مظاهر انصراف عن الاتصال بالسلطة وابتعاد عن أجوائها، إلا في حدود ما تدعو إليه ضرورة اقتصادية أو دينية. وهذا طبيعي إذا لاحظنا أوزان خصومه من القائمين على سياسة البلاد في نفسه، بالإضافة إلى ما تقتضيه طبيعة الخصومة بين أي شخصين.

وطبيعة الخصومية هنا طبيعة متأصلة لا بين شخصيهما أو بيتيهما فحسب، بل بين مبدأين ونفسيتين. وكان معنى تغلّب أحدهما هو تغلّب قيمة على قيمة ومبدأ على مبدأ، لا شخص على شخص أو بيت على بيت، وكان هو - بحكم رواسبه الإسلامية - يحتقر ذلك المبدأ وتلكم القيمة، ويحتقر القائم عليهما، فمن الطبيعي إذاً أن يبتعد جهده عن الوقوع في ركابه، وأن يتحين الفرص للوقوف دون تنفيذ خططه، سواء بتركيز المبادئ التي يدين بها في نفوس الرأي العام من طريق تنقيفه وتعليمه، أم بالتنديد بأساليب هذه السياسة ومناهجها تنديداً مباشراً وغير مباشر تبعاً لاختلاف الظروف.

وكانت هذه الظاهرة - ظاهرة احتقاره لخصمه - تبدو أكثر ما تبدو عندما يثار بينهما حديث من احتجاج أو مفاخرة. وفي أول احتماع بينهما في المدينة - عندما قدمها معاوية بعد عام الجماعة - تجلّى ذلك الاحتقار.

وقبل أن نتحدث عن ذلك الاحتماع نعرض لشيء من سياسة معاوية خلال انفراده بالحكم بعد صلح الإمام(عليه السلام)، وموقف صاحبنا منها لنلقي بعض الأضواء على أسرار موقفه هذا منه.

وسياسة معاوية نستطيع أن نعرفها حيداً إذا علمنا أنه ما كان ليحهل أن غلبته على خصومه، وسيطرته على الحكم، لم تكن سيطرة طبيعية وغلبة اقتضتها عوامل تعود إلى امتياز فيه؛ لتوفر القيم التي خلقها الإسلام، وتواضع عليها المسلمون في طبعه، وتخلّيها عن خصومه من الهاشميين، أو لرجحانه عليهم في موازين تلكم القيم على الأقل، وإنما كان - لظروف طارئة - هو أعرف الناس بكيفية حدوثها وتكوّنها، والأساليب التي اتبعت في سبيل إتحامها، بما فيها من مكر وخداع ومساومة على المبادئ، وشراء للعواطف، إلى ما هنالك من الأساليب التي كان هو بالذات بطل استعمالها ضد خصومه، وهم لا يملكون منها شيئاً.

وإذا استطاع أن يجذب بها طبقة خاصة من قادة الرأي العام، الذين حرمهم الإسلام امتيازاتهم، ووقف منها الإمام(عليه السلام) موقفه المعروف، بينما أعادها هو عليهم بأوسع صورها، فإنه لا يأمن أن تثور الشعوب ثورتها فتعصف به وبالزعماء، ما دام رصيد خصومه من القيم الإسلامية متوفراً فيهم، وفي الشعوب أثارة من خلق إسلامي مركز، وبينهما بقية موجهة وهي لا تؤمن بغير أولئك الخصوم.

هذا وذلك ولإبقاء الحكم بيده ويد ولده، يتوارثونه حيالاً بعد حيل، لابد من العمل على ضمان ذلك كله له بأي ثمن كان، وكانت أمامه عقبات مهمة:

أولاها: إعطاؤه ولاية العهد للإمام الحسن الطين من بعده، وسنرى موقفه منها في قادم من الأحاديث..

الله الها : توفر أنصار خصومه من آل البيت، وكثرة محبيهم من السلمين، وبخاصة أولئك الذين أدخلت عليهم عدالة الإمام (عليه السلام) الاحتماعية شيئاً من الوفر ؛ لمساواته في العطاء ، ورفعه للامتيازات الطبقية التي خلقها بعض سابقيه.

ثالثها: أهمية رصيدهم من الفضائل والقيم الإسلامية ، وقد حاء ذكر الكثير منها على لسان النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وتداوله المسلمون، وربّما ميّزهم بأحاديث تشير إلى صفات ينفردون بها من بينهم، كما ورد في حق الإمام (عليه السلام) كثير من ذلك.

رابعها: فقده وفقد أسرته لذلك الرصيد، واحتياحهم إلى مثله، لكسب عطف الشعوب المسلمة عليهم.

وضمان استمراره بالحكم أن يأتي على كل تلكم العقبات، مهما كلفه الأمر، فكانت أول خطوة له أن أصدر أمراً إلى عماله بتحريم رواية فضائل الإمام وأهل البيت(عليهم السلام)، يقول المدائني في كتاب الأحداث: ((كتب معاوية نسخة واحدة إلى عماله بعد عام الجماعة: أن برئت الذمة ممن روى شيئاً من فضائل أبى تراب وأهل بيته))(1).

وكانت خطوته الثانية أن يعزّز رصيدهم من أحاديث المناقب ، فكتب إلى عماله أيضا: ((أن انظروا من قبلكم من شيعة عثمان وعبيه ، وأهل ولايته، والذين يروون فضائله ومناقبهم ، فأدنوا مجالسهم وقرّبوهم وأكرموهم ، واكتبوا لي بكل ما يروي كل رجل منهم ، واسمه واسم أبيه وعشيرته)) يقول الراوي: ((ففعلوا ذلك حتى أكثروا في فضائل عثمان

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٥.

ومناقبه ؛ لما كان يبعثه إليهم معاوية من الصلات والكساء والحباء والقطائع، ويفيضه في العرب منهم والموالي ، فكثر ذلك في كل مصر ، وتنافسوا في المنازل والدنيا ، فليس يجيء أحد مردود من الناس عاملاً من عمال معاويسة ، فيروي في عثمان فضيلة أو منقبة إلا كتب اسمه وقرّبه وشفّعه))(1).

وكتب ثالثاً.. بعد أن فشت الأحاديث في عثمان: ((أن الحديث في عثمان قد كثر وفشا في كل مصر وفي كل وجهة وناحية ، فإذا حاءكم كتابي هذا فادعوا الناس إلى الرواية في فضائل الصحابة والخلفاء الأولين، ولاتتركوا خبراً يرويه أحد من المسلمين في أبي تراب إلا وأتوني بمناقض له في الصحابة مفتعلة، فإن هذا أحب إلي وأقر لعيني، وأدحض لحجة أبي تراب وشيعته، وأشد إليهم من مناقب عثمان وفضله))(٢).

وكانت نتائج هذه الكتب - فيما يحدّث الراوي -: ((أن رويست أخبار كثيرة في مناقب الصحابة مفتعلة لاحقيقة لها ، وحدّ الناس في رواية ما يجري هذا المحرى حتى أشادوا بذكر ذلك على المنابر ، وألقي إلى معلمي الكتاتيب، فعلّموا صبيانهم وغلمانهم من ذلك الكثير الواسم ، حتى رووه وتعلموه كما يتعلمون القرآن ، وحتى علّموه بناتهم ونسائهم وخدمهم... الخ))(").

ئم قام بعد ذلك بحملة إرهابية قوية ، أسكت بها الشيعة عن الحديث في فضائل أهل البيت (عليهم السلام) ، وتجاوز ذلك بالكتابة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

مع معاوية في آيام حكمه .....

إلى عماله..((أن لايجيزوا لأحد من شيعة على وأهل بيته شهادة))<sup>(۱)</sup>، وكتب أيضا: ((انظروا إلى من قامت عليه البينة أنه يحب علياً وأهل بيته فامحوه من الديوان، وأسقطوا عطاءه ورزقه..))<sup>(۱)</sup>. ثم تجاوز ذلك بالكتابة إليهم: ((من اتهمتموه بموالاة هؤلاء القوم فنكلوا به واهدموا داره))<sup>(۱)</sup>.

وبهذه الخطوات تصوّر معاوية أنه وضع يده على زمام الموقف، بما كوّن له ولأسرته من الرصيد، وبما أضعف من رصيد خصومه، واستأصل من أمر شيعتهم بالضغط والتنكيل، غافلاً عن أن طبيعة الشعوب – كطبيعة – لابد أن يفحّرها الضغط ولو بعد حين..

وكانت هذه الأعمال ونظائرها مما تبلغ سمع صاحبنا وغيره من أهل البيت (عليهم السلام)، فلا يملكون لدفعها سبيلاً، اللهم إلا أن يجنّدوا من أنفسهم أبطالاً للتنديد بها وبأساليبها، ثم نشر ما حاولوا طمسه من فضائل هذا البيت.

وبالطبع إن مشل همذه المهمّة لابـدّ أن تلقى على عـاتق ابـن عبــاس بالدرجة الأولى، وما كان لمثله أن يسكت ولديه من ثقة الناس بصدقه وســعة أفقه ووفرة رصيده ما يعزز كل حديث يصدر عنه.

وهكذا كان، فقد نشط للحديث بفضائل أهل البيت (عليهم السلام) ونشر ما يتعلق منها بالإمام (عليه السلام) على الأخص، وبالطبع ما كان ليخفى على معاوية ذلك، وما كان ليهون عليه هذا التحدي السافر

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

له ولسياسته، وفي أول احتماع بينهما تكشفت عواطف كل منهما تجاه الآخر، بما في عواطف ابن عباس من مظاهر الاحتقار له.

حدّث الزبير بن بكّار قال: ((حج معاوية فحلس إلى ابن عباس، فأعرض عنه ابن عباس فقال معاوية: لم تعرض عنى! فوالله إنك لتعلم أني أحق بالخلافة من ابن عمك)). فكانت هذه المفارقة مشار سنحرية لصاحبنا، لم يطق الصبر عليها رغم احتقاره له بإعراضه عنه، فأحاب عليها بقوله: ((لم ذاك! لأنه كان مسلماً وكنت كافراً قال: معاوية: لا ولكن ابن عمي عثمان قتل مظلوماً)) قال ابن عباس: ((وعمر رحمه الله قتل مظلوماً))، وضاعت منافذ القول على معاوية بعد أن جبه بهذه الحجمة، وظهر الارتباك على حوابه حين قال: ((إن عمر قتله كافر، وإن عثمان قتله المسلمون)) فقال ابن عباس والسنعرية على شفتيه: ((ذاك أدحض لحجتك فسكت معاوية)).

وهذه الرواية ذكرها سليم بن قيس الهلالي، وحدد زمنها على رواية بعد صلح الإمام الحسن التليخ ، أي بعد عام الجماعة وفي أول حجة حجها معاوية، وفيها: ((أن معاوية مر بحلقة من قريش فلما رأوه قاموا إليه غير عبد الله بن عباس فقال له: يا ابن عباس ما منعك من القيام كما قام أصحابك؟ إلا لموحدة علي لقتالي إياكم يوم صفين)).. ثم يأتي على حديث الزبير بتغيير يسير، ثم ينتهي إلى نهي معاوية لصاحبنا عن التحدّث بفضائل أهل البيت (عليهم السلام) وتهديده له عليها، وازدراء ابن عباس له يقول معاوية: ((وكتبنا في الآفاق ننهى عن ذكر مناقب على وأهل بيته، فكف معاوية: ((وكتبنا في الآفاق ننهى عن ذكر مناقب على وأهل بيته، فكف لسانك يا ابن عباس، وأربع على نفسك))، وكان يظن أنه بهذا التهديد

<sup>(</sup>١) كشف الغمة: ١٢٨ نقلاً عن الزبير بن بكّار.

يقوى على إسكاته، ولكن ابن عباس أجابه بجواب قاطع لا يخلـو مـن ازدراء قال: ((فتنهانا عن قراءة القرآن؟ قال: لا، قال: فتنهانا عن تأويله؟ قال: نعم، قال: فنقرؤه ولانسأل عما عنى الله به؟ قال: نعم، قال: فأيما أوجب علينا قراءته أوالعمل به؟ قال: العمل به، قال: فكيف نعمل بـ حتى نعلم ما عنى الله بما أنزل علينا! قال: سل عن ذلك من تأوّله على غير ما تتأوُّله أنت وأهل بيتك))، وساء صاحبنا أن تبلغ المفارقة بمعاوية إلى هـذا الحد، فأجابه بتأثر بالغ: ((قال: إنما أنزل القران على أهل بيسي، فأسأل عنه آلِ أبي سفيان وآل أبي معيط واليهود والنصاري والمحوس؟! قال: فقد عدلتنا بهم؟ قال: لعمري ما أعدلك بهم إلا إذا نهيت الأمة أن يعبدوا الله بالقرآن، وبما فيه من أمر ونهي أو حلال أوحرام أو ناسخ أو منسوخ أو عام أو خاص أو محكم أو متشابه، وإن لم تسأل الأمة عن ذلك هلكوا واختلفوا وتساهوا)). قال معاوية – وقد ضاق بمنطق ابن عباس –: ((فأقرؤا القـرآن ولاتـرووا شـيئاً مما أنزل الله فيكم، ومما قال رسول الله، وارووا ما سوى ذلك.. ثم يقول: يا ابن عباس اكفني نفسك وكف لسانك، وإن كنت لابد فاعلاً فليكن سراً، ولاتسمعه أحداً علانية)).. تقول الرواية ((ثم رجع إلى منزله فبعث إليه بخمسين ألف درهم))(١)، وفي رواية اخرى ((بمائـة ألـف درهم) (٧)، ثم لم تحدد بعد ذلك عن قبول هذا المبلغ أو رده، والظاهر أنه لم يردّه.. وسنرى وحبهة نظره في قبول أمثال هذه الأموال من خصمه.

<sup>(</sup>١) كتاب سليم بن قيس الهلالي – لم تذكر المطبعة ولا سنة الطبع ـ..١٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

ولكن هل كان لهذا التهديد ولهذه الصلة مفعولها في نفسه؟ وهل أسكتته عن الجهر برسالته؟ أو قلّلت من مظاهر احتقاره لخصمه؟ الظاهر أنها لم يكن لها ذلك المفعول. وفي أحاديثه بعد هذا الزمن معه مايدل على استمراره من موقفه منه ومن مبدئه.. وسنأتي عليها في مباحث قادمة.

وقد لاحظ فيما يتعلق في احتقاره حتى بعد هذا الزمن بعض مؤرخيه، فسحّلوا انطباعاتهم عنها، ففي العقد الفريد ((احتمعت قريش الشام والحجاز عند معاوية وفيهم عبد الله بن عباس، وكان جريشاً على معاوية حقّاراً له فبلغه عنه بعض ما غمّه)).

وربّما كان ما بلغه هو إصراره على التنديد بسياسته، ونشره لفضائل الإمام (عليه السلام)، فقال معاوية وهو يجمع بين ترضّيه واستحلاب عاطفته من جهة، وتوعيده وتهديده من جهة أخرى: ((رحم الله أبا سفيان والعباس كانا صفيين دون الناس، فحفظت الميت في الحي والحي في الميت، استعملك علي يا ابن عباس على البصرة، واستعمل عبيد الله أخاك على اليمن، واستعمل أخاك على المدينة، فلما كان من الأمر ما كان هنأتكم ما في أيديكم ولم أكشفكم عما وعت غرائركم، وقلت: آخذ اليوم وأعطي غدا مثله، وعلمت أن بدء اللوم يضر بعاقبة الكرم، ولو شئت لأخذت بحلاقيمكم وقياتكم ما أكلتم، لايزال يبلغني عنكم ما تبرك له الإبل، وذنوبكم إلينا أكثر من ذنوبنا إليكم. خذلتم عثمان بالمدينة وقتلتم أنصاره يوم الجمل، وحاربتموني بصفين، ولعمري لبنو تيم وعدي أعظم ذنوباً منا إليكم، الجفون وحرفوا عنكم هذا الأمر وسنّوا فيكم هذه السنّة، فحتى متى أغضى الجفون

مع معاوية في أيام حكمه ......

على القذى، وأسحب الذيول على الأذى، وأقول: لعلَّ الله وعسى، ما تقـول يا ابن عباس!)).

وكان حواب ابن عباس رائعاً حداً تناول بنفس اللباقة المعروفة عنه الإحابة على كل كلمة بكلمة أمض منها، بتعال يشعر بهوان خصمه عليه: ((رحم الله أبانا وأباك كانا صفيين متفاوضين، لم يكن لأبي من مال إلا ما فضل لأبيك، وكان أبوك كذلك لأبي، ولكن من هنا أباك بإخاء أبي أكثر ممن هنا أباك يإخاء أبيك. نصر أبي أباك في الجاهلية وحقن دمه في الإسلام، وأما استعمال علي إيانا فلنفسه دون هواه، وقد استعملت أنت رحالاً لهواك لا لنفسك، منهم ابن الحضرمي على البصرة فقتل، وبسر بن أرطاة على اليمن فحان، وحبيب بن مرة على الحجاز فرد، والضحاك بن قيس الفهري على الكوفة فحصب).

وما كان أيسر على معاوية - لمو كان لأسطورة بيت المال نصيبها من الصحّة بالشكل الذي عرضه بعض المؤرخين - أن يجبهه وهو يعرّض بهذه اللهجة المتعالية بخيانة أصحابه بقوله: وأنت تقول ذلك ولك بطولة بيت المال بالبصرة، وخيانتك لصاحبك وموقفك منه لا تعدلها خيانة، وبذلك ينتقم لنفسه من هذا الخصم المتعالى عليه أمام هذا الحشد من القريشيين.

شم يستمر ابن عباس بطلاقت فيحيب على تهديده بتهديد: ((ولو طلبت ما عندنا وقينا أعراضنا، وليس الذي يبلغك عنا بأعظم من الذي يبلغنا عنك، ولو وضع أصغر ذنوبكم إلينا على مائة حسنة لمحقها، ولو وضع أدنى عذرنا إليكم على مائة سيئة لحسنها. وأما خذلنا عثمان فلو لزمنا نصره لنصرناه، وأما قتلنا أنصاره يوم الجمل فعلى حروجهم مما دخلوا ٤٧٤ ..... عبد الله بن عباس /ج١

فيه. وأما حربنا إياك بصفين فعلى تركك الحق وادعائك الباطل، وأما إغراؤك إيانا بتيم وعَدي فلو أردناها ما غلبونا عليها))(١).

ومن طريف ما يدخل في هذا الباب ما حدّثوا عنه من أنه قال: (قدمت على معاوية وقد قعد على سريره وجمع أصحابه ووفود العرب عنده، فدخلت فسلّمت وقعدت فقال: مَن الناس يا ابن عباس؟)) وربّما انتظر أن يُسمع الحاضرين كلمة فيه تقال في أمثال هذه المقامات، ولو على سبيل المحاملة، ولكنه كان أعمق من أن يُؤخذ من هذه السبيل يقول: ((فقلت: نحن))، واحتملها معاوية، ثم استدرجه لعله يظفر بالمرتبة الثانية لهم ((فقال: فإذا غبتم، يقول: فقلت: لا أحد))، قال – وقد خرج عن إهابه –: ((أترى إني قعدت هذا المقعد بكم فقال: قلت: نعم فبمن قعدت؟ قال: بردائه)).. تقول الرواية ((فغضب وقال: وار شخصك عني شهراً فقد أمرت بردائه)).. تقول الرواية ((فغضب وقال: وار شخصك عني شهراً فقد أمرت ما الذي أغضب معاوية))، فلما خرج ابن عباس قال لخاصّته: ألا تسالوني ما الذي أغضب معاوية))..

 <sup>(</sup>١) جمهرة خطب العرب - مطبعة مصطفى البابي، مصر، سنة الطبع ١٣٥٢هـ ٢٠- ٨٦.

 <sup>(</sup>۲) المحاسن والمساوئ – تصحيح محمد بدر الدين النعساني، مطبعة السعادة، مصر،
 سنة الطبع ١٣٢٥هـ – ج١: ١٧.

ويبدو أن أهل البيت (عليهم السلام) كان موقفهم من معاوية يشبه هذا الموقف، وكان هو يضيق بهم وبه، وربّما حرّه الحديث إلى عتابهم فينبري ابن عباس إلى حوابه، يقول صاحب العقد: ((احتمع بنو هاشم عند معاوية فأقبل عليهم فقال: يا بني هاشم والله إن خيري لكم لممنوح، وإن بابي لكم لمفتوح، فلا يقطع حيري عنكم علّم، ولايوصد بابي دونكم مسألة، لمفتوح، فلا يقطع حيري عنكم علّم، ولايوصد بابي دونكم مسألة، ولما نظرت في أمري وأمركم رأيت أمراً مختلفاً، إنكم ليرون أنكم أحق عما في يدي مني، وإذا أعطيتكم عطية فيها قضاء حقكم قلتم: أعطانا دون حقنا وقصر بنا عن قدرنا، فصرت كالمسلوب ، والمسلوب لا حمد له، وهذا مع إنصاف قائلكم وإسعاف سائلكم))(١).

وبالطبع كان هذا الكلام بما استمل عليه من دالّة بإعطاء الهاشميين من خيره واعتبار ما يعطيه من أمواله الخاصة مشيراً لهم حداً، وأيّ هاشمي يحضر ويسمع هذا الكلام فلا يشور؟! وهم الذين عودوا الناس بصلاتهم الخاصة، أفيحضرون أن يتقبلوا الصّلات من أمثال معاوية على مابينه وبينهم من عداء متصل ترتفع رواسبه إلى بيتيهما قديماً وحديثاً، فكان لابدّ لصاحبنا أن يجيب وأن يوضح لمعاوية بأن تقبلهم لصِلاته وحضورهم لذلك لم يكن لو كان هو صاحب المال، وإنما كان ذلك من قبيل انتزاع الحق الذي يملكونه، وقد حال بينهم وبين بلوغه إليهم بحكم تحكّمه واستيلائه على جملة مواردهم الاقتصادية العامة، يقول: ((والله ما منحتنا شيئاً حتى سالناه

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢: ٩٤.

٤٢٦ .....عبد الله بن عباس /ج١

ولا فتحت لنا باباً حتى قرعناه، ولئن قطعت عنا خيرك، لله أوسع منك، ولئن أغلقت دوننا بابك، لنكفّن أنفسنا عنك، وأما هذا المال فليس لك منه إلاّ ما لرحل من المسلمين، ولنا في كتاب الله حقّان، حق في الغنيمة، وحق في الفيء، فالغنيمة ما غلبنا عليه، والفيء ما احتبيناه، ولولا حقنا في هذا المال لم يأتك منا زائر يحمله خفّ ولا حافر، أكفاك أم أزيدك)).

وهذا الحديث - على إيجازه - يملاً كثيراً من الفحوات في أسرار تقبّلهم لحيلاته، مع ما بينهم من المفارقات، فهم لايعتبرون لمعاوية أكثر مما لسائر المسلمين من الحق في بيت المال، وادعاؤه التملك له، ونسبته إلى نفسه، وتصرفه الشاذ في تبذيره ،كل ذلك لا يجعله مالكاً حقيقياً، وما دام المال للمسلمين لالخصمهم، وكانوا هم يملكون منه أكثر مما يملك غيرهم بآية الخمس، ومادام خصمهم قد أمسك بهذا المال عنهم، فليس لديهم ما يمنع من مطالبته وانتزاع هذا الحق منه في حدود ما تقتضيه ظروفهم الخاصة. تقول الرواية وكان حواب معاوية: ((كفاني فإنك لا تُعزّ ولا تُشجّ))(1) أي لاتغلب ولاتجرح.

(٣)

وربّما كانت وفادته على معاوية، ووفادة غيره من آل البيت منبعثة في بعض خطوطها عن هذا الباعث، وإن كنت أتخيل أن هذا الباعث وحده لايكفي في تفسير وفودهم عليه، وربّما خضع آل البيت لسياسة التآلف

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢: ٩٤-٥٥.

مع معاوية في آيام حكمه .....

بمجاملته إتقاءً لشره، وتخفيفاً من ضغطه على أتباعهم وشيعتهم، وما يدرينا لعلهم - مع ذلك - كانوا يتوخون أن يعرفوا أنفسهم على أهل الشام للقضاء على الرواسب التي كونها لهم معاوية تجاه أهل البيت (عليهم السلام) بتربيته التي عرضنا لبعض خطوطها في سالف من الأحاديث. وسنرى بعد حين مدى تأثير ابن عباس في الشام وتخوف معاوية منه.

ويبدو من بعض الأحاديث أن وفود صاحبنا عليه كان أكثر من مرة، وفي بعضها أنه لم يكن وحده، وإنما كان مع الإسام الحسن الطّينالا ، وكانت كل رحلة لا تخلو من نقاش وأخذ وردّ.

وطبيعة اجتماع فئتين بينهما ما بينهما من الخصومة والمنافسة تدعو عادة إلى إثارة ما بينهما من شحون، وربّما حرّتهما إلى ألوان من التفاخر وعرض الأبحاد التي يتمتع بها كل فريق، أو عرض بعض المفارقات والهنات التي ينسبها بعضهم إلى بعض.

وقد ذكر المؤرخون وعارضو المحاسن والمساوئ جملة مفاخرات ومشاجرات جرت بين أهل البيت (عليهم السلام) وبين الأمويين، كان بطل الكثير منها الإمام الحسن الطيلا وابن عباس، وكانوا يداً واحدة في جملة تلكم المخاصمات التي اشتركوا بها مع معاوية .

والذي يبدو على أكثر ما ذكروه أثر التعمّل وفقدان الطبيعيسة في الأحاديث، كما يبدو أثر الصنعة العباسية أوالجاحظية على بعضها، والظاهر أن مضامين قسم منها صحيحة تقتضيها طبيعة ظروفها، وإن لوّنت وأضيف عليها بعد ذلك الشيء الكثير، وليس ما يمنع من عرض شيء منها في هذا الحديث كنموذج لما يقع فيه التحدث، أو لما يُتخيل وقوعه بينهم عادة.

يسأل معاوية يوماً جلساءه وفيهم ابن عباس: ((إذا جاءت بنـو هاشـم بقديمها وحديثها، وجماءت بنو أمية بأحلامها وسياستها، وبنو أسد بن عبد العزى بوافدها وديّاتها، وبنو عبد الدار بحمابتها ولوائها، وبنـو مخـزوم بأموالهما وأفعالهما، وبنمو تيم بصدّيقهما وجوادهما، وبنمو عمدي بفاروقهما ومتفكّرها، وبنو سهم بآرائها ودهائها، وبنو جمع بشرفها وأنوفها، وبنو عامر بن لؤي بفارسها وقريعها، فمن ذا يجمل مضمارها ويجري إلى غايتها؟)) ثم خص صاحبنا من بين هؤلاء بالسؤال: ((ما تقول يا ابن عباس؟)) قال: ((لا أقول ليس حي يفخرون بأمر إلا وإلى جنبهم من يشركهم إلاّ قريشاً، فإنهم يفخرون بالنبوة التي لايشاركون فيها، ولايساوون بها ولايدفعون عنها، وأشهد أن الله لم يجعل محمداً من قريش إلاّ وقريش خير البرية، ولم يجعله في بني عبد المطلب إلاَّ وهم خير بني هاشم، يريـــد أن يفخــر عليكم إلاّ بما تفخرون به، أنْ بنا فتح الأمر وبنا يختم، لك ملك معجّل ولنا ملك مؤحّل، فإن يكن ملككم قبل ملكنا فليس بعد ملكنا ملك، لأنا أهل العاقبة والعاقبة للمتقين))(١).

ومشل هذا الحديث ربّما يوافق هوئ في نفوس السلطة العباسية الحاكمة، ويسرهم سماعه من ناقليه أو واضعيه ؛ لما يبدو فيه من التبشير عملكهم وامتداده إلى آخر الزمان.

وقد يكون طبيعياً في شطره الأول فمثل ابن عباس لابد أن ياخذ خصمه بالفحر برسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، لو كان لهذا التفاخر أساس من الصحة.

<sup>(</sup>١) جمهرة خطب العرب ج٢: ٩٠-٩١.

وفي رواية للمداتني قال: ((إن عبد الله وفد على معاوية مرة فقال معاوية لابنه يزيد ولزياد بن سمية وعتبة بسن أبيي سفيان ومروان بـن الحكــم وعمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة وسعيد بن العناص وعبيد الرحمين بن أم الحكم: أنه قد طال العهد بعبد الله بن عباس ومــا كــان شــحر بيننـا وبينــه وبين ابن عمه، ولقد كان نصبه للتحكيم فدفع عنمه، فحركوه على الكلام لنبلغ حقيقة صفته، ونقف على كنه معرفته، ونعرف ما صرف عنا من شبا حدّه، ووري عنا من دهاء رأيه، فربّما وصف المرء بغير ما همو فيه، وأعطى من النعت والاسم ما لا يستحقه، ثم أرسل إلى عبد الله بن عباس فلما دخــل واستقر به المحلس ابتدأه ابن أبي سفيان فقال: يـا ابـن عبـاس مـا منـع عليـاً أن يوجّه بك حكماً؟ فقال: أما والله لو فعل لقرن عمراً بصعبة من الإبل، يوجع كتفيه مراسها، ولأذهلت عقله، وأحرضته بريقه، وقدحت في سـويداء قلبه، فلم يبرم أمراً ولم ينقض إلا كنت منه بمرأى ومسمع، فإن نكشه أرمت قواه، وإن أرمه فصمت عراه، بغرب مقول لا يفلّ حدّه، وأصالة رأي كمتاح الأحل لاوزر منه، أصدع به أديمه وأفل به شبا حدّه وأسحد به عزائم المعتنز وأزيح به شبه الشاكين))<sup>(١)</sup>.

وهذا الكلام بالطبع غير حارٍ على مقتضى السؤال، فسؤاله عن ما منع علياً من أن يوجّه به، ولكن ابن عباس - فيما يدو - استشعر أن السؤال لم يرد به ظاهره، وإنما أريد التعرض منه بكفاءته ومقدرته، وإلا فمعاوية لا يخفى عليه ما حاوله الإمام(عليه السلام) في إرساله حكماً، ووقوف الأشعث ونظائره دونه، فكان حوابه هذا وافياً في بحال المفاخرة، لذلك ثار

<sup>(</sup>١) جمهرة خطب العرب ج٢: ٩٢-٩٣.

له عمرو ابن العاص فقال: ((هذا والله يا أمير المؤمنين نجوم أول الشر، وأفول آخر الخير، وفي حسمه قطع مادته، فبادره بالحملة، وانتهز منه الفرصية، وأردع بـالتنكيل بــه غـيره، وشـرّد بـه مـن خلفــــه)) فقـــال ابـــن عبــــاس - وقد ساءه هذا التحدي له وإيغار قلب معاوية عليه -: ((يا ابن النابغة ضـلَّ والله عقلك، وسفه حلمك، ونطق الشيطان على لسانك، هـلا تولّيت ذلك بنفسك يوم صفين، حين دعيت نزال وتكافح الأبطال، وكثرت الجراح وتقصفت الرماح، وبرزت إلى أمير المؤمنين مصاولاً، فانكفأ بالسيف نحوك حاملاً، فلما رأيت الكواثر من الموت أعددت حيلة السلامة قيار لقائه، والانكفاء عنه بعد إجابة دعائه، فمنحته رجاء النجاة عورتك، وكشفت له خوف بأسه سوأتك، حذراً أن يصطلمك بسطوته أو يلتهمك بحملته، ثم أشرت على معاوية كالناصح لـ بمبارزته، وحسّنت التعرض لمكافحته، رجاء أن تكتفي مؤونته وتعدم صورته، فعلسم غـلّ صـدرك ومــا انحنــت عليــه من النفاق أضلعك، وعرف مقرّ سهمك في غرضك، فاكفف غرب لسانك واقمع عوراء لفظك، فإنك بين أسد خادر وبحر زاخر، إن تبرّزت للأسد افترسك وإن عمت في البحر قمسك))(١٠).

واللباقة في هذا الجديث أنه استطاع أن يذكّره بأكثر من نقطة ضعف، ويوغر قلب معاوية عليه بتذكيره بالمفارقة التي حرت بينهما بصفين على أثر القتراح عمرو أن يبارز معاوية علياً حين دعاه، واتهام معاوية له بأنه أراد بهذا الاقتراح أن يقضي عليه؛ ليصل إلى الحكم من هذا الطريق. ويبدو أن ابن العاص انقطع فتولى الجواب عنه مروان بن الحكم يقول: ((يا ابن عباس

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٠٥.

إنك لتصرف بنابك وتوري نارك، كأنك ترجو الغلبة وتؤمّل العاقبة، ولولا حلم أمير المؤمنين عنكم لتناولكم بأقصر أنامله، فأوردكم منهلاً بعيداً صدره، ولعمري لئن سطا بكم ليأخذن بعض حقه منكم، ولئن عفاعن حرائركم لقديماً ما نسب إلى ذلك)).

وكان حوابه على هذا الكلام بنفس اللباقة في إدارة الحوار وتبكيت الخصم وكشف نقاط الضعف فيه يقول: ((وإنك لتقول ذلك يا عدو الله وطريد رسول الله(صلى الله عليه وسلم) والمباح دمه، والداخل بين عثمان ورعيّته بما حمّلهم على قطع أوداجه وركوب أثباجه. أما والله لو طلب معاوية ثأره لأخذك به، ولو نظر في أمر عثمان لوجدك أوله وآخره، وأما قولك لي: إنك لتصرف بنابك وتوري نارك، فسل معاوية وعمراً يخبراك ليلة الهرير كيف ثباتنا للمثلات، واستخفافنا بالمعضلات، وصدق حلادنا عند المصاولة، وصبرنا على اللأواء والمطاولة، ومصافحتنا بجباهنا السيوف المرهفة، ومباشرتنا بنحورنا حدّ الأسنّة، هل خمنا عن كرائم تلك المواقف، أم لم نبذل مهجنا للمتالف؟ وليس لك إذ ذاك فيها مقام محمود ولا يوم مشهود ولا أثر معدود، وإنهما شهدا ما لو شهدت لأقلقك، فاربع على ظلعك ولا تتعرض معدود، وإنهما شهدا ما لو شهدت لأقلقك، فاربع على ظلعك ولا تتعرض لما ليس لك، فإنك كالمغروز في صفد، لا يهبط برحل ولايرقاً بيد)).

وأراد زياد أن يحور بحرى الحديث - بعد أن عرف وزن صاحبيه فيه - بفتح ثغرة للحديث جديدة فقال: ((يا ابن عباس إني لأعلم ما منع حسناً وحسيناً من الوفود معك على أمير المؤمنين، إلا ما سوّلت لهما أنفسهما، وغرّهما به من هو عند البأساء يسلمهما، وأيم الله لو وليتهما لأدأبا في الرحلة إلى أمير المؤمنين أنفسهما ويقلّ بمكانهما لبثهما)).

وكان هذا التعرض لمقام الحسنين مع غيبتهما، وهذا التهديد والتعالي من زياد مبعث ثورة له تبدّت بجوابه حين قال: ((إذن والله يقصر دونهما باعث، ويضيق بهما ذراعك، ولو رمت ذلك لوحدت من دونهما فئة صدق صبرا على البلاء، لا يخيبون عن اللقاء؛ فلعركوك بكلاكلهم، ووطؤوك بمناسمهم، وأوجروك مشق رماحهم،وشفار سيوفهم ووخز أسنتهم حتى تشهد بسوء ما أتيت، وتتبيّن ضياع الحزم فيما جنيت، فحذار حذار من سوء النية فإنها ترد الأمنية، وتكون سبباً لفساد هذين الحيين بعد صلاحهما، وسعياً في اختلافهما بعد ائتلافهما،حيث لايضرهما إبساسك ولايغني عنهما إيناسك)).

وكان بهذا التهديد والتبكيت والتحذير - بما أبان فيه من مقام الحسن والحسين (عليهما السلام) - مفحماً حداً؛ لذلك سكت عن جوابه زياد وتولى الحديث عبد الرحمن بن أم الحكم - وكان هذا أخبتهم نفساً وأقذرهم لساناً حين عبر عن شماتته بقتل الإمام على الطيئة المبرة وأدرك الله در ابن ملحم فقد بلغ الأمل وأمن الوحل وأحد الشفرة وألان المهرة وأدرك الشأر ونفى العار وفاز بالمنزلة العليا ورقى الدرجة القصوى))، فقال ابن عباس في جوابه: ((أما والله لقد كرع كأس حتفه بيده، وعجل الله إلى النار بروحه، ولو أبدى لأمير المؤمنين صفحته، خالطه الفحل القطم والسيف الخذم، ولألعقه أبدى لأمير المؤمنين صفحته، خالطه الفحل القطم والسيف الخذم، ولألعقه شكيمة وأمضى عزيمة، ففرى بالسيف هامهم، ورمّلهم بدمائهم، وقرى الذئاب أسلاءهم، وفرق بينهم وبين أحبائهم، أولتك حصب جهنم هم لها واردون، فهل تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزاً، ولا غرو إن ختل،

فإنا للحم السيف غير مكرة ونلحمه طوراً وليس بذي نكر يغار علينا واترين فيشتفى بنا إن أصبنا أو نغير على وترر) وكان حديثه مع المغيرة بعد هذا من أروع الأحاديث، فقد سبق للمغيرة أن أشار على الإمام(عليه السلام) بإبقاء معاوية على الشام وخالفه - فيما رأينا سابقاً - الإمام(عليه السلام) وابن عباس، وإن ذكر بعض المؤرخين موافقة ابن عباس له.

وقد أراد المغيرة أن يسجّل يده هذه على معاوية ويحرج صاحبنا في الجواب فقال: ((أما والله لقد أشرت على على بالنصيحة، فآثر رأيه ومضى على غلوائه، فكانت العاقبة عليه لا له، وإني لأحسب أن حَلَفَه يقتدون بمنهجه))، فأحاب ابن عباس بما يكشف عن رأي الإمام (عليه السلام) في معاوية وأمثال معاوية غير بحامل ولا موارب حين قال: ((كان والله أمير المؤمنين (عليه السلام) أعلم بوجوه الرأي ومعاقد الحزم وتصريف الأمور من أن يقبل مشورتك فيما نهى الله عنه وعنف عليه، قال سبحانه وتعالى: ﴿لاتجد قوماً يؤمنون با لله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله (() ولقد وقفك على ذكر مبين وآية متلوة قوله تعالى: ﴿وها كنت متخله المضلين عضدا (()\*). وهل كان يسوّغ له أن يحكم في دماء المسلمين وفيء المؤمنين من ليس بمأمون عنده ولاموثوق به في ندماء المسلمين وفيء المؤمنين من ليس بمأمون عنده ولاموثوق به في نفسه؟! هيهات هيهات هيهات ميهات. هو أعلم بفرض الله وسنة رسوله أن يبطن خلاف ما يظهر إلا للتقيّة، ولات حين تقيّة مع وضوح الحق وثبوت الجنان وكثرة

<sup>(</sup>١) الجادلة: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ١٥.

ويبدو أن هذا الجواب بما اشتمل عليه من بيان وجهة نظر الإمام (عليه السلام) في معاوية قد أغاظ يزيد فأطلق لسانه قائلا: ((يا ابن عباس إنك لتنطق بلسان طلق ينبئ عن مكنون قلب حرق، فاطو على ما أنت عليه كشحاً فقد محا ضوء حقنا ظلمة باطلكم)) فقال ابن عباس: ((مهلاً يزيد فوا لله ما صفت القلوب لكم منذ تكدرت بالعداوة عليكم، ولا دنت بالحبة إليكم منذ نات بالبغضاء عنكم، ولا رضبت اليوم منكم ما سخطت بالأمس من أفعالكم، وإن تدل الأيام نستقض ما شذ عنا، ونسترجع ما ابنز منا، كيلاً بكيل ووزناً بوزن، وإن تكن الأحرى فكفى با لله ولياً لنا ووكيلاً على المعتدين علينا)).

وهذه الصراحة في بغض الهاشميين للأمويين، والتهديد من قبل صاحبنا ليزيد أثار معاوية نفسه فقال:((إن في نفسي منكم لحزازات يابين هاشم،وإني لخليق أن أدرك فيكم الثار وأنفي العار، فإن دماءنا قِبَلكم وظلامتنا فيكم)).

وأجاب على هذا التهديد بتهديد أشد منه، مع إشارة إلى إرغام الايمكن أن يتناساها معاوية فقال: ((وا لله إن رمت ذلك يا معاوية لتثيرن عليك أسداً مخدرة وأفاعي مطرقة، لايفئؤها كثرة السلاح ولا تعضها نكاية الجراح، يضعون أسيافهم على عواتقهم يضربون قُدماً قُدماً من ناوأهم، يهون عليهم نباح الكلاب وعواء الذئاب، لايفاتون بوتر ولايسبقون إلى غير ذكر، قد وطنوا على الموت أنفسهم وسمحت بهم إلى العلياء هممهم.. كما قالت الأزدية:

قوم إذا شهدوا الهياج فلا ضرب ينهنهم ولا زحر وكأنهم آساد غينة [قـد] غرثت وبل متونها القطر

فلتكونن منهم بحيث أعددت ليلة الهرير للهرب فرسك، وكان أكبر همك سلامة حشاشة نفسك، ولولا طغام من أهل الشام وقوك بأنفسهم وبذلوا دونك مهجهم، حتى إذا ذاقوا وخر الشفار وأيقنوا بحلول الدمار، رفعوا المصاحف مستجيرين بها وعائذين بعصمتها، لكنت شلواً مطروحاً بالعراء، تسفي عليك رياحها ويعتورك ذئابها، وما أقول هذا أريد صرفك عن عزيمتك، ولا إزالتك عن معقود نيتك، لكن الرحم التي تعطف عليك والأوامر التي توجب صرف النصيحة إليك).

وأراد معاوية أن يختم الحديث فاستعمل لغته المألوفة في تطييب محواطر محصومه بالتحلّم والملاينة لكسب عطفهم عليمه، يقسول السراوي: (فقال معاوية: لله درّك يا ابن عباس ماتكشف الأيام منك إلاّ عن سيف صقيل ورأي أصيل، وبا لله لو لم يلد هاشم غيرك لما نقص عددهم، ولو لم يكن لأهلك سواك لكان الله قد كثرهم، ثم نهض فقام ابن عباس وانصرف))(1).

وهذه الرواية قد تكون من أسلم ما أثر عنه مع هؤلاء من احتجاج ومفاخرة، وأقربها إلى الصحّة، فليس في مضامينها ما يأبى ذلك، وإذا صحّت تأريخياً ففيها أقوى الأدلّة على تركّز ابن عباس وقموة نفسيسّته وتماسكه أمام خصومه وحسن إدارته للحوار.

وأمثال هذه المفاخرات والمشاحرات حرت للإمام الحسن التَّفَيْكُمُ مع هؤلاء بمحضر معاوية، وكان عبد الله حاضراً في بعضها وقد أراد أن يتكلّم

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٢: ١٠٥-١٠٧، وانظر جمهرة خطب العرب ج٢: ٩٢-١٠١.

٢٣٤ عيد الله بن عباس /ج١

بعد الإمام الحسن الطّيكان: ((فأقسم عليه معاوية أن يكفّ فكف)) ولما خلا صاحبنا بالإمام الحسن الطّيكان قبّل ما بين عينيه وقال: ((أفديك يا ابن عم والله ما زال بحرك يزخر، وأنت تصول حتى شفيت نفسي من أولاد البغايا))(١).

وله دفاع عن عبد الله بن جعفر على أثر انتقاص عمرو بن العاص له بمحضر معاوية يجري في أسلوبه هذا المحرى ويلتحق بهذه الفصول<sup>(۲)</sup>. وهو إن صحّ - ولست أبعد صحّته في خطوطه الأولى - فهو مما يدل على تعاضد البيت الهاشمي وأخذ بعضهم بيد بعض في أحرج الظروف.

ولصاحبنا بعد ذلك أحاديث حمة مع ابن العاص في مكة ومعه في الشام وفي بعض مواسم العرب وعند الموت، نترك ذكرها خموف الإطالة فيما لا طائل فيه وربّما عرضنا لبعضها في الجزء الثاني؛ لالتماس بعض معالم شخصيته إن شاء الله..

(\$)

ويبدو أن معاوية - وقد اطمأن إلى نجاح خططه في إبعاد خصومه عن الحكم، بالقضاء على مآثرهم وفضائلهم التي لم يدع للمسلمين محال ذكرها والتنويه بها، وخلق أبحاد لخصومهم في ظل ذلك العهد الإرهابي الذي لم تشاهد شيعة اللبيت نظيراً له بما لاقته من عنت وإرهاق وتعذيب وتنكيل لم يكن له من الهمم إلا أن يعد العدة لنقض ما أعطاه للإمام الحسن التي الم

<sup>(</sup>١) الححاسن والمساوئ ج١: ٥٩–٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج١: ٦٨.

من ولاية العهد، وتهيئة شعبه لقبول البيعة ليزيد، وكان أن جمع لذلك جمعاً من زعماء الأمصار، وأوعز إلى الضحاك بن قيس أن يقوم فيرشح يزيد لولاية العهد، وينظر مدى استحابة الجماعة لهذا الأمر.

وتكلم الضحاك، وتتابع الجماعة على الكلام بما يرضي معاويسة، حتى إذا حاءت النوبة إلى الأحنف بن قيس قام فقال فيما قال - والخطاب لمعاوية -: ((..وقد حلبت الدهور وحرّبت الأمور، فاعرف من تسند إليه عهدك ومن تولّيه الأمر من بعدك، واعص رأي من يأمرك ولايقدر لك، ويشير عليك ولا ينظر لك، وأنت انظر للحماعة وأعلم باستقامة الطاعة، مع أن أهل الحجاز وأهل العراق لايرضون بهذا ولايبايعون ليزيد ما كان الحسن حياً)).

وثارت ثائرة الضحاك بن قيس، فقام وقال في ردّه فيما قال: ((ما للحسن ولذي الحسن في سلطان الله الذي استخلف به معاوية في أرضه))، ثم نصح لأهل العراق بالطاعة بعد أن شتمهم أشنع شيمة، فقام الأحنف - وكان صريحاً في حوابه إلى أبعد حدود الصراحة - فقال - بعد أن مهد لكلامه بملاينة معاوية بالخطاب -: ((ولكنك أعطيت الحسن ابن علي من عهود الله ما قد علمت؛ ليكون له الأمر من بعدك، فإن تنفي فأنت أهل الوفاء، وإن تغدر تعلم والله أن وراء الحسن حيولاً حياداً وأذرعاً شداداً وسيوفاً حداداً، إن تدن له شبراً من غدر تجد وراءه باعاً من نصر، وإنك تعلم أن أهل العراق ما أحبوك منذ أبغضوك، ولا أبغضوا علياً وحسناً منذ أحبوهما، وما نزل عليهم في ذلك حبر من السماء، وأن السيوف التي شهروها عليك مع على يوم صفين لعلى عواتقهم، والقلوب التي أبغضوك

٤٣٨ ......عباد الله بن عباس /ج١

بها لبين حوانحهم، وأيم الله إن الحسن لأحبّ إلى أهل العراق من علي))(1). وكان هذا الكلام وشبهه من الأحنف مبصّراً لمعاوية في أن محاولاته تلك لم تأت بالثمرة المطلوبة له، وما دام الحسن موجوداً فإن محاولته في عزله لا تخلو من أخطار.

والذي يبدو من رواية ابن قتيبة أنه أعرض عن إثارة الحديث حولها بالشام، ولكنّه أثارها بالحجاز يقول: ((قالوا: فاستخار الله معاوية وأعرض عن ذكر البيعة حتى قدم المدينة سنة خمسين فتلقاه الناس، فلما استقر في منزله أرسل إلى عبد الله بن عباس وعبد الله بن جعفر بن أبي طالب وإلى عبد الله بن عمر وإلى عبد الله بن الزبير، وأمر حاجبه أن لا يأذن لأحد من الناس حتى يخرج هؤلاء النفر، فلما حلسوا تكلم معاوية..))، وقال فيما قال: ((أما بعد فإني قد كبر سني ووهن عظمي وقرب أحلي، وأوشكت أن أدعى فأحيب، وقد رأيت أن أستخلف عليكم بعدي يزيد ورأيته لكم رضاً، وأنتم عبادلة قريش وخيارها وأبناء خيارها، ولم يمنعني أن أحضر حسنا وحسيناً إلا أنهما أولاد أبيهما، على حسن رأيي فيهما وشديد محبي فما، فردوا على أمير المؤمنين خيراً يرحمكم الله).

وكان عبد الله بن عباس أسبقهم إلى الكلام، وكلامه - على إيجازه - كاف لبعث اليأس في نفس معاوية، فقد قال فأبدع، وكان مما قالسه: ((أمّا بعد فإنك قد تكلمت فأنصتنا وقلت فسمعنا، وإن الله حلّ ثناؤه وتقدّست أسماؤه اختار محمداً (صلى الله عليه وسلم) لرسالته واختاره لوحيه وشرّفه على خلقه، فأشرف الناس من تشرّف به وأولاهم بالأمر أخصّهم به،

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٥٦.

وإنما على الأمة التسليم لنبيها إذ اختاره الله لها، فإنه إنما اختـار محمـداً بعلمـه وهو العليم الخبير واستغفر الله لي ولكم)).

فه و هنا يرى أن أولاهم بالأمر أخصهم به، يريد بذلك أهل البيت (عليهم السلام)، وأخال أن لكلامه تتمة لم يذكرها المؤرخون وأشار إليها تمهيده ((وإنما على الأمة التسليم لنبيها إذ اختاره الله لها، فإنه إنما اختار محمدا بعلمه))، وربّما كانت وقد اختار لها النبي من اختار من أهل بيته، وإلا فما حدوى قوله: وإنما على الأمة التسليم لنبيها إذا لم يصدر من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أمر في شأن الخلافة ليسلم إليه؟ وقد سبق لابن عباس أن قال لعمر بن الخطاب نظير هذه الكلمة في محاجحة سبقت له معه، وأتينا عليها في موضعها من هذا الكتاب.

وتتابع العبادلة في الجواب، كل من زاويته الخاصة، ورد عليهم معاوية بقوله: ((قد قلت وقلتم، وإنه قد ذهبت الآباء وبقيت الأبناء، فابني أحب إلى من أبنائهم مع أن ابني [إن] قاولتموه وحد مقالاً، وإنحا كان هذا الأمر لبني عبد مناف لأنهم أهل رسول الله، فلما مضى رسول الله وللى الناس أبا بكر وعمر من غير معدن الملك ولا الخلافة، غير أنهما سارا بسيرة جميلة، ثم رجع الملك إلى بني عبد مناف فسلا يسزال فيهم إلى يوم القياسة، وقد أخرجك الله يا ابن الزبير وأنت يا ابن عمر منها، فأما ابنا عمي هذان فليسا بخارجين من السرأي إن شاء الله)) يقول: ((ثم أمر بالرحلة، وأعرض عن ذكر البيعة ليزيد))(ن).

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ٧٥٧-٩٥١.

(0)

وكان فشله هذا في أخذ البيعة لابنه يزيد كافياً لإعطائه درساً بأنه سوف لايستطيع إتمام الأمر له والحسن بن علي الطّيّلاً في الأحياء ينتظر دوره لتولّي الحكم، ومعه أمشال ابن عباس والأحنف بن قيس، ونفوس الناس ما تزال معه. فضمان نجاحه موقوف على إبعاد الحسن الطّيلاً عن طريقه بأي من كان، فليدبر الأمر للقضاء عليه..

وهكذا تمسّت محاولته الدنيئة في إغراء زوجته جعدة بنست الأشعث بـن قيس بالمال، وبالوعد بتزويجها مـن ولـده يزيـد، إذا هـي سمـت الحسـنالطَيْكُ، وقامت هي بدورها.. وقُضي على الإمام<sup>(۱)</sup> وتـمّ له ما أراد.

والغريب أن معاوية - مع ما عُرف عنه من ضبط الأعصاب والسيطرة على عواطفه - لم يكد يبلغه هذا الخبر إلا ويفقد توازنه ويبدي عواطفه سافرة . وكان ابن عباس إذ ذاك بالشام، كما في أصح الروايات وأشهرها.. يقول ابن قتيبة: ((فلما أتاه الخبر - يعني معاوية - أظهر فرحاً وسروراً، حتى سحد وسحد من كان معه، فبلغ ذلك عبد الله بن عباس، وكان بالشام يومئذ، فدخل على معاوية، فلما حلس قال معاوية: يا ابن عباس هلك الحسن بن علي فقال ابن عباس - واللوعة تأكل قلبه -: ((نعم هلك، إنا لله وإنا إليه راجعون ترجيعاً مكرراً. وقد بلغني الذي أظهرت من الفرح والسرور لوفاته، أما والله ما سدّ حسده حفرتك، ولا زاد نقصان أجله في عمرك، ولقد مات وهو خير منك، ولن أصبنا به لقد أصبنا بمن كان

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة ج٤: ٤.

خيراً منه حدّه رسول الله(صلى الله عليه وسلم)، فحبر الله المصيبة، وخلّف علينا من بعده أحسن الخلافة)). وهنا لم يتمالك ابن عباس – على ما عرف به من صبر وحلد – وهو يتحدّث بهذا الحديث دون أن شهق وبكى، وأبكى من في المحلس، وبكى معاوية – كما تقول الرواية - ثم يقول راويها: (فما رأيت يوماً أكثر باكياً من ذلك اليوم))، وكانت فترة صمت – تقتضيها طبيعة الموقف عادة – بدّدها معاوية بسؤال تقليدي، ربّما يقال في أمثال هذه الأحوال، قال والحديث موجه لابن عباس: ((إنه ترك بنين صغاراً؟))، قال ابن عباس – وهو بعد في ثورته النفسية -: ((كلّنا كان صغيراً فكبر..)) ثم أعقبتها فترة صمت ثانية.. بدّدها معاوية أيضا بهذا السؤال: ((كم أتى له من العمر؟)) وكان سؤاله – فيما بدا لصاحبنا غير طبيعي – فأجابه بثورته السابقة: ((أمر الحسن أعظم من أن يجهل أحد مولده)).

ثم عادوا إلى الصمت وعاد معاوية إلى الكلام، وكان كلامه في هذه المرة لا يخلو من خبث في بواعثه. يقول الراوي: ((فسكت معاوية يسيراً تم قال: يا ابن العباس أصبحت سيد قومك من بعده))، وربّما كان كلامه هذا منبعثاً عن رغبته في إلقاء الشقاق بين أفراد هذا البيت، فهو إذا أوغر في نفس صاحبنا حديث الزعامة للهاشميين، والحسين النين الله سيد قومه وإمامهم بعد أخيه بالطبع - استطاع أن يشق هذا البيت على نفسه.

وقديماً حاول غيره من السابقين مع أبيه العباس ذلك فلم يوفق كما مرّ في سابق من الأحاديث..

وكان ابن عباس أعمق من أن يُؤخذ بهذا الدس الرخيص وهو يعرف من مقام الحسين الكيلية وحلالة قدره ما يعرف، فأجابه بحسواب قساطع:

عبد الله بن عباس /ج ١ ....

((أما ما أبقى الله أبا عبد الله الحسين فلا))، ويؤخذ معاوية بهذا الجواب فلا يتمالك دون أن يرسل فيه كلمة إعجاب: ((لله أبوك يبا ابن عباس ما استنبأتك إلا وحدثك معدًا))(()، وفي رواية الزبير بن بكار: ((لله دره ما هيّجناه قطّ إلا وحدناه سيداً))()).

ويبدو أن حادثة الإمام الحسن التَيْقِلا قد أثّرت عليه أثرها الكبير، فكان يعتبرها - فيما أحال - هي الحد الفاصل بينه وبين عودة الحكم إليهم، وقد كان الحسن التَقْيَلا هو أمله الوحيد في الوقوف دون تنفيذ خطط معاوية، في وضع كابوس الأمويين على رقاب العرب والمسلمين، من طريق تنقل الخلافة في بيت أمية، وموقفه من الإسلام معروف. وربّما كانت كلمة أبي سفيان لعثمان ما تزال تملأ سمعه: ((صارت إليك بعد تيم وعَدي فأدرها كالكرة، واجعل أوتادها بني أمية، فإنما هو الملك وما من جنة ولا نار..))(٣).

فهو يعتقد أن الذل لم يدخل على العرب قبل موت الإمام الحسن الطّيّلاً. يحدّث محمد بن حبيب في أماليه عن ابن عباس أنه قال: ((أول ذل دخل على العرب موت الحسن عليه السلام))(1).

ويبدو أن معاوية أقام عزاءً بعد موقف ابن عباس منه، أو أن ابن عباس نفسه أقام العزاء في الشام على ابن عمه، تقول رواية الزبير: ((ودخيل على معاوية بعد انقضاء العزاء فقال: يا أبا العباس أما تدري ما حدث في أهلك؟

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٥٩-١٦٠.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة: ١٢٧ نقلاً عن الزبير بن بكار.

<sup>(</sup>٣) النزاع والتخاصم: ٣١.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة ج٤: ٤.

مع معاوية في أيام حكمه .....

قال: لا، قال: هلك أسامة بن زيد فعظّم الله لك الأجر، قال: إنا لله وإنا إليه واحعون، رحم الله أسامة))(١).

والذي يظهر أن معاوية لم ييسر له سبيل العودة إلى بلده حتى عزم فيما يروي الزبير – على محاقّته، والمحاقّة: هي المخاصمة وطلب الحق، وربّما فهم معاوية عنه هذا الأمر، وصادف أن لاحظ انصراف الناس عنه إليه يسألونه عن الحلال والحرام، فخشي من بقائه في الشام. يقول الزبير بعد حديثه السابق: ((وخرج وأتاه بعد أيام، وقد عزم على محاقّته، فصلى في الجامع يوم الجمعة، واحتمع الناس عليه يسألونه عن الحلال والحرام والفقه والتفسير وأحوال الإسلام والجاهليّة وهو يجيب، وافتقد معاوية الناس فقيل: إنهم مشغولون بابن عباس، ولو شاء أن يضربوا معه بمائة ألف سيف قبل الليل لفعل)). وكان هذا الحديث مبعث قلق لمعاوية، وندم على تأخيره. يقول المحدّث: ((فقال: نحن أظلم منه، حبسناه عن أهله، ومنعناه حاحته، ونعينا إليه أحبته، انطلقوا فادعوه...)) يقول: ((فأتاه الحاجب فدعاه، فقال: إنّا بني عبد مناف إذا حضرت الصلاة لم نقم حتى نصلي، أصلي إن شاء الله وآتيه.. فرجع وصلى العصر وأتاه)).

وكان من مظاهر اهتمامه بأمره أنه لم يسأله حاحته - فيما تقول الرواية - إلا قضاها، وزاد على ذلك يفتحه لأبواب بيت المال أمامه وقوله له: ((أقسمت عليك لمّا دخلت بيت المال فأخذت حاحتك))، وكان هدفه من ذلك فيما يقول الزبير بن بكّار: ((أن يعرف أهل الشام ميل ابن عباس إلى الدنيا)). وما كان ليخفى ذلك عليه - وهو الفواص - فردّ عليه بلباقة

<sup>(</sup>١) كشف الغمّة: ١٢٧.

عزرت من مركزه في نفوس الرأي العام.. يقول: ((فقال: إن ذلك ليس لي ولا لك، فإن أذنت أن أعطي كل ذي حق حقه فعلت))، فأعاد عليه معاوية فَسَمَه فدخل، وبدلاً من أن يأخذ من أمواله شيئاً عمد إلى برنس خز أحمر يقال أنه كان لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب فأخذه ثم خرج. وكان هذا الموقف من معاوية مطمعاً له في أن يطلب منه طلباً أهم من ذلك وأوقع على نفسه فقال: ((يا أمير المؤمنين بقيت لي حاجة، فقال:ما هي؟ قال: علي بن أبي طالب قد عرفت فضله وسابقته وقرابته، وقد كفاكه الموت، أحب أن لا يشتم على منابركم، فقال: هيهات يا ابن عباس هذا أمر دين، أليس فعل وفعل، فعدد ما بينه وبين علي كرم الله وجهه)) فقال ابن عباس – وقد ساءه هذا الجواب –: ((أولى لك يا معاوية والموعد القيامة، ولكل نبأ مستقر وسوف تعلمون، وتوجه إلى المدينة)) (()).

وفي بعض الروايات أن ابن عباس كان عند موت الحسن الطّيكي بالمدينة وله مع مروان والسيدة عائشة حديث (٢) ٠٠٠ وربّما كان ذلك وليد الخلط بينه وبين أخيه عبيد الله إذا صحّ هذا القسم من الروايات.

(1)

ونشط موقف معاوية بعد هذه الحادثة نشاطاً كبيراً، لإتمام الأمر لولده، وأشاع في المناطق الشيعية وبخاصة الكوفة حواً من الرعب والخوف، تجاوز حتى حدوده المألوفة منه.

<sup>(</sup>١) كشف الغمّة:١٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر الإرشاد – المطبعة الحيدرية، النجف، سنة الطبع ١٣٨١هـ – : ١٩٣٠.

يقبول بعض المؤرخين بعد عرضه لصور من مواقف السلطة وأحاديثهم: ((حتى مات الحسن بن علي فازداد البلاء والفتنة، فلم يبق أحد من هذا القبيل إلا وهو خائف على دمه أو طريد في الأرض))(١).

ثم كانت حادثة حِجر بن عـدي وأصحاب حجر، وتقتيلهم بتلكم الصور الفظيعة المشهورة في التأريخ (٢)، وكان موقف زياد - واليه - من كـل شيعي لا يقل فظاعة عن ذلك، يقول ابن أبي الحديد: ((فكان يتبع الشيعة وهو بهم عارف لأنه كان منهم أيام علي، فقتلهم تحت كـل حجر ومدر، وأخافهم، وقطع الأيدي والأرجل وسمـل العيون، وصلّبهم على حـذوع النخل)) (٢). إلى ما هنالك من صور التعذيب والتنكيل.

وبعد أن أمن حانب المعارضة دعا إلى بيعة ولده فبويع له بالشام، وكتب إلى عامله بالمدينة يستحثه على طلب البيعة له من أهلها، والكتابة له في شأن من يبطئ منهم، فكان حوابه أن أهل المدينة كلّهم بطاء، والاسيما أهل البيت من بني هاشم، فإنه لم يجبني منهم أحد.

وكتب معاوية إلى كل من الحسين وعبد الله بن العباس وابن حعفر وابن الزبير كتباً، وأمر عامله أن يوصلها إليهم، وأن يأتيه بجواباتها، وكان أشد الكتب وأكثرها تهديداً كتاب ابن عباس، فقد حاء فيه: ((أما بعد فقد بلغني إبطاؤك عن البيعة ليزيد بن أمير المؤمنين، وإني لو قتلتك بعثمان لكان ذلك إلى الأنك ممن ألب عليه وأحلب، وما معك من أمان فتطمئن به،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر تأريخ الطبري ج٤: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج٣: ١٥.

ولا عهد فتسكن إليه، فإذا أتاك كتابي هذا فاخرج إلى المسحد والعن قتلة عثمان، وبايع عاملي، فقد أعذر من أنذر، وأنت بنفسك أبصر))(١).

وأخالكم تذكرون ما كتب معاوية قبل هـذا إليـه وذلـك عنـد صلـح الحسن التَلِيكُان فقد قارب كتابه ذاك لهجة هذا الكتاب.

والذي يبدو أن ابن أبي سفيان كان يعتبر عدم دخول ابن عباس في قائمة أهل الصلح نقطة ضعف يُغزى من قبلها عند الحاجة، فهو يلوّح له بها بين الحين والحين.

وقصة عثمان والتأليب عليه كانت - فيما يبدو - بيد السلطة هي شعار الخطر الأحمر الذي يكفي أن يلقى على أي شخص ؛ لينتهي به إلى مصيره المعروف، وكان الرأي العام الشامي يغتفر للسلطة أي إحراء تقوم به تجاه من يتهم بهذا الاتهام.

وأخال أن ابن عباس أدرك من هذا الكتاب ومن ترديد نفس النغمة فيه أن خصمه كان يستهدف من حوابه انتزاع كلمة تشعر بذلك ؛ ليشهد بها أمام أهل الشام وليبرر القضاء عليه.

والقضاء على ابن عباس - من دون عذر مبسرَّر - أمر لا يقوى عليه خصمه، وبخاصة بعد أن ركّز نفسه بالشام على النحو الذي لمسناه قبل صفحات. ومايدريك لعلهذا التهديد والتشدّد عليه بالخصوص كان وليد ذلك التركيز، فهو يخشى على مركزه منه إذا لم يبعده عن وجهه بمثل هذا الأسلوب.

ولعل لذلك كمان صاحبنا حذراً في جوابه إلى أبعد حدود الحذر، وبخاصة في إحابته على ما يتعلق بعثمان، وبالمقارنة بين حوابه السابق له

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٦٣.

على مثل هذه التهمة، وبين حوابه هذا ندرك أسرار حذره هذا.. يقول في حوابه وكان أول من أحاب: ((أما بعد فقد حاءني كتابك وفهمت ما ذكرت، وأن ليس معي منك أمان، وإنه والله ما منك يطلب الأمان يا معاوية، وإنما يطلب الأمان من الله رب العالمين، وأما قولك في قتلي، فوالله لو فعلت للقيت الله ومحمداً (صلى الله عليه وسلم) خصمك، فما أخاله أفلح ولا أنجح من كان رسول الله (صلى الله عليه وسلم) خصمه، وأما ما ذكرت من أني ممن أنبي ممن ألب في عثمان وأحلب، فذلك أمر غبت عنه، ولو حضرته ما نسبت إلى شيئاً من التأليب عليه، وأيم الله ما أرى أحد غضب لعثمان غضبي، ولا أعظم أحد قتله عِظَمي، ولو شهدته لنصرته، أو أموت دونه، ولقد قلت وتمنيت يوم قتل عثمان: ليت الذي قتل عثمان لقيني فقتلني معه ولاأبقى بعده، وأما قولك لي: إلعن قتلة عثمان، فلعثمان ولد خاصة وقرابة، هم أحق بلعنهم وأما قولك في: إلعن قتلة عثمان، فلعثمان ولد خاصة وقرابة، هم أحق بلعنهم مني، فإن شاؤوا أن يلعنوا فليلعنوا، وإن شاءوا أن يمسكوا فليمسكوا))(١٠).

وبهذا الجواب - إن صحّ - قطع على معاوية - فيما أحال - طريق الاستفادة منه، فهو بهذا التأكيد على بعده من قصة عثمان وإظهاره شدة التأثر، سدّ أمام خصمه أهم كوّة كان بوسعه أن ينفذ منها إليه، وبعد أن أمن هذا الجانب بدا أمامه متماسكاً إلى أبعد حدود التماسك في الإحابة على بقية نقاط الكتاب.

وتتابع الجماعة على الإجابة على هذا النحو، وكان أشد الكتب وأصرحها كتاب الإمام الحسين الطلق ، ففيه عرض وافي لمفارقات السلطة، وشرح لأسباب معارضتها، ومعارضة مرشحها لولاية العهد.

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٦٣-١٦٤.

ثم كتب إليه واليه أن لا مندوحة له من الشحوص بنفسه إذا أراد إتمام الأمر لولده بالمدينة.

وجاء موسم الحج فأقبل معاوية، وكان في مستقبليه الإمام الحسين النكية وابن عباس، فلما التقاهما بالجرف قال: ((مرحباً يها ابن بنت رسول الله وابن صنو أبيه، ثم انحرف إلى النهاس فقال: هذان شيخا بين عبد مناف، وأقبل عليهما بوجهه وحديثه فرحب وقرب، وجعل يواجه هذا مسرة ويضاحك هذا أخرى حتى ورد المدينة)(1).

وبعد أن استقر به المقام بالمدينة بعث على زعماء المعارضة فاحتمع بهم واحداً واحداً، ولاينهم فلم يظفر منهم بشيء.

وفي اليوم الثاني أرسل على الحسين التي وابن عباس وأمر حاجبه أن لا يأذن لأحد من الناس وإن قرب، وحاء ابن عباس أولاً فاستقبله معاوية استقبالاً حاراً، وأحلسه على يساره، وجعل يحادثه ويجامله، وكسان من حديثه: ((يا ابن عباس لقد وفّر الله حظكم من مجاورة هذا القبر الشريف ودار الرسول))، فقال ابن عباس بلباقته المعهودة: ((نعم أصلح الله أمير المؤمنين، وحظنا من القناعة بالبعض والتجافي عن الكل أوفر)) يقول الراوي: (فحعل معاوية يحدّثه ويحيد به عن طريق المحادلة، ويعدل إلى ذكر الأعمار المعاوية على اختلاف الغرائز والطبايع، حتى أقبل الحسين بن علي، فلما رآه معاوية عن على اختلاف الغرائز والطبايع، حتى أقبل الحسين وسلم فأشار إليه فأحلسه عن يمينه مكان الوسادة، فسأله معاوية عن حال بني أخيه الحسين وأسنانهم،

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٦٦.

ثم بدأ معاوية بكلام ساقه مساق الخطبة.. نأتي عليه وعلى حوابه لأهميته ؛ ولما فيه وفي حوابه من شرح لمختلف وجهات النظر بين السلطة ومعارضيها.

قال معاوية بعد المفتتح التقليدي بالحمد والصلاة على النبيي (صلى الله عليه وآله وسلم): ((ثم خلفه رجلان محفوظان، وثالث مشكوك، وبين ذلك خوض طالما عالجناه مشاهدة ومكافحة ومعاينة وسماعاً، وما أعلم منه فوق ما تعلمون، وقد كان من أمر يزيد ما سبقتم إليه وإلى تجويزه، وقد علم الله ما أحاول به من أمر الرعية من سد الخلل و لم الصدع بولايـة يزيـد، بما أيقظ العين وأحمد الفعل، هذا معناي في يزيد، وفيكما فضل القرابة وحظوة العلم وكمال المروءة، وقد أصبت من ذلك عند يزيد على المناظرة والمقابلة ما أعياني مثلبه عندكما وعند غيركما، مع علمه بالسنة وقراءة القرآن والحلم الذي يرجح بالصم الصلاب، وقد علمتما أن الرسول المحفوظ بعصمة الرسالة قدّم على الصدّيق والفاروق، ومن دونهما من أكابر الصحابة وأوائـل المهـاحرين، يــوم غــزوة ذات السلاســل، مُــن لم يقــارب القــوم، ولم يعاندهم برتبة في قرابة موصولة، ولا سنَّة مذكورة، فقادهم الرجل بـأمره وجمع بهم صلاتهم وحفظ عليهم فيأهم وقال ولم يقل معه، وفي رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) أسوة حسنة، فمهلاً بني عبد المطلب فإنا وأنتم شعباً نفع وحد، وما زلت أرجو الإنصاف في احتماعكما، فما يقـول القـائل إلا بفضل قولكما، فردًا على ذي رحم مستعتب ما تحمد به البصميرة في عتابكما، واستغفر الله لي ولكما))(١٠٠٠

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٦٨-١٦٩.

وهذه الخطبة تجمع إلى مؤهلات يزيد في نظر أبيه استدلالاً على حـواز تقديمه على أمثال الحسين الطَّيْقَارُ وابن عباس، مع فضلهما بعمل النبي(صلـــى الله عليه وآله وسلم) في تأمير ابن العاص على مثل أبي بكر وعمر في غزوة ذات السلاسل، وما كانت لتخفى ما في خطبته على صاحبنا من مفارقات ((فتيسّر - فيما تقول الروايـة - للكـلام ونصب يـده للمخاطبـة فأشـار إليـه الحسين وقال: على رملك فأنا المراد ونصيبي من التهمة أوفر، فأمسك ابن عباس، فقام الحسين فحمد الله وأثنى عليه وصلى على الرسول(صلـــى الله عليه وآله وسلم) ثم قال: أما بعد يا معاوية، فلن يؤدي القائل وإن أطنب في صفة الرسول(صلى الله عليه وآله وسلم) من جميع جزءً، وقد فهمت ما لبست به الخلف بعد رسول الله من إيجاز الصفــة والتنكُّـب عـن اسـتبلاغ البيعة، وهيهات هيهات يا معاوية، فضح الصبح فحمة الدجي، وبهرت الشمس أنوار السرج، ولقد فضَّلت حتى أفرطت، واستأثرت حتى أححفت، ومنعت حتى بخلت، وحرت حتى حاوزت، وما بذلت لذي حق من أتمّ حقه بنصيب حتى أخذ الشيطان حظه الأوفر، ونصيب الأكمل. وفهمت ما ذكرته عن يزيد من اكتماله وسياسته لأمة محمد(صلىاللهعليهوآلـهوسـلم)، تريد أن توهم الناس في يزيد، كأنك تصف محجوباً، أو تنعت غائباً، أو تخبر عما كان أحتويته بعلم خاص، وقد دلّ يزيد من نفسه على موقع رأيه، فخمذ ليزيد فيما أخذ به من استقرائه الكلاب المهارشة عند التحارش، والحمام السيق لأترابهن، والقينات ذوات المعازف، وضروب الملاهي تحده نـاصراً، ودع عنك ما تحاول، فما أغناك أن تلقى الله بوزر هذا الخلق بأكثر ممـــا أنــت لاقيه، فوالله ما برحت تقدّم بـاطلاً في جـور، وحنقـاً في ظلـم، حتـى مُلشت

مع معاوية في أيام حكمه .....

الأسقية، وما بينك وبين الموت إلاّ غمضة، فَتَقدِم على عمــل محفـوظ في يــوم مشهود ولات حين مناص.

ورأيتك عرضت بنا بعد هذا الأمر، ومنعتنا عن آبائنا تراثاً، ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة، وحثت لنا بها ما حجبتم به القائم عند موت الرسول عليه الصلاة والسلام، فأذعن للحجة بذلك، ورده الإيمان إلى النصف؛ فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل، وقلتم كان ويكون، حتى أتاك الأمر يا معاوية من طريق كان قصدها لغيرك، فهناك فاعتبروا يا أولي الأبصار.

وذكرت قيادة الرجل القوم بعهد رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وتأميره له، وقد كان ذلك ولعمرو بن العاص يومئذ فضيلة بصحبة الرسول، وبيعته له، وما صار لعمرو يومئذ حتى أنف القوم إمرته، وكرهوا تقديمه، وعدّوا عليه أفعاله، فقال (صلى الله عليه وآله وسلم): لاجرم معشر المهاجرين لا يعمل عليكم بعد اليوم غيري، فكيف يحتج بالمنسوخ من فعل الرسول في أوكد الأحوال وأولاها بالمحتمع عليه من الصواب؟! أم كيف صاحبت بصاحب تابعاً؟! وحولك من لا يؤمن في صحبته ولا يعتمد في دينه وقرابته وتتخطاهم إلى مسرف مفتون تريد أن تلبس الناس شبهة، يسعد بها الباقي في دنياه، وتشقى بها في آخرتك، إن هذا لهو الخسران المبين وأستغفر الله في دلكم).

وكان الإمام (عليه السلام) بليغاً جداً حين أحاب على كل نقطة نقطة، وشرح حوانب المغالطة في كلام معاوية، وأبان واقع يزيد وواقع سياسة أبيه، بما اشتملت عليه من ظلم وحور واستهتار بشؤون الرعية، وما أجمل فضحه للمغالطة بقصة عمرو بن العاص، المنسوخ لازمها بكلام الرسول، إلى ما هنالك بما أبانه الإمام (عليه السلام) في خطبته من المغالطات.. يقول محدّث الحديث: ((فنظر معاوية إلى ابن عباس فقال: ما هذا يا ابن عباس الله عندك أدهى وأمر)).

وكان حواب ابن عباس من أبلغ الأحوبة حين كشف له على إيجازه - عن تضامن أهل هذا البيت، وأخذ بعضهم بيد بعض يقول: (فقال ابن عباس: لعمر الله إنها لذريّة الرسول عليه الصلاة والسلام وأحد أصحاب الكساء ومن البيت المطهّر، فاله عما تريد، فإن لك في الناس مقنعاً، حتى يحكم الله بأمره وهو خير الحاكمين)).

وكان هذا الكلام كافياً لبث الياس في نفس معاوية وإنهاء الجلسة بقوله: ((أعود الحلم التحلم، وخيره التحلم عن الأهل، انصرفا في حفظ الله))(١).

ثم بعث على الباقين ولم يظفر منهم بجواب يرضيه. وكانت آخر ماولة له أن ((أمر من حرسه وشرطته قوماً أن يحضروا هؤلاء النفر الذين أبوا البيعة، وهم الحسين بن علي، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن الزبير، وعبد الله بن عباس، وعبد الرحمن بن أبي بكر، وأوصاهم معاوية قال: إني خارج العشية إلى أهل الشام، فأخبرهم أن هؤلاء النفر قد بايعوا وأسلموا، فإن تكلم أحد منهم بكلام يصدّقني أو يكذّبني فيه فلا ينقضي كلامه حتى يطير رأسه!!)) يقول الراوي: ((فحذر القوم ذلك)).

وتتمة هذه المأساة التي أعطت أبلغ درس للمحافظة على الحريات ما حاء في المصدر نفسه: ((فلما كان العشيّ خرج معاوية وخرج معه هـؤلاء

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٧٠-١٧١.

النفر، وهو يضاحكهم ويحدّثهم، وقد ألبسهم الحلل، فسألبس ابن عمر حلّة عمانية، حمراء، وألبس عبد الله بن عباس حلّة خضراء، وألبس ابن الزبير حلّة يمانية، ثم خرج بينهم وأظهر لأهل الشام الرضا عنهم أي القوم، وأنهم بايعوا فقال: يا أهل الشام إن هؤلاء النفر دعاهم أمير المؤمنين فوحدهم واصلين مطيعين وقد بايعوا وسلّموا، قال ذلك والقوم سكوت لم يتكلموا شيئاً حذر القتل، فوثب أناس من أهل الشام فقالوا: يا أمير المؤمنين إن كان رابك منهم ريب فخلّ بيننا وبينهم حتى نضرب أعناقهم، فقال معاوية: سبحان الله ما أحلّ دماء قريش عندكم يا أهل الشام، لا أسمع لهم ذكراً بسوء، فإنهم قد بايعوا وسلّموا وارتضوني فرضيت عنهم رضي الله عنهم، ثم ارتحل معاوية راحعاً إلى مكة))(1).

ويبدو أن هذا الإجراء من معاوية قد اعتبره وافياً بإتمام الأمر لولده بالنسبة إلى جميع هؤلاء النفر عدا الإمام الحسين التيكين، فأضاف إليه خطوة عدائية صريحة تشل من حركتهم، وتقضي عليها من الأساس، فقد ((وزّع على الناس أعطياتهم وأحزل العطاء، وأخرج إلى كل قبيلة حوائزها وأعطياتها، ولم يخرج لبني هاشم حائزة ولا عطاء)).

وقد أدرك ابن عباس ما يرمي إليه معاوية من هذه الخطوة، من القضاء عليهم اقتصادياً، وربّما تبعتها خطوات من قبّله، مع العلم بأن السلطة إذ ذاك كانت هي المتحكمة في مواردهم الاقتصادية، وموارد أمشالهم من كبار المسلمين وذوي السابقة في الإسلام، فقام بإجراء سريع حازم ولحق بمعاوية - بالروحاء - وحاول معاوية أن يحجبه عن مواجهته فلم يأذن له،

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٧٣-١٧٤.

حتى إذا خرج ((وثب إليه عبد الله بن عباس فأحذ بلحام البغلة ثم قال: أين تذهب؟ قال: إلى مكة قال: فأين جوائزنا كما أحزت غيرنا قال: والله ما لكم عندي حائزة ولا عطاء حتى يبايع صاحبكم، قال ابن عباس: فقد أبى ابن الزبير فأخرجت حائزة بني أسد، وأبى عبد الله بن عمر فأخرجت حائزة بني أسد، وأبى عبد الله بن عمر فأخرجت مائزة بني عدي، فما لنا إن أبى صاحبنا وقد أبى صاحب غيرنا، فقال معاوية: لستم كغيركم لا والله، لا أعطيكم درهما حتى يبايع صاحبكم)).

وربّما قال ذلك معاوية لما يعرف من تضامن الهاشميين واحتماعهم على الإمام الحسين الطّيّلان، وما يدريك لعله قدّر في نفسه أنسه سوف يستطيع بهذا الإجراء شقّ الهاشميين على إمامهم، أو حمله على المبايعة حملاً من قِبَلهم، ولكن ابن عباس أفهمه بأنه سوف لايقوى على هضم حقوقهم، وفيهم مثله ومقامه بالشام معروف.. يقول ابن قتيبة: ((فقال ابن عباس: أما والله للمن لم تفعل لألحقن بساحل من سواحل الشام، ثم لأقولن ما تعلم، والله لأتركنهم عليك خوارج)).

وتراجع معاوية أمام هذا التهديد، ولعله ذكر تأثيره بالشام وتحول قائلهم بالأمس له.. والله لو شاء أن يضرب معه مائة ألف سيف لفعل، فقال: ((لا بل أعطيكم جوائزكم، فبعث بها من الروحاء))(١).

**(Y)** 

واتحه معاوية إلى مكة بموكبه المعروف، واتحه ابن عباس معه - فيما أخال - إليها، ولكل منهما موكب لا يقل في ضخامته عن موكب

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٧٤.

صاحبه، وإن اختلف معه من حيث النوع، فمعاوية كان محاطاً بجنده وبالوصوليين وذوي الأطماع من الناس، وكان صاحبنا محاطاً بطلاب العلم وهواة المعرفة، يقول يزيد بن الأصم: ((خرج معاوية حاجاً معه ابن عباس، فكان لمعاوية موكب، ولابن عباس موكب عمن يطلب العلم))(١).

وقد حجّ معاوية وهو ملك مرتبين، إحداهما في سنة أربع وأربعين للهجرة، والأخرى في سنة خمسين للهجرة، وكانت له معه أحاديث في مكة، وما ندري في أيهما كانت، وليس المهم تعيين زمنهما فعبد الله هـو عبـد الله لا يختلف في حرأته وصلابته معه في أي زمن كان.

ومن تلك الأحاديث ما جاء عنه ((من أنه طاف مع معاوية بالبيت، فحعل معاوية يستلم الأركان كلّها، فقال لمه ابن عباس: لِم تستلم هذين الركنين و لم يكن رسول الله يستلمهما؟ فقال معاوية: ليس شيء من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس: لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة فقال معاوية: صدقت))(٢).

وشاهد ابن عباس ظاهرة غريبة عليه فساءته وألمته، وعمد إلى إنكارها إنكاراً لا هوادة فيه. شاهد أن الناس قد تركوا التلبية يوم عرفة، والتلبية - فيما يقول - زينة الحج، فسأل عن أسرار ذلك، فقيل له: إن معاوية نهى عنها، لأن علياً كان يُلبّي في مثل هذا اليوم، حدّث سعيد بن جبير قال: (كنت مع ابن عباس بعرفات. فقال: مالي لا أسمع الناس يُلبّون،

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢: ٣٥٣.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج۱: ۲۱۷.

فقلت: يخافون من معاوية، فخرج ابن عباس من فسطاطه فقال: لسبيك اللهم لسبيك، للسبيك، للسبيك،

والغريب من أمر معاوية أنه كان يُخضع الأحكام الشرعية لعواطفه لحبّه ولبغضه، فهو هنا يترك السنّة بغضاً لعلي؛ لأن علياً (عليه السلام) كان يتقيد بالسنّة، وهو يُتمّ الصلاة في منى بعد أن كان قد صلاّها قصراً مجاراة لعواطف الأمويين وحفظاً لكرامة عثمان!! يقول المحدّث: ((لما صلّى بنا معاوية الظهر ركعتين نهض إليه مروان بن الحكم وعمرو بن عثمان، فقالا له: ما عاب أحد ابن عمك بأقبح مما عبته به، فقال لهما: وما ذلك؟ قال: فقالا لسه: ألم تعلم أنه أثمّ الصلاة بمكة، قال فقال لهما: ويحكما وهل كان غير ما صنعت؟! قد صليتهما مع رسول الله(صلى الله عليه وسلم) ومع غير ما صنعت؟! قد صليتهما مع رسول الله(صلى الله عليه وسلم) ومع أبي بكر وعمر (رضي الله عنهما)، قالا: فإن ابن عمك قد كان أتمهما، وإن خلافك إياه عيب له، قال: فخرج معاوية إلى العصر فصلاها أربعاً بنا))(٢).

وهاتان القصتان - ومثلهما بالطبع كثير - تكشفان عن مسدى إيمان معاوية بأحكام الشريعة وتحسّكه بها من جهة، واستهتاره وعدم مبالاته بالرأي العام المسلم من جهة أخرى.

وهذا الاستهتار هو الذي دعا ابن عباس أن يقف منه ذلك الموقف ؛ فيجاهر بسبية ويتحدّاه بالتلبية كما ورد في الحديث السابق.

<sup>(</sup>١) سنن النسّائي ج٥: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج٤: ٩٤.

ثم كانت فارة بين أحد البيعة ليزيد وموت معاوية، لا نعرف لابن عباس فيها - كأي معارض آخر - نشاطاً سياسياً ملحوظاً، وإنحا كان منصرفاً فيها إلى ما عود الناس عليه من إلقاء محاظرات في الفقه أو التفسير أو الحديث وما إلى ذلك.. ثما سنأتي عليه مفصلاً عندما نبحث هذا الجانب من حوانب شخصيته في الجزء الثاني من هذا الكتاب.

وفي هذه الفترة - فيما يبدو - ذهبت كريمتاه، وتركت آثارها العميقة في نفسه، ويبدو أنهما ذهبتا على التدريج، ففي حديث أنه ((قد أصيبت إحدى عينيه فنحل حسمه، فلما أصيبت الأخرى عاد إليه لحمه، فقيل له في ذلك فقال: أصابني ما رأيتم في الأولى شفقة على الأحرى، فلما ذهبتا اطمأن قلبي)(١).

وقد اختلفوا في تعليل ذلك، والذي عليه جملة من المنقبين أن منشأه رؤيته لجبرئيل في حياة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، ومصدرهم في ذلك ما أثر عنه من أنه رأى رجلاً مع النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) فلم يعرفه، فقال النبي(صلى الله عليه وآله وسلم): أرأيته؟ قال: نعم قال: ذلك حبرئيل، أما إنك ستفقد بصرك. يقول الراوي: فعمى في آخر عمره(٢).

وهذه رواية لها نظائر، وفي بعضها تعدد رؤيته، وقسلَما يخلو كتاب يعرض لترجمته من ذكرها، ولسنا نملك لها تعليلاً طبيعياً، اللّهــم إلاّ أن يكـون

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر ذعائر العقبي: ٢٣٣.

من خصائص حبرئيل (عليه السلام) أن رؤياه تورث العمى! ولو بعد زمان طويل، وهو تعليل لابد من الأحد به إذا كانت هذه الروايات وأضرابها صحيحة في نسبتها إلى الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولم تكن للمنقين من أنصار بني العباس علاقة بها ؛ لملامستها لعواطف ملوكهم عما تدفع عن أبيهم من معرة العمى، إن صح أن للعمى معرة تستوحب أن يلتمس لدفعها أمثال هذه الأسباب.

وهناك تعليل آخر ذكره المسعودي وعزاه إلى بكاءه على على، والحسن، والحسين (عليهم السلام)(1). وذكر الحسين الطفية في هذا الموضع لا يلتئم مع الواقع التأريخي، فالظاهر أن ذهاب بصره كان قبل مقتل الحسين وبعد سمّ الحسن (عليهما السلام).

والتأريخ وإن حدّثنا عن مدى تأثره لفقدهما وبكائه عليهما،ولكنــة لم يحدّث عن كثرة البكاء واستمراره كل هذه المدة على نحو يؤثّم مشل هذا الأثر البليغ؛ ومثله يتواتر في الحديث عادة.

وقد حاول بعضهم أن يلتمس لـه تعليلاً آخر يرتبط بشدة احتياطه في الدين فقال: ((قيسل: لأنه كان في وضوءه يدخل الماء في عينيه مبالغة في استقصاء))(٢). وما ندري أكان مصاباً بداء الوسوسة؟ وكثيراً ما يصاب به أمثاله من المتشرّعين، ومنشؤه المبالغة في الحيطة لأمر أو أكثر من أمور الدين، على نحو يفقدهم الثقة بالنفس في أدائها بسهولة. فهم محتاجون إلى تكرار الشيء ، والمبالغة في تتبع أطرافه ؛ للتأكد من صحته ، ومع الأيام

<sup>(</sup>١) انظر مروج الذهب ج٣: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) نكت الحميان: ١٨٢.

يصبح ذلك من أهم الأمراض النفسيّة التي يصعب معالجتها، وإذا كان.. فهل مثل هذا الاحتياط بإدخال الماء إلى عينيه مما يوحب إصابته بالعمى؟.. أبعّد ذلك، فبإن إصابته - في الظاهر - كانت وليدة نزول الماء على عينيسه، وهو لا يرتبط بإدخال الماء من الخارج إليهما.

والذي أخاله أن لمرضه هذا حذوراً وراثية، فقد أصيب الكشير من بني هاشم بهذه الآفة، وأصيب هو، وأبوه، وحده، في أسنان متقاربة وقد تكون متحدة، وقد حدّثنا العلم عن وراثة نوع من أنواع العمى، أسموه بالوراثة المتحدة الأزمنة (۱).

وعلى أيَّ فعروض مثل هذه الآفة لا يحتاج إلى تجشم الأسباب، وربّما كان ذلك لعوارض وقتية نجهلها الآن، وتحقيقها لايهم كثيراً، وإنما المهم التماس أثر هذه العاهة في نفسه.

والذي أتخيله أنها كانت ذات أثر بليغ جداً، فقد حاءته وهو في صراع سياسي قوي، لمسنا خطوطه فيما سبق. وربّما كان ينتظر دوره في الحكم ليتمكّن من أداء رسالته الدينيسة التوجيهيسة كاملة، وذلك إذا استطاعت المعارضة أن تثبت وحودها بعد معاوية، وينجح مرشح أهل البيت.

وقد كان ابن عباس يعتبر لنفسه حقاً في الحكم - طبعاً في طول الحسين - ولا يمنعه وحود معاوية أن يجاهر به، فمن حديث لمعاوية معه ((وأقل من ذكر حقك، فإنه إن كان لك فقد تركته لمن هو أبعد منا حباً، وإن لم يكن فلا حاحة بك إلى ذكره، مع أنه صائر إليك، وكل آت قريب، ولتحدنا إذا كان ذلك خيراً لكم منا))، يقول ابن عباس: ((وأما ما سألتني

<sup>(</sup>١) انظر محلة الاعتدال سنة: ٤، عدد: ٣.

٠ ٤ ٤ ..... عبد الله بن عباس /ج١

من الكف عن ذكر حقي، فإني لم أغمد سيفي وأنا أريد أن أنتصر بلساني، ولتن صار هذا الأمر إلينا، ثم وليكم من قومي مثلي كما ولينا من قومك مثلك، لايرى أهلك إلا ما يحبون)(١٠).

فهو ينتظر أن يصير الأمر إليهم وأن يتولّى الأمّة مثله، وإنحا قلت في طول الحسين فلأنه كان يرى أن الحسين النابي مقدّم عليه بحكم إمامته فهو يروي عن النبي قوله: ((إن وصبي علي بن أبي طالب وبعده سبطاي الحسين والحسين..))(١)، وقوله لمعاوية حين قال له: أصبحت سيّد قومك قال: ((ما أبقى الله أبا عبد الله الحسين فلا))، وقوله للإمام الحسين النابي الذي الأمام الحسين النابي الأمة كفريضة الصلاة والزكاة والتي لا يقدر أن يتقبل لفرض على هذه الأمة كفريضة الصلاة والزكاة والتي لا يقدر أن يتقبل أحدهما دون الأخرى))(١). يكشف عن ذلك. وقد بلغ من احترامه له أنه كان يحسك بركابه حتى يركب، حاء في تذكرة الخواص: ((وكان ابن عباس كان يحسك بركابه حتى يركب، حاء في تذكرة الخواص: ((وكان ابن عباس عسك بركاب الحسن والحسين حتى يركبا، ويقول:هما ابنا رسول الله))(١).

ومثل هذه العاهة لابد وأن تقعد به عن بلوغ هذا المرمى، ولا أقل من شعوره بذلك، وكلماته عندما دُعي لبيعة يزيد بعد موت معاوية تكشف لنا – إن صحّت – عن حانب من هذا الأثر، يقول عتبة بن مسعود: ((حاء رسول خالد بن الحكم إلى ابن عباس: أن انطلق فبايع، فقال للرسول: إقرأ

 <sup>(</sup>١) العقد الفريد - تحقيق محمد سعيد العريان، مطبعة الاستقامة، مصر، ط٢، سنة
 الطبع ١٣٧٢هـ - ج٥: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودة - مطبعة العرفان، صيدا - ج٣: ٩٩، نقلاً عن فرائد السمطين.

<sup>(</sup>٣) الفتوح ج٥: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) تذكرة الخواص: ٢٤٥.

مع معاوية في أيام حكمه .....

الأمير السلام وقل له: والله ما بقي في ما تخافون، فاقض من أمرك ما أنت قاض، فإذا سهل الممشى وذهبت حطمة الناس، حنتك ففعلت ماأحببت))(١).

فهو - كما ترون - يعتقد في أعماقه أنه لم يبق فيه - وطبعاً بعد ذهاب عينيه - ما يخاف الأمويون منه. وإذا قارنا هذه الكلمة بكلامه السابق مع معاوية حتى نهاية المطاف، أدركنا مدى تأثّره لذلك، وشعره الذي قال بعد ما أصيب يكشف عن المحاولات التعويضية اللاشعورية كشفاً تاماً، فهو يقول - وكأنه يقنع نفسه بأن ذهاب البصر لم يفقده شيئاً له أهميته ما دام يملك هذه المعوضات -:

((إن يأخذ الله من عينيّ نورهما ففي لساني وقلبي منهما نــور قلبي ذكي وعقلي غير ذي دخل وفي فمي صارم كالسيف مأثور))(۲)

وأخال أن في تعداد هذه الصفات، ولم يكن قد عودنا سابقاً على ذكر مثلها - في غير موارد الفخر طبعاً - محاولة في تأكيد الذات بعد ما زعزعت هذه النازلة ثقتها فيها، على أن هذا شيء طبيعي لمن هو في سنة، وله مؤهلاته، فلو لم يطفح على لسانه بما يشير إليه لاهتدينا إلى ذلك من طريق الفرض عادة.

ومما يأتي من أحاديثه هذا المأتى، ما جاء عنه من أنه مرّ: ((بقوم ينالون من علي الطّخة ويَسبّونه، فقال لقائده: أدنني منهم فأدناه، فقال: آيكم السابّ لله؟ قالوا: نعوذ بالله أن نسبّ الله، فقال: أيكم السابّ لرسول الله (صلى الله عليه وسلم)قالوا:نعوذ بالله أن نسبّ رسول الله(صلى اللهعليه وسلم)

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ج٣: ١٩٥.

فقال: آيكم السابّ علي بن أبي طالب؟ قالوا: أمّا هذه فنعم، فقال: أشهد لقد سمعت رسول الله(صلى الله عليه وسلم) يقول: من سبّي فقد سبّ الله ومن سبّ علي بن أبي طالب فقد سبّي، فأطرقوا.. فلما ولّـى، قال لقائده: كيف رأيتهم؟ فقال:

نظروا إليك بأعين مـزورة نظر التيوس إلى شفار الجازر)) إلى هنا والأمر طبيعي لايشير إلى شيء، ولكن استزادته بعد ذلك من قائده تشير إلى محاولته في تـأكيد الـذات، يقـول الـراوي: ((قـال: زدني فداك أبي وأمي، فقال:

خزر العيون منكسي أذقانهم نظر الذليل إلى العزيز القاهر فقال: زدني فداك أبي وأمي، قال: ما عندي مزيد، قال: ولكن عندي: أحياؤهم تجني على أمواتهم والميتون فضيحة للغابر)(١) والمهم هنا هي الاستزادة من معرفة أثر كلامه في نفوسهم، وهي لا تكون عادة لو كان في سلامة من هذه العاهة.

وما أدري.. أين التقى معاوية؟! - والظاهر أنه لم يسافر إليه، و لم يأت معاوية إلى الحجاز بعد أخذه البيعة - فقال له معاوية: ((ما بالكم تصابون في أبصار كم يا بني هاشم؟!))، وهي كلمة نابية لا يصلح لها غير ما أحاب عليه بقوله: ((كما تصابون في بصائركم يا بني أميّة))(٢).

والقصة مأثورة لمعاوية مع عقيل بن أبي طالب، وقد تكون معهما معاً، لو صحّ أن صاحبنا كان قد احتمع به بعد أن أصيب.

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٢: ٢٢٩-٢٣٠، وانظر الرياض النضرة ج٢: ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) نكت الحميان في نكت العميان: ١٨٢.

ويقول بعض مؤرخيه: ((إنه لما نزل الماء في عينيه فذهب بصره فأتاه الذي يثقب العين ويسيل الماء، فقال: خلّ بيننا وبين عينيك نسيل ماءهما، ولكن تمسك خمسة أيام عن الصلاة، قال: لا والله ولا ركعة واحدة، إني حدثت أن من ترك صلاة واحدة لقي الله وهو عليه غضبان)) وفي رواية ((إنه لما فقد بصره قبل له: نداويك ولكن تمكث كذا وكذا لا تصلي إلا على قفاك، فأبي وقال: بلغني أن رسول الله قال: من ترك صلاة لقي الله وهو عليه غضبان)) (1).

وتطبيق هذه الكبرى - من ترك الصلاة - على الموضع تطبيق غريب، لايلتتم مع مانعرف من سعة معرفته في الفقه. فالمضطرّ - في حالة اضطراره - لا يشرع له غير هذا النوع من الصلاة، فكيف يصدق عليه أنه تارك! اللهم إلاّ إذا كان من رأيه عدم مشروعية صلاة المضطر، إذا كان قد أوقع نفسه في الاضطرار بمحض اختياره. وتسليم نفسه إلى الطبيب هنا لمداواته مع علمه بأنه لايطيق الصلاة معها من قيام إيقاع لنفسه بالاضطرار، فلا تصح منه مثل هذه الصلاة. وليس هنا موضع مناقشة هذا الرأي، وربّما كانت الرواية مدخولة عليه من الأساس إبرازاً لشدة احتياطه في أمور الدين.

وعلى أي فالذي يهمنا من هذا الحديث هو إبراز أثر ذلك في نفسه، وقد قلنا إن هذا الأثر قد يكون طبيعياً لمثله، وربّما كان عمقه لا يقل عما التمسناه سابقاً - من أثر (يوم الخميس)، وإن كان هذا الأثر كسابقه، سوف يضعف تدريجاً بالاعتراف به من جهة، والاعتياد عليه من جهة أخرى.

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي: ٢٣٤.

## مع يزيد في أيام حكمه

(1)

وانقضت تلكم الفترة، ومات معاوية، فاستقبل ابن عباس فـترة حافلة بأشد الأزمات وأعقدها، وما أخاله مرّ بعد فترة مـرض النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وموته . بما يشبهها مشاكل وأزمات أثّرت على نفسه أثرها الكبير، حتى أسلمته إلى نهايته المحتومة.

فكانت بيعته ليزيد بعد أن وقف منها في حياة معاوية موقفه السابق، وكان حلّ همّ يزيد يوم تسلّم زمام الحكم أن يؤمّن حانب المعارضة، بحمل المعارضين على بيعته حملاً، أو القضاء عليهم مهما كلفه الأمر، فكتب إلى عامله على المدينة ينعى إليه معاوية، ويؤكد على دعوة أهل المدينة لبيعته، وفيه يقول: ((وليكن أول من يبايعك من قومك وأهلنا الحسين، وعبد الله ابن عمر، وعبد الله بن طباس، وعبد الله بن الزبير، وعبد الله بن حعفر، ويكلفون على ذلك بجميع الأيمان اللازمة بصدقة أموالهم غير عشرها، وحزية رقيقهم، وطلاق نسائهم، بالثبات على الوفاء بما يعطون من بيعتهم))(١).

وكان ابن عباس إذ ذاك بمكة، فلم يدع في جملة هؤلاء، وإنما دعاه - على بعض الروايات - عامل مكة على البيعة، وبابع بعد إلحاح وإلحاف

<sup>(</sup>١) الإمامة والسياسة ج١: ١٨٦.

من قبله (۱). وتقول رواية أخرى: أنه لم يؤذن بموت معاوية إلا بعد مدة من الزمن، وكان هو وابن عمر في طريقهما إلى المدينة، فالتقاهما الحسين الطّفيّة وابن الزبير وهما خارجان منها، فقال ابن عمر: ((ما وراء كما؟ قالا: موت معاوية، والبيعة ليزيد بن معاوية).. إلى أن تقول: ((وقدم ابن عمسر وابن عباس إلى المدينة، فلما جاءت البيعة من الأمصار بايع ابن عمسر مع الناس))(۱).

ثم سكتت عن ابن عباس، ولم تشعر بموقفه أو موقف السلطة منه، والنظاهر أن السلطة لا يمكن أن تسكت عنه، وربّما حملته على البيعة حملاً، كما يسدو من الرواية الأولى، ولعل ليأسه من نجاحه في الاستمرار على المعارضة بعد إصابته بالعمى كما تشعر كلمته السابقة ((ما بقي في ما تخافون))، أو ليأسه من معاضدة بحتمعه، وهو إنحا يصول به كما تشعر به كلمته لعتبة بن مسعود حين قال له: ((أتبايع ليزيد وهو يشرب الخمر ويلهو بالقيان ويستهتر بالفواحش)) يقول عتبة ابن مسعود: فقال: ((مه فأين ما قلت لكم - يشير إلى حديث سابق - وكم بعده من آت يشرب الخمر، أو هو شرّ من شاربها أنتم إلى بيعته سراع، أما والله إني لأنهاكم وأنا أعلم أنكم فاعلون ما أنتم فاعلون))(٢).

تأمّلوا قوله: ((والله إني لأنهاكم وإني أعلم أنكم فاعلون ما أنتم فاعلون)) – إذا صح عنه – فإنه كاشف عن مدىياًسه من استحابة الناس له،

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق ج١: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ج٨: ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة ج١: ١٨٥.

وقد كاد يحمله مثل هذا اليأس من استصلاحهم على هجرهم، والانقطاع عنهم، لولا أنه كان يخشى على نفسه أن تكون فكرته هذه من وحي الشيطان، ومن ذلك قوله: ((ولولا الوسواس ما باليت أن لا أكلم الناس))(1). وربّما كان هذا اليأس في موضعه، إذا تصوّرنا اختلاف الزمنين، زمسن امتناعهم عن البيعة على عهد معاوية وهذا الزمن، فمرور عشر سنوات كافٍ لأن يبدّل من حو الناس، بتأثير سياسة معاوية المعروفة بعناصرها الانتهازية وغيرها، مما عرضنا بعض خطوطه فيما سبق من حديث..

ومع هذا اليأس والعطل الذي أصابه بسبب عينيه، لا يبقى بحال لمناوأة سافرة يتحدّى بها السلطة، وهو لا يملك عدّة الدفاع، فالرواية الدي تسجل عليه بيعته هي أقرب في عقيدتني إلى واقع صاحبنا من الروايات الأخرى الساكتة، أو المصرّحة بعدم البيعة - لمو وحدت - علمى أن مصلحة البيت الهاشمي كانت تقتضيه - فيما أحال - ذلك ؛ ليتولى هو - والمبايعون من الأسرة - حفظ كيانها، لو قدر لحركة زعيمهم الحسين التَّلِيَكُمُ أن لا تحصل على النجاح المأمول.

(٢)

وكانت حركة الحسين التَيْكُالِمُ وامتناعه عن البيعة - وخروجه من المدينة إلى مكة ومعه ابن الزبير - مبعث اضطراب السلطة وتخوّفها، وما أسرع أن تلقّى صاحبنا من يزيد كتاباً يطلب إليه أن يتولى تسوية الموقف،

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ج١: ٢١٨.

وفيه يقول: ((أما بعد فإن ابن عمك حسيناً وعدو الله ابن الزبير التويا ببيعتي، ولحقا بمكة مرصدين للفتنة معرّضين أنفسهما للهلكة، فأمّا ابن الزبير فإنه صريع الفنا وقتيل السيف غداً، وأما الحسين فقد أحببت الإعذار إليكم أهل البيت مما كان منه، وقد بلغني أن رحالاً من شيعته من أهل العراق يكاتبونه ويكاتبهم، وبمنونه الخلافة، وبمنيهم الإمرة، وقد تعلمون ما بيني وبينكم من صلة وعظيم الحرمة ونتاتج الأرحام، وقد قطع ذلك الحسين وبته، وأنت زعيم أهل بيتك وسيد أهل بلادك، فالقه فاردده عن السعي في الفرقة، وردّ هذه الأمة عن الفتنة، فإن قبل منك وأناب إليك، فله عندي الأمان والكرامة الواسعة، وأجري عليه ما كان أبي يجريه على أحيه، وإن طلب الزيادة فاضمن له ما أراك الله أنفذ ضمانك، وأقوم له بذلك، وله علي الأيمان المغلّظة، والمواثيق المؤكدة بما تطمئن به نفسه، ويعتمد في كل الأمور عليه، المغلّظة، والمواثيق المؤكدة بما تطمئن به نفسه، ويعتمد في كل الأمور عليه، عحل بجواب كتابي وبكل حاحة لك إلي وقبلي والسلام))(١).

وما كانت لابن عباس من حاجة إلى مثله ليكتب إليه بها، وقد أحسس أن وراء كتابه ما وراءه، فبعث إليه بالجواب ممنياً وواعظاً ومحدّراً، بعد أن شرح له أسباب بحيء الإمام الحسين الطّيكاة إلى مكة يقول: ((أما بعد فقد ورد كتابك تذكر فيه لحاق الحسين وابن الزبير بمكة، فأما ابسن الزبير فرحل منقطع عنا برأيه وهواه، يكاتمنا مع ذلك أضغاناً يسرّها في صدره، يوري بها علينا وري الزناد، لا فك الله أسيرها، فاراً في أمره ما أنت راء، وأما الحسين فإنه لما نزل مكة وترك حرم حده ومنازل آبائه، سألته عن مقدمه، فأحبرني أن عمالك بالمدينة أساؤوا إليه وعجلوا عليه بالكلام الفاحش؛ فأقبل إلى حرم

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص: ٢٤٨-٢٤٩.

الله مستحيراً به، وسألقاه فيما أشرت إليه، ولن أدع النصيحة فيما يجمع الله به الكلمة ويطفيء به النائرة ويخمد به الفتنة ويحقن به دماء الأمة)). ثم عقب ذلك بما يشير إلى تحسّسه وتخوّفه مما بيّت للإمام الحسين الطيخ على رغم هذه الوعود، فيحابهه بقوله: ((فاتق الله في السرّ والعلانية ولاتبيتن ليلة وأنت تريد لمسلم غائلة، ولاترصده بمظلمة، ولاتحفر له مهواة، فكم من حافر لغيره حفراً وقع فيه، وكم من مؤمّل أملاً لم يؤت أمله..)) ثم عقب ذلك بشيء من الوعظ والتبكيت له على ارتكابه المنكرات: ((وحد بمفلك من تلاوة القرآن ونشر السنّة، وعليك بالصيام والقيام، لاتشغلك عنهما ملاهي الدنيا وأباطيلها، فإن كل ما اشتغلت به عن الله يضرّ ويفنى، وكل ما اشتغلت به من أسباب الآخرة ينفع ويبقى والسلام..)) (1).

ويبدو أن يزيد لم ينتظر سفارة ابن عباس ومحاولته التهدئة، بمل بيّت للحسين الطّيّل الغائلة بإرسال جماعة من أتباعه لاغتياله في الحرم. وما كمان ذلك ليحقى على الحسين الطّيلاً.

ومثل الحسين لايصح أن يعرض مكة - وهي دار الأمان - لمعركة لابد أن تُنتهك فيها حرمتها، فكان لابد له أن يخرج عنها، وبخاصة قد وردت إليه من شيعته في الكوفة، ثم من رسوله إليهم مسلم بن عقيل، كتب تستحته على المبادرة إليهم، وسمع صاحبنا بعزيمته على إحابتهم، فعظم عليه ذلك، وحضر أمامه كل ما لذيه من رواسب عن غدر الكوفيين منذ حادثة صفين سواء بالإمام أم بولده الحسن(عليهما السلام)،وربّما تصور أن سياسة أمشالهم لاتنجح بحال، إلا إذا قامت دعائمها على ركيزتين، المساومة على العواطف

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص: ٢٤٩-٢٥٠.

بأموال المسلمين من حهة، واستعمال ضروب الإرهاب والتنكيل بحـق وبغـير حق من حهة ثانية. وكلا الركيزتين لايعتمدهما الإسلام ولا يقرّهما.

ومثل الحسين التخييرة وهو إمام المسلمين وسيدهم لايمكن له أن ينجح وهو لا يملك بحكم مزاحه الخاص - فضلاً عن تقيده بالدين - شيئاً من عدتها، وربّما كان مصيره مصير أبيه وأخيه الحسن (عليهما السلام) مع هؤلاء، وقد بادر لذلك إليه فقال له: ((يا ابن عم قد أرجف الناس أنك سائر إلى العراق، فبيّن لي ما أنت صانع؟ قال: إني أجمعت المسير في أحد يومي هذين إن شاء الله تعالى، فقال له ابسن عباس: فإني أعيذك بالله من ذلك، أخيرني رحمك الله أتسير إلى قوم قد قتلوا أميرهم وضبطوا بلادهم ونفوا عدوهم، فإن كانوا قد فعلوا ذلك فسر إليهم)). وفي رواية مروج الذهب: ((وما أنا لغدرهم بآمن)) (()، ((وان كانوا أنما دعوك إليهم - وأميرهم عليهم قاهر لهم وعمّاله تجيي بلادهم - فإنهم إنما دعوك إلى الحرب والقتال، ولا آمن عليك أن يغرّوك ويكذبوك ويخالفوك ويخذلوك، وإن يستنفروا إليك فيكونوا أشد الناس عليك. فقال له الحسين: وإني أستخير الله وأنظر ما يكون))(\*).

وحرج ابن عباس من عنده والقلق يساوره، وظلمة المصير تسأخذ عليه حوانب تفكيره، ولم يصبر كثيراً دون أن عاد إلى إمامه (عليمه السلام)، وهو يقول: ((يا ابن عم إنسي أبصر ولا أصبر، إنبي أتخوف عليك في هذا الوجه الهلاك والاستئصال. إن أهل العراق قوم غدر فلا تقربنهم، أقم بهذا البلد فإنك سيد أهل الحجاز، فإن كان أهل العراق يريدونك - كما زعموا -

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٣: ٤.

<sup>(</sup>٢) جمهرة خطب العرب ج٢: ٣٤-٣٥.

فاكتب إليهم فلينفوا عدوهم ثم أقدم عليهم؛ فإن أبيت إلا أن تخرج فسر إلى اليمن، فإن بها حصوناً وشعاباً، وهي أرض عريضة طويلة، ولأبيك بها شيعة، وأنت عن الناس في عزلة؛ فتكتب إلى الناس وترسل وتبت دعاتك، فإنى أرجو أن يأتيك عند ذلك الذي تحب في عافية)) فقال الإسام: ((يا ابن عم إنى الأعلم أنك ناصح، وعلى شفيق، ولكن مسلم بن عقيل كتب إليّ باحتماع أهل المصر على بيعتي ونصرتي، وقد أجمعت على المسير)) فقال صاحبنا: ((إنهم من جرّبت وجرّبت، وهم أصحاب أبيك وأخيك)) ثم استبدت به العاطفة فأضاف: ((وقتلتك مع أميرهم، فإن عصيتني وأبيت فلا تخرجن نساءك وولدك معك، فوالله إنى لخائف أن تقتل كما قتل عثمـان ونساؤه وولده ينظرون إليه))، فأحابه الإمام وهو مؤمن في أعماقه بما سينتهي إليه من مصير: ((لفن أقتل والله بمكان كذا أحب إلى من أن أستحلّ عكة))(1). وكانت فترة صمت قطعها ابن عباس بلهجة أسف ((لقد أقررت عين ابن الزبير بتخليتك إياه والحجاز، والخروج منها، وهو اليوم لا ينظر إليه أحد معك)). ثم ثارت به عاطفته من جديد فقال: ((لو أعلم أنك إذا أخذت بشعرك وناصيتك حتى يجتمع عليّ وعليك الناس أطعتني لفعلت ذلك)). تقول الرواية: ((ثم خرج ابن عباس من عنده فمرّ بعبد الله بن الزبير فقال: قرّت عينك يا ابن الزبير ثم قال..

يا لـك من قبرة بمعمــر خلا لك الجو فبيضي واصفري ونقري ما شئت أن تنقّري

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ج٣: ٥.

وفي رواية عن طاووس عنه أنه قال: ((استشارني الحسين بن علي في الخروج، فقلت: لولا أن يزري بي وبك الناس لشبثت يدي في رأسك فلم أتركك تذهب، فكان الذي ردّ عليّ أن قال: لئن أقتل في مكان كذا وكذا أحب إليّ من أن أقتل بمكة، قال: فكان هذا الذي سلّى نفسي عنه)) .

(4)

ويبدو أن هذا الحديث ونظائره - مما لم يروه المؤرخون - كان كافياً لأن يشدّه إلى الأمر الواقع، فيقنعه بوجهة نظر الإمام الحسين الطّنيّة، ويسلّي نفسه عن الإصرار على وجهة نظره هو، فالحسين الطّنيّة لايمكن أن يبقى بمكة ما دام أعداؤه لايقيمون حرمة للبيت، ولايهمهم أن يتخذوا منه قاعدة حربيّة، وليس من خلق أهل البيت (عليهم السلام) فضلاً عما تقتضيه أحكام دينهم التقريط بكرامته مهما كلف الحال، وصاحبنا هو الذي يقول: ((لو لقيت قاتل أبي في الحرم ما قتلته))

وقصة دس يزيد رجالاً وأمرهم أن يقتلوا حسيناً التَّغَيْلاً ولو كان متعلّقاً بأستار الكعبة، لم تعد خافية عليهم، وسيأتي تصريح ابن عباس فيها.. فخروجه إذاً من مكة أمر لامعدى عن واقعه، أما ذهابه إلى اليمن وهو رأيه الذي سبق أن عرضه على الإمام الحسين التَّغِيلاً فما أخال أنه كان حاداً فيه،

<sup>(</sup>١) جمهرة خطب العرب ج٢: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ج٨ : ١٥٩-١٦٠.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ج٤ قسم٢: ٣٠.

وهو أعرف الناس بموقعها الإستراتيجي وبعدها عن المراكز الحساسة في البلاد الإسلامية، بالإضافة إلى ضعف إمكانياتها الاقتصادية، وعدم تكوّن بذور الثورة لديهم؛ لعدم تعرّض أهلها لنفمة الأمويين وظلمهم مباشرة، اللهم إلا ماكان منهم في حادثة بسر بن أرطاة وغارته عليهم، وقتله لولدي عبيد الله بن عباس واليهم من قبل الإمام على التلييلاً. وقد كشفوا في تلك الحادثة عن عدم قدرتهم على المقاومة، مع قلة الجيش الغازي لهم.

فلو قدّر للإمام الحسين الكلية أن يستجيب لهذا الرأي، لكان من أيسر الأمور حصر دعوته في هذا النطاق الضيق، وخنقها في مهدها. وهذا بخلاف الكوفة، فإن جميع إمكانيات الثورة متوفرة فيها.. من إحساس بظلم، وهدر كرامة، إلى وفرة في العقيدة، إلى موقع استراتيجي حساس.. إلى غير ذلك من أسبابها، فاقتراح إبدالها باليمن لم يكن عن حد، وإلا لكان إصراره عليه كبيراً. وإنما انبعث عن حماسة في التنفير عن الكوفة، ذات المواقف المعروفة في سرعة تبدل عواطفها، وكأنه يقول: إذهب إلى أي مكان شئت فهو أحدى عليك من الذهاب إليها، على أن الحسين الكلوفة وهو عالم بمصيره كان يتخير أنسب البقاع لشهادته، وأجداها في إحداث النقمة في نفوس الجماهير. وكلمته: ((لئن أقتل في مكان كذا وكذا أحب إلي من أن أقتل بمكة)).. وعما تشير إلى ذلك.

وربما كان حمله العيال معه يعود في بعض عوامله إلى محاولة الاستفادة من وجودها لتحسيس الرأي العام بالخطر المحدق بالإسلام ؛ وذلك بشرحها لأسباب الثورة التي أدت بريحانة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) إلى الشهادة، على أن الأمويين ما كانوا ليتركوها بمكة والإمام(عليه السلام)

مع يزيد في أيام حكمه ......

خارج للثورة عليهم، وربما اتخذوا من إلقاء القبض عليها وأسرها وسيلة من وسائل إقناع الإمام(عليه السلام).

وما أدري أشرح الإمام(عليه السلام) لصاحبنا كل ذلك وغير ذلك، مما تخفى حوانبه علينا، فسلّى نفسه عن الإصرار على آرائه السابقة، لا أبعّد ذلك، وطبيعة علاقتهما تقتضيه، وإن لم يعرض لذكره مؤرخوه.

والغريب أنّا لم نجد في قتلى الطف من أولاد عبد الله بن عباس أحداً، وربما لم يكن أولاده الذين يطيقون حمل السلاح معه بمكة يـوم حروج الحسين الطّيّة ليبعث بهم مع سيدهم.

أما هو فحسبه من شيخوخته وعماه معذر عن الخروج معه، هذا بالإضافة إلى ما ربما تقتضيه ضرورة بقائه بمكة؛ للتبشير بمبادئ الحسين الطّخين، ولحفظ كيان الأسرة بعده لو قدّر لإمامهم (عليه السلام) أن ينتصر بنهضته. وهذا وحده كافي - فيما أخال - عن الاعتذار بمثل ما نُسب إليه من دفاع عن نفسه، وقد عوتب - فيما يقال - على عدم الخروج معه، فقال: ((إن أصحاب الحسين الطّخين لم ينقصوا رحلاً ولايزيدوا رحلاً نعرفهم بأسمائهم من قبل شهادتهم))كماحدّثوا عنه في روايات مرسلة لانعرف مدى صحتها (())

(\$)

وائر عليه خروج الحسين الطّيلا - وانتظار المصير الـذي يعتقـده - أثراً لا يكـاد يمحـى عـن ذاكرتـه، وربمـا عــاوده طيفــه مــرات عديــدة فــأقضّ

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب محمد بن الحنفية \_ مطبعة سبهر، سنة الطبع ١٣٦٨هـ \_ :٦٦

عليه مضحعه، ومن ذلك ما حدّث به زيد بن جدعان: ((قال: استيقظ ابن عباس من نومه فاسترجع وقال: قتل الحسين والله، فقال له أصحابه: لِمَ يا ابن عباس؟ فقال: رأيت رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) ومعه زجاجة من دم، فقال: أتعلم ما صنعت أمني من بعدي، قتلوا الحسين وهذا دمه ودم أصحابه أرفعهما إلى الله)) (۱ . وفي رواية عمار بن أبي عمار عنه: ((قال: رأيت رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) في المنام نصف النهار أشعث أغبر، معه قارورة فيها دم، فقلت: بأبي أنت وأمي يا رسول الله ما هذا؟ قال: هذا دم الحسين وأصحابه، لم أزل ألتقطه منذ اليوم، قال عمار: فأحصينا ذلك اليوم فوجدناه قد قتل في ذلك اليوم)) (۱) ، وفي الرواية السابقة: واحتى خاءهم الخبر بالمدينة، أنه قتل في ذلك اليوم و تلك الساعة).

وهذا المضمون مأثور عنه في سند قوي، وقد قوّى ابن كثير سند رواية عمار بن أبي عمار " وهو طبيعي لمثله، وقد عرفنا مدى تشاؤمه من هذه الرحلة في حديثه السابق مع الحسين الطّيكان، ولابد أن هذا التشاؤم كان قد بلغ مبلغاً ملاً عليه آفاق لاشعوره، فليس من الغريب إذاً - وقد سبق لنا أن رأينا مدى علقته بالإمام الحسين الطّيكان سيّد قومه، والبقيّة الباقية التي يرحو أن يعاد على يدها بحد النبوة والخلافة - أن يشغله حديثه في نومه ويقظته، وأن يتمشل تشاؤمه أمامه بمثل هذه الرؤيا، وإنما الذي يبدو غريباً أن تصدق إلى هذا الحد.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق.

وإذا صحّ ما حدّثنا بعض علماء النفس عن وحود أمشال هذه الرؤيا الصادقة، والتماسهم لها تعليلاً يبعدها عن الصدفة (١) فليس تسمّة ما يدعو إلى مناقشتها والتشكيك بصدورها بحال.

ولك بعد أن تحدّث عن مدى استيائه عما ساوره من انفعالات حين اكتشف صدق رؤياه، عندما استقبلوا تفاصيل الحادثة بما رافقتها من فضائع تكشف فيها لـؤم الأمويين على أبشع صوره من قتل، ونهب، وسلب، وسبي أ، وبخاصة حين احتمع بالأسرى عند عودتهم من الشام، وحدّثوه عن تفاصيل ما حرى عليهم من مفارقات، وكان على بن الحسين النياية من مفارقات، وكان على بن الحسين النياية من هذا البيت - يسزوره، فيستقبله بقوله: ((مرحباً بالحبيب ابن الحبيب)) أ، وبالطبع ما كان يدور بينهما الحديث - في غالب أمره - إلاّ عن فظائع هذه الحادثة.

ومن غريب مفارقات يزيد ووقاحته، أن يبلغ به الصلف حداً يسوّغ له أن يتناسى كل ما فعله مع آل البيت، ويكتب إلى ابن عباس وقد بلغه أمتناعه عن بيعة ابن الزبير، شاكراً له وممنياً وطالباً أن يعلن حسن رأيه فيه، يقول اليعقوبي: ((وأخذ ابن الزبير عبد الله بن عباس بالبيعة له فامتنع عليه، فبلغ يزيد بن معاوية أن عبد الله بن عباس قد امتنع على ابن الزبير فسره ذلك، وكتب إلى ابن عباس: أما بعد فقد بلغنى أن الملحد ابن الزبير دعاك إلى بيعته

 <sup>(</sup>١) أنظر خوارق اللاشعور لعلي الوردي \_ لم تذكر المطبعة ولا سنة الطبع \_ : ١١٩
 وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أنظر تأريخ الطبري ج٦: ٢٦٠-٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج٥: ١٥٧.

وعرض عليك الدخول في طاعته ؛ لتكون على الباطل ظهيراً وفي المأثم شريكاً، وإنك امتنعت عليه واعتصمت ببيعتنا، وفاءً منك لنا وطاعة لله فيما عرفك من حقنا، فحزاك الله عن ذي رحم بأحسن ما يجزي به الواصلين لأرحامهم، فإني ما أنس من الأشياء فلست بناس برك، وحسن حزائك، وتعجيل صلتك بالذي أنت مني أهله في الشرف والطاعة والقرابة برسول الله. فانظر رحمك الله فيمن قبلك من قومك ومن يطرأ عليك من الآفاق محن يسحره الملحد بلسانه وزحرف قوله، فأعلمهم حسن رأيك في طاعي والتمسك ببيعتي، فإنهم لك أطوع ومنك أسمع منهم للمحل الملحد والسلام).

وثارت ثائرته عند تسلّم هذا الكتاب، واستفظع ما حاء فيه من مفارقات، فامتناعه عن البيعة لابن الزبير لم يكن بحاملةً ووفاءً ليزيد، وأين موضع ذلك وهذه الفضائع التي ارتكبها بأهل بيته لاتبقي موضعاً لأي بحاملة؟! بالإضافة إلى استهتاره في شؤون الدين، ثم هذه المساومة الدنيئة على مبدئه بتعجيل عطائه - وكأنه ليس حقاً من حقوقه، أو هو دون حقه في كتاب الله - ما قيمتها في رأيه بعدما هدر من كرامة أهل البيت (عليهم السلام) ما هدر؟! وما أدري كيف يرجو له أن يعلن حسن رأيه فيه؟! وهو بعض ثاره لو تسنّى له أن يدرك منه ذلك الثار. ومشل فيه؟! وهو بعض ثاره لو تسنّى له أن يدرك منه ذلك الثار. ومشل

وكان حوابه ثـورة صاخبـة تـتزاحم فيهـا شـتّى الانفعـالات، وتلتقـي بها عواطف كل حاقد على الأمويين لهـذه الفظـائع المستنكرة، وكأنـه يعـبّر

<sup>(</sup>١) تأريخ اليعقوبي ج٢: ٢٢٠-٢٢٣.

مع يزيد في أيام حكمه .....

عن لسان كلِّ منهم فيما كتب.. ((من عبد الله بن عباس إلى يزيد بن معاوية.. أما بعد فقد بلغني كتابك بذكر دعاء ابن الزبير إيّاي إلى نفسه، وامتناعي عليه في الذي دعاني إليه من بيعته، فإن يك ذلك كما بلغك فلست حمدك أردت ولا ودّك، ولكن الله بالذي أنوي عليم.

وزعمت أنك لست بناس ودّي، ولعمري ما تأتينا مما في يدك من حقنا إلا القليل، وإنك لتحبس عنا منه العريض الطويل.

وسألتني أن أحث الناس عليك وأحدّهم عن ابن الزبير، فلا ولا سروراً ولاحبوراً، وأنت قتلت الحسين بن علي، بفيك الكثكث، ولك الأثلب، إنك إن تمنيك نفسك ذلك لعازب الرأي، وإنك لأنت المفنّد المهوّر.

لا تحسبن - لا أباً لك - نسبت قتلك حسيناً وفتيان بني عبد المطلب.. مصابيح الدجى ونجوم الأعلام، غادرهم جنودك مصرّعين في الصعيد مرمّلين بالمرّاب مسلوبين بالعراء، لا مكفّنين، تسفي عليهم الرياح، وتعساورهم الذّاب، وتنتابهم عرج الضباع، حتى أتاح الله لهم أقواماً لم يشرّكوا في دمائهم فأحنوهم في أكفانهم.

وبي والله وبهم عززت وحلست محلسك الذي حلست يا يزيد.

وما أنسى من الأشياء فلست بناس تسليطك عليهم الدعمي العاهر ابن العاهر البعيد رحماً، اللتيم أباً وأماً، وأمّا الذي في ادّعاء أبيك إيّاه.. ما اكتسب أبوك به إلاّ العار والحزي والمذلّة في الآخرة والأولى، وفي الممات والحيا. إن نبي الله(صلى الله عليه وآله وسلم) قال: الولد للفراش وللعاهر الحجر، فألحقه بأبيه كما يلحق بالعفيف النقي ولده الرشيد. وقد أمات أبوك السنّة جهلاً وأحيا البدع والأحداث المضلّة عمداً.

وما أنس من الأشياء فلست بناس اطرادك الحسين بمن علي من حرم رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى حرم الله، ودسك إليه الرجال تغتاله، فأشخصته من حرم الله إلى الكوفة، فخرج منها خاتفاً يسترقب، وقد كان أعز اهل البطحاء بالبطحاء قديماً، وأعز أهلها بها حديثاً، وأطوع أهل الحرمين بالحرمين. لو تبواً بها مقاماً واستحل بها قتالاً. ولكن كره أن يكون هو الذي يستحل حرمة البيت وحرمة رسول الله (صلى الله عليه وآله سلم)، فأكبر من ذلك ما لم تكبر، حيث دسست إليه الرحال فيها ليقاتل في الحرم، وما لم يكبر ابن الزبير حيث ألحد بالبيت الحرام وعرضه - كذا وأنت لأنت المستحل فيما أظن، بل لا أشك فيه إنك للمحرق العريف، فإنك حلف نسوة، صاحب ملاهي. فلما رأى سوء رأيك شخص فإنك حلف نسوة، صاحب ملاهي. فلما رأى سوء رأيك شخص ألى العراق، و لم يبتغك ضراباً، وكان أمر الله قدراً مقدوراً.

ثم أنك الكاتب إلى ابن مرجانة أن يستقبل حسيناً بالرحال، وأمرته بمعاجلته، وترك مطاولته، والإلحاح عليه حتى يقتله ومن معه من بني عبد المطلب.. أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. فنحن أولئك لسنا كآبائك الأحلاف الجفاة الأكباد الحمير.

ثم طلب الحسين بن علي إليه الموادعة، وسألهم الرجعة، فاغتنمتم قلّة أنصاره، واستئصال أهل بيته، فعدوتم عليهم فقتلتموهم، كأنكم قتلتم أهل البيت من الشرك والكفر.

فلا شيء عندي أعجب من طلبك ودّي ونصري وقد قتلت بـني أبـي، وسيفك يقطر من دمي، وأنت أحد ثاري، فإن يشأ الله لا يطل لديك دمـي، ولا تسبقني بثاري، وإن سبقتني به في الدنيا فقبلنا ما قتل النبيون وآل النبيين، مع يزيد في أيام حكمه ....... ٢٧٤

وكان الله الموعد وكفى به للمظلومين ناصراً، ومن الظالمين منتقماً، فلا يعجبنك أن ظفرت بنا اليوم؛ فوالله لنظفرن بك يوماً.

فأما ما ذكرت من وفائي، وما زعمت من حقى فإن يك ذلك كذلك، فقد والله بايعت أباك وإني لأعلم أن بني عمي وجميع بني أبسي أحق بهذا الأمر من أبيك).

ثم هاجت نفسه على ذكر حقهم، وبرزت آثار عقدته النفسية الناشئة عن موقف يوم الخميس السابق فقال: ((ولكنكم معاشر قريش كاثرتمونا فاستأثرتم علينا سلطاننا، ودفعتمونا عن حقنا، فبعداً على من اجترأ على ظلمنا واستغوى السفهاء علينا، وتولى الأمر دوننا، فبعداً لهم كما بعدت عمود، وقوم لوط وأصحاب مَدين، ومكذبو المرسلين)).

ثم تذكّر قصة أسرى الطف وما رافقتها من أحداث، فقال والحسرة تأكل قلبه: ((ألا ومن أعجب الأعاجيب - وما عشت أراك الدهر العجيب - حملك بنات عبد المطلب وغلمة صغاراً من ولده إليك بالشام كالسبي المحلوب، تري الناس أنك قهرتنا، وأنك تامّرت علينا، ولعمري لئن كنت تصبح وتمسي آمناً لحرح يمدي، إني لأرجو أن يعظم حراحك بلساني ونقضي وإبرامي، فلا يستغر بك الجذل ولا يمهلك الله بعد قتلك عترة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إلا قليلاً، حتى يأخذك أخذاً أليماً، فيخرجك الله من الدنيا ذميماً أثيماً، فعش - لا أباً لك - فقد والله أرداك عند الله ما اقترفت، والسلام على من أطاع الله).

<sup>(</sup>١) تأريخ اليعقوبي ج٢: ٢٢٠-٢٢٣. وانظر أنساب الأشراف ج٤ قسم٢: ١٩. وانظر تذكرة الخواص: ٢٨٦-٢٨٠.

فهو - كما ترون - يجيب على كل فقرة فقرة من الكتاب بهذه اللغة المتحدية الصارخة، وهو يعلم حيداً مدى ما يتركه هذا الكلام في نفس يزيد من آثار، وكأنما آثر صاحبنا أن يُستشهد على يد هذا الطاغية ليلتحق بالإمام الحسين الطاغية لي فمثل يزيد الذي أحاله سوء التربية إلى قطعة من غرور، بالإضافة إلى ما كسبه من نصر بالقضاء على ألد خصومه لا يمكس أن يسكت على مثل هذا التهديد والتحدي.

والكتاب في واقعه يصور مدى تأثير الحادثة على نفسه، بما كرر من ذكرها فيه، وبخاصة عندما يصل إلى قصة السبي ((ألا ومن أعجب الأعاجيب – وما عشت أراك الدهر العجيب – حملك بنات عبد المطلب.. الخ)).

ولقدحدّث الواقدي عن تأثيرهذا الكتاب على نفس يزيدبقوله: ((فلما قرأ يزيدكتابه أخذته العزّة بالإثم وهمّ بقتل ابن عباس،فشغله عنه ابن الزبير))(١)

والذي يبدو أنه لم يرد أن يقتله بهذا الكتاب، وإنما أراد أن يتذرع أمام أهل الشام - ومقام ابن عباس لديهم معروف - بالذريعة التي كانوا يلحؤون إليها، كلما ضاق ضائقهم بأحد الصحابة فكتب إليه ((كتاباً يسأمره فيه بالخروج إلى الوليد بن عتبة ومبايعته له، وينسبه إلى قتل عثمان والممالاة عليه)). يقول الراوي: ((فكتب ابن عباس إليه أيضاً كتاباً يقول فيه.. إني كنت بمعزل عن عثمان، ولكن أباك تربّص به وأبطأ عنه بنصره، وحبس من قِبَله عنه حين استصرخه واستغاث به، ثم بعث الرحال إليه معذراً، حين علم أنهم لا يدركونه حتى يهلك)).

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ج٤ قسم٢: ١٩.

فهو هنا مع احتفاظه بدفع التهمة عن نفسه ؛ ليقرّر واقعاً ؛ وليقطع على خصمه - الذي حاول أن يستفيد من غضبه، بما يجري على لسانه من كلام - طريق الاستفادة منه، حمّل أباه مسؤولية قتل عثمان بنفس اللهجة المتعالية، وأخال أن الظروف خدمته بإشغال يزيد عنه في ابسن الزبير، وإلاّ لما انتهى أمره إلى غير ما انتهى إليه أمر الحسين التَلِيَانِيَ.

(0)

ويبدو أن هذه الحادثة - بما أعطته من روح الاستهانة بالحياة والتحدي لخصومه - أيقظت فيه روح النشاط والعمل السياسي، بعد فترة من الاستحمام، تعقبت ابتلاءه بآفته، ورأينا آثارها فيما سلف من حديث، وربما أنسته حكمته القائلة: ((يا لسان قل حيراً تغنم، واسكت عن شر تسلم، فإنك إن لا تفعل تندم)) (1) والتي كانت فيما يبدو من وحي اليأس.

وكان من أمثلة نشاطه مباركته لقسم من الحركات الانتفاضية الني وقعت إذ ذاك، وشحبه لقسم آحر منها، وكانت هذه الفترة – التي وقعت بين قتل الحسين التلكي ووفاته هو – مليشة بالقلق والانتفاضات، وكأن ثورة الحسين التلكي كانت بمنزلة الصمام لفوهة بركان ثائر، فلما رفع ذلك الصمام بقتله انطلق البركان يرسل قذائفه هنا وهناك. فكانت ثورة بالمدينة، وأخرى بمكة، وثالثة بالكوفة. وحديث الحسين التلكي وإباؤه، وفظائع ما ارتكبه الأمويون معه، بمنزلة الوقود لهذه الثورات جميعاً، وفي حدود ما يرتبط ببحثنا سنعرض لبعض هذه الثورات بشيء من الكلام.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٤.

وأول هذه الثورات وأهمها بالنسبة إليه ثورة ابن الزبير. وكمانت بدايتها بعد مقتل الحسين الطّيكان، حين خطب الناس على أثر بحيء خير شهادته إلى مكة، فعرّض بفظائع ما ارتكبه الأمويون وأهل الكوفة مع الإمام (عليه السلام) وعرض لمنكرات يزيد في خطبة طويلة، قام على أثرها أصحابه وقالوا له: ((أظهر بيعتك، فإنك لم يبق أحد إذ هلك الحسين ينازعك هذا الأمر، وقد كان يبايع سراً ويظهر أنه عائذ بالبيت))(1). ثم أعلن بعد ذلك تمرده ودعا إلى بيعته.

وكان من طريف مفارقاته أن يدعو ابن عباس إلى البيعة فيمن يدعوهم، وكان امتناعه عن الإحابة طبيعياً، إذا عرفنا رأيه في ابن الزبير، والفحوات التي كانت بينهما منذ نشأته، وبخاصة بعد موقفه من الإمام علي التي في وقعة الجمل، والتلاعب بعواطف أم المؤمنين عائشة، وإفساده لقلب أبيه وشقة على الإمام (عليه السلام) حتى قال الإمام (عليه السلام) فيه: ((ما زال الزبير يعدّ منّا أهل البيت حتى نشأ ابنه عبد الله)) " الى ما هنالك مما سبق أن عرضنا لبعض أطرافه في أحاديث سابقة. وقد سبق لصاحبنا أن أشار إلى مجمل رأيه فيه في كتابه الأسبق إلى يزيد ((فأما ابن الزبير فرحل منقطع عنا برأيه وهواه، يكاتمنا مع ذلك أضغاناً يسرّها في صدره، يوري بها علينا وري الزناد، لا فكّ الله أسيرها، فارأ في أمره ما أنت راء..)) كما سبق لصاحبنا أن أفصح عن رأيه حين صادفه بعد حروجه من الحسين المجمل من تأخيره في مكة بإنشاده ..

<sup>(</sup>١) تأريخ ابن الأثير ج٤: ٥١.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٤: ٤٨٠.

يــا لـك مـن قبّرة بمعمـــر خلا لك الجو فبيضي واصفري وقوله حانقاً: ((هذا حسين يخرج إلى العراق ويخليك والحجاز)).

وقد روى الجاحظ طرفاً من هذه القصة عن الشعبي، وأتمسها بحديث دار بينهما على أثر ذلك، نذكره - وإن كنا لا نعرف مداه من الصحة، وربما كان له حذور تقتضيها طبيعة الواقعة - .

قال: فغضب ابن الزبير وقال: ((والله إنك لترى أنك أحق بهذا من غيرك، فقال ابن عباس: إنما يرى من كان في حال شك، وأنا من ذلك على يقين، قال: وبأي شيء تحقق عندك أنك أحق بهذا الأمر مين، قال ابن عباس: لأنا أحق بمن يُدلّ بحقه، وبأي شيء تحقق عندك أنك أحق بها من سائر العرب إلا بنا، فقال ابن الزبير: تحقق عندي أني أحق بها منكم لشرفي عليكم قديماً وحديثاً، فقال: أنت أشرف أم من شرفت به، فقال: إن من شرفت به زادني قد كان لي قديماً وحديثاً شرفاً إلى شرفي، قال: أفمني الزيادة أم منك، قال: بل منك. فتبسم ابن عباس، فقال: يا ابن عباس دعني من لسائك هذا الذي تقلبه كيف شئت، والله لاتحبوننا يا بني هاشم أبداً، قال ابن عباس: صدقت نحن أهل بيت مع الله عز وحل لا نحب من أبغضه الله، فقال: يا ابن عباس أما ينبغي لك أن تصفح عن كلمة واحدة، فقال: إنما يصفح عمن أقرّ، وأما من هرّ فلا، والفضل لأهل الفضل.

قال ابسن الزبير: فأين الفضل، قال: عندنا أهل البيت لا تصرف عن أهل فتظلم، ولا تضع في غير أهل فتندم، قال ابن الزبير: أفلست من أهل قال: بلي إن نبذت الحسد 4**٨٤** ..... عبد الله بن عباس/ ج١ ولزمت الجدد..)) (۱)

وما أخال أن التكلّف يخفى في مثـل هـذا الكـلام وبخاصـة في حـواره الأخير.

ومما يشير إلى حذور مابينهما من خلاف، محاورة حرت بينهما بمحضر مروان بن الحكم أيام ولايته على المدينة، يقول المحدّث: ((وكان يوضع إلىجانب سرير مروان بن الحكم ـ وهو يومئذ أمير المدينة ـ سرير آخر أصغر من سريره، فيحلس عليه عبد الله بن عباس إذا دخل، وتوضع الوسائد فيما سوى ذلك. فأذن مروان يوماً للناس وإذا سرير آخر قــد أحــدث تجــاه ســرير مروان، فأقبل ابن عباس فجلس على سريره، وحاء عبد الله بن الزبير فجلس على السرير المحدث)). ثم تكلم ابن الزبير وكأنه يعرّض بصاحبنا، ويوغر قلب مروان عليه: ((إن أناساً يزعمون أن بيعة أبي بكر كانت غلطاً وفلتة ومغالبة، إلاَّ أن شأن أبي بكر أعظم من أن يقال فيه هذا، ويزعمون أنه لسولاً ما وقع لكان الأمر لهم وفيهم، والله ما كان من أصحاب النبي أحد أثبت إيماناً ولا أعظم سابقة من أبي بكر، فمن قال غير ذلك فعليه لعنة الله، فأين هم حين عقد أبو بكر لعمر، فلم يكن إلا ما قال، ثم ألقى عمر حظهم في حظوظ، وحدّهم في حدود، فقسّمت تلك الحظوظ، فسأخّر الله سهمهم، وأدحض حدّهم، وولِّي الأمر عليهم من كان أحق بـه منهـم، فخرحـوا عليـه خروج اللصوص على التاجر خارجاً من القريسة، فأصابوا منه غرّة، فقتلوه ثم قتلهم الله به كل قتلة، وصاروا مطرودين تحت بطون الكواكب)).

<sup>(</sup>١) المحاسن والمساوئ ج١: ٦٦، وانظر المحاسن والأضداد \_ مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٢٤هـ \_ : ٩٩.

ويبدو أن قسماً من الرواسب كان منشؤها بينهما يعود إلى علاقة ابن الزبير بأبي بكر من حهة أمّه أسماء بنت أبي بكر.

ومعروف رأي أهل البيت (عليهم السلام) في خلافة أبي بكر والنزاع الذي حدث بينهما، وعهدنا - بيوم الخميس وملابساته وموقف صاحبنا منه عزر بعيد، وهذا النس الرخيص والتعريض به أمام مروان لم يقم له صاحبنا أي وزن، وأحاب بلباقته المعهودة على كل فقرة فقرة، قال المحدد: ((فقال ابن عباس: على رسلك أيها القائل في أبي بكر وعمر والخلافة، أما والله ما نالا ولا نال أحد منهما شيئاً إلا وصاحبنا خير مما نالا، وما أنكرنا تقدم من تقدم لعيب عبناه عليه، ولو تقدم صاحبنا لكان أهلاً وفوق الأهل).

فالمسألة إذاً مسألة عقيدة لا مسألة التماس للعيوب، ثم استدرك وكأنه خشي أن يحمل كلامه على التحاذل فاشتد قائلاً: ((ولولا أنك إنحا تذكر حظ غيرك وشرف امرئ سواك لكلمتك، ولكن ما أنت وما لاحظ لك فيه، اقتصر على حظك ودع تيماً لتيم، وعَديّاً لعَدي، وأمية لأمية، ولو كلّمني تيمي أو عدوي أو أموي، لكلّمته واخبرته خير حاضر عن حاضر، لا خبر غائب عن غائب).

فابن عباس لم يتبنّ فكرة الخلافة ومؤاخذة السابقين إلا لأنه شهد بعينه خبرها، وجملة من ملابساتها، وتابعها بوعي - كما سبق أن ذكرنا - على الرغم من صغر سنّه إذ ذاك، فخبره في ذلك خبر حاضر لا غائب، ثم استدرك وهو يسجل على صاحبه مفارقة غريبة: ((ولكن ما أنست وما ليس عليك، فإن يكن في أسد بن العزى شيء فهو لك، أما والله لنحن أقرب

٤٨٦ .....

بك عهداً، وأبيض بك يداً، وأوفر عندك نعمة ممن أمسيت تظن أنك تصول به علينا، وما أخلق ثوب صفية بعد، والله المستعان على ما تصفون)) (١).

وما لنا نطيل وصريح قول ابن الزبير له: ((إنبي لأسرّ بغضكم أهـل هذا البيت منذ أربعين سنة)) (٢).

<sup>(</sup>١) جمهرة خطب العرب ج٢: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب ج٣: ٢٦.

مع عبد الله بن الزبير .......

## مع عبد الله بن الزبير

(1)

وكانت وقعة الحرّة بما رافقها من فظائع، ثم كان من أمر ابن الزبير مع حيش يزيد ما كان، وكان ابن عباس في أثناء ذلك ينهى عن مساعدة الطرفين، ويدعو الناس إلى الهروب منهما. ومن أقواله في ذلك: ((إن هذا الأمر بدأ بنبوة ورحمة وخلافة، وإنه اليوم ملك عقيسم، فمن سمع مقالتي فليهرب من بني أمية وآل الزبير، فإنهم يدعون إلى النار)).

وكان من حديثه مع أبي حمزة حين استفتاه في المقاتلة مع ابن الزبير أن نهاه عن ذلك، يقول أبو حمزة: ((قلت لابن عباس: إني بايعت ابن الزبير فأعطاني وحملني على فرس أفأقاتل معه؟))، يقول: ((قال: لا تقاتل معه، وردّ عليه ما أعطاك، واشتر بغلاً أو بغلين وغلاماً، واغز المشركين، فإن قتلت على ذلك كنت شهيداً إن شاء الله تعالى)). فقال أبو حمزة: ((فرددت على ابن الزبير ما أخذت منه))

وحين تغلّب ابن الزبير بعد موت يزيد، كان من همّه أن يبايع له صاحبنا، وابن الحنفية، يقول المحدّث: ((فلما جاء نعي يزيد بن معاوية وبايع ابن الزبير لنفسه ودعا الناس إليه، دعا ابن عباس ومحمد بن الحنفية إلى البيعة

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ج٥: ١٩٦-١٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ١٩٦.

له، فأبيا يبايعان له وقالا: حتى يجتمع لك البلاد، ويتسق لـك الناس، فأقاما على ذلـك ما أقاما، فمرة يباديهما، ومرة يلين لهما، ومرة يباديهما، ثم غلظ عليهما فوقع بينهم كلام وشر)(١).

وقد امتنع على أثر ذلك عن ذكر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في خطبه حتى في خطبة الجمعة، وقد عوتب على ذلك فقال: ((والله ما تركت ذلك علانية إلا وأنا أقوله سراً وأكثر منه، لكني رأيت بين هاشم إذا سمعوا ذكره اشرابوا وأحمرت ألوانهم وطالت رقابهم، والله ما كنت لآتي لهم سروراً وأنا أقدر عليه))، ثم استبدّت به عاطفته فقال: ((بيت سوء لا أوّل لهم ولا آخر، والله ما ترك فيهم نبي الله خيراً، استفرغ نبي الله صدقهم فهم أكذب الناس)) يقول الراوي: ((فقام إليه محمد بن سعد بن أبي وقاص اكذب الناس)) يقول الراوي: ((فقام إليه محمد بن سعد بن أبي وقاص المهر المؤمنين أنا أول من أعانك في أمرهم. فقام عبد الله بن صفوان بن أمية الجمعي فقال: والله من قالت صواباً ولاهممت برشد، أرهبط رسول الله تعيب! وإياهم تقتل! والعرب حولك، والله لو قتلت عدّتهم أهل بيت من الرك مسلمين ما سوّغه الله لك، والله لو لم ينصرهم الناس منك لنصرهم الله بنصره، فقال: اجلس أبا صفوان، فلست بنا موس)) . .

ويبلغ ابن عباس هذا الحديث فيسوؤه أن يبلغ الحقد بهذا الرجل هذا المبلغ، حتى يعبّر عن آل الرسول بأنهم لا أول لهم ولا آخر ويخرج مغضباً مع ابنه حتى يأتي المسجد، فيصعد المنبر فيحمد الله ويثني عليه ويصلي

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٥ قسم١: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) شرح نهيج البلاغة ج٤٨٩:٤.

على رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) ثم يقول والحمم يخرج من فمه: ((أيها الناس إن ابن الزبير يزعم أن لا أول لرســول الله(صلـي الله عليـه وآلـه وسلم) ولا آخر، فيا عجباً كل العجب لافترائه وتكذَّبه، والله إن أول من أخذ الإيلاف، وحمى عيرات قريش لهاشم، وإن أول من سقى بمكة عذباً، وجعل باب الكعبة ذهباً لعبـد المطلب، والله لقـد نشـأت ناشـتتنا مـع ناشـتة قريش، وإن كنا لقالتهم إذا قالوا، وخطباءهم إذا خطبوا، وما عـدّ بحمد كمحد أولنا، ولا كـان في قريش بحـد لغيرنــا؛ لأنهــا في كفـر مــاحق وديــن فاسق، وضلة وضلالة في عشواء عمياء، حتى اختار الله تعالى لها نوراً وبعث لها سراحاً، فانتجبه طيّباً من طيّبين، لا يسبّ بمسبّة ولا يبغي عليه غائلة، فكان أحدنا وولدنا وعمنا وابن عمنا، ثم إن أسبق السابقين إليه منا وابن عمنا، ثم تلاه في السبق أهلنا ولحمننا واحمداً بعد واحد، ثم إن لخير الناس بعده أكرمهم أدباً وأشرفهم حسباً وأقربهم منه رحماً. وعجباً كل العجب لابن الزبير.. يعيب بني هاشم، وإنما شرف هو وأبوه وحده بمصاهرتهم، أما والله إنه لمسلوب قريش، ومتى كان العوَّام بن خويلـ د يطمـ ع في صفية بنت عبد المطلب؟ [.. قيل للبغسل: من أبوك يا بغل فقال: خمالي الفرس)) (١) .. وقد وردت جملة: ((أسا والله إنه لمسلوب قريش)) مقحمة، وما أدري من أين حاءت؟! وربما كان لجانبها الغيبي أثر في هذا الإقحام.

وكان أكثر حقده - فيمسا يبدو - موجهاً إلى صاحبنا؛ لعلمه بمدى ما يحسنه ابن عباس من تقييمه، ومن جرأة صاحبنا عليه، واحتماع الطبقة المثقفة حوله، فكان لذلك لا يفتأ يحاول مسن تهويس شانه بانتقاصه،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٩٨٩، وانظر جمهرة خطب العرب ج٢: ١١٢-١١٣.

لكن ابن عباس كان أقدر منه على الدفاع عن نفسه، وأسلط لساناً في رد الهموم بهجوم مماثل، ومن ذلك ما أثر عنه أنه خطب الناس بمكة، وابن عباس حالس مع الناس تحت المنبر، فقال: ((إن ههنا رحلاً قد أعمى الله قلبه كما أعمى بصره، يزعم أن متعة النساء حلال من الله ورسوله، ويفي في القملة والنملة، وقد احتمل بيت مال البصرة بالأمس، وترك المسلمين يرتضخون النوى، وكيف ألومه في ذلك وقد قاتل أم المؤمنين وحواري رسول الله(صلى الله عليه وسلم) ومن وقاه بيده)) يقول الراوي: ((فقال ابن عباس لقائده سعد بن حبير بن هاشم مولى بني أسد بن خزيمة وكان ابن عباس قد كف بصره -: استقبل بي وحه ابن الزبير، وارفع من صدري، فاستقبل قائده وجه ابن الزبير وأقام قامته، فحسر عن ذراعيه، ثم قال: ((يا ابن الزبير ...

قد أنصف القارّة من راماها إنّا إذن ما فئة نلقاها نردّ أولاها على أخراها حتى تصير حرضاً دعواها

يا ابن الزبير أما العمى فإن الله تعالى يقول: ﴿ فَإِنْهَا لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ (١) ، وأما فتياي في القملة والنملة فإن فيها حُكمين لا تعلمهما أنت ولا أصحابك، وأما حملي المال فإنه كان مالاً حبيناه فأعطينا كل ذي حق حقه، وبقيت بقية هي دون حقنا في كتاب الله فأخذناها بحقنا)).

وقد سبق أن تحدثنا عن قصة بيت المال وانتهينا إلى ما انتهى إليه في هذا الحديث.وكانت هذا القصة بواقعها لا تستدعي أن تذكر لولا تشبّث

<sup>(</sup>١) الحج: ٤٦.

مع عبد الله بن الزبير ..........

خصومه بأقلّ ما يشــتبه بالهنـات، وكـان حوابـه هنـا كافيـاً لأن يقطـع علـى خصمه طريق الاستفادة منها بالتشنيع.

وكان جوابه عن المتعة طريفاً جداً حين قال: ((وأما المتعـة فســل أمـك أسماء إذ نزلت عن بردي عوسجة)).

ثم جاء حديثه عن أم المؤمنين: ((وأما قتالنا أم المؤمنين فبنا سمّيت أم المؤمنين لا بك وبأبيك، فانطلق أبوك وخالك إلى حجاب مدّه الله عليها، فهتكاه عنها، ثم اتخذاها فتنة يقاتلون دونها، وصانا حلائلهما في بيوتهما، فما أنصفا الله ولا محمداً من أنفسهما أن أبرزا زوجة نبيه وصانا حلائلهما.

وأما قتالنا إياكم فإنا لقيناكم زحفاً، فإن كنا كفاراً فقد كفرتم بفراركم منّا وإن كنا مؤمنين فقد كفرتم بقتالكم إيانا، وأيـم الله لـولا مكـان صفية فيكم ومكان حديجة فينا؛ لما تركتُ لبني أسـد بـن عبـد العـزى عظماً إلاّ كسرته)).

ومن الطريف أن يعود ابن الزبير بعد هذه المحاورة الطريفة إلى أمه ليسألها عن بردي عوسجة، وما ندري بماذا أجابته عنها، فلم يذكر المؤرخون ذلك، وإن ذكروا تأنيبها له بقولها: ((ألم أنهك عن ابن عباس وعن بني هاشم فإنهم كُعم الجواب إذا بدهوا، فقال: بلى وعصيتك، فقالت: يا بني احذر هذا الأعمى الذي ما أطاقته الإنس والجن، واعلم أن عنده فضائح قريش وعنازيها بأسرها، فإياك وإياه آخر الدهر))(۱). وقد رويت في العقد الفريد (۲) على غير هذا الوجه وإن قاربته مضموناً، وليس المهم تحققها،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤: ٤٩٠.

<sup>(</sup>٢) أنظر العقد الفريد ج٢: ٢٣٥ .

٤٩٢ .....عيد الله بن عباس/ ج١

وربما كان النقل في إحداهما بالمعنى، وكذا في مروج الذهب (أوليس فيها حديث بيت المال، وألحقها ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة أبياتاً لأبمن بن خزيم بن فاتك الأسدي في ذكر الواقعة يقول..

(ريا ابن الزبير لقد لاقيت بائقة من البوائق فالطف لطف محتالِ لاقيت هاشمياً طاب منبت في مغرسيه كريم العمم والخالِ مازال يقرع عنك العظم مقتدراً على الجواب بصوت مسمع عالِ حتى رأيتك مثل الكلب منحراً خلف الغبيط وكنت البازح العالي إن ابسن عباس المعروف حكمت خير الأنام له حال من الحسالِ عيرت المتعقبة المتبوع سنتها وبالقتال وقد عيرت بالمسالِ لما رماك على رسل بأسهم حرت عليك كسوف الحال والبالِ فاحتر مقولك الأعلى بشفرت حزاً وحياً بلا قيل ولا قال واعلم بأنك إن عاودت غيبت عادت عليك مخاز ذات أذيال)) (٢)

وفي كتب الأدب تروى لـه معـه منـاظرات في بحـال الفخـر، يقــرب بعضها في مضامينه من حكايــات الأسـاطير، وأثـر الصنعـة بـارز في أكثرهـا، فلا نثقل عليكم بنقلها في هذا الحديث.

**(Y)** 

واشتد ابن الزبير على بني هاشم، وعلى صاحبنا ومحمد بن الحنفية على الأخص، وكان يضايقه منه احتماع كثير من الناس عليه، يطلبون

<sup>(</sup>١) أنظر مروج الذهب ج٢٧:٣٠ .

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٤:٠٩٠.

ما لديه من معارف وعلوم وانصرافهم عنه، وربما سمع من بعض من يشفقون عليه، ما يسوؤه لذلك، ومن ذلك حديث عبد الله بن صفوان بن أمية وقد ((مر يوماً بدار عبد الله بن عباس بمكة، فرأى فيها جماعة من طالبي الفقه، ومر بدار عبيد الله بن عباس فرأى فيها جماعة ينتابونها للطعام، فدخل على ابن الزبير فقال له: أصبحت والله كما قال الشاعر ..

فأن تصبك من الأيام قارعة لم نبك منك على دنيا ولا دين يقول المحدّث: ((فقال له: وما ذاك يا أعرج قال: هذان ابنا عباس أحدهما يفقه الناس والآخر يطعم الناس، فما أبقيا لك مكرمة)). وأثّر حديثه في نفس ابن الزبير وكان -كما يبدو من حديثه- مبن خاصته وذوي الدالّة عليه، فأرسل على عبد الله بن مطيع وقال: ((انطلق إلى ابني عباس فقل لهما: يقول لكما أمير المؤمنين: أخرجا عني أنتما ومن انضوى إليكما من أهل العراق وإلاّ فعلت وفعلت)). وساء صاحبنا ذلك ((فقال لابن الزبير: والله ما يأتينا من الناس إلاّ رحلان.. رحل يطلب فقهاً ورجل يطلب فضلاً فأي هذين نمنع))، وقد تألم أبو الطفيل عامر بن واثلة الكناني وكان حاضراً في المجلس فاندفع يقول..

منها خطوب أعاجيب وتبكينا في ابن الزبير عن الدنيا تسلّينا فقهاً ويكسبنا أجرراً ويهدينا حفانه مطعماً ضيفاً ومسكينا ننال منها الذي نبغي إذا شينا به عمايات ماضينا وباقينا ((لادرَّدرُّ الليالي كيف تضحكنا ومثل ما تُحدث الأيام من عبر كنا نجيء ابن عباسٍ فيسمعنا ولا يسزال عبيد الله مترعسة فالبر والدين والدنيا بدارهما إن النبي هوالنور الذي كشطت ورهطه عصمـــة في ديننا لهـــم فضل علينا وحق واحــب فينــا ففيم تمنعنا منهـــم وتمنعهــم منا وتؤذيهم فينــا وتؤذينـــا فلست فاعلم بأولاهم به رحمــاً يا ابن الزبير ولا أولى بــه دينــا لن يأتي الله انساناً ببغضـــهم في الدين عزاً ولافي الأرض تمكينا))(١)

ويبدو لي أن الحوادث بعد ذلك أزّمت ما بينهما، فأمر ابن الزبير بإبعاد ابن عباس إلى الطائف، وإبعاد ابن الحنفية إلى رضوى. وإن رواحه إلى الطائف لم يكن مرة واحدة، وإنما سُيّر أولاً ثم عاد إلى مكة. وفي المرة الثانية لم يخرج إليها قسراً، وإنما حرج ومعه حيش أهل العراق، ومعهم عمد بن الحنفية احتفاظاً بالبيت الحرام أن تراق فيه الدماء، وبقي فيها حتى توفي.

وعن المرة الأولى كان يحدث المدائني عن مدى تأثره وانفعاله لهذا الإبعاد عن بيت الله. يقول: ((لما أخرج ابن الزبير عبد الله بن عباس من مكة إلى الطائف، مرّ بنعمان فنزل فصلى ركعتين ثم رفع يديه يدعو فقال: اللهم إنك تعلم أنه لم يكن بلد أحب إليّ من أن أعبدك فيه من البلد الحرام، وإنني لا أحب أن تقبض روحي إلاّ فيه، وإن ابن الزبير أخرجني منه ليكون الأقوى في سلطانه، اللهم فأوهن كيده واحعل دائرة السوء عليه)) (٢)

ولما بلغ أهل الطائف نبأ قدومه عليهم سرت فيهم موحة فرح وسرور، وخرجوا إلى استقباله وهم يهتفون ((مرحباً بابن عم رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، أنت والله أحب إلينا وأكرم علينا

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢: ٥٥٥-٣٥٦ .

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ج٤٤٧٤ .

وفي تأريخ اليعقوبي: ((وأخرج عبد الله بن عباس إلى الطائف إخراحاً قبيحاً)) (٢) ويبدو أن ذلك الإخراج قد بلغ ابن الحنفية فكتب إليه من رضوى يسرّي عنه: ((أما بعد فقد بلغني أن عبد الله بن الزبير سيّرك إلى الطائف، فرفع الله بك أجراً، واحتطّ عنك وزراً، يا ابن عم إنما يبتلى الصالحون، وتعدّ الكرامة للأخيار، ولو لم تؤجر إلا فيما نحب وتحب قلّ الأجر، فاصبر فإن الله قد وعد الصابرين خيراً والسلام)) (٢).

وكان في الطائف موضع حفاوتهم، وقد استغل أهلوها وحوده بين أظهرهم، فاحتمعوا عليه يأخذون عنه ويستمعون إليه، وكان هو لا يترك التنديد بسياسة خصومه، فكان ((بحمد الله ويذكر النبي والخلفاء بعده ويقول: ذهبوا فلم يدعوا أمثالهم ولا أشباههم ولا من يدانيهم، ولكن بقي أقوام يطلبون الدنيا بعمل الآخرة، ويلبسون حلود الضأن تحتها قلوب الذئاب والنمور ؟ ليظنّ الناس أنهم من الزاهدين في الدنيا، يراؤون الناس بأعمالهم، ويسخطون الله بسرائرهم، فادعوا الله أن يقضي لهذه الأمة بالخير والإحسان، فيولّي أمرها خيارها وأبرارها، ويهلك فحارها وأشرارها. ارفعوا أيديكم إلى ربكم وسلوه ذلك)) (1). ويفعل مستمعوه - كلما أمرهم - ذلك فيدعون الله بدعواته.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج٤٨٨١٤ .

<sup>(</sup>٢) تأريخ اليعقوبي ج٣:٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) جمهرة رسائل العرب ج٢: ١٤١.

وبالطبع لم تكن عيون ابن الزبير لتخفي عليه هذا الأمر، ولم يطق هو الصبر عليه، وكان من إحراءاته أن كتب إليه يتهدده.. ((أما بعد فقد بلغني أنك تجلس بالطائف العصرين، فتفتيهم بالجهل، تعيب أهبل العقل والعلم، وإن حلمي عليك واستدامي فيأك حرآك علي، فساكفف لا أباً لغيرك من غربك، واربع على ضلعك، واعقل إن كان لك معقول، وأكرم نفسك فإنك إن تهنها تجدها على الناس أعظم هواناً.. ألم تسمع قول الشاعر ..

فنفسك أكرمها فإنك إن تهن عليك فلن تلقى لها الدهر مكرما وإني أقسم بالله لتن لم تنته عما بلغني عنك لتحدن حانبي خشناً، ولتحدنني إلى ما يردعك عني عجلاً، فإن أشقى بك شقاؤك على الردى فلا تلم إلا نفسك))(1).

وكان حواب ابن عباس على عادته قوياً متماسكاً، يأخذ جوانب الضعف في كل فقرة فيه، فيردها عليه فيقبول: ((أما بعد فقد بلغني كتابك.. قلت: انبي أفتي الناس بالجهل وإنما يفتي بالجهل من لم يعرف من العلم شيئاً، وقد آتاني الله من العلم ما لم يؤتك. وذكرت أن حلمك عني واستدامتك فيني حرّآني عليك، ثم قلت: اكفف من غربك، واربع على ضلعك، وضربت لي الأمثال. متى رأيتني لعرامك هائباً، ومن حدّك ناكلاً، وقلت: لئن لم تكفف لتحدن حانبي خشناً، فلا أبقى الله عليك إن أبقيت، ولا أرعى عليك إن أرعيت، فوالله لا أنتهي عن قول الحق وصفة أهل العدل والفضل وذمّ الأخسرين أعمالاً الذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا

<sup>(</sup>١) جمهرة رسائل العرب اج٢: ١٤١.

مع عبد الله بن الزبير ......وهم يحسنون صنعاً والسلام)) (١) وهكذا ظل عند رأيه لا يقيم خصمه وزناً مهما اشتد في تهديده واستعمال القوة ضده.

(4)

ويبدو لي أنه عاد بعد ذلك إلى مكة، وعاد ابن الحنفية من رضوى إليها، وكانت في الأثناء ثورة المختار وتمرّده على ابن الزبير وإخراج عامله ابن مطيع عن الكوفة ثم عاولته الدعوة إلى بني هاشم، وقد ((كتب كتاباً إلى علي بن الحسين السحاد، يريده على أن يبايع له، ويقول بإمامته ويظهر دعوته، وأنفذ إليه مع ذلك مالاً كثيراً))(١) ولكن الإمام(عليه السلام) وهو أعرف الناس بنحاح مثل هذه الدعوة - لم يقسم لهذا الكتاب وزناً، وبعد الياس منه كتب إلى عمد بن الحنفية، وكان رأيه من رأي الإمام (عليه السلام) وعليه السلام)، وحاول - فيما يقال - أن يشهر بالمختار واستشار ابن عباس في ذلك فقال له: ((لا تفعل فإنك لا تدري ما أنت عليه من ابن الزبير))، يقول الراوي: ((فأطاع ابن عباس وسكت عن عيب المختار)) ".

وكان يعطف في نفسه على ثورة المختار، لا لأنها ثورة على ابن الزبير فحسب ؛ بـل لأن حركتها كـانت هادفـة في الدرجـة الأولى إلى الأحــذ بثأر الحسين الكليلا. وقد عرفنا فيما سبق مدى انفعالـه لقتلـه، ولما رافـق قتلـه

<sup>(</sup>١) جمهرة رسائل العرب ج٢:٢٢ .

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب ج٢١:٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٣: ٢٢.

من مآس لم يقع لها نظير في التاريخ، وقد أوقع بقتلة الحسين الطَيْلاً واستأصلهم أو كاد، وكان ممن قتل عمر بن سعد وعبيد الله بن زياد، وكان لقتل عبيد الله بن زياد صدى في نفوس الهاشميين أجمع، ويخاصة ابن عباس، وكان يحفظ له هذا الجميل ويجاهر به، ومما كان يقول: ((أصاب بثأرنا وآثرنا ووصلنا)) (1). وكان هو وابن عمر ومحمد بن الحنفية يقبلون هداياه (7).

وقد ازداد على أثر ذلك - فيما يبدو - حنق ابن الزبير، فقام بآخر محاولة للبيعة، وكان أكثر همه - بعد حركة المختار - هبو محمد بن الحنفية لأن المختار قد اتخذ منه إماماً يدعو الناس إلى الثورة باسمه، فإذا بايع له هذا الإمام فقد قطع على خصمه طريق الاستفادة من ذلك، ولكن محمداً وجميع الهاشميين أبوا عليه أمره فأمرهم ((أن يلزموا شعبهم بمكة، وجعل عليهم الرقباء، وقال لهم فيما يقول: والله لتبايعن أو لأحرقنكم بالنار)

والذي يبدو أنه فرق بين صاحبنا ومحمد؛ ليقطع عليهم سبيل التشاور، فحبس محمداً في زمزم ومنع الناس من الدخول عليه.. ((قال سليم أبو عامر: فرأيت محمد بن الحنفية محبوساً في زمزم، والناس يمنعون من الدخول عليه، فقلت: والله لأدخلن عليه.. فدخلت فقلت: ما بالك وهذا الرحل فقال: دعاني إلى البيعة، فقلت: إنما أنا من المسلمين، فإذا احتمعوا عليك فأنا كأحدهم، فلم يرض بهذا مني))

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٥:٧٣ .

<sup>(</sup>٢) أنظر أنساب الأشراف ج٥:٢٧٢ .

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج٥:٧٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٥:٧٤.

إلى ابن عمه، يسأله رأيه في البيعة بعد هذا الضغط، فقال له فيما يقول: ((فاذهب إلى ابن عباس فاقرأه مني السلام، وقل: يقول لك ابن عمك: ما ترى؟ قال سليم: فدخلت على ابن عباس وهو ذاهب البصر، فقال: من أنت، قلت: أنصاري فقال: رُبّ أنصاري هو أشد علينا من عدونا، فقلت: لا تخف أنا ممن لك كله، قال: هات فأخبرته بقول ابن الحنفية فقال: قل له لا تطعه ولا نعمت عين))(1). ثم أقسم عليه أن يبلغ ولا يزيد.

ثم بدا لابن الزبير أن يُلقي بآخر سهم لديه في سبيل ذلك، فحمع محمداً وعبد الله بن عباس ومعهم أربعة وعشرون هاشمياً في حجرة زمزم، ووضع عليها الحطب وهددهم بحرقها إن لم يسايعوه - بعد أن ضرب لهسم موعداً - وارتبي أن يستنجد محمد بالمختار، فكتب إليه: ((بسم الله الرحمن الرحيم من محمد بن علي ومن قِبَله من آل رسول الله إلى المختار بن أبي عبيد ومن قِبَله من المسلمين. أما بعد فإن ابن الزبير أخذنا فحبسنا في حجرة زمزم، وحلف بالله الذي لا إله إلا هو لنبايعة أو ليضرمنها علينا بالنار. فياغوثاه)) (٢٠٠٠)

وقبيل انتهاء الموعد فوحتت مكة ببعث المحتار بقيادة أبي عبد الله الجدلي.. يقول الراوي: ((فقطع المحتار بعثاً إلى مكة فانتدب منهم أربعة آلاف، فعقد لأبي عبد الله الجدلي عليهم وقال له: سر فإن وحدت بني هاشم في الحياة فكن لهم أنت ومن معك عضداً، وأنفذ لما أمروك به، وإن وحدت ابن الزبير، قد قتلهم فاعترض أهل مكهة حتى تصل إلى ابسن الزبير،

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٥: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) تأريخ اليعقوبي ج٣:٨ .

ه ٥٠ .....عبد الله بن عباس/ ج١

ثم لا تدع من آل الزبير شَعراً ولا ظفراً، وقال: يـا شـرطة الله لقـد أكرمكـم الله بهذا المسير، ولكم بهذا الوجه عشر حجج، وعشر عُمَر.

وسار القوم ومعهم السلاح حتى أشرفوا على مكة، فحاء المستغيث: أعجلوا فما أراكم تدركونهم، فقال الناس: لو أن أهل القوة عجلوا، فانتدب منهم مماناتة رأسهم عطية بن سعد بن جنادة العوفي حتى دخلوا مكة، فكبروا تكبيرة سمعها ابن الزبير فانطلق هارباً حتى دخل دار الندوة، ويقال بل تعلق بأستار الكعبة وقال: أنا عائذ الله)

وهناك نترك لعطية بن سعد بحال التحدث عما شاهده من ضغط ابن الزبير، وكيفية حصاره للهاشيين.. يقول: ((تم مِلنا إلى ابن عباس وابن الحنفية وأصحابهما في دور قد جُمع لهم الحطب، فأحيط بهم حتى بلغ رؤوس الجدر، لو أن ناراً تقع فيه ما رئي منهم أحدحتى تقوم الساعة، فأخرناه عن الأبواب وعجّل علي بن عبد الله بن عباس - وقد أحس بنشوة الظفر - وهو يومنذ رجل فأسرع في الحطب يريد الخروج فأدمى ساقيه، وأقبل أصحاب ابن الزبير فكنا نحن وهم في المستحد نهارنا ونهاره، لانتصرف إلا إلى صلاة، حتى أصبحنا وقدم أبو عبد الله الجدلي في الناس فقلنا لابن عباس وابن الحنفية: ذرونا نريح الناس من ابن الزبير)).

وهنا يتجلى الفارق بين النفسيتين.. بين نفسية آل البيت الـتي تركت الحسين التَّلِيَّةُ يُخرِج عن مكة لئلا يستباح به حريمها، وخصومهم من الأمويـين وآل الزبير، وقد عرفنا موقفهم من هتك حرمتها في الحرب الـتي عرّضت

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٥:٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ٧٥ .

مع عبد الله بن الزبير ....... ١٠٠٠ مع عبد الله بن الزبير .....

الكعبة للحريق. فكان حواب ابن عباس وصاحبه - على ما كان لديهما من ثورة نفسية وتألم من موقف خصمهما منهما، ثم إحساسهما بالظفر -: ((هذا بلد حرّمه الله، ما أحلّه لأحد إلاّ للنبي عليه السلام ساعة، ما أحلّه لأحد قبله، ولا يحلّه لأحد بعده، فامنعونا وأجيرونا))(() ثم خرجوا بهم إلى منى ((وإن منادياً لينادي في الجبل ما غنمت سريّة بعد نبيها ما غنمت هذه السريّة، إن السرايا تغنم الذهب والفضة، وإنما غنمتم دماءنا))(() منى أقاموا ما شاء الله أن يقيموا، ثم خرجوا بهم إلى الطائف.

ومن طريف المفارقات أن يعرض عروة بن الزبير إلى هذا الموقف من أخيه تجاه الهاشميين، ولقد لحقه عارها، فيحاول تبريره بالاعتذار بأنه لم يرد حرقهم، و ((إنما أراد بذلك إرهابهم؛ ليدخلوا في طاعته، كما أرهب بنو هاشم وجمع لهم الحطب لإحراقهم إذا أبوا البيعة فيما سلف)) (").

وكأنّه يشير إلى حادث السقيفة، وما حرى فيه لأهل البيت (عليهم السلام)، فكأن وحود مشابه لهذه الحادثة فيما سلف كان كافياً لتبرير هذه الحرأة!! بتعريض هذه الأسرة إلى الحرق لو أصاب ذلك الحطب شرار من نار، ولو كان عابراً.

وما أدري أي المشهدين أعظم أثراً في نفس صاحبنا، وقد كُتب له أن يكون بطلاً فيهما، وقد سبق أن التمسنا أثر أولهما فيه، فماذا كان أثر الثاني؟...

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٥: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، وانظر أسد الغابة ج٣: ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) مروج الذهب ج٢٤:٣ .

# آخر المطاف

والذي أخاله أن مرض وفاته كان مستنداً في بعض عوامله إليه، فحسبه - من كبر السن وازدحام الحوادث عليه وتنوعها على نحو ما مر ما يكفي لتهيئة جو للتأثر بأية صدمة من هذا النوع، فقد كتب لصاحبنا أن لا يطول أمده بعد خروجه إلى الطائف، وأن يفاحاً بمرض الوفاة. والمؤرخون لا يحدونه، فلا نملك أن نقول فيه كلمة.

وكأنني أتمثله وقد قعد به المرض وهو يعسرض صوراً من حياته مليشة بالأسى، وربما وقف فأطال الوقوف في الفترة التي قضاها مع بطله الإمام (عليه السلام)؛ لشدة علقته به وإعجابه بسيرته، وها هو ذا أحد عواده يحدّث عنه فيما يحدّث، وقد أغمي عليه وهو في البيت فأخرجوه إلى صحن الدار، ولما أفاق سمعه يردد بهذا الدعاء: ((اللهم إنبي أحيى على ما حيي عليه بن أبي طالب، وأموت على ما مات عليه على بن أبي طالب) "أ.

وقد صدق في شهادته على نفسه، وله - من سيرته الـي عرضناهـا وبعض صفاته الـي سنعرضها - شاهد على ذلك.

وكان آخر قربان قدّمه بين يديه هيو إيمانه بولاية على بين أبي طالب التَّلِيَّة، وقد سمعنا - فيما سبق - صداها في نفسه في مختلف أدوار حياته، وها هو ذا يسمعنا إياها وقد حضرته الوفاة، أخرج أحمد بين حنبل في مسنده عن السدّي عن أبي صالح: ((لما حضرت عبد الله بن عباس الوفاة

<sup>(</sup>١) رحال الكشي: ٤٥-٥٥.

آخر المطاف ...... ٢٠٠٥

قال: اللَّهم إنـي أتقـرب إليـك بولايـة علـي بـن أبـي طـالب)) (١٠٠٠ وفي قـول يحيى بن الحسن بن البطريق أنها كانت خاتمة عمله (٢٠).

وهكذا انتهت حياته وأعلن خبر الوفاة، وبالطبع كان لهذا الخبر أسوء الوقع في نفوس أهل الطائف عامة، وتلامذته وأهليه على الأخص.

وقد رافق موته بعض الظواهر، ولا نعرف مدى صحتها، وقد أجمع أو كناد على روايتها مؤرخوه، وربما نباغمت عواطف أبنائه من خلفاء بني العباس، فكان لأتباعهم فيها نصيب.

والذي أقرّبه أن لبعضها نواة من الصحة، وقد يكون للصدقة فيها بعض الأثر.. وإلا فمن البعيد أن يُجمع مؤرخوه على ذكرها وهي مختلقة من الأساس.. يقول سعيد بن حبير فيما يُؤثر عنه: ((لما مات ابن عباس بالطائف فشهدت حنازته، فحاء طائر أبيض لم ير على خلقه، فدحل في نعشه و لم ير خارجاً منه)) . وفي رواية بعضهم أنه الغرنوق (1). وديما سقط هذا الطائر على نعشه صدفة، وشاهده المحدّث وغيره، و لم يلتفتوا له عندما طار.

ومثل هؤلاء المحدّثين كانوا ينطوون على إكباره وتقديسه بحكم صحبتهم له، وخبرتهم لجملة صفاته، وفي بعضها ما يلحقه بمقام القديسين،

<sup>(</sup>۱) الدرجات الرفيعة \_ المطبعة الحيدرية، النحف، سنة الطبع ۱۳۸۱هـ \_ : ۱٤٠ نقلاً عن مسند أحمد، وانظر بشارة المصطفى –المطبعة الحيدرية، النخف سنة الطبع ١٣٨٣هـ \_ : ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة ج٣: ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) انظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٣٣٤.

٥٠٤ .....عبد الله بن عباس/ ج١

فليس من البعيد أن لا يخطر في أذهانهم وقد شاهدوا هذه الظاهرة غير تفسيرها بما يعود إلى الكرامات. يقول عفان: ((وكانوا يرون علمه وعمله))(1). وفي بعض الروايات أن الطائر خرج من قبره، لا وقع على نعشه، فأولوا ذلك علمه خرج إلى الناس(1).

ولك - بعد ذلك - أن تتساءل عن علاقة علمه أو عمله بالطائر الأبيض، ولِمَ تشكّل علمه بشكله دون غيره من الطيور؟! وهل سبق أن تجسد علم أو عمل لأحد الأولياء وشاهده الناس؟! ولم اختص هو بهذه الكرامة؟!.. إلى ما هنالك من تساؤلات لا أعرف لها حواباً.

ومهما يكن، فمثل هذه الأحاديث إن فقد مدلولها الغيبي، بالتماس تأويل لها من الصدفة أو غيرها، فلن تفقد دلالتها - على تقدير صحتها - على تركزه في نفوس الناس، حتى كاد يلتحق بمقام القديسين والأولياء في أنظار معاصريه، وتُلتمس له أمثال هذه التأولات.

وما يقال عن هذه يقال عن الهاتف الذي سُمع يقول - وقد دلّيت الجنازة في قبرها -: ﴿يا أيتها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي ﴾(٢) يقول الراوي: ((ولا يدرى من تلاها))

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨:٨-٣٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر ذخائر العقبي:٢٣٧ .

<sup>(</sup>٣) الفجر: ٢٧-٣٠.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ج٣:٤٤٥.

آخر الطاف ......

ومثلها حديث السحابة التي أمطرت قبره ثلاثة أيام، حتى قال يزيد بن عتبة مسحلاً هذه الظاهرة ..

((صبّت ثلاثاً سماء الله رحمتها بالماء مرت على قبر ابن عبساس قد كان يخبرنا هذا ونعلمه علم اليقين فمن واع ومن ناسي إن السماء يروي القبر رحمته هذا لعمري أمر في يسد النساس))(١) وقد أقحمت من الراوي على هذه الأبيات أبياتاً أخرى من قصيدة الذه، قالم شراء ها في ماحده العرادة تالمك من مقال المقال ال

ثانية، قالها شاعرها في مدحه بعد حادثة الحكمين، وقد سبقت الإشارة إليها وهي..

لوكان للقوم رأي يعصمون به عند الخطوب رموكم بابن عباس للله در ابيه أيما رحل هل مثله عند فصل الخطب في الناس لكن رموكم بشيخ من ذوي يمن لم يدر ما ضرب الخماس لأسداس (٢) وقد تولى أمره والصلاة عليه ابن عمه محمد بن الحنفية، ومن أولى

به منه، وقال في تأبينه: ((اليـوم مـات ربـانيّ هـذه الأمــّة))<sup>(٣)</sup>، وفي روايـة: ((مات والله اليوم حَبر هذه الأمـّة))<sup>(١)</sup>.

وقيلت كلمات في تأبينه ربما حئنا عليها عند تقييمنا لعلمه، كقول رافع بن محديج: ((مات اليوم من كان يحتاج إليه من بين المشرق والمغرب من العلماء)) (٥) وكقول حابر بن عبد الله - حين بلغه موت ابن عباس

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٢٤٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج١: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) ذخائر العقبي:٢٣٧ .

<sup>(</sup>٤) الإصابة في تمييز الصحابة ج٢٣٤:٢ .

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ج٨:٣٠٠ .

٥٠٦ .....عبد الله بن عباس/ ج١

وصفق بإحدى يديه على الأخرى -: ((مات اليوم أعلم الناس وأحلم الناس، وقد أصيبت به هذه الأمّة مصيبة لا تُرتق)) (١) وضرب محمد بن الحنفية على قبره فسطاطاً (٢).

أما متى كانت وفات فالذي عليه أكثر مؤرخيه - به نقسل في الإصابة (۱) الاتفاق عليه - هو سنة ثمان وستين من الهجرة، ولكن روايات شاذة - لا تستحق أن يطال فيها الحديث - تروي غير ذلك، ففي بعضها أنه توفى سنة ثلاث وستين، وفي أخرى سبع وستين، وثالثة تسع وستين، ورابعة سبعين، وخامسة ثلاث وسبعين، وكلها كلمات - كما في البداية والنهاية - شاذة غريبة مردودة (١٤) ويبدو من بعض الروايات أنه أدرك من هذه السنة - الثامنة والستين أو التي بعدها - مقتل المختار، وكان المخبر له عبد الله بن الزبير، وما أدري أين اجتمع به فتوجع له، يقول المحدّث: ((وقال عبد الله بن الزبير لابن عباس وقد أخبره بأمر المختار فرأى منه توجعاً وإكباراً لقتله: أتتوجع لابن أبي عبيد وتكره أن تسميه كذّاباً؟ فقال له: ما جزاؤه ذلك منا، قتل قتلتنا، وطلب بدمائنا، وشفى غليل صدورنا)) (٥) ثم يذكرون له حديثاً مع عروة بن الزبير بعد أن أخبره بقتل المختار والمجيء برأسه، فقد قال له: مع عروة بن الزبير بعد أن أخبره بقتل المختار والمجيء برأسه، فقد قال له:

<sup>(</sup>١)البداية والنهاية ج٨:٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر ذخائر العقبي:٢٣٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٢:٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية ج١:٨٠ .

<sup>(</sup>٥) أنساب الأشراف ج٥:٥٦٠ .

آخر المطاف ........ ٧٠٠٥

وأهـل الشام)) (١٠ ويقـال أنـه ذكـر عنـده المختـار - وظـاهر الدعـاء أنـه بعد مقتله - فقال: ((صلّى عليه الكرام الكاتبون)) (٢٠).

وما أدري قيمة هذه الروايات وقربها من الصحّة، وملابسات الأحوال كلّها لا تساعد على تقبّلها.

وفي بعض الأحاديث محاولة لمد عمره إلى ما بعد مقتل ابن الزبير، ففي حديث هشام بن عروة قال: ((قال عبد الله بن عباس للجائز به: حنبي خشبة ابن الزبير، فلم يشعر ليلة حتى عثر فيها، فقال: ما هذا؟ فقال: خشبة ابن الزبير. فوقف ودعا له فقال: لئن علتك رجلاك لطالما وقفت عليهما في صلاتك، ثم قال لأصحابه: أما والله ما عرفته إلا صوّاماً قوّاماً، ولكنني ما زلت أخاف عليه منذ رأيته أن تعجبه بغلات معاوية الشهب. قال: وكنان معاوية قد حج فدخل المدينة وخلفه خمس عشرة بغلة شهباء، عليها رجائل الأرجوان، فيها الجواري عليهن الجلابيب والمعصفرات ففتن الناس))(٢).

وأثر الافتعال على هـذه الروايـة ظـاهر، والأمـر لا يدعـو إلى إطالــة الحديث فيها وفي أمثالها، بعد ما صح لدينا ما عرضناه من تحديد سنة الوفاة .

فلنختم الحديث في هــذا الجزء فنتحول إلى التحدث عـن شخصيــته وعرض آثاره ، وهو ما يشكل الجزء الثاني لهذا الكتاب..

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف جه: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٥: ٢٦٦.

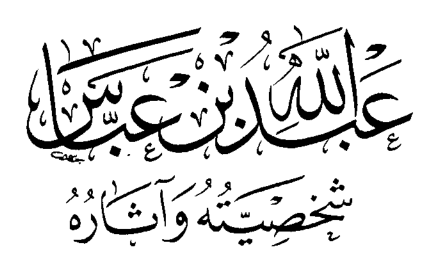
 <sup>(</sup>٣) العقد الفريد \_ تحقيق محمد سعيد العريان، مطبعة الاستقامة، مصر، ط٢،
 سنة الطبع ١٣٧٢هـ \_ ج٥:٥٧٠ .

|     | •                                       | لفم س | í١ |
|-----|-----------------------------------------|-------|----|
| , · | *************************************** | O.>a  |    |

# فهرس المواضيع

|     | :        | المقدمة                                          |
|-----|----------|--------------------------------------------------|
|     | •        | أضواء على الكتاب                                 |
| 11  |          | اضطراب تأريخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ١٤  |          | أسباب الوضع عليسه                                |
| 40  |          | مع المستشرقــــــــين                            |
| ۲٦  |          | منهج المؤلـــــــف                               |
|     | المراهقة | الفصل الأول: حتى ا                               |
| ۳١  |          | هذه المرحلـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
|     |          |                                                  |
| ٣٧  |          | أمه                                              |
|     |          |                                                  |
|     |          |                                                  |
|     |          |                                                  |
|     |          |                                                  |
| ٦ ٤ |          | على أبواب المراهقـــة .                          |
|     |          |                                                  |
|     |          |                                                  |
| ٧٩  |          | في حجة الــــوداع .                              |

| اج۱/  | عبد الله بن عباس |                                                          |
|-------|------------------|----------------------------------------------------------|
| ٨٨    |                  | البلاغ العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| ۹ ٤   |                  | طرق المعارضــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 1 . 9 |                  | يوم الاثنيين                                             |
| 116   |                  | وفاة الرســــول                                          |
| 114   |                  | اجتماع السقيــــــــفة                                   |
| ۱۳۳   |                  | أحداث ما قبل الدفــــن                                   |
| ١٤٧   |                  | دفن النـــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| 10.   |                  | أحداث ما بعد الدفـــــن                                  |
| ۱۷۳   |                  | النبوغ المبكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         |
|       | ب                | الفصل الثاني: مراحل الشبا                                |
| 1 7 9 |                  |                                                          |
| ۲۳.   |                  | مجلس الشــــــورى                                        |
| ۲۳۸   |                  |                                                          |
| * * * |                  | مع الإمام علي في خلافتـــه                               |
| ٤٠٧   |                  | مع الإمام الحسن في خلافته                                |
|       |                  | الفصل الثالث: حتى الوفاة                                 |
| 110   | ,                | مع معاوية في أيام حكمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٤٦٤   |                  | مع يزيد في أيام حكمـــــه                                |
| ٤٨٧   |                  | مع عبد الله بن الزبيــــــر                              |
| ٥.٢   |                  | آخر المطـــــاف                                          |
| ٥.٩   |                  | فهرس المواضيــــــع                                      |



العسَلَّامَة السَّسِيِّيَدُ بِحَكَرَبَّ فِي الْجَبَائِمِ

العبرتج الثانيت

خارلهنا كيا الماء والنفر والتوزيم

الشخصيّة وعناصرها ......

## الشخصية وعناصرها

وأخالنا بعد هذه الجولة في مختلف أنحاء حياته، وبعد هذه الرفقة المتأنية لأغلب ما أثر عنه، سواء في مجالاته النفسية، أم الاجتماعية، ثم بعد هذه الاستعانة بما ألقى عليه معاصروه من أضواء، التمسنا الكثير منها في بحثنا السابق، وما ألقى هو على نفسه الواعية وغير الواعية منها، أخالنا بعد هذا كله نستطيع أن نعود إليه ؟ لنلتمس بعض معالم شخصيته ونحددها وندرسها دراسة واعية في حدود ما نملكه في هذه المجالات من معرفة، وبخاصة بعد أن تكاملت هذه المعالم، وبرزت جملة خصائصها بما اكتنفها من عوامل فسلحية أو بيئية أو بيولوجية، ظهر بعضها في أواخر حياته.

والشخصية في مدلولها النفسي التكاملي من أشد المفاهيم تعقيداً وأكثرها غموضاً ؛ لاشتمالها على ((جميع الصفات الجسمانية والوجدانية والعقلية والخلقية، في حالة تفاعلها بعضها مع بعض، وتكاملها في شخص معين يعيش في بيئة احتماعية معينة))(١) فهي ((كالكهربائية أو الأثير أو المغناطيسية لا تعرف إلا بآثارها))(١).

وكل ما ذكر لها من تعاريف فهي لا تعدو أن تكون من قبيل الرسوم الناقصة، التي تعمد إلى التحديد باللوازم والآثار، وليس فيها ما يتلاءم وواقعها طرداً أو عكساً، وقد عرفها بعضهم بأنها ((المجموعة المنظمة من الأفكار

<sup>(</sup>۱) مباديء علم النفس العام -. يوسف مراد، مطبعة دار المعارف، مصر، سنة الطبع ۱۹٤٨ م - :۳۳۷

<sup>(</sup>٢) شخصية الفرد العراقي – مطبعة الرابطة، بغداد، سنة الطبع ١٩٥١ – . ٨ .

٨........... عبد ١ لله بن عباس /ج٢

والسحايا والميول والعادات التي يتميز بها شخص ما عن غيره))(١)، وهو تعريف لا يتمشى مع واقعها كوحدة ؛ لما توحي به كلمة (المجموعة) من تجزيئية وتجريدية.. ونظيره كل ما ورد لها من تعاريف.

وإذا كنا لا نرضى للعلماء بهذه التجزيئية في مجال التعريف فإننا نساق إليها سوقاً حين نحاول دراسة صاحبنا، والتماس عناصر شخصيته، فعرضها كوحدة مما يستحيل على الباحث مهما كان له من الشأن. فنحن إذاً مضطرون إلى تفكيك أواصرها تفكيكاً قدلايرضى عنه المعنيون بهذه البحوث.

وتيسيراً للبحث نوزّعها كما وزّعها بعض العلماء النفسيين إلى ثلاثمة أقسام :-

أولاً- الصفات الجسميّة والمزاجيّة.

ثانياً - الاستعدادات الفطريّة المختلفة، وما ينشأ عنها عنداً - عادة من عواطف وأخلاق وعقد.

ثالثاً القدرات العقلية فطرية ومكتسبة (٢).

وفي حدود هذا التقسيم سنتكلّم عن أهمّ ما ورد من عناصر شخصيـــة ابن عباس في هذه المحالات الثلاثة.

ولنا – من انطباعاته الذاتية وتأمّله الباطني، ثم من انطباعات وتـأمّلات معاصريه عنها – روافد تمدّنا بالمزيد من هذا الحديث.

ونختمها بعد ذلك في التحدّث عن حاذبيّته والتماس عواملها.

<sup>(</sup>١) شخصية الفرد العراقي : ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر أسس الصحة النفسيّة - مطبعة النهضة المصريّة، ط٤، سنة الطبع ١٣٧١هـ -: ٨٩.

صفاته الجسميَّة والمزاجهَّة ........ و

# أولاً: صفاته الجسميّة والمزاجيّة

ذكر المؤرخون صفاته الجسمية وأطنبوا فيها، على اختلاف بينهم في بعضها، واتفاق على تكاملها، فهو فيما يصفه معاصروه ((كان حسيماً، في بعضها، واتفاق على تكاملها، فهو فيما يصفه معاصروه ((كان وسيماً أبيض إذا حلس يأخذ مكان رحلين، جميلاً له وفرة))(۱)، و (كان وسيماً أبيض طويلاً))(۱). وقد اعترى لونه بعد ما أصابته عاهمة العملى شرباً بشقرة من الصفرة (أبيض مشرباً بشقرة من الصفرة (أبيض مشرباً بشقرة حسيماً وسيماً صبيح الوجه))(۱) ولكن ابن مندة يقول إنه كان ((مشرباً بصفرة))(۱) لا بشقرة، وربماً كان الاختلاف ناشئاً من تعدد الزمن الذي وصف به، وفي الرواية السابقة أن الصفرة اعترته بعد أن أصيب بعاهته، أو أن الرؤية وقعمت عليه بعد أن أبل من مرض أصيب به؛ فاعتراه ما اعتراه من الصفرة. ومهما يكن فإن ما سجلوه له من الصفات يدل على حسنه وجماله، ولا أقل من رؤيتهم له كذلك، فقد كان يراه مسروق أجمل الناس

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية - مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٥١هـ - ج٨:٦٠٦.

<sup>(</sup>٢) ذَّنائر العقبي - مطبعة القدسي والسعادة، مصر، سنة الطبع ١٣٥٦هـ - :٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ج٨: ٣٠٠٦، وانظر الإصابة في تمييز الصحابة مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٢٨هـ - ج٢: ٣٣١.

<sup>(</sup>٤) دخائر العقبي :٢٢٦ .

<sup>(</sup>٥) الإصابة في تمييز الصحابة ج٢: ٣٣١.

وأفصحهم (١)، ويراه عمر بن الخطاب أصبح الفتيان وجهاً (٢)، وما أكثر ما ورد في حقّه من أمثال هذه الأوصاف. ويقال: إن رجلاً نظر إلى هيأته وطوله فلفته ذلك، وسأل عنه فقيل: ابن عم رسول الله (صلى الله عليه وآله سلم) فقال: ((الله أعلم حيث يجعل رسالته)) (١).

وقد سبق أن قلنا: أنّ صفاته هذه كانت حلّها موروثة عن أبيه العباس؛ لتقارب ما يذكرون عنهمسا. والظاهر أنّ البيست الهساشمي كسان \_ في أغلب أفراده \_ ذا طابع جمالي متميّز.

ويبدو أنّ ابن عباس كان يقيم لكماله الجسمي وزناً، فكان يعالج ما يطرأ عليه بالمحسّنات، فهو يعالج كريمته بعد الشيب بالخضاب ؛ لتحتفظ بطالعها الرائع، وكان خضابه الحنّاء على رواية، والسوداء في أحرى والصفرة في ثالثة (٤).

وكان يعنى بالطيب، والمسك منه على الأخص، فكان - فيما يحدّث مولاه عكرمة -: ((يطلي حسده بالمسك)) (٥)، وكان يقول الناس إذا مرّ: ((أمرّ ابن عباس أم مرّ المسك؟)) (١)، وقد رأه الهاشمي فيما يقول: ((حين أحرم والغالية على صلعته كأنّها الرُّب))(١).

<sup>(</sup>١) انظر ذخائر العقبي :٢٢٩، وانظر الإصابة في تمييز الصحابة ج٢٣٣:٢.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ج٨: ٢٩٩٠ .

<sup>(</sup>٣) ذخائر العقبي: ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٥) عيون الأخبار – مطبعة الكتب المصريّة، سنة الطبع ١٣٤٣هـ – ج١: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ج١: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ج١: ٣٠٣.

كما كان يعنى بملبسه، فكان يلبس الرداء بألف<sup>(۱)</sup>، وكان يلبس المطرف من الخز المنصوب الحوافي بمزالف، ويأخذه بألف<sup>(۱)</sup>، وعلى كثرة ما عُرف من كرمه كان يضن بالثياب الثمينة عن إهدائها.. يروى أنّ صديقاً أهدى له ((ثياباً من ثياب مصر وعنده أقوام ، فأمر برفعها، فقال له رحل: ألم تخبرنا أنّ من أهديت له هديّة وعنده قوم فهم شركاؤه فيها! فقال: إنّما ذلك فيما يؤكل ويشرب ويشمّ، فأمّا في ثياب مصر فلا)(۱).

وربما آخذه بعض المتزمتين على شدّة ترف في لباسه، فحبههم بالآية المباركة ﴿قُلْ مِن حَرّم زينةِ الله التي أخرج لعباده..الآية﴾(١).

يقول بعض الرواة وهو يصف موقفه من الخوارج حين بعث به الإمام علي النفي لحاجبتهم: ((ثم لبس حلّتين من أحسن الحلل، قال: وكان ابن عباس جميلاً جهيراً - ثم يحدّث عنه - يقول: قال: فأتيت القوم فلما بصروا إلي قالوا: مرحباً بابن عباس فما هذه الحلّة؟! قال: قلت: وما تنكرون من ذلك، لقد رأيت على رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) حلّة من أحسن الحلل، قال: ثم تلوت عليهم ﴿قل من حرّم زينة الله التي أخرج لعباده ﴾)(٥).. إلى آخر ما جاء.

<sup>(</sup>١) انظر عيون الأخبار ج١: ٢٩٨.

<sup>(</sup>۲) انظر المستدرك على الصحيحين – مطبعة دار المعارف، حيدرآباد، ط۱، سنة الطبع الطبع - ١٣٣٤هـ – ج٣:٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ج٣: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) ذخائر العقبي:٢٣٢ .

ويبدو لي أن قواه الجسمية كانت متكاملة في أغلب سني حياته، وفي حدود ما قرأت من تأريخه لم أعثر على مرض أصيب به، اللهم إلا أيام عمر بن الخطاب، حين مرض وعاده وقال له - كما سبق -: أخل بنا مرضك، وإلا حادثة العاهة التي أصيب بها، ومرض الوفاة.. على رغم ما شاهد من الحوادث المؤلمة ، فإنّه قابلها وتغلّب على عوارضها، بما يملكه من صحة قد تكون لجذورها الوراثية، ثم لحسن التغذية التي حصل عليها منذ صغره - بحكم يسر أبيه ،ثم يسره هو وعدم اشتهاره بالزهد والتقشف - اعمق الأثر في ذلك.

أمّا مزاجه فهو - فيما أعتقده وتدلّي عليه جملة أخباره الماضية والقادمة - وسط بين الانبساط والانطواء، إذا صحّ تصنيف يونيج للشخصية إلى هذين الصنفين (1)، وربما كان أقرب إلى الانبساط منه إلى الانطواء، فقيه من عميزات الانبساط سرعة الملاءمة بينه وبين المواقف الجديدة الطارئة، وطبعاً في حدود عقيدته - كما سبق أن رأينا مواقفه في مراحل الشباب في الجزء الأول من هذا الكتاب من بعض الحوادث الجديدة عليه - كما أنّ فيه من مسميزاتهم تحقيق التوافق من طريق التعويض، وقد سبق أن رأينا ذلك منه أيضاً حين كان عرضة لبعض العقد النفسيّة، التي ولدت من الشعور ما يحتاج معه إلى ذلك. واهتمامه بالأمور الخارجيّة، وتوجيه سلوكه إليها، هو الآخر من عميزات انبساطه.. كما سنرى في الفصول الآتية. إلى ما هنالك من تلكم الميزات البي توفّرت فيه.

<sup>(</sup>١) انظر مباديء علم النفس العام :٣٤٨.

وإذا صحّ ما اعتبروه من المميّزات الجسميّة للمنبسط، فإنّ الكثير منها يتوفّر فيه أيضاً، فهذه السمنة التي مكّنته من أن يأخذ مكان رجلين، ثم هذا الصلع الذي اعتراه، كما تشعر به الرواية السابقة، كل ذلك من أمارات الانبساط فيه، وإذا كان فيه ما يبعده عن بعضها، كبعده عن السطحيّة في أفكاره، وتعمّقه في المحالات التي تحتاج إلى عمق في معالجة مشاكلها، ونظرته إلى الغيب من ستر رقيق - كما ورد في وصفه - فإنّ ذلك وأمثاله مما سوّغ لنا أن نعتبره من الأنماط المتوسطة بين هذا وذاك، وليس المهمّ أن نطيل الوقوف في هذا الجانب من حوانب شخصيّته ؛ ما دامت أضواؤه في الغالب ماثلة فيما يأتي من فصول..

# ثانياً: استعداداته الفطرية

ويراد بالاستعدادات الفطريّة تلك القوى الموروثة التي تدفع صاحبها ((للقيام بسلوك خاص إذا ما أدرك نفسه في موقف أو بحال معين))(١).

وعلى اختلاف العلماء في عددها، وفي مركز الثقل فيها، فإنّ رأي مكدوحل هو أكثرها شيوعاً وأقواها حتى الآن، وقد بلغ بها في أواخر مراحل حياته ثماني عشرة غريزة، لعلّ أهمها غريزة السيطرة، والمقاتلة، والخلاص، والوالديّة، والاستطلاع، والغريزة الجنسيّة، والتملّك، والضحك(٢).

وقد أضاف إليها العلماء دوافع عامة، عدّوا من بينها المساركة الوحدانيّة، والتقليد، والقابلية للاستهواء واللعب<sup>(١)</sup>.

وابن عباس - كغيره من النباس - ولد وهو مزود - بحكم الوراثة - بهذه الاستعدادات على اختلافها، وإن اختلف عن الكثير منهم في طرق تحقيقها والتعبير عنها، وهي تختلف باختلاف بيئات الأشخاص ومجتمعاتهم، وأساليب تربيتهم، تبعاً لما تخلقه من أثر الرقابة الدقيقة، التي تقوم فيهم بوظيفة الموازن بين ما تهضمه عادات وتقاليد المحيط من أساليب التعبير عن هذه الدوافع وتحقيقها، وما لا تهضمه، فتأذن لما تكيّف منها وفقها وتحول دون غيرها مما تأباها تقاليد المحيط. اللهم إلا إذا طرأ على الرقيب ما يعطل وظيفته

<sup>(</sup>١) أسس الصحة النفسيّة: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: ٦٣-٦٤.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: ٦٨ .

وهذا الرقيب أو الضمير يستمدّ مُشلّه عادة من المحيط الذي يعيش صاحبه فيه، مهما كان في تلكم المشل من المفارقات، ويظل حارساً أميناً عليها، يسير صاحبها وفقها في حدود ما يستطيع، فإذا شدّ صاحبه عن بعضها بتأثير بعض العوامل النفسيّة التي تتغلّب عليه، أوقعه تحت وطأة من تأنيبه وتقريعه بصورة لا تعرف إلى الرحمة سبيلاً، وكثيراً ما يلتحئ صاحبه إلى خلق التبريرات النفسيّة؛ ليخفّف بها من ثقل ذلك التأنيب والتقريع. ولكن العباقرة والمصلحين هم الذين لا يخضعون لِمثل وقيم الحيط وإنما يرسمون لضمائرهم مُثلاً عليا، يخضعون لها التعبير عن تلكم الدوافع الأولية، ولولا هؤلاء لما أمكن تطوير المحتمعات ورفع مستواها الخلقي بحال.

وإذا صع هذا رجعنا إلى بيشة ابن عباس لالتماس مُسئَلها وتقاليدها لنعرف مدى ما زُوّد به ضميره منها، ثم رجعنا إلى واقع صاحبنا للموازنة بين ما تقبّل منها وسار عليه في سلوكه العام، وبين ما خرج عليه مما يراه من مفارقات، ثم مدى تحكّم هذا الضمير أو الرقيب الاحتماعي في ذلك السلوك.

وبيشة صاحبنا بيشة إسلامية محافظة، تستمدّ تعاليمها منذ بدايتها من رسالة الإسلام. وقد سبق أن قلنا في حديث مضى إن الإسلام دخل بيت قبل ولادته بإسلام أمه وأهل بيته، ومن لم يُسلم منهم إذ ذاك كأبيه - على رواية - فخلقه العام - فيما نعلم - متأثر بأجواء الإسلام.

ولا ننسى أنّ الإسلام فاجأ العرب بقيم جديدة، ولطّ ف من قيم أخرى، وكان من حرّاء ذلك صراع قوي بين القديم منها والحديث أدرك ابن عباس خطوطه الواضحة حين وعى على نفسه وعلى مجتمعه، وشاهد بعض معالم ذلك الصراع.

وفي الجزء الأول من هذا الكتاب رافقناه مرحلة مرحلة، وسحلنا الكثير من ملابسات ما شاهده من صراع، كان في أكثر أيام حياته طرفاً له مع أنصار القيم الحديثة، وهذا - بالطبع - مما يؤكد من اهتمام ضميره بتعلم تلكم القيم والممثل الجديدة، ويعطيه يقظة دائمة تحول بين صاحبها وما يتنافى معها من دوافعه واستعداداته الذاتية. فضميره إذا وليد قبيم الإسلام ومُثله، وعلى ضوء هذه القيم تقوم محاولاته في تكييف دوافعه واستعداداته وفق ما تقتضيه وتدعو إليه.

وهنالك بعض المُثُل التي رسمها لنفسه، وقيّد نفسه فيها ربّما تكون حذورها مستمدّة من روح الإسلام، وإن لم نستطع إرجاعها إلى نصوص إسلاميّة في حدود ما وصل إلينا منها. وهي تتعلّق غالباً بأدب اللياقة الاحتماعيّة التي تحدّد صِلاته بالآخرين.

وهذه القيم والمُثل يحدد بعضها علائقه بربّه، وبعضها علائقــه. بمحتمعـه وبيئته، وثالثة بذاته.

## ۱ – علائقه بربّه.

ونريد منها ما يدعوه الفقهاء بالأحكام الإسلاميّة سواءٌ ما تعلّق منها بالمعاملات أم العبادات، ومدى التزامه بها.

وفي حدود ما قرأته من تأريخ حياته لم أعثر على مفارقة واحدة صحّت عنه تخرجه على هذه المباديء، اللّهم إلاّ ما يبدو من حادثة بيت المال، وقد عرفنا واقعها في الجزء الأول من هذا الكتاب، وانتهينا الو هكذا نخال إلى أنّه لم يخرج فيهاعلى حكم إسلامي في حدود احتهاده الخاص.

وفي معالم سيرته ما يشير إلى شدة احتياطه في شؤون الدين، وربّما عرّضته شدّته إلى نقمة بعض الانتهازيين من الشعراء، يوم كان والياً على شؤون البصرة.. كما سنراه في موضعه من هذا الحديث، ولو صدر من مثله ما يتنافى مع هذه الأحكام ؛ لأقام عليه الدنيا وأقعدها، وبخاصة وأنّ له ولولده من الخصوم ما لا يصبرون على أية فضيحة يرونها أو يمكنهم الصاقها به، ومع ذلك لم نجد من هذا النوع، بل كلّ ما وحدناه على اختلاف مؤرخيه في القرب منه، ومن آله، والبعد عنهم ما يرفعه إلى القمّة، وبخاصة فيما يتعلّق بشؤون علائقه القريبة بربّه، فلنخصها بشيء من الحديث.

#### عبادته:

لقد اهتم مؤرخوه في التأكيد على هذا العنصر من عناصر شخصيّته فأكثروا من الحديث عنه، وربّما دخـل في بعضـه عنصـر المبالغـة، وإن كنـت لا أشك في أكثر ما ورد عنه في هذا الباب.

وليس كثيراً على من ترسّم خطى بطليه - النبي (صلى الله عليه و الهوسلم) والإمام علي الطّيّلة - وهما من هما في عوالم العبادة أن يكون بهذا المستوى منها.

وفي الحقيقة أنّ العوامل التي أكّدت فيه هـذا الجـانب تعـود في أصولهـا إلى أربعة: ١- نوع تربيته.. وقد سبق لنا أن رأينا كيف كان أبوه يبعث به إلى النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ليبيت عنده ويحفظ له كل ما يأتي به من الأفعال العبادية كالصلوات والأدعية والأوراد، وكان يقوم له بهذه المهمة، ثم رأيناه كيف كان يتأثّر خطاه، سواءً من طريق الاستهواء أم التقليد، فيصلّي كمما يصلّي، ويدعو كما يدعو. والنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يرسل في حقه كلمات التشجيع. ويتعاهده بتعاليمه الخاصة في هذا المجال، ثم ملازمته للإمام على الكينة وترسم خطاه.

٢- اعتبار المحيط لها قيمة من أهم قيمه التي يقام للأشخاص بها أعظم الأوزان، وبخاصة بعد أن استتب الإسلام، وقضى على العهد الجاهلي.

٣- إيمانه من وجهة عقلية بالله خالقاً ومدبّراً ومنعماً، ومن أيسـر شكره أن يؤدّي له هذه الطقوس العبادية، كوسيلة من وسائـل الشــكر التي يؤمن بها أحرار العقــلاء، ويرونهـا ضـرورة عقليّـة تقتضيهـا طبيعـة الإنعام.

٤ - إيمانه باليوم الآخر بما فيه من وسائل الجزاء ثواباً وعقاباً..

ومع هذه العوامل مجتمعة لا نستكثر عليه حلّ ما جاء عنه من أحاديث عباداته، يما رافق بعضها من ألوان الخضوع والخشوع والبكاء، يقول عبد الله بن أبي مليكة: ((صحبت ابن عباس (رضي الله تعالى عنه) من مكة إلى المدينة، فكان إذا نزل قام شطر الليل). ويسأله أيوب: كيف كانت قراءته؟

استعداداته الفطريّة .....(علائقه بربّه).....

فيحيبه أنه كان يقرأ: ﴿وجاءت سكرة الموت بالحق ذلك ما كنت منه تحيد﴾(١)، فجعل يرتّل ويكثر في ذاكم النشيج))(١).

ويقول غيره: كان يصوم يوم الاثنين والخميس، ويقول: أحب أ أن يرتفع عملي وأنا صائم (٣).

وقد بالغوا في كثرة بكائه، حتى قال شعبب بن درهم: ((كان في هذا المكان، وأوماً إلى بحرى الدموع من حدّيه، - يعني حدّي ابس عباس - مشل الشراك البالي من البكاء))(1) ولهذا - ونظائره من عباداته الكثير، وتقيده بالأحكام الشرعية على احتلافها - صحّ لطاووس أن يقول فيه: ((ما رأيت أحداً كان أشد تعظيماً لحرمات الله تعالى من ابن عباس))(0).

وكان - لاستهاره بالتقوى وتركزها في نفسه - يُقصَد للموعظة والتوحيه، ((جاء إليه رحل يقال لمه جندب فقال: أوصيئ فقال: أوصيئ بتوحيد الله والعمل له، وإيقام الصلاة وإيتاء الزكاة، فإن كل خير آتيه أنت بعد ذلك منك مقبول، وإلى الله مرفوع، يا جندب إنك لن تزداد من موتك إلا قرباً؛ فصل صلاة مودع، وأصبح في الدنيا كأنك غريب مسافر، فإنك من أهل القبور، وابك على ذنبك، وتب من خطيئتك، ولتكن الدنيا عليك

<sup>(</sup>۱) ق: ۱۹.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء -مطبعة السعادة، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٥١هـ ج١: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ج٨:٣٠٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) ذخائر العقبي: ٢٣٤.

٠ ٢ ..... عبد الله بن عباس /ج٢

أهون من شسع نعلك، فكأن قد فارقتها، وصرت إلى عـدل الله، ولـن تنتفـع عا خلّفت، ولن ينفعك إلاّ عملك))(١).

ومن وصاياه في أمثال هذه المحالات قوله - فيما يحدّث الضحاك -:

((يا صاحب الذنب لا تؤمن من سوء عاقبته، ولما يتبع الذنب أعظم من الذنب إذا عملته، فإنّ قلّة حيائك تمن على اليمين وعلى الشمال، وأنت على الذنب، أعظم من الذنب الذي عملته، وضحكك وأنت لا تدري ما الله صانع بك أعظم من الذنب، وفرحك بالذنب إذا ظفرت به أعظم من الذنب، وحزنك على الذنب إذا ظفرت به أعظم من الذنب، وحزنك على الذنب إذا فاتك أعظم من الذنب إذا ظفرت به وحوفك من الريح إذا حرّكت ستر بابك وأنت على الذنب ولا يضطرب فؤادك من نظر الله إليك، أعظم من الذنب إذا عملته.

ويحك هل تدري ما كان ذنب أيسوب عليه السلام فابتلاه الله تعالى بالبلاء في حسده وذهاب ماله؟ إنّما كان ذنب أيوب عليه السلام أنّه استعان به مسكين على ظلم يدرؤه عنه، فلم يعنه، ولم يأمر بمعروف وينة الظالم عن ظلم هذا المسكين؛ فابتلاه الله عز وجل)(٢).

وهذه الوصية - وربّما تزيّد فيها الرواة وأضافوا إليها بعض الفقرات - كما تدلّ على عمق نظرته بالتماس كما تدلّ على عمق نظرته بالتماس هذه الملابسات التي لو قدّر للمذنب أن يحسّ بها وهو مقيم على الذنب ولا يتأثّمها، فإن دلالتها على استهتاره وفقدان ضميره الديني أعظم من دلالة ارتكاب الذنب نفسه على ذلك.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨:٣٠٥ .

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ج١:٣٢٤ .

ويسأله بعضهم عن الخائفين لله فيحيبه: ((هم الذين صدقوا الله في مخافة وعيده، قلوبهم بالخوف فرحة، وأعينهم على أنفسهم باكية، ودموعهم على خدودهم حارية، يقولون: كيف نفرح والموت من ورائنا، والقبور من أمامنا، والقيامة موعدنا، وعلى جهنم طريقنا، وبين يدي ربّنا موقفنا))(١).

وربما اتخذ في الوعظ أسلوباً قصصياً، ضرب فيه الأمثال بتجارب سابقة ؛ ليصل منها إلى أعماق مخاطبيه، ويطغى على الكثير منها عنصر التمثيل والخيال ، ونرجو أن نقف عند قسم منها عندما نتحدّث عن أدبه في لاحق من الأحاديث.

### ٧- علائقه بمجتمعه وبيئته

أمّا ما يحدّد علائقه بمحتمعه، فإنّ ذلك مختلف باحتلاف المحال الـذي يجمعه بالآخرين، فمنها ما يرتبط بأدب اللياقة والمعاشرة.

وله في هذا المحال قِيم يكاد ينفرد بها بين معاصريه، فهو يحترم حليسه، ويرى أنّ له حقوقاً عليه يقول: ((لجليسي عليّ ثلاث: أن أرميه بطرفي إذا أقبل، وأن أوسّع له إذا حلس، وأصغي إليه إذا تحدّث))(1) ولا يسرى أحداً أكرم عليه من حليسه، ((إنّ الذباب يقع عليه فيشق عليّ))(1) كما يقول..

<sup>(</sup>١) العقد الفريد - تحقيق محمد سعيد العريان، مطبعة الاستقامة، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٢٧٢هـ - ج٢:٢١ .

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ج١:٦٠٦

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج١: ٣٠٨-٣٠٧ .

۲۲ ..... عبد الله بن عباس /ج۲

ومن أدب لياقته قوله: ((ما من داخل إلا وله حيرة، فابدؤوه بالسلام، وما من مدعو إلا وله حشمة، فابدؤوه باليمين))(١).

ومن وصاياه في أدب عيادة المحتضر ((إذا دخلتم على الرجل وهو في الموت فبشروه بلقى ربه، وهوحسن الظن، ولقّنوه الشهادة ولاتضحروه))(٢).

وكان يعود بعض المرضى في أشق الأوقات بالنسبة له؛ لما يشعر به من ارتياح المريض لذلك، واعتباره رمز اهتمام وتقدير بشأنه.. ((اعتل المسوّر فحاءه ابن عباس يعوده نصف النهار، فقال المسوّر: يا أبا عباس هلا ساعة غير هذه! فقال ابن عباس: إن أحب الساعات إلى أن أودّي فيها الحق، أشقها على)(").

وكان يسرى من آدابها أيضاً أن يسرد التحيّة على من حيّاه، حتى إذا كان مختلفاً معه في العقيدة، ومن ذلك قوله: ((لو قال لي فرعون خيراً لرددت عليه مثله))(1) حكاه سعيد بن جبير حين استفتي ((المحوسي يوليني خيراً فأشكره، ويسلّم عليّ فأردّ عليه، فقال سعيد: سألت ابن عباس عن نحو هذا فقال لي: لو قال فرعون مصر خيراً لرددت عليه))، وقال ابن عباس أيضاً: ((لو أنّ فرعون مصر أسدى إلىّ يداً صالحةً لشكرته عليها))(6).

<sup>(</sup>١) الإمتاع والمؤانسة – تحقيــق احمــد أمـين وآخـر، مطبعـة لجنــة التــاليف، مصــر، سـنة الطبع ١٩٤٤ – ج٣: ٧٧-٧٦ .

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ج٢: ٤٥٢ .

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ج٣:١٥ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٣:٥٦

<sup>(</sup>٥) العقد الفريد ج١٩١:١ .

وكان يكبسر المعروف تمن يسديه إليه.. ومما يرتبط ببحثنا قوله: ((ثلاثة لا أكافئهم.. رجل بدأني بالسلام، ورجل وسّع لي في المجلس، ورجل اغبرّت قدماه في المشي إلي ؛ إرادة التسليم عليّ، فأمّا الرابع فعلا يكافئه عني إلاّ الله حلّ وعزّ، قيل: ومن هو؟ قال: رجل نزل به أمر فبات ليلته يفكّر بمن ينزله، ثم رآني أهلاً لحاجته فأنزلها بي))(١).

وكان للمجلس الذي يجلسه آداباً خاصّة، وقد وصف بعضهم بحلسه فقال: ((ما رأيت في مجلس ابن عباس باطلاً قطّ))(٢).

والذي أخاله أنّ بعض وصاياه تكشف عمّا كان يأبى أن يدور في بحلسه من أحاديث، قال لبعض حلساته يوماً: ((لا تكلّمني فيمن لا يعنيك حتى ترى له موضعاً، ولا تمار سفيها ولا حليماً ؛ فإنّ الحليم يغلبك والسفيه يزدريك، ولا تذكرن أخاك إلاّ بمثل الذي تحبّ أن يتكلم فيك إذا تواريت عنه)). وقد تركت هذه الكلمات أثراً بليغاً في نفس صاحبها فقيّمها بقوله: ((هذا حير من عشرة آلاف، فقال ابن عباس. كلمة منه حير من عشرة آلاف)) ومن وصاياه في ذلك أيضاً: ((اذكر أخاك بما تحبّ أن يذكرك به، ودع منه ما تحبّ أن يدع منك)) (اكفى بك ظالماً أن لا تزال مخاصماً، وفي ذلك قوله: ((كفى بك ظالماً أن لا تزال مخاصماً، وكفى بك كاذباً أن لا تزال محدثاً

<sup>(</sup>١) عيون الأحبار ج٣: ١٧٦.

<sup>(</sup>۲) ذخائر العقبي :۲۳۰.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد ج٢: ١٦١.

بغير ذكر الله))(١).. وما أكثر ما ورد عنه في هذا ومثله، تمّا لا يسعنا الإفاضة فيه، ولعلّ في الكثير من البحوث الآتية ما يضيف إلى ما ذكرناه.

ولعلّ مَن أهمّ ما يربطه بالآخرين من الميول، وما ينشأ عنها مـن القيـم هي المشاركة الوجدانيّة.

## المشاركة الوجدانيّة :

ويراد بها انتقال الحالات الانفعالية من شخص أو جماعة إلى شخص انتقالاً تلقائياً لا دخل للإرادة فيه، كأن يشاهد منظراً من مناظر البؤس، أو مشهداً من مشاهد السرور، فيشارك الآخرين ما يجدونه من شعور. وقد كان صاحبنا غنياً بأمثال هذه الانفعالات، وربّما شارك الآخرين انفعالاتهم وإن لم يشاهد الحادثة، وقد ضرب أعلى الأمثال في ذلك، حين انفعالاتهم وإن لم يشاهد الحادثة، وقد ضرب أعلى الأمثال في ذلك، حين حدّث عن نفسه وقد شتمه رجل فقال: ((إنّك لتستمني وفي تلاث: إني لأسمع بالحاكم من حكام المسلمين يعدل في حكمه فأحبّه، ولعلّي لا أقاضي إليه أبداً، وإني لأسمع بالغيث يصيب البلاد من بلاد المسلمين فأفرح به، وما لي به سائمة ولا راعبة، وإني لآتي على آية من كتاب الله تعالى فوددت أنّ المسلمين كلّهم يعلمون منها مثل ما أعلم))(٢). فهو يفرح هنا للغيث يصيب البلاد مشاركة لأهلها في فرحهم، وإن لم يدخل عليه ذلك الغيث يصيب البلاد مشاركة لأهلها في فرحهم، وإن لم يدخل عليه ذلك الغيث يصيب البلاد مشاركة لأهلها في فرحهم، وإن لم يدخل عليه ذلك

فلا هطلت عليّ ولا بأرضي سحائب ليس تنتظم البلادا

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج١٠٨:٢.

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تمييز الصحابة ج٢:٢٣٤ .

لأنه أراد للآخرين ما أراده لنفسه، فإنّ صاحبنا كان أبلغ منه في الدلالة على إنسانيته، حين تناسى ذاته وهو يشارك الآخرين بأفراحهم.

ودلالة هذه الفقرات على نكرانه للذات وحبّه الخير للمحموع لا تقلل عن دلالة بعضها بفحواها على تركّز المشاركة الوجدانيّة فيه، وبخاصّة حبه في تعميم المعرفة والعدل. وتأريخ حياته مليء بما يدلّ على مشاركاته الوجدانيّة للآخرين في مختلف انفعالاتهم، وقد سبق لنا أن رافقناه في سيرته ، ولمسنا الكثير منها في تلكم الأحاديث، فلا نثقل بإعادتها.. فلنتحوّل عنها إلى دراسة بعض معطياتها من القيم وأهمّها الغيريّة.

### الغيريّة:

ويراد بها - غالباً - أن يتحاوز المرء حدود الانفعال والمساركة الوحدانية إلى إسداء معونة مادية أو أدبية للغير ؛ لتخفيف أزمة أو إسداء يد مع حاجة إليها. وقد كانت هذه من القيم العربية قبل الإسلام، وكان لها من الأهمية في مقايسيسهم ما يرفعها إلى القمة بالنسبة إلى بقية المُشكل، وربّما اعتبرت من أهم أدوات الزعامة.

ومن طبيعة البيئة التي كانوا يعيشون فيها ، وما تجرّه عليهم من الفقر والفاقة، والتعرّض إلى اعتداء بعضهم على بعض عن طريق الغزو، وأمثال ذلك.. حاءتها هذه الأهميّة، فالفقير الذي لا يجد القوت في بيته، والرائد الذي ينقطع به الطريق ولا يجد ما يسدّ به رمقه، والضعيف المذي يحتاج إلى النحدة عندما يتعرّض لظلم القوي.. كلّ هؤلاء يحتاجون إلى من يخفقف عنهم أزماتهم من القادرين على ذلك، فهم إذاً محتاجون إلى خلقها قيمة عليا، يعرض عليها تقييم الرحال بحكم الحاجمة إلى ذلك،

والحاجة - كما يقولون - أمّ الاختراع، وربّما اعتبرت هذه القيمة لازمة من لوازم الاجتماع، فالمحتمع مهما كان شأنه لا يستغني أفراده عن معونة بعضهم بعضاً، وإن اختلفت جهات الاستعانة وتفاوتت بتفاوت المحتمعات.

فالغيرية في الجاهليّة كرم، وضيافة، ونجدة، وحماية، وعلى مقدار ما يملكه الناس منها يكون التفاوت في مكانتهم الاجتماعيّة، وربّما أسرفوا فيها فتحاوزوا الهدف من تشريعها، وحرّتهم إلى مشاكل احتماعيّة ونفسيّة واسعة.

وقد جاء الإسلام فاعترف بها من جملة قيمه، وأعطاها مكانتها اللائقة بها، وأكد منها بعد أن رسم لها حدوداً لا تتجاوز في موضع دلالتها الحاجة اليها، وشحب جوانب الإسراف فيها شجباً لا هوادة فيه، وما أكثر ما ندّد بالإحسان لمن يسألون الناس وهم في غنسي عن معونتهم؛ لقدرتهم على الاكتساب من الطرق المشروعة لتحصيل القوت، ثم ما أكثر ما ندّد بإعانة الظالمين ومساعدتهم على الظلم، مهما ألبست ذلك من ثياب.

و يحكم تربية صاحبنا على القيم الإسلامية - كما قلنا - وتشبّع مُنلها في نفسه كان من أكثر الناس غيرية، ولكن في حدودها الإسلامية المعتدلة، فهو لا يؤمن بالكرم للكرم فحسب، وقصة واحدة وقعت له مع أخيه عبيد الله بن العباس وهو من أجواد العرب المشهورين، تدلّنا على مدى تشبّنه بحقّه، وسحقه لبعض الاعتبارات الغيرية التي لا تخضع لمنطق الحاجة. حددت غير واحد من قريش قالوا: ((أراد عبد الله وعبيد الله ابنا العباس أن يقتسما ميراثهما من أبيهما .عكمة، فدُعي القاسم ليقسم، فلمّا مدد الحبل

استعداداته الفطريّة .....(علائقه بمجتمعه وبيئته).....

قال له عبد الله: أقم المطمر يعني الحبل الذي يُمدّ. فقال له عبيد الله: يا أخي، الدار دارك، لا يُمدّ والله فيها اليوم مطمر)(١).

فعبد الله هنا لا يتسامح بهذا المقدار الضئيل من حقه لأخيه ؟ لأنه لا يرى حاحةً في أخيه إلى مثل هذا المقدار، بينما أنف عبيد الله أن يسمع منه هذا الحرص على الحق، فوهب له جملة حقه من الدار.

ومن يقرأ هذه الحادثة يعتقد أن صاحبنا كان بعيداً عمّا يدعونه بالكرم، فالذي يبخل على أخيه بمقدار حرّة حبل. أينتظر منه أن يفيض بكرمه على الناس! ولكنّ الحقيقة أنّ مفهوم الكرم لديه يختلف عن مفهومه لدى الآخرين، فهو في الوقت الذي يندّد بأولئك الذين يسألون الناس على حساب كرامتهم بأمثال قوله: ((المساكين لا يعودون مريضاً ولا يشهدون حنازة ولا يحضرون جمعة، وإذا احتمع الناس في أعيادهم ومساحدهم يسألون الله من فضله، احتمعوا يسألون الناس ما في أيديهم))(۱).

ونرى لـه في التأريخ قصصاً تلحقه في الطليعة من أحواد العرب، وإليكم منها ما يحدّد لنا بعض حوانب كرمه.

### کرمه:

يقول عبد الله بن علي بن سبويد: ((مرّ عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بمعن بن أوس المزني، وقد كفّ بصره وقال له: يا معن كيف حالك؟ فقال: ضعف بصري وكثر عبالي وغلبني الدين، قال: وكم دينك؟

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج١: ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ج٢: ٣١٦.

قال: عشرة آلاف درهم، فبعث بها إليه، ثمّ مرّ به من الغد فقال له: كيف أصبحت يا معن؟ فقال:

أحدت بعين المال لمّا نهكته وبالدين حتى ما أكاد أدان وحتى سألت القرض عند ذوي الغنى وردّ فلان حاحيق وفللان فقال له عبد الله: الله المستعان، إنّا بعثنا إليك بالأمس لقمة فما لكتها حتى انتزعت من يدك، فأيّ شيء للأهل والقرابة والجيران! وبعث إليه بعشرة آلاف درهم أحرى فقال:

فإنك فسرع من قريبش وإنها تمج الندى منها البحور الفسوارع ثووا قادة للناس بطحاء مكة لهم وسقايات الحجيج الدوافسيع فلما دعوا للموت لم تبك منهم على حادث الدهر العيون الدوامع))(١) فهو - كما ترون - لم يبخل بهذه المساعدة السحية على شاعر عُرف بالمروءة وكرم النفس، ثم ركبه الدين فاحتاج إلى مثلها.

ويبدو أنّ بني عبد المطلب أصيبوا بضائقة اقتصاديّة مرّة، وجاءته صلته من معاويـة وكانت أربعـة آلاف دينـار ففرّقهـا فيهـم، وظنّوهـا صدقـة منـه ((فقالوا: إنّا لا نقبل الصدقة، فقال: إنّها ليست صدقة، وإنّما هي هديّة))(٢).

وكان يقول: ((لئن أعول أهل بيت من المسلمين شهراً أو جمعة أو ما شاء الله أحب إلى من حجّة بعد حجّة، ولطبق بدانس أهديه إلى أخ لي في الله عز وجل أحب إلى من دينار أنفقه في سبيل الله عز وحمل) (٣).

<sup>(</sup>١)الأغاني- تصحيح أحمدالشنقيطي، مطبعة التقدم، مصر، لم تذكر سنة الطبع -ج ١٥٧:١٠ (٢) ذخائر العقبي ج٣: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ج١:٣٢٨ .

وفي مأثوراته عن النبي(صلى الله عليه وآلمه وسلم) ((ليس بمؤمن من بات شبعان ريّان وحاره حائع طاو)) (۱). وفيها عنه (صلى الله عليه وآلمه وسلم) (رألا أنبئكم بشرار الناس، قالوا: بلى يا رسول الله، قال: من نزل وحده ومنع رفده...)) (۱).

وكان يدعو إلى صدقة السر وتعجيلها، فيقول: ((لا يتم المعروف إلا بشيلاث.. تعجيله، وتصغيره، وسرةه))، ثم يعلّل ذلك بقوله: ((فإنه إذا عجّله هنيّاه، وإذا صغّره عظّمه، وإذا ستره تمّمه))(٢). وفي رواية البداية والنهاية: ((تمام المعروف تعجيله وتصغيره وسرته يعني أن تعجّل العطيّة للمعطى وأن تصغّر في عين المعطي، وأن تسرتها عن الناس فلا تظهرها ؟ فإنّ في إظهارها فتح باب الرياء، وكسر قلب المعطى واستحيائه من الناس))(٤).

ولعلّ من أروع ما ورد عنمه وأثر في بحمال الإحسان قولته السابقة: ((فأمّا الرابع فلا يكافئه عني إلاّ الله حلّ وعزّ، قيل: ومن هنو؟ قال: رجل نزل به أمر فبات ليلته يفكّر بمن ينزله، ثم رآني أهلاً لحاجته فأنزلها بي))(°).

وكان مجاهد يبالغ فيقول: إنه كان ((أعظمهم حفنة))(١)، ولو لم يكن

<sup>(</sup>١) الإمتاع والمؤانسة ج٣:٧٢ .

 <sup>(</sup>۲) البيان والتبيين - تحقيق حسن السندوبي، المطبعة الرحمانية، مصر، ط۲، سنة الطبع، ۱۳۵۱هـ - ج۲:۲۷.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ج٣:١٧٧ .

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ج٨:٥٠٨ .

<sup>(</sup>٥) عيون الأخبار ج٢:٣٧٦ .

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية ج٨:٢٠٨ .

فيه موضع للمبالغة لما صحّ إطلاق مثل هذا القول فيه، وقد قيارن شياعر بين حفنته وحفنة ابن الزبير، حين قصد إليهما، وكان الشاعر معن بن أوس، حدّث العتبي قال: ((قدم معن بن أوس مكة على ابن الزبير فأنزله دار الضيفان، وكان ينزلها الغرباء وأبناء السبيل والضيفان، فأقام يومـه لم يطعـم شيئاً، حتى إذا كان الليل حاءهم ابن الزبر بتيس هرم هزيل فقال: كلوا من هذا، وهم نيّف وسبعون رجلاً، فغضب معن وخرج من عنده ، فأتى عبد الله بن العباس فقراه وحمّله وكساه، ثم أتى عبد الله بـن جعفـر وحدّثـه حديثه فأعطاه حتى أرضاه، وأقام عنده ثلاثاً حتى رحل ، فقال يهجو ابن الزبير ويمدح ابن جعفر وابن عباس رضي الله تعالى عنهما..

وكن آمناً وارفع بتيسك إنه له أعنز ينزو عليها وأبشر)(١)

ظللنا بمستن الرماح غديــــة الى أن تعالى اليـوم في شرّ محضـر لدى ابن الزبير حابسين بمنزل من الخير والمعروف والرفـد مقفر رمانا أبو بكر وقد طال يومنا للله بتيس من الشاء الحجازيّ أعفر وقال اطعموا منه ونحن ثلاثــة وسبعون إنساناً فيـــــــا لؤم مخبر فقلنا له لا تقربا فأمامنـــــا حفان ابن عباس العلا وابن جعفر

ولهذه القصص في التأريخ أمثال لا أخالنا في حاجة إلى استيعابها، وكلُّها- في حدود ما رأيت - ترفعه إلى مستوى الطليعية من أحواد العرب، وإن كان يختلف عن الكثير منهم في تحديد البواعث والأسباب الداعيــة إليـه، فهو لدى الحاجة إلى الكرم من أكرم الناس، ومع عدم الحاجمة إليه أبعد ما يكون عنه، وبخاصّة إذا كان فيه بعض التشجيع على الجريمة.

<sup>(</sup>١) الأغاني ج١٠٨:١٠ .

وقد عرّض نفسه لأقسى هجاء من شاعر كان بوسعه أن يشتري لسانه بقليل مسن العطاء، حـدّث جماعة قالوا: ((أتسى عيينة بن مرداس، وهو ابن فسوة، عبد الله بن العباس، وهو عامل لعلي بن أبي طالب صلوات الله عليه - على البصرة، وتحته يومئذ شميلة بنت حنادة ابن بنت أبي أزهر الزهرانية، وكانت قبله تحت بحاشع بن مسعود السلمي، فاستأذن عليه فأذن له، وكان لا يزال يأتي أمراء البصرة فيمدحهم فيعطونه ويخافون لسانه، فلما دخل على ابن عباس قال له: ما حاء بك إلي يا ابن فسوة، فقال له: وهل عنك مقصراً ووراءك معدى؟! حئتك لتعيني على مروءتي وتصل قرابي، فقال له ابن عباس: وما مروءة من يعصي الرحمن ويقول البهتان ويقطع ما أمر الله به أن يوصل، والله لتن اعطيتك لأعيننك على الكفر والعصيان، انطلق فأنا أقسم بالله لتن بلغني أنك هجوت أحداً من العرب لأقطعن لسانك، فأراد الكلام فمنعه من حضر، وحبسه يومه ذلك ثم أخرجه عن البصرة)).

يقول الرواة: ((فوفد إلى المدينة بعد مقتل على الطَيْلا فلقى الحسن بن على الطَيْلا فلقى الحسن بن على الطَيْلا وعبد الله بن جعفر، فسألاه عن خبره مع ابن عباس فأخبرهما))، ويبدو أنه أطلق لسانه في ابن عباس منذ تلك الحادثة، يقولون: ((فاشتريا عرضه بما أرضاه، فقال يمدح الحسن وابن جعفر عليهما السلام ويلوم ابن عباس (رض)..

أتيت ابن عباس فلم يقض حاجيتي ولم يرج معروفي ولم يسخش منكري حبست فلم أنطق بعذر لحاجية وشدّ خصاص البيت من كل منظر وجئت وأصوات الخصوم وراءه كصوت الحمام في القليب المغوّر

وما أنا إذ زاحمت مصراع بابـــه بذي صولة بـــاق ولا بحـــــزوّر فلوكنت من زهران لم ينس حاحق ولكنني مولى جميلٌ بــــن معمــــر وباتت لعبد الله من دون حاحــــتي شميلــة تلهــو بالحديث المقـــتـــــــــر)(۱)

.. إلى آخر ما حماء في القصيدة - فهمو كما ترون - كسان يسرى في إعطائه مثل هذا الشاعر تشجيعاً لـه على الجريمـة ((وا لله لــُـن أعطيتــك الأعيننّـك على الكفر والعصيان)).

وكما تجلّت غيريّته في أريحيّته وكرمه بماله تجلّت في كرمه بجاهه، فقد كان \_ بحكم علائقه بالسلطة في مختلف أدوار حياته ومكانته الاجتماعيّة الواسعة \_ مفزعاً لذوي الحاجات، وما رأيت \_ على كثرة ما قرأت في تأريخه \_ أنّه ردّ وافداً، أو اعتذر صاحب حاجة، أو توقّف عن إسداء معروف، حدّث حسان بن ثابت قال: ((كانت لنا عند عثمان \_ أو غيره من الأمراء \_ حاجة فطلبناها إليه لجماعة من الصحابة، منهم ابن عباس، وكانت حاجة صعبة شديدة، فاعتلّ علينا فراجعوه إلى أن عندروه، وقاموا إلاّ ابن عباس فلم يزل يراجعه بكلام حامع، حتى سدّ عليه كل حاجة، فلم ير بداً من أن يقضي حاجتنا، فخرجنا من عنده وأنا آخذ بيد ابن عباس، فمررنا على أولئك الذين كانوا عذروا وضعنوا، فقلت: كان عبد الله أولاكم به قالوا: أجل، فقلت أمدحه:

إذا قــال لم يترك مقـالاً لقـائــل بمنتظمــات لا يرى بينها فصلا كفى وشفى ما في الصدور ولم يدع لذي إربة في القول حداً ولا هزلا

<sup>(</sup>١) الأغاني ج١٩: ١٤٣.

سموت إلى العليــــــا بغير شبيــهة فنلت ذراهـا لا دنيّاً ولا وعـــلا))<sup>(۱)</sup> ((خلقت خليقاً للمروءة والنـــــدى فليحاً و لم تخلق كهاماً ولاحبلا))<sup>(۲)</sup>

وثالث الجوانب السي تحلّت فيها غيريّته بذله المعرفة على اختلاف أصنافها لطالبيها، سواءً كانت في الفقه أم التأريخ أم الأدب أم غيرها من العلوم، يقول أبو صالح: ((لقد رأيت من ابين عباس بحلساً لو أنّ جميع قريش فخرت به لكان لها به الفخر، لقد رأيت الناس احتمعوا على بابه حتى ضاق به الطريق، فما كان أحد يقدر أن يجيء ولا أن يذهب، قال: فتوضاً فدخلت عليه فأخبرته بمكانهم على بابه فقال لي: ضع لي وضوءً، قال: فتوضاً وحلس وقال: اخرج فقل لهم: من كان يريد أن يسأل عن القرآن وحروفه وما أريد منه فليدخل، قال: فخرجت فآذنتهم فدخلوا، حتى ملؤوا البيت والحجرة، فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم عنه، وزادهم مثل ما سألوا عنه أو أكثر، ثم قال: إخوانكم، فخرجوا.

ثم قال: اخرج فقل: من أراد أن يسأل عن الحلال والحرام والفقه فليدخل، قال: فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملؤوا البيت والححرة، فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به، وزادهم مثله أو أكثر، ثم قال: إخوانكم فخرجوا.

ثم قال: اخرج فقل: من كان يريد أن يسأل عن الفرائض وما أشبهها فليدخل، فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملؤوا البيت والحجرة، فما سألوه عن شيء إلاّ أخبرهم وزادهم مثله أو أكثر، ثم قال: إخوانكم فخرجوا .

<sup>(</sup>١) الإصابة في تمييز الصحابة ٣٣٠:٢

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب ٢:٤٥٣

ثم قال: أخرج فقل: من كان يريد أن يسأل عن العربية والشعر والغريب من الكلام فليدخل، فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملؤوا البيت والححرة، فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله، ثم قال: إخوانكم فخرجوا، قال أبو صالح: فلو أن قريشاً كلّها فخرت بذلك لكان فخراً، فما رأيت مثل هذا لأحد من الناس))(١).

ونظائر هذا الحديث كثيرة، وربما دخل بعضها المبالغة في بعض جوانبها، كما تؤذن به العادة في أمثال هذه المواضع، إلا أنّ الذي لا شكّ فيه أن غيريّته في توزيع المعرفة كانت موضع إجماع المؤرخين، وسنقف من هذا الجانب عندما نعرض إلى ثقافته وتقييمها بشيء من الحديث، وقفة فيها شيء من الأناة، وربّما رأينا هنالك أنّ نزعته الإنسانيّة هي الطاغية عليه، حيث لم يكن ليفرّق في توزيع معارفه على طلاّبها بين من يقرب أو يبعد منه، ويتّفق معه أو يختلف في المذهب.

وهنالك حانب مهم من حوانب غيريته، تحلّت فيها إنسانيته على أفضل صورها، هو حانب رعايته لعبيده ومواليه، فقد كان يعمل على تربيتهم وتهذيبهم وتعليمهم، وربّما فرض المعرفة على من يأنس فيه القابلية منهم فرضاً لاهوادة فيه.. هذا عكرمة مولاه يحدّث عن لون تربيته له فيقول: ((كان ابن عباس يجعل في رحلى الكبل يعلمني القرآن ويعلّمني السنة))(٢).

وكان من رعايته لمواليه، محاولة إبعادهم عن كلّ ما يشعرهم بأنّهم عبيد حتى في أسمائهم فقدكان يسميهم - فيما يحدّث مجاهد - بأسماء العرب

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٢٠٢:٨ .

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد - تصحيح ادوار دنخو، مطبعة ليدن، سنة الطبع ٩ ١٣٥هـ - ج٥: ٢١٢

وكان يأمرهم بالتزوج إبعاداً لهم عمّا ربّما يقعون به من الزنا، وكان يعلّل لهم ذلك بأن العبد ((إذا زنى نزع الله منه نور الإيمان، ردّه إليه أم أمسكه))(٢) ، . . إلى ما هنالك من حوانب الرعاية مما يدلّ على تأكد نزعته الإنسانيّة الواسعة.

#### الشجاعة:

وهي قيمة من أهم قيم عصره وأرقاها، كانت هي الأخرى قيمة عربية حاهليّة، يعرض عليها الرجال في تقييماتهم، فإن زاد رصيد أحدهم منها، كان ثريّاً في قرّة الشخصيّة ورفعتها، ولكنّها كانت توجه - على الأكثر - في غير صالح المجموع،وكان أصحابها يتّخذون منها موضع استغلال للتحكم بالضعيف، والاستيلاء على مقدّراته، سواءٌ من طريق الغزو السافر أم المقنّع.

وجاء الإسلام فوجّهها لصالح المحموع، واتّخذ منها ركيزةً للنفاع عن مبدأ أو نفس أو عرض أو كرامة.

ونريد بالشجاعة هو مفهومها العام، أعني قدرة تحكّم الشخص بمختلف قواه، والسيطرة عليها، وتوحيهها حسب ما يريد، ولها مظاهر تختلف باختلاف بحالاتها منها..

أ - الصراحة وعدم المواربة في المواضع التي تقتضيها. وقد كان المثولة طيبة في ذلك، فقد كان صريحاً إلى أبعد حدود الصراحة، حيث كانت الظروف تقتضيه المحاملة، والسكوت على مفارقات من يواحهه بالكلام

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٥:٢١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

الصريح، وقد سبق أن رأينا مواقفه من الخليفتين عمر وعثمان، ثم مواقفه من معاوية ويزيد وابن الزبير وولاتهم، وهي ملأى بصور من الصراحة، تبعث على الإكبار، وفيها مثات الشواهد على ذلك، وهي تغني عن إعادة بعضها في هذا الحديث.

ب - الحلم وضبط النفس عندما تواحمه بما يؤلمها ويثيرها
 من الانفعالات، مع قدرته على ردع من يواجه بذلك وتأديبه.

وصاحبنا كان ثريًّا جدًّا في هذه الخلَّة الكريمـة، وكـان متماسكاً أمـام من يحاولون أن يشيروه بإساءتهم، وهنو يعلُّمل هنذا التماسك والعفنو عنهم بقوله: ((إنَّه منا بلغني عن أخ لي مكروه، إلاَّ نزلته إحمدى تُملاث منازل، إمّا أن يكون فوقى؛ فأعرف لـ قدره، أو نظيري تفضّلت عليه، أو يكون دوني فلم أحفل به))(١). وهو تعليل يدل على مبلغ قدرته وتمكّنه من تحكيم عقله بعواطفه وانفعالاته، فهو يفلسف بعقله لقواه النفسيّة أفعالها، ويربّيها من طريق العادة على هذه الفلسفة وإن لم تـع واقعهـا؛ لأن مبعثهـا دوافعهــا الفطريّة، وهي لا شعوريّة غالباً، وإذا عدنـا إلى واقع هـذه الفلسـفة كشـفت عن أهمّ جانب من حوانب كبر نفسيّته، فهو لا يعلّل لها ذلك بتعليل نفعي، يبتني على المقايضة وقبض الثمن، كأن يقول: إذا عفوت عنه فقد كسبت عطفه وصداقته، أو حبّبت نفسي إلى الناس، وما يشبه ذلك.. وإنَّا قال: ((إمّا أن يكون فوقى فأعرف له قدره)) فهذه الفوقيّة - وهي طبعاً في عسرف ابن عباس - لاتكون إلا فوقيّة علم أو دين لافوقيّة مال ولا سياسة، كما سبق أن رأيناه في مواقفه ممن بيدهم الحكم والمال يتصرفون بهما كيف يشاؤون

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي :٢٣٣

كيف كان يزدريهم إذا خالفوا له مبدأ من مبادئه، ويواجههم بالكلام، ويصرع الذي لا بدل على عرفان قدر ولا إقامة وزن، وغير هؤلاء لابد من احترامهم؛ لما يحملونه من علم أو دين، وارتكاب مفارقة معه لا تصحح له تناسي ما يفضلونه به، والتغافل عنه واحترامهم بالتغاضي عن مساءتهم إليه، وإذا كان مساوياً له كانت الإساءة مبعث إسداء يد له وتفضل عليه ((أو نظيري تفضلت عليه)) أمّا إذا كان أدون منه فإنّ مقابلته معناها النزول عستوى نفسه إلى ما لا يليق بمكانتها الدينية أو الاحتماعية.

وكانت تصرفاته إزاء من قابلوه بالإساءة مبعث إكبار معاصريه، حتى صبح لغير واحد منهم أن لا يرى أوسع حلماً منه (۱)، فهو يقول لمن شبتمه: إنك تشتمني وفي ثلاث خصال، ثم يعدد خصاله التي تدل على حبّه للخير العام - وقد سبق أن ذكرناه في الحديث عن غيريته - وكأنّه يقول له: أتقابلني بالإساءة وأنا الذي أرجو لك نفعك، ولا أريد الاستئثار لنفسي بشيء دونك، وهو يقول للقوم الذين سألوا عنه - فيما يحدّث كريب ابن سليم الكندي وكان يأكل معه - بلهجة مزرية: ((أين ابن عباس الأعمى؟ قال: فإنّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور))(۱). ولعل هذا أخشن حواب أسمعه له في أمثال هذه المجالات ؛ لما فيه من إيماءة خفيّة إلى شتم خصومه ((ولكن تعمى القلوب))، وربّما كانت ملابسات هذه الواقعة هي التي اقتضته هذه الإيماءة إلى شتمهم، وكثيراً ما تجاوز في عفوه عمّن أساء إليه بالإحسان إلى المسيء. يقول عكرمة: ((سبّ رحل ابن عباس

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ج٢: قسم٢:٢٢.

<sup>(</sup>۲) ذخائر العقبي: ۲۳٤.

فلمّا قضى مقالته قال: عكرمة انظر هل للرحل حاجة، فتقضيها لسه، قال: فنكّس الرحل رأسه استحياءً))(١). وكأنه قدّر في نفسه أن كشيراً من بواعث محلاء إلى الإساءة إلى الآخرين هي بواعث تمليها الفاقة والحاجة لا الرغبة في الإساءة للإساءة، فإذا سدّ حاجتهم طهر نفوسهم من هذه الخلّة السيئة، ولعل من أروع ما قرات له وينتظم في هدا البحث موقفه من النماهين في أيام ولايته للبصرة، والوالي عادة يكون أذنا لتسقّط الأخبار، ومعرفة ما يضر بسياسته، ولكنّ صاحبنا - فيما يبدو - كان قوي الفراسة، يدرك من كلام الشخص ما يبيّت به للآخرين. يقول عمد بن الفراسة، يدرك من كلام الشخص ما يبيّت به للآخرين. يقول عمد بن كاذباً عاقبناك، وإن كنت صادقاً نفيناك، وإن شئت أقلتك قال: هذه))(١)، فهو ينظر إلى أنّ هذا الشخص لم يزوده بالزاد - كما يقولون - لتسقّط فهو ينظر إلى أنّ هذا الشخص لم يزوده بالزاد - كما يقولون - لتسقّط الأخبار وجمعها له، فما باله يسعى بالآخرين لدى السلطان؟ أو ليس في ذلك مبعث لاتهامه بسوء النيّة معهم، لا عدم المحايدة في النقل؟.

على أن النميمة - مهما كانت بواعثها - من أقبح الخصال، فهو يقول له: ((إن كنت كاذباً عاقبناك، وإن كنت صادقاً نفيناك))؛ لأنّ مثلك لا يصلح للمحالسة ولا يؤتمن على حديث، وما يدريني أن تنقل عني كما نقلت إلى، ثم فتح له باب الإقالة ليسلم على نفسه، وحسبه من فحوى هذا الحديث أن يعلم أن صاحبه لم يكن أذناً لقبول النمائم والوشايات، وهذا لا يتنافى مع الحزم الذي تقتضيه السياسة، فربّما كان له من العيون من يأتمنه

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي:٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تمييز الصحابة ج٢:٢٣٤ .

على واقع الناس؛ ليبلّغه إليه، وليس من الحزم إن يكون مسرحاً لأطماع ذوي الأحقاد من الناس، تمثل على رأسه أدوارهم الدنيئة في الإساءة إلى الآخريس، وأخال أن لهذا ومثله ورد وصفه بأحلم الناس، في كثير من ألسنة معاصريه.

جـ - الصبر هو الآخر من مظاهر الشجاعة، وذلك عندما تواجهه مصيبة في نفسه، أو ولده أو أحد أقاربه، لا يجدي في دفعها الجزع، فيتماسك أمامها، ويحكُّم قواه في أعصابه، ويشهدُّ منها، لتقيف إزاءها موقيف الصابر المتحلد، وليس معنى الصبر أن لا يتألم الشخص، أو لا يعبر عن ألمه بالطرق المَالُوفة، وإنَّما معناه أن لا ينهار أمامها انهياراً يفقده توازنه، وقد مرَّت على صاحبنا مصائب عدّة، تماسك أمام بعضها، فلم يعبّر عن مدى ألمه إلا ببعض الكلمات: ((نعي إليه أحوه قدم، فاسترجع ثـم أنـاخ عـن الطريـق وصلى ركعتين، فأطال فيهما، ثم قام فمشى إلى راحلته، وهـو يقـرأ ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة وإنها لكبيرة إلاّ على الخاشعين﴾))(١) و((نُعى ومؤنة كفاها الله وأجر ساقه الله))(٢)، وغلبه الألم في بعضها الأخر، ففرع إلى التعبير عن تألَّمه بالبكاء، والبكاء الشديد أحياناً ،وقد سبق أن رأينا في مواضع من الجزء الأول من هذا الكتاب مواقفه المحزنة من بعض المصائب التي مرت عليه كحادثة يسوم الخميس، وحبوادث استشهاد الأثمة على والحسن والحسين (عليهم السلام)، ولكننا لم نقراً في تعبيراته ما يخرجه عن حدود اللياقة بالجزع، وقول ما يسخط خالقه وإمامه.

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي: ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ج٣٠:٣٠٠.

ومن أدب النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) ((تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول ما يسخط الرب))(١) ما يصلح لأن يتأثّره في أمثال هذه المواضع.

د – الشجاعة الأدبية صفة ربّما تكون من أبرز مظاهر الشجاعة، لعمق دلالتها على ثقة الإنسان بنفسه، وقدرته على التحكم بأعصابه، وذلك عند مواجهة الآخرين بآرائه ومبادئه سواءً كان في مجالاته الخطابية أم الجدليّة.

وقد كان صاحبنا من الأمثال العالية في ذلك وفيما مر علينا من مواقفه الخطابية والجدلية ما يغيني عن إطالة الكلام فيه، ويكفينا أن نسجل له أن مؤرخيه لم يسحلوا عليه - وربّما لم يشاهدوا له - موقفاً واحداً حُصِر فيه، أو لم يتدفق في بيانه، أو تدفق و لم يملك زمام التصرف في لسانه ينقله كيفما يشاء، وقد أجمع من عني بتأريخه، على إكباره في هذا الجال وحدّثوا عن إكبار معاصريه له وفيهم بعض حصومه ومناوئيه. يروى ((أن معاوية نظر إليه يوماً يتكلم فأتبعه بصره وقال متمثلاً:

إذا قال لم يترك مقالاً لقائــــل مصيب و لم يثن اللسان على هجر يصرّف بالقول اللسان إذا انتخى وينظــر في أعطافه نظر الصقــر)(٢)

وقد لفت كلامه - وهو في بحلس عمر - الشاعر الحطيفة فقمال - كما مرّ في الجزء الأول من هذا الكتاب -: ((من هذا الذي برع الناس بعلمه ونزل عنهم بسبّه؟ قالوا: عبد الله بن عباس فقال فيه أبياتاً منها:

إني وحدت بيان المرء نافلــة 💎 يهدي له ووحدت العيّ كالصمم

<sup>(</sup>١) أنسباب الأشبراف - تحقيق محمد حميد الله، دار المعببارف، مصر، سنة الطبع ١٩٥٩م - ج١: ٤٥١.

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب - هامش الإصابة - ج٢:٥٥٥ .

استعداداته الفطريّة ......(علائقه بمجتمعه وبينته)....... ١ ١

المرء يبلى ويبقى سائر الكلم وقد يلام الفتى يوماً و لم يل الله والحدل والخوارج - على كثرة من فيهم من الخطباء المفوهيين وأهل الجدل المحاموا مقامه، حين أقبل عليهم للمحاججة ((فقال بعضهم لا تكلموه فإن الله تعالى يقول: ﴿ بِل هم قوم خصمون ﴾ (۱)) وما أكثر ما ورد في ذلك، والحديث فيه يعد من نافلة القول، وحسبنا منها ما مر من شهادة الخليفة عمر ((واها لابن عباس ما رأيته لاحي أحداً قط إلا خصمه)) (٤).

هـ الشجاعة في الحروب وهي من أظهر مظاهر الشجاعة. كان من أقطابها في الصميم وقد تركت له قيسادات هامّة في حيسوش الإمام (عليه السلام) سواء في البصرة، أم صفّين، أم النهروان، وأبلى فيها ببلاءً حسناً بإجماع مؤرّحيه، وحسبه أن يكون موضع إعجاب أمير المؤمنين (عليه السلام) - وهو من هو في شجاعته النادرة - فيرسل فيه كلمة خالدة.. ففي حديث الزهري عن علي بن الحسين عن أبيه (عليهما السلام) قال: (نظر أبي إلى ابن عباس يوم الجمل يمشي بين الصفّين، فقال: أقرّ الله عين من له ابن عمّ مثل هذا))(٥).

وقد مرّت بنا مواقف على اختلافها في مواضعها من الجزء الأول فلا حاجة لإعادة الحديث فيها.

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢:٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) الزعرف: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) ذخائر العقبي: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) الدرحات الرفيعة – المطبعة الحيدريّة، النجف، سنة الطبع ١٣٨١هـ – ١٢٢٠.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ج١٨: ٢٩٩.

## ٤٧ ......عبد الله بن عباس /ج٢

وهناك قسم من القيم الــتي تحـدد علائقـه بـالآخرين ربّما عرضنا لهـا في تضاعيف أحاديثنا القادمة.

#### ٣- علائقه بذاته

أمَّا ما يحدَّد علائقه بذاته، من المثل والقيم فكثيرة أيضاً ولعلِّ أهمَّها..

أ - التواضع ونكران الذات: والتواضع من الصفات التي باركها الإسلام وحث عليها، وكانت من أهم صفات نبيّه محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، وهو الذي اتخذه في سلوكه مثلاً أعلى يحتذيه، وقد رافقته هذه الصفة من طفولته فلم يُطغه شرف بيته، ولا زعامة أبيه، ولا علائقه النسبية بالزعيم الأعلى للمسلمين، فكان يعرف لنفسه قدرها فلا يتعدّاه بحال، وإن لم يرض طموحه.

ومن تجاربه في ذلك قوله: ((من لم يجلس في الصغر حيث يكره، لم يجلس في الكبر حيث يحبّ)(١). فتعبيره (حيث يكره) يدلّنا على مدى صراعه مع نفسه، في إخضاعها لنكران ذاتها منذ صغره، وقد سبق أن رأيناه كيف كان يقيل على أبواب الأنصار ويتوسّد رداءه.. يقول وهو يصف نفسه: ((تسفي الريح عليّ من الرّاب، فيخرج فيراني فيقول: يا ابن عمّ رسول الله ما حاء بك؟! ألا أرسلت إليّ فاتيك فاقول: لا أنا أحق أن آتيك)(١).

وكيف كمان يتأدّب مع من يكبره سنّماً، حين كان يدعوه عمر مع كبار المهاجرين والأنصار ؛ ليستشيرهم في حكم من أحكام الديس

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢٤٢:٢ .

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ج٨:٨٠ .

أو أمر من أمور الدنيا، وربّما استحثّه على الكلام بقول...: ((ما لـك يا ابن عباس صامت لا تتكلّم؟! تكلّم ولا تمنعك الحداثة))(١)، ويقول لـه: ((قل ولا تحقّرن نفسك))(١).

وكان لا يمنعه مقامه الاحتماعي، ولا قرابته، ولا مكانته الاحتماعية من أن يأخذ بركاب زيد بن ثابت تقديراً لمقامه العلمي.. يقول الشعبي: ((ركب زيد بن ثابت، فأخذ ابن عباس بركابه، فقال: لا تفعل يا ابن عمّ رسول الله، قال: هكذا أمرنا أن نفعل بعلمائنا، فقال زيد: أنّى يداك؟ فأخرج يديه فقبلهما فقال: هكذا أمرنا أن نفعل بأهل بيت نبينا))(").

وما أكثر ما ورد عن تواضعه ونكرانه لذاته، مع احتفاظه بالمستوى اللائق بها، وحتى في الحالات التعويضيّة ـ التي مرّ علينا قسم منها في الجزء الأول من هذا الكتاب ـ كان لا يفزع إلى التكبّر والتعالي، بل إلى تأكيد ذاته من طريق العلم والمعرفة، كما سبق أن رأينا في أكثر من موضع.

وفي الحق أنه كان يداري نفسه بحشد أكبر عدد ممكن من عوامل تأكيد الذات، ولكن بتواضع واتزان، كما كان يعمل على إبعاد كل ما يوحب لها القلق، كبعض العادات الغريبة التي لم تكن خاضعة لمنطق معروف وأظهرها...

ب - التشاؤم والتطير من بعض الظواهر كصياح بعض الطيور..
 يقول عكرمة: ((كنّا حلوساً عند ابن عمر وابن عباس، فمرّ طائر يصيح،

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ج١:٣١٧.

<sup>(</sup>۲) ذخائر العقبى: ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ج٢: ٣٠١.

فقال رحل من القوم: حير. حير، فقسال ابن عباس: لا حير ولا شرّ)(١)، وأية علاقة تربط بين صياح هذا الطائر وبين الشر الـذي تخوّفه، لولا تحكّم هذه العادة الخرافيّة في النفوس، وقد سُتل عن الطيرة فقال: ((لا طير إلاّ طير الله، ولا حير إلاّ حير الله، ولا إله إلاّ الله، ولا قوة إلاّ با لله))(٢).

ج - السأم: كان ابن عباس يبعد عن نفسه بواعث السأم، ويريحها حهده ؛ حتى أنّه كان إذا أفاض بالحديث عن بعض العلوم والمعارف التي تطغى عليها صفة الجديّة كالفقه، والتفسير، والحديث، وطرأ على نفسه السأم، قطع الحديث عنها وقال: ((أحمضوا)).

حاء في نهاية ابن الأثير في حديث ابن عباس كان يقول: (إذا أفاض من عنده في الحديث بعد القرآن والتفسير أحمضوا، يقال: أحمض القوم إحماضاً إذا أفاضوا فيما يؤنسهم من الكلام والأحبار، والأصل فيه الحمض من النبات، وهو للإبل كالفاكهة للإنسان))(٢).

قال أبو حيان التوحيدي: ((وما أراه أراد بذلك إلا لتعديل النفس لثلا يلحقها كلال الجيد ؛ ولتقتبس نشاطاً في المستأنف ؛ ولتستعد لقبول ما يرد عليها فتسمع))(1).

وسيأتي عرض بعض النماذج التي كان يروّح بها نفسه.

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج١: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) النهاية لابن الأثير – المطبعة العثمانيّة، مصر، سنة الطبع ١٣١١هـ – مادة حمض.

<sup>(</sup>٤) الإمتاع والمؤانسة ج٢٠:٢.

استعداداته القطريّة .....(علائقه بلاته)......٥٤

وهكذا كان حريصاً على البَرّ بنفسه وإسعادها، ورفع مكانتها، وقد سبق أن سمعنا كيف كان يعنى بالمظهر الخارجي لجسمه، سواءً بتطييب، أم باختيار أفخر اللباس له.

وأخال أننا قد أطلنا في الوقوف عند هذا القسم من أقسام شخصيته، حيث عرضنا لقسم من قيمه كنموذج لما كان يتصف به من كريم الأخلاق، واكتفينا بها عن استقصاء جميع قيمه تما تسالم عليه مؤرّ حوه، ودلّت عليه جملة ما حُرّر من سيرته، كالصدق، والإخلاص، وأمثالهما.

ونهاية الحديث أنّ عواطفه وأخلاقه الـتي رأيناهـا كـانت تنتظـم جميعـاً في الإطار الذي وضعه الإسلام، أو أقرّه، من قيم وعادات العرب.

# ثالثاً: قدراته العقليّة:

ويراد بالقدرات العقليّة تلك القوى التي تبعث بصاحبها على التصوّر والانتباه والإدراك والتذكّر والتخيّل والتفكير.. وما إلى ذلك.

وهذه القوى ربَّما تعتبر في بذورها الأولى موروثة غالباً، ولكنتها تتسع وتنمو تبعاً لما يطرأ عليها من تجارب وخبرات، يحكم وضعها في بيشة وزمن معينين.

وبما أن هذه القوى من القوى الداخليّة التي لا يمكن بلوغها بالملاحظة الخارجيّة، فإنّ طريقنا إليها ينحصر بملاحظاته الذاتيّة أولاً، ثـم بمعطياتها من التحارب، سواءً في بحالاته العلميّة أم الأدبيّة أم غيرهما، ممّا يمكن بلوغه بالملاحظة الخارجيّة المنظّمة ثانياً.

وعلى هذا فإن دراستنا لابن عباس في هذا القسم من أقسام شخصيته سوف تعتمد على ما أثر عن انطباعات الذاتية عنها، وانطباعات معاصريه عن آثارها، ثمّ على آثاره التي تركها، والتي تحدد له مستواه الثقافي العام، وهذه القدرات يندرج جملة منها تحت عنوان الذكاء ..

#### الذكاء:

وقد فسروا الذكاء ((بحضور الذهن وسرعة الخاطر وصفاء القريحة))(۱).

<sup>(</sup>۱) الشخصية - محمد عطيمة الأبراشي، مطبعة دار المعارف، مصمر، ط٦، سنة الطبع ١٣٧٣هـ - :١٨.

قلراته العقليَّة .....(الذكاء)......٧

وعرَّفه بعضهم بأنَّه ((القدرة على تحقيق التكيَّف بين الشــعص والمواقف الجديدة))(١).

وارتأى يوسف مراد - اعتماداً على ما تمدّه به اللغة من عناصر معنى الذكاء، ومن الخبرة اليوميّة - أن يكون تعريف ((بأنّه حدّة الفهم الفطريّة، التي تهييء الإنسان لاكتساب أكبر قدر من المعارف، في أقصر مدّة ممكنة ولاستخدام هذه المعارف على أحسن وجه لحلّ المشاكل الجديدة))(1).

ومهما كان شأن هذه التعريفات من الدقّة، فإنّها لا تخسرج في مدلولها عن الرسوم الناقصة التي تحدّد معرّفاتها باللوازم الخاصّة دون إدراك لواقعها إدراكاً محدّداً، وحسبنا في هذا البحث أن ندركه بآثاره ؛ لنبلغ به إلى مرحلته التطبيقيّة بالنسبة لابن عباس.

وفي حدود هذه التعاريف، فإن ابن عباس من أكثر الناس حضور ذهن وصفاء قريحة، وأقدرهم على تحقيق التكيّف بينه وبين المواقف الجديدة، وأعظمهم قدرة على اكتساب المعارف في أقصر مدّة، وقد أمدّنا الجزء الأول من هذا الكتاب بمختلف الشواهد على ذلك، وبخاصة في الفصلين الأوّلين: حتى المراهقة، ومراحل الشباب. ورأيناه هناك - سواء بمحاوراته أم بسعيه الحثيث في طلب المعرفة، أم بتكيّفه مع ما حدّ له من المواقف - مضرب الأمثال في ذلك كلّه.

وأخالنا على ذكرٍ من مواقفه مع النبي (صلى الله عليه وآلـه وسلم)، حين كانت تبعث في نفسه بواعث النشوة، فيرسل فيه كلمة إعجاب أو دعاء

<sup>(</sup>١) مباديء علم النفس العام ٢٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق

أمثال قوله: ((هذا شيخ قريش))(۱) و ((اللهم علّمه الحكمة))(۱) و ((زده فهما وعلماً))(۱), ثم مدى وعيه عنه على صغره، وتتبعه لمختلف شؤونه، ثم مواقفه مع عمر، وما كان يرسل فيها من كلمات الثناء أمثال قوله: ((من ظن أنّه يرد بحوركم فيغوص فيها معكم فقد ظن عجزاً))(١٠)، وكان يراه أحسن فتيانهم عقلاً ويدعوه مع أكابر الصحابة، ولا يعدو رأيه كما كانت تقول الروايات(٥) مع صغر سنّه، وقد كان موضع إعجاب معاصريه - على اختلافهم - في مختلف أدوار حياته. وستأتي بعض مقيماتهم له في مواضعها من الصفحات الآتية.

وإذا صحّ ما قيل من أنّ الذكاء هو ((سرعة الفهم وحدّته)) وأن السرعة عندما تصل إلى أقصى حد يقال عن الشخص أنه المعيّ (١)، فصاحبنا كان موفور الحظ من الألمعيّة.

# الألعية:

والألمعي هو ((الفطن الذكي السذي يتبيّن عواقب الأسور بأدنى لمحة تلوح له))(^). كما يقول الشاعر ..

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي :٢٣٦-٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة – المطبعة الوهبية، مصر، سنة الطبع ١٢٨٠هـ – ج١٩٣٣.

<sup>(</sup>٣) ذخائر العقبي: ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ج٢:١٩٣.

<sup>(</sup>٥) انظر ذخائر العقبي: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٦) مباديء علم النفس العام: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٧) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق.

قدراته العقليّة ......(الألعية)......الله العقليّة ......

الألمعيّ الذي يظنّ بك الظ في سنّ كأن قد رأى وقد سمعا وكثيراً ما كان يقرأ أفكار أصحابه وينبستهم فتصدق فراسته، كما صنع مع الخليفة عمر، وسبق أن ذكرنا ذلك في موضعه.. وكثيراً ما كان يقول له وهو يعرض في الأمور مع حلّة أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) = : ((غص غواص))(1).

وكانت قريش تعدّه من أهل الجزالة في الرأي(٢)، وله نظرات حدّ صائبة يرسلها بكلماته القصار.

قيل له - في حادثة الحرة -: إن الأنصار أسّروا عبد الله بن حنظلة وأسّرت قريش عبد الله بن مطبع، فقال: ((أسيران! هلك القوم))(٢). وذُكر الغوغاء عنده فقال: ((ما احتمعوا قط إلاّ ضرّوا، ولا افترقوا إلاّ نفعوا، قيل له: قد علمنا ما ضرّ احتماعهم، فما نفع افتراقهم؟! قال: يذهب الحجّام إلى دكانه، والحدّاد إلى أكياره، وكلّ صانع إلى صناعته))(1).

وما أروع وأصدق تضوير الإمام(عليه السلام) لعبقريّته حين قال: (( لله در ابن عباس إن كان لينظر إلى الغيب من سنر رقيق)) (\*)، وفي رواية (( لله بلاء ابن عباس إنّه لينظر إلى الغيب بسنر رقيق)) ، ويقال أنه قالها على أثر تنبّته بغلبة معاوية، ففي حديث له مع الإمام(عليه السلام) وقد قال له: ((لا أعطيه إلا السيف حتى يغلبه الحق)).. ((وا الله لا يعطيك إلا السيف

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ج٢: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد ج٥: ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٢: ١٣٢-١٣٣ ،

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ج١٨١:٢.

ه ٥ ......عباد الله بن عباس /ج٢

حتى يغلبك الباطل، قال: وكيف ذلك قال: لأنّك تطاع اليوم وتعصى غـداً، وإنه يطاع ولا يعصى)، يقول الراوي: ((فلما انتشر عن علي أصحابه قـال: الله بلاء ابن عباس...الخ))(١).

وقد سبق تنبؤه أمام عمر عن اختلاف أهل الكوفية، ونظائر ذلك كثير.. يقول ابن أبي مليكة: ((ما رأيت أكثر صواباً ولا أحضر حواباً من ابن عباس))(٢).

وربّما وردت عنه بعض الأحبار الغيبيّة، وهي لا ترتبط بما ذكرناه - وإن صحّت عنه - فهي تستقى من مورد آخــر لا يخضــع لمــا نعرفــه من تعاليل.

## النبوغ:

وإذا صحّ ما ذكره بعض العلماء من توسعة معنى الذكاء إلى ((القدرة على تحصيل المعلومات))، واعتباره ((الفارق هنا بين متوسط الذكاء وبين النابغة هو السرعة في التحصيل من جهة، وكثرة ما يحصل وحلقه من جهة أخرى)) (٢)، فإن ابن عباس ذو قدرة واسعة في تحصيل المعلومات وعلى درجة كبيرة من النبوغ ؛ لسرعة تحصيله الفائقة لمختلف معلومات، وكثرتها كثرة كادت تستوعب مختلف معارف عصره، وله أساليب في تحصيلها يكاد ينفرد بها بين معاصريه. وقبل أن ندخل في تقييم هذا الجانب

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٥:٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١:٤٨.

<sup>(</sup>٣) مبادئ علم النفس العام: ٢٨٩.

من جوانب شخصیته، ونشخص مستواه الثقافي العام، من طریق ما قیمه معاصروه، أو خلّفه هو من آثار، أرى أن نعرض لمختلف معارف عصره بشيء من الحديث، كتمهيد لمعرفة مدى علقته بثقافة عصره تأثيراً وتأثّراً.

من الواضع حداً أن الثقافة العربية قبل الإسلام في الحجاز كانت عدودة في غالبها، تبعاً لضيق حضارتهم، وكانت لا تعدو في واقعها الشعر نظماً ورواية، وبعض الفنون الأدبية الأحرى كالخطابة، والكلم القصار، ثم التأريخ وأحبار العرب في غزواتهم ومآثرهم، بما فيها من حوانب أسطورية كان يعتمدها رواة الحديث والقصاصون غالباً.

وحاء الإسلام فوسّع من حضارتهم، ونشأت تبعاً لذلك علوم أخسرى، تناول بعضها القرآن تدويناً وتفسيراً، وبعضها السيرة، وسنّة النبي (صلسى الله عليه وآله وسلم) جمعاً ورواية، وبعضها الثالث الفقه والتشريع.

وكثرت الفتوح وامتزجت الثقافات وتفاعلت، فتولّد من ذلك نواة علوم أحرى، يرتبط بعضها بالكلام والفلسفة، وبعضها بالأديان السابقة وملابساتها. وقد توسّع التأريخ فشمل أنماً أحرى، وتناول في روايت أكثر من حانب من حوانبهم.

#### معارف.. وتقييم:

وقد قدّر لابن عباس أن يدرك هذا العصر بجميع معارفه، فيعيها وعياً كاملاً، ويضيف إليها من تجاربه ما يعمّق الكثير منها أو يزيد في رصيدها، وقد حدّد لنا بعض رواته ما وعاه منها، وما طرقه من بحوث، يقول عبيد الله ابن عبد الله بن عتبة: ((كان ابن عباس قد فات الناس بخصال، بعلم ما سبقه، وفقه فيما احتيج إليه من رأيه، وحلم وسبب وتأويل،

وما رأيت أحداً كان أعلم بما سبقه من حديث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) منه، ولا بقضاء أبي بكر وعمر وعثمان منه، ولا أفقه في رأي منه، ولا أعلم بشعر ولا عربية، ولا بتفسير القرآن، ولا بحساب، ولا بفريضة منه، ولا أعلم بما مضى ولا أثقف رأياً فيما احتيج إليه منه، ولقد كان يجلس يوماً ولا يذكر فيه إلا الفقه، ويوماً التساويل، ويوماً المغازي، ويوماً الشعر، ويوماً آيام العرب، وما رأيت عالماً قط حلس إليه إلا خضع له، وما رأيت عاماً .

ومن هذا الحديث - وله نظائر سبق بعضها - يتبيّن لنا عدة أمور، يتعلق بعضها بتقييمه من وجهة نظره فيه، كقوله: (قد فات الناس بخصال)، وقوله: (ما رأيت أحداً كان أعلم بما سبقه. الخ). وبعضها بتقييم معاصريه وبخضوعهم له، وثالثة بالمعارف التي يحسنها، وهي ترجع في أصولها إلى ستة:

- ١- القرآن.
- ٢- التفسير.
- ٣- الحديث.
  - ٤ الفقه
- ٥- السيرة والتأريخ.
  - ٦- الأدب والشعر.

ونضيف إليها بعض المسائل الكلاميّة الـتي كـان يطرقهـا ابـن عبـاس و لم يتعرّض لها هذا الراوى.

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ج١٩٣:٣، انظر طبقات ابن سعد ج٢ قسم١٢٢٢.

ويحسن قبل أن ندخل في دراسة هذه الجوانب وتقييمها أن نلتمس آراء معاصريه فيها جملة، ونلقيها كأضواء بين يدي بحندا، فربّما عثرنا فيها على ما يضيء لنا السبيل إلى الحكم له أو عليه.

وما ورد عن هؤلاء أساتذة، وزملاء، وتلاميذ، يكاد يتفق على رفعه إلى القبّة من أعلام ذلك العصر، وفي الكثير منها تفضيله على مختلف معاصريه، اللّهم إلا بعض الروايات، فقد استثنت كبير أساتذته بعد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) الإمام على الطّيلا من ذلك(١٠).. وسيأتي في تضاعيف حديثه ما يقرّ هذا الاستثناء ويعترف به.

فالخليفة عمر يقول له - كما سبق -: ((لقد علمت علماً ما علمناه))، ويقول له: ((أشهد أنتك تنطق عن بيت نبوة)) (() ويقول فيه: ((لو أدرك ابن عباس أسناننا ما عشره منّا رحل)) (").

وقد حاء نظير هذا عن ابن مسعود : ((لو أدرك ابن عباس أسناننا ما عشره منّا أحد))، إلاّ أن رواية النهاية وغيرها ((ما عاشره منّا رحل))، وقد عقّب عليها بقوله: ((أي لو كان في السنّ مثلنا ما بلغ أحد منّا عشر علمه))(٥).

<sup>(</sup>١) انظر مداهب التفسير الإسلامي - ترجمة عبد الحميد النجار، المطبعة المحمديّة، مصر، سنة الطبع ١٣٧٤هـ - : ٨٤.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) المعرفة والتأريخ : ٩٥.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ج٨:٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) النهاية في غريب الحديث - مادة عشر - .

ويقول فيه سعد بن أبي وقاص: ((ما رأيت أحداً أحضر فهماً، ولا ألب لباً، ولا أكثر علماً، ولا أوسع حلماً من ابن عباس، ولقد رأيت عمر يدعوه للمعضلات، ثم يقول: عندك، قد حاءتك معضلة، ثم لا يجاوز قوله، وإنّ حوله لأهل بدر من المهاجرين والأنصار))(١).

وكان ابن عمر يقول: ((أعلمنها ابن عبهاس))<sup>(۲)</sup> وترى فيه أم سلمة - أم المؤمنين – أنّه أعلم من بقي قالتها حين قبال لهما نبههان: ((أرى النهاس على ابن عباس منقصفين))<sup>(۲)</sup>.

ومما أثر عن أبيّ بن كعب ((وكان عنده ابن عباس فقيام فقيال: هيذا يكون حبر هذه الأمّة، أوتى عقلاً وعلماً وفهماً))(١).

وقال فيه طلحة بن عبيـد الله: ((لقـد أعطـي ابـن عبـاس فهـمـاً ولَقنـاً وعلـماً))<sup>(ه)</sup>.

ويقول حابر بن عبد الله - وقد بلغه موت ابن عباس -: ((مات أعلم الناس وأحلم الناس))<sup>(۱)</sup>. إلى جملة من أمنالها صدرت عن أمنال هؤلاء في حقّه، وهي تجمع أو تكاد على رفعه إلى المقام الأول من بين العلماء المعاصرين له، وربّما دخلت بعضها بعض المبالغات، وتُزيّد في الكثير منها، كما تقتضيه عادة أمنالها بالنسبة إلى أمناله تمن كان موضعاً لازدحام العوامل

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢ :١٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢ قسم٢: ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ١٢٤.

للوضع عليه، على نحو ما شرحناه في مقدّمة الجيزء الأول من هذا الكتياب، ولكنّ ذلك لا يمنعنا من الاعتراف بتواتر مضمونها؛ لكثرة رواته وتنوّعهم وامتناع تواطعهم على الكذب عادة.

أما تلامدته ورواته فقد كانوا هم الآخرين أكثر إعجاباً بعلمه من أيّ أحد، وكلماتهم طافحة بالإكبار له بأمثال التقييمات السابقة، وما يفوقها إعجاباً وإكباراً.

فابن المسيب يقبول: ((ابن عباس أعلم النباس))(1)، ويقبول بحاهد: ((ما رأيت مثله قط ولقد مات يوم مات وإنه لحبر هذه الأمّة))(1).

ويقول عطاء: ((ما رأيت بحلساً أكرم من محلس ابن عباس، ولا أكثر فقهاً، ولا أعظم هيبة، أصحاب القرآن يسألونه، وأصحاب العربية يسألونه، وأصحاب الشعر يسألونه، فكلهم يصدر في واد أوسع))(٣).

وقال رافع بن حديج يوم مات: ((مات اليوم من كان يحتاج إليه من بين المشرق والمغرب في العلم))(1).

وقيل لطاووس: ((لزمت هذا الغلام - يعني ابن عباس - وتركت الأكابر من أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فقال: إني رأيت سبعين من أصحاب رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)إذا تدارؤا في شيء صاروا إلى قول ابن عباس))(0). وفي رواية ((أدركت نحو خمسمائة

<sup>(</sup>١) البداية والنَّهاية ج١، ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج١٠٠١٨.

<sup>(</sup>٥) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٠-١٢١.

٥٦ ......عيد الله بن عياس/ ج٢

من أصحاب النبي(صلى الله عليه وآله وسلم)، إذا ذكروا ابن عباس فخالفوه لم يزل يقرّرهم حتى ينتهوا إلى قوله))(١).

وكان يراه ((قد سبق على الناس كما تسبق النحلة السحوق على الودي الصغار))(٢). وكان عطاء إذا حدّث عنه قال: ((قال البحر وفعل البحر))(٣). إلى كثير من أمثال هذه الكلم، وهي كسابقاتها في دخول المبالغة لبعضها، إلا أنّها متواترة مضموناً أيضاً.

وهناك كلمات خصّصت في إكباره في بعض العلوم، كالفقه والتفسير والحديث.. ستأتي في مواضعها من الأحاديث الآتية..

وخلاصة ما انتهينا إليه أنّه كان موضع إكبار معاصريه من الصحابة والتابعين، وما رأيت من وهن من مقامه العلميّ حتى من قبل أعدائه، أو من لا يميل إليه، فهذا عبد الله بن عمرو بن العاص يقول: ((ابن عباس أعلمنا بما مضى، وأفقهنا فيما نزل، تما لم يأت فيه شيء))(1). ومعاوية – فيما يحدّث عكرمة – كان يراه أفقه من مات وعاش (0)، وسيأتي رأي عائشة فيه.. وهكذا.

أمّا رأي من تأخّر عنه من العلماء والمؤلّفين فهو لا يختلف عن رأي معاصريه بشيء، وحسبك أن تعسرض إلى أيّ كتاب من كتسب الفقه أو التفسير أو الحديث أو التأريخ أو التراجم - وفيه تقييم لعلماء ذلك العصر

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢:٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ج١:٨٠٣.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٢ قسم٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق ج٢ قسم ٢ .١٢٣.

وعرض لآرائهم - لسترى ما يحيطونه به من إكبار، وما رأيت من طعن أو شكّك في مقامه العلمي أو الأدبي في جملة ما رجعت له في دراسي من مراجع، قديمة كانت أو حديثة، وفي قائمة ما رجعت إليه منها في ذيل الكتاب ما يغني عن الإطالة في عرضها لمن أراد التوسّع في هذا الموضوع.

أمّا رأي صاحب هذا البحث عنه - إن صحّ أنّ له رأيـاً - فهـو يتّضح من دراسته له في مختلف مجالاتـه الثقافيــة، وتقييمـه في ضـوء مـا ينتهـي إليـه من رأي.

## 1- القرآن :

فإنه كان يقدم حديثه على غيره من معارفه، يقول بعض مؤرخيه: (كان يبدأ في مجلسه بالقرآن ثم بالتفسير ثم بالحديث))(١).

ونحن - تبعاً له - سنعطي هذا الجسانب أهميّة، ونبـداً بـالتحدّث عنـه، ثم نتبعه بالحديث عنها واحدة واحدة.

والقرآن هو الكتاب المنزل على رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) في نوب متفرّقة تبعاً لبواعث وأسباب النزول، وقد حدّث عن أكثر تلكم الأسباب، وهي تلقي كثيراً من الأضواء على فهم النصوص القرآنيّة فهماً كاملاً، وفي كتب التفسير عرض لأحاديثه المعتلفة في ذلك.

يقول صاحب كتاب المباني في مقدمته - وهو يحدّث عن هذا الجانب من جوانب معرفته -: ((ومنه ما يعرف من جهة الأسباب التي أنزلت الآيات فيها، والأحوال التي وجّهت إليها، وذلك ما قد كان ابن عباس شاهد الكشير منها، وما لم يشاهده، فقد كان يحدّث به ليلاً ونهاراً في بيت رسول الله(صلى الله عليه وسلم)، وفي بحالسه، حتى كان ذلك عنده بمنزلة المشاهد الذي لا استرابة فيه، ومن هذا الوجه يعرف العام والخاص، وما هو من الأوامر حتم وما ليس بحتم، وبه يفرق بين الناسخ والمنسوخ))(۱).

وهوكلام متين حداً، وفي عرضنا لعلائقه بالنبي (صلى الله عليه و الهوسلم) وتتبّعه لمختلف شؤونه - في فصل حتى المراهقة - ما يؤكّد من صحّة

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن - مطبعةالسنّةالمحمديّة،مصر، سنة الطبع ١٩٥٤ - : ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٥٦.

هذا الكلام، ولو لم يكن هناك سند تأريخي يؤيد ما حاء فيه لكان لنا من فهمنا لنفسيته وذكائه، وما تقتضيه طبيعة الأحوال بالنسبة إلى مثله من ذوي العلائق المؤكدة ببطليه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والإمام علي الطّيّخ ، مايكفي لتأييده، وبخاصة وأنه كان في سن قرّبته من درجة اكتمال ذكائه، وقد ((دلّت البحوث المختلفة على أن نمو الذكاء يقف حوالي سن الخامسة عشر))(1)، وإن لم يكن معنى ذلك ((أن النمو العقلي يقف، ولكن النمو العقلي ... بمعنى نموالخبرة \_ يستمر مادامت عملية كسب الخبرة فعالة))(1).

يقول: ((كنت ألزم الأكابر من أصحاب رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) من المهاجرين والأنصار، فأسالهم عن مغازي رسول الله، وما نزل من القرآن في ذلك)) (٢) على أن كثيراً من الأسباب كانت تهمه معرفتها، والحديث عنها؛ لعلاقتها ببطله أو بيته.. أمثال آيات: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم ﴿ وآية: ﴿ وَ اليَّهَا الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك ﴾ (٥) وقد مر الحديث عنهما وعن نظائرهما في موضعهما من الجزء الأول من هذا الكتاب.

والذي يظهر من بعض المعنيّين بهذه البحوث أن لصاحبنا مصحفاً خاصاً يختلف في بعض حوانبه عن مصحف عثمان، وقد عنون له السحستاني في كتابه (المصاحف) بمصحف ابن عباس..

<sup>(</sup>١) أسس الصحّة النفسيّة: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ج٨: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٣.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٢٧.

٣٠ .....عبد الله بن عباس/ ج٢

### مصحف ابن عباس:

ويدو من مصحفه هذا أنّ هناك الحتلافات في بعض مأثوراته من الآيات مع مصحف عثمان، وقد سحّل له السحستاني في ستة عشر موضعاً خالف فيها المصحف المتداول<sup>(۱)</sup>، وكلّها لا تخلو من زيادة أو نقيصة، والآيات التي سحّلها هي:

- ١- فلاحناح عليه أن لايطوف بهما، بزيادة لا، فالآية المقروءة اليوم
   ﴿أن يطوف بهما﴾(٢).
- ٢- لاحناح عليكم أن تبتغوا فضلاً من الله في مواسم الحج، والآية
   في القرآن (ليس عليكم جناج أن تبتغوا فضلاً من ربكم) (٢).
- ٣- ليس عليكم حناح أن تبتغوا فضلاً من الله في مواسم الحج، والآية
   في القرآن ﴿ليس عليكم جناج أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾.
- إنما ذلكم الشيطان يخوّفكم أولياءه، وفي القرآن ﴿إنما ذلكم الشيطان يخوّف أولياءه ﴾ (٤)، بحذف الضمير.
- وأقيموا الحج والعمرة للبيت، والمرسوم في القرآن ﴿ وأتموا الحج والعمرة الله ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) المصاحف للسحستاني - تصحيح آرثر حفري، المطبعة الرحمانية، مصر، ط١، سنة الطبع ١٣٥٥هـ - : ٧٧-٧٧.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٩٦.

قلىراته العقليَّة ......(القرآن).....العقليَّة ........ ٩٦

٦-وشاورهم في بعض الأمر، والمرسوم في الأمرك (وشاورهم في الأمر).

٧- وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدّث، وليسس
 ف القرآن المتداول ولا محدّث.

٨- يا حسرة العبادة، وفي القرآن في احسرة على العبادك(٢).

٩- كأنك حفى بها، وفي القرآن عنها

١٠ - وإن عزموا السراح، وفي القرآن ﴿وإن عزموا الطلاق﴾<sup>٠٠</sup>.

١١ - وما يعلم تأويله، ويقول الراسخون آمنا به، والآية في القرآن هكذا: ﴿ وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به ﴾ (٤).

١٢ - فان آمنوا بالذي آمنتم به فقد اهتدوا، وفي القرآن ﴿فيان آمنـوا
 يمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا﴾(٥).

 ١٣ حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر، بزيادة وصلاة العصر.

٤ - فما استمتعتم به منهن إلى أحل مسمى، وفي القرآن ﴿فما استمتعتم به منهن﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>۲) یس: ۳۰.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٧.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٣٧.

<sup>﴿</sup>٦) أنساء: ٢٤.

٣٧ .....عبد الله بن عباس/ ج٢

ه ۱- طيبات كانت أحلت لكم، وفي القرآن وحرمنا عليهم طيبات أحلت لهمه (۱).

١٦ - إذا جاء فتح الله والنصر، والمقروء ﴿إذا جباء نصر الله والفتح﴾(٢).

وقد أثر نظيرها عنه، كما أثر قسم منها وغيرها عن غسيره من الصحابة، كعمر، وعائشة، وأبي بن كعب، وعبد الله بن مسعود، وابن الزبير، وأمثالهم، ممن حفل كتاب المصاحف وغيره من الكتب المعنية بتسحيل هذه الأمور.

وصاحبنا نفسه يروي عن عمر آية الرحم، ففي حديث له قال: ((قال عمر بن الخطاب(رض) وهو يخطب على المنبر: إنّ الله تبارك وتعالى بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بالحق، وأنزل معه الكتاب، فكان فيما أنزل عليه آية الرحم، فرحم رسول الله ورجمنا بعده، وإنتي أحاف والله أن يطول بالناس زمان، فيقول قائل: ما نجد الرحم في كتاب الله، فيضلوا لـ ترك فريضة أنولها الله... الح))(٢)، ويروي عنه آية: لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم أن ترغبوا عن آبائكم (١).

والمأثور عن ابن مسعود أنه كان يرى وحود الزيادة في القرآن المتداول، بالإضافة إلى ما يرى في بعض آياته من التحريف بالنقيصة،

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) النصر: ١.

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمتان في علوم القرآن :٣٧.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

قلىراته العقليَّة ......القرآني...القرآن على العقليَّة .....

وقد حذف من مصحفه أمّ الكتاب، والمعوذتين، وهمو يقول: ((لِـمَ تزيـدون في كتاب الله ما ليس فيه))(١).

والغريب ما أثر عن ابن عباس، وزيد بن ثابت، وأبي بن كعب من تسجيلهم بمصاحفهم سورتين غريبتين في أسلوبهما ومضامينهما، وهما (ربسم الله الرحمن الرحيم اللهم إنّا نستعينك ونستغفرك ونشي عليك الخير ولا نكفرك ونخلع ونترك من يفحرك).

و((بسم الله الرحمن الرحيم اللهم إياك نعبد ولك نصلي ونسحد وإليك نسعى ونحفد نرجو رحمتك ونخشى عذابك الجد إن عذابك بالكافرين ملحق))(٢). وقد سماهما الراغب الأصفهاني بسورتي القنوت(٣). وسماهما غيره بسورتي الخلع والحفد ؛ لورود مادة هاتين الكلمتين فيهما(١٠).

ولهذه الزيادات أو النقائص أمثال وردت عنه، لايهم استقصاؤها الآن، والمهم أن نتحدّث ـ فيما تجرّنا إليه من الحديث ـ عن تحريف القرآن..

# التحريف في القرآن:

وقصة التحريف والزيادة والنقيصة فيه من القصص التي ملكت على العلماء كثيراً من أفكارهم وأقلامهم، فأطنبوا في البحث عنها، والحديث فيها، والاستدلال لها أو عليها، وقد استقرّت كلمة محقّقيهم على دفعها سواءً

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن - شرح أحمد صقر، دار احياء الكتب، مصر - ١٩:.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن – مطبعة-حجازي،القاهرة،سنة الطبع ١٣٦٨هـ –ج١: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر آلاء الرحمن – مطبعة المعرفان، صيدا، سنة الطبع ١٣٥١هـ – ج١: ٢٣، نقلاً عن الراغب الأصفهاني.

 <sup>(</sup>٤) مشاهل العرفان في علوم القرآن - مطبعة عيستى البابي، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٣٦١هـ - ٢٦٤٠.

منهم الشيعة أم السنّة، وانفرد قسم قليل من كلٍ منهما بالقول بالنقيصة، كالحشويّة من السنّة وبعض المحدّثين من الشيعة (١)، وكتـب في نقض أقوالهم عشرات الصفحات من مختلف المؤلّفين.

أمّا زيادة السورة في القرآن فالظاهر إجماعهم على خلافها، ولم يعرف بها قائل يقام لرأيه وزن، اللّهم إلاّ ما نسب إلى ابن مسعود، وربّما اعتبر عدمها ضرورة من الضرورات. وأين من البلغاء من يطيق مسحاراة القرآن وهو المعجز بالإتيان بسورة من مثله - لتلحق به، ويخفى شأنها على المعنييّن به جمعاً، وحفظاً، وتقييماً، مع ما عرف من تحدّيه للعرب وغيرهم بذلك، وعجزهم عن بحاراته ومحاكاته.

امّا النقيصة، أو زيادة كلمة أو كلمتين، فشأنهما أهون من شأن زيادة سورة كاملة، فقد استدلّ لدفعها بأدلّة وافرة من الكتاب أمسال قوله تعالى: ﴿إِنَا لَهُ خَافَظُونَ ﴾ (٢) بالإضافة إلى بعض الاعتبارات من لزوم تعطيل الكتاب عن الاستدلال بآياته، على ما ورد فيها من أحكام لاحتمال طرو النقص والتحريف عليها، وهو بمنزلة القرينة المتصلة التي لاينعقد للكلام ظهور فبل الاعتماد على دفعها، ولو بأصل عقلائي، مثل أصالة عدم القرينة، وهو أصل لا يجريه العقلاء - وهم مستند حجيّته مثل أصالة عدم القرينة، كما هو مذهب المحققين من علماء الأصول.

ومن خير مايمكن أن يقال في دفع النقيصة:أن ثبوت القرآن لايكون إلاّ بالتواتر، ومثله لابدّ أن يتحقق ذلك فيه ؛ لاهتمام المسلمين به على الإطلاق،

 <sup>(</sup>١) انظر البيان في تفسير القرآن -المطبعة العلمية، النحف، لم تذكر سنة العلبع-ج١: ١٣٩.
 (٢) ألحجر: ٩.

وهذه الزيادات التي أثرت سواءً عن ابن عباس أم عن غيره، مهما قيل في صحّة نسبتها إليهم، فإنّها لا تخرجها عن أخبار الآحاد، وهي لا تنهيض بالحجيّة في أمثال هذه الموارد، وإن نهضت حجيّتها في موارد أخر ممّا لا يتهيّأ أو يتحقّق فيه التواتر عادة.

على أن هذا لوصح لكان الإنكار به على عنمان أولى من كثير تمّا أنكروه عليه من مفارقاته التي أدّت به إلى القتل، وقد سبق أن رأينا ما هـو دونها في الأهميّة، كيفكان موضعاً لإنكار أكابر الصحابة من أمثال الإمام (عليه السلام) وابن عباس، وأبي ذر وعمار وابن مسعود وطلحة والزبير وعائشة، وغيرهم.

فأين هم عن هذه النقائص في كتاب الله؟١.. وما لنا نبعد وصاحبنا نفسه ينكر على عثمان أن قرن بين سورة براءة والأنفال.. يقول لعثمان: ((ما حملكم على أن عمدتم إلى الأنفال – وهي من المثاني – وإلى براءة – وهي من المثين – فقرنتم بينهما، ولم تكتبوا بينهما بسم الله الرحمن الرحيم، ووضعتموهما في السبع الطوال، ما حملكم على ذلك؟.. فقال عثمان: كان رسول الله تمّا يأتي عليه الزمان وهو ينزّل عليه السور ذوات العدد، فكان إذا نزل عليه الشيء دعا بعض من كان يكتب، فيقول ضعوا هذه الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا، وكانت الأنفال من أوائل ما أنزل بالمدينة، وكانت براءة من أواحر القرآن، وكانت قصّتها شبيهة بقصّتها، فظننت أنها منها، فقبض رسول الله و لم يبيّن لنا أنها منها، فمن أحل ذلك قرنت بينهما، و لم أكتب بينهما سطر بسم الله الرحمن الرحيم، ووضعتهما في السبع الطوال))(١).

<sup>(</sup>١) الأتقان في علوم القرآن ج١: ٦٢.

فالذي ينكر على عثمان وضعه السورة في غير موضعها.. أتسراه يسكت على إسقاط آية أو سورة من الكتاب أو حسملة ذات دلالة؟!.. وفي حدود ما قرأت من تأريخه لم أحد له نقداً،أو إنكاراً عليه ينتظم في أمثال هذه المواضع، على أنّ بعض ما أثر عنه في ذلك يمكن المناقشة في سنده، وبعضه يقطع بعدم صدوره عنه، كسورتي الخلع والحفد السابقتين. ومثل ابن عباس ـ وهو من أخبر الناس بنظم القرآن وأساليه، وأعرفهم في الفصاحة والبلاغة ـ أتراه يمكن أن يدّعي أن مثلها تما يمكن أن ينسب إلى القرآن؟!.. مع ما فيها من ركّة الأسلوب وضعف التأليف، وسخف المضامين، والخروج على أبسط قواعد النحو.. أتراه يمكن أن يؤمن أنّ من القرآن: ((ونثني عليك على أبسط قواعد النحو.. أتراه يمكن أن يؤمن أنّ من القرآن: ((ونثني عليك ولا نكفرك ونخلع ونترك من يفحرك)) وأمثالها تما مرّ عليكم منها.

وما صع عنه - إن كان وحد - فهو لا يتحاوز أن يكون من قبيل الإيضاحات والهوامش والتفاسير التي وضعها هو وأخذها من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أمثال قوله: ((في مواسم الحج)) وقوله: ((إلى أحل مسمّى)) أو ((صلاة العصر))، وليست من صميم القرآن بشيء، واشتبه على الراوي، ولعل بعضها كان من قبيل سبق اللسان، كقوله: ((فتح الله والنصر)) إذا صحّت رواية أبسي نوفل عن أبي عقرب عنه ((قال سمعت ابن عباس يقرأ في المغرب: إذا حاء فتح الله والنصر))(1). ومثله ليس بمعصوم، فما أيسر ورود السهو عليه، على أنها لو صحّت وصح إيمانه بها، لكان إيماننا باشتباهه - وهو راوٍ واحد - أكثر من إيماننا باشتباه سائر المسلمين، مع امتناع تواطعهم على الكذب ؛ لعدم الحاجة إليه.

<sup>(</sup>١) المصاحف للسجستاني: ٨١.

قلراته العقليّة .....(القرآن).....

بقيت هناك فيما يؤثسر عنه مخالفات للنص القرآنسي المتداول، وهي لا تتحاوز التغيير في هيأة الكلمة أو في إعرابها مما يرجع إلى اختلاف القراءات.

#### اختلاف القراءات:

أمثال اكتسب وكسب. يقول سعيد بن جبير: ((حاء رحل إلى ابن عباس فقال: إني أكريت نفسي إلى الحج، واشترطت عليهم أن أحج، أفيحزيني ذلك؟ قال: أنت ممن قال الله تعالى أولئك لهم نصيب من اكتسبوا))(1)، والآية مرسومة في القرآن ممّا كسبوا. وكذا قراءته لمالك يوم الدين: ملك يوم الدين (٢)، وقراءته لصراط الذين أنعمت: سراط الذين أنعمت أمد وادّكر بعد أمة: وادّكر بعد أمه (٤).

وأمثال ذلك كثير حدّاً، وقد وقع من أكثر قرّاء الصحابة، ومثله عادة يقع، وليس في أمثاله تواتر ليمنع من الأخذ بأحبار الآحاد، وربّما أشارت روايته عن نزول القرآن على سبعة أحرف - كما جاء عن بعضهم - في بعض محاملها إلى هذه الاختلافات.. ((روى البخاري ومسلم في صحيحيهما عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله: أقرأني جبريل على حرف، فراجعته فلم أزل أستزيده ويزيدني حتى انتهى إلى سبعة أحرف))،

<sup>(</sup>١) المصاحف: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر مقدمتان في علوم القرآن - تصحيح آرثر حفري، مطبعة دار الصاوي، القاهرة، ط٢، سنة الطبع ١٣٩٢هـ - ١٤٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر تأويل مشكل القرآن : ١٩.

وزاد مسلم ((قال ابن شهاب: بلغني أنّ تلـك السبعة في الأمر الـذي يكـون واحداً لا يختلف في حلال ولا حرام))(١).

وقد حمل أبو الفضل الرازي ما حاء عن السبعة أحرف - سواة في هذه الرواية أم غيرها - على أنّ ((الكلام لا يخرج عن سبعة أحرف في الاختلاف))(٢)، كاختلاف الأسماء من إفراد وتشنية وجمع وتذكير وتأنيث، واختلاف تصريف الأفعال من ماض ومضارع وأمر، واختلاف وحوه الإعراب، واختلاف بالنقص والزيادة، واختلاف بالتقديم والتأخير، واختلاف بالإبدال، ثم اختلاف اللغات.. الخ.

ولكنّ الذي يظهر من رواية له أخرى أنها أرادت بالسبعة أحرف هي الاختلاف باللغات، ففي رواية أبي صالح عن ابن عباس أنه قال: ((نزل القرآن على سبعة أحرف يردّد منها في هوازن خمسة أحرف وفي سائر العرب حرفان))(٢)، وفي أخرى أنه قال: ((نزلَ القرآن على سبعة أحرف، خمسة منها للعجوز من هوازن سعد بن بكر وحشم بن بكر ونصر بن معاوية وثقيف))(٤).

وقد شغل حديث هذه السبعة، واحتلاف الرواية فيها باحتلاف الرواة أقلام الكتّاب فحبّروا فيها وفي توحيهها مئات الأوراق، وفيهم من أنكر صحّتها ؛ لاضطراب روايتها وتناقض واختلاف مضامينها، وليس المهمّ

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم - مطبعة محمد علي صبيح، مصر، سنة الطبع ١٣٣٤هـ -: ج٢: ٢٠٢. (٢) مناهل العرفان: ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) مقدمتان في علوم القرآن: ٢١١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

قلىراته العقليَّة ......(القرآن).....العراته العقليَّة .....

تحقيقها الآن، وإن كان في مضمون رواية ابسن عباس من المراجعة لجبرائيل واستزادته ما يثير فيها بعض علائم التعجّب والاستفهام.

وعلى أيُّ فاختلاف القراءات في ضمن هذه الحدود ممَّــا لا شـك فيـه، وربَّما ادعى بعضهم أن هذه القراءات المعروفة بالقراءات السبع - وهي قـراءة عاصم، وابن عامر، وابن كثير، وأبي عمرو، وحمزة، ونافع، والكسائي. أو العشر وهي نفسها بضميمة قراءة يزيد بن القعقاع، ويعقبوب بن إسحق الحضرمي، وحلف بن هشام - متواترة، يقول الزرقاني: ((والتحقيق الـذي يؤيده الدليل هو أن القراءات العشرة كلُّها متواتــرة، وهــو رأى المحقَّقـين مــن الأصوليين والقراء كابن السبكي، وابن الجنزري، والنويسري. الخي)(١)، وخالف في ذلك أكثر الباحثين، وليس هنا موضع تحقيقها. وإذا صحّ مثـل ذلك التواتر، وعلمنا أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، حوّز همذه القراءات، وعنه وردت للتحفيف عن أمّنه أو غير ذلك من الأسباب التي ذكرت، ولا يمكن أن يطمأن إليها سهل علينا تأويل رحوع أكثر هؤلاء القرّاء بأسانيدهم المسلسلة إلى ابن عباس، ثم إلى أحمد مقرئيه وهو أبعيّ بن كعب، فقراءة نافع عن أبي جعفر القسارئ وعن سبعين من الشابعين، وهم أحدوا عن عبد الله بن العباس وأبي هريرة عن أبي بن كعب (٢) كما أن يزيد بن القعقاع أخذ عنهما عن أبي (٢)، وقد روى أبو عمرو زبان بن العلاء ((عن محاهد بن حبر وسعيد بن حبير عن ابن عباس عن أبي بن كعب

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان: ٤٣٤. ٢

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: ٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: ٢٥٤.

، ٧ ..... عبد الله بن عباس/ ج٢

عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ))(۱). وكذلك ابن كثير، فقد روى عن (جماهد عن رسول الله عن (جماهد عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ))(۱).

ومن البعيد أن يقع في هذا الاختلاف الذي تقتضيه طبيعة اختلاف قراءتهم عنه بحكم وقوعه في سلسلة الإسناد، إذا كانت الواقعة واحدة لاتقبل أكثر من قراءة واحدة، وما يقال بالنسبة له يقال بالنسبة لمقرئه أبي، أو لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) الذي يرجعون إليه جميعاً اللهم إلا إذا كان في بعض أسانيدها ما يوجب القلق، وهي لا تخرج عن كونها أحبار آحاد في بعض طبقات رواتها، ومن شروط التواتر أن يكون متسلسلاً في جميع الطبقات، ولا يكون في طبقة دون طبقة، ولو تسلسل في جميع الطبقات لكان انتهاؤها إلى أحد العشرة حمو واحد - يوجب اعتبارها من أحبار الآحاد حتماً.

والذي أخاله أن الواقعة لا تحتمل أكثر من قراءة، فمع التعارض في ورودها عن صاحبنا، نأخذ بأوثق الروايتين سنداً وأرفعهما مضموناً وأبلغهما أسلوباً، تبعاً لما يتناسب مع صدق صاحبنا وعلقته بالمصادر الأولية للقرآن الكريم وتقييمه لمنزلته البلاغية التي لا تجارى،وحسبه في ضبطه لكل ما يتعلق بقراءة القرآن أن يكون مقرئاً على صغر سنه لأمثال عمر بن الخطاب وعبد الرحمن بن عوف بالإضافة إلى رحال من المهاجرين (٣)،

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان:٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ذخائر العقبي: ٣٣٣.

قدراته العقليّة .....(القرآن).....

وعشرات من التابعين، تمن أحذوا عنه وقد مرت قبل قليل الرواية القائلة بتلقّى سبعين تابعياً القراءة عنه.

ويبدو أن مصادره على الأكثر في قراءاته - إذا استئنينا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) الذي جمع المحكم على عهده (۱)، والإمام على الله عليه وآله وسلم) الذي جمع المحكم على عهده أبيّ بن كعب، على الطبع عنهما - أبيّ بن كعب، وكان يعدّه من الراسخين في العلم (۱) - وزيد بن ثابت، وعبد الله بن مسعود. وتمّا يؤثر عنه بالنسبة إلى الآخرين قوله: ((قراءتي قراءة زيد، وأنا آخذ ببضعة عشر حرفاً من قراءة ابن مسعود، هذا أحدها (من بقلها وقثائها وثومها وعدسها وبصلها) )) (۱). وهؤلاء أشهر قراء الصحابة على الإطلاق، وكان من إكباره لعلم زيد أنّه حين دُلّي في قبره قال: ((من سرّه أن يرى كيف ذهاب العلم فهكذا ذهاب العلم))

# فضل القرآن:

والحث على حمله وقراءته موضوع أخذ من أحاديث ابن عباس كثيراً، ومن أحاديث الوضياع عليه كشيراً أيضاً، فمن مأثوراته عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) ((أشراف أمتى حملة القرآن))(٥).

<sup>(</sup>١) انظر مقدمتان في علوم القرآن:٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ج٨: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصاحف:٥٥.

<sup>(</sup>٤) عيون الأخبار ج٢: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) مقدمتان في علوم القرآن : ٢٥٧.

ومن مأثورات الوضاع عليه ما حاء عن أبي عصمة المروزي، فقد قيل له: ((من أين لك عن عكرمة عن آبن عباس في فضل سبور القرآن سورة سورة، فقال: إني رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن واشتغلوا بفقه أبي حنيفة ومغازي محمد بن إسحق، فوضعت هذا الحديث حسبة))(1). ونظائره كثير تما صرّحوا أو صرّح راويه بكذبه ووضعه من قبله.

### شبه حول القرآن :

وكان من أهم ما يُعنى به صاحبنا بالنسبة للكتاب دفع شبه حول القرآن.

والذي يبدو أن محاولات تشكيكية كانت ترسل حول ما يشعر وين بدو ألنظر - من اختلاف القرآن وتضارب آياته ونقض بعضها لبعض، وربّماكان منشأ هذه المحاولات - بعد انتشار الإسلام - دخول كثير من ذوي الأديان الأخر، وفيهم من لا يرجو لهذا الدين خيراً، أو يرجو له الخير، ولايدرك أسرار لغته، وأصول الجمع بين الكلام بعضه مع بعض، ويرى أمثال تلكم الآيات فيثير التساؤل حولها. وكان ابن عباس - بحكم ثقافته - مفزعاً للكثير ممن يتأثرون بأمثال هذه التساؤلات، يقول سعيد بن جبير: ((جاء للكثير ممن يتأثرون بأمثال هذه التساؤلات، يقول سعيد بن جبير: ((جاء مطل إلى ابن عباس فقال: رأيت أشياء تختلف من القرآن، فقال ابن عباس: ما هو؟ أشك؟ قال: ليس بشك ولكنه اختلاف، قال: هات ما اختلف عليك من ذلك، قال: اسمع الله يقول: ﴿ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربّنا

<sup>(</sup>١) التذكار - تخريج وتعليق أحمد بن محمد بن الصديق، لم تذكر المطبعة، ط١،سنة الطبع ١٣٥٥هـ - : ١٥٥.

ما كنا مسركين (() وقال: ﴿ وَلا يكتمون الله حديثاً (() فقد كتموا واسمعه يقول: ﴿ وَقَالَ اللّهِ السّاءِ لُونَ اللّهِ السّاءِ لَونَهُ (أ) وقال: ﴿ . أَتَنكُم لَتكفّرون ﴿ وَأَقبل بعضهم على بعض يتساءلون () وقال: ﴿ . أَتنكُم لَتكفّرون باللّهِ خلق الأرض في يومين . . . (() حتى بلغ طائعين، ثم قال في الآية الأخرى: ﴿ . أم السماء بناها () ثم قال: ﴿ والأرض بعدذلك دحاها () الأخرى: ﴿ . أم السماء بناها () ثم قال: ﴿ والأرض بعدذلك دحاها () واسمعه يقول: كان الله ما شأنه أن يقول كان)) يقول المحدّث: ((فقال ابن عباس: أمّا قوله: ﴿ شَمَ لَم تَكُن فَتنتهم إلاّ أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين ، فإنّهم لما رأوا يوم القيامة وأنّ الله يغفر لأهل الإسلام، ويغفر الذنوب ولا يغفر شركاً ، ولا يتعاظمه ذنب أن يغفره ، ححده المشركون – كذا – رحاء أن يغفر لهم ، فقالوا: ﴿ والله ربّنا ما كنا مشركين () ، فعنم الله على أفواههم، وتكلّمت أيديهم وأرحلهم . مما كانوا يعملون ، فعند ذلك يودّ الذين عصوا الرسول لو تسوّى بهم الأرض ولا يكتمون الله حديثاً .

وامّا قوله: ﴿ فَلَا أَنسَابِ بِينَهُم يُومَثُلُ وَلَا يُتسَاءُلُونَ ﴾ ، فإنّه إذا نفخ في الصور فصعق من في السموات ومن في الأرض إلاّ من شاء الله ﴿ فَلَا أَنسَابِ بِينَهُم يُومَثُلُ وَلَا يُتسَاءُلُونَ ﴾ ، ﴿ ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) الصافات: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) فصلت: ٩-١١.

<sup>(</sup>٦) النازعات: ۲۷.

<sup>(</sup>٧) النازعات: ٣٠.

ينظرون (١)، ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ﴿. وأمّا قول : ﴿خلق الأرض في يومين ﴾، فإن الأرض قبل السماء، وكانت السماء دخاناً، فسوّاهن سبع سموات في يومين بعد خلق الأرض.

وامًا قوله: ﴿والأرض بعد ذلك دحاها﴾ يقول حعل فيها حبلاً، وجعل فيها نهراً، وجعل فيها شحراً، وجعل فيها بحوراً.

وأمّا قوله: كان الله فإن الله كان، ولم يزل كذلك، وهو كذلك عزيز حكيم عليم قدير، لم يزل كذلك)، ثم عقب ابن عباس على ذلك بقوله: ((فما اختلف عليك من القرآن فهو يشبه ما ذكرت لك، وأن الله لم ينزّل شيئاً إلا وقد أصاب به الذي أراد، ولكن أكثر الناس لا يعلمون))(1).

وقد شرح ابن حجر هذا الحديث بتلحيص الشبه والحواب عليها بقوله: ((حاصل ما فيه السؤال عن أربعة مواضع.. الأول: نفي المسألة يوم القيامة وإثباتها، الثاني: كتمان المشركين حالهم وإفشاؤه، الثالث: خلق الأرض أو السماء آيهما تقدم، والرابع: الإتيان بحرف كان الدالة على المضيّ مع أن الصفة لازمة.

وحاصل حواب ابن عباس عن الأول أن نفي المسألة فيما قبسل النفخة الثانية، وإثباتها فيما بعد ذلك، وعن الثاني أنهم يكتمون بألسنتهم فتنطق أيديهم وجوارحهم، وعن الثالث أنه بدأ خلق الأرض في يومين غير مدحوة، ثم خلق السموات فسوّاهن في يومين، ثم دحا الأرض بعد ذلك وجعل فيها الرواسي وغيرها في يومين، فتلك أربعة آيام للأرض، وعن الرابع

<sup>(</sup>۱) الزمر: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٢٧.

قاتراته العقليَّة .....(القرآن)......٥٧

بأنَّ كان وإن كانت للماضي لكنَّها لا تستلزم الانقطاع، بل المراد أنه لم يزل كذلك))(١).

ومن شبه اليهود التي واحهوه بها ما حدّثوا من: ((أنّ يهودياً قال له: إنّكم تزعمون أنّ الله كان عزيزاً حكيماً، فكيف هو اليوم؟ فقال: إنّه كان في نفسه عزيزاً حكيماً))(٢). وكثير من أمثال ذلك حاءت عنه، وجملة منها يتعلّق بالمتشابه من القرآن، وكان يجيب ما وسعه الجواب، ولا يتاتبى أن يعتذر عمّا لا يحسن الإحابة عليه، وهو الذي كان يقول: ((إذا ترك العالم قول لا أدري أصيبت مقاتله))(٢).

يقول ابن أبي مليكة: ((سأل رحل ابن عباس عن ﴿ . يوم كان مقداره ألف سنة ﴾ (\*)، فقال ألف سنة ﴾ (\*)، وقوله ﴿ . يوم كان مقداره خسين ألف سنة ﴾ (\*)، فقال ابن عباس: هما يومان ذكرهما الله تعالى في كتابه، الله أعلم بهما)) (٢)، وزاد ابن أبي حاتم على هذا المقدار حين خرج الحديث بهذا الوحه: ((ما أدري ما هي، وأكره أن أقول فيهما ما لاأعلم)) (٧). يقول ابن أبي مليكة: ((فضربتُ البعير حتى دخلت على سعيد بن المسيب فسئل عن ذلك فلم يدر

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ج٢: ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) السحدة: ٥.

<sup>(</sup>٥) المعارج: ٤.

<sup>(</sup>٦) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٢٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

ما يقول، فقلت له: ألا أخبرك بما حضرت من ابن عباس، فأخبرته فقال ابن المسيب للسائل: هذا ابن عباس قد اتّقى أن يقول فيها وهو أعلم مني)(١).

وهناك روايات تذكر له أنه أجاب على هذه المسألة بتعيين اليومين (١)، وما أدري ما قيمة حوابها؟! وهي إن صحّت عنه فربّما كان طريق الجمع بينهما أنه فحص عن معناهما ممن أنس منه المعرفة من الصحابة وأهل البيت (عليهم السلام) بعد هذه الواقعة، ثم كان حوابه ثانياً على ضوء معرفته الجديدة، فتكون الروايات قد حدّثت عن أكثر من واقعة واحدة.

وعلى أيّ حال فإنّ له طرق جمع بين الآيات يرجع بعضها إلى الجموع المتعارفة كالعموم والخصوص، وبعضها إلى علمه بالناسخ منها والمنسوخ، وما شابه ذلك ثمّا سنعرض له في تفسيره وفقهه.

والحقيقة أنه لم يسترك شيئاً عن القرآن إلا وحدّث به، فقد حدّث عن نزول القرآن إلى السماء الأولى جملة، ثم نزوله تفاريق في عشرين سنة (٢).

وحدّث عن السور المكيّة والمدنيّة منه (٤) وعن أول ما نزل (٥) وآخره (٦). إلى ما هنالك من أحاديث تجدها مبثوثة في الكتب المعنيــة بهـذه

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٢٨.

<sup>.(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر مناهل العرفان :٣٧.

<sup>(</sup>٤) انظر مقدمتان في علوم القرآن : ٨.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق : ٢٨٩.

<sup>(</sup>٦) انظر المصدر السابق: ٤١.

قلراته العقليَّة .....(القرآن).....٧٧

البحوث، ومنها تعرف مدى ما وُضع عليه في ذلك كلّه، عندما تِحــد الواقعـة منها لا تخلو عن أكثر من صورة من صور التضارب والاختلاف.

وأخال أننا قد أطلنا في الوقوف عند هذا الجانب فلنتركه إلى ما يتعلق بتفسير القرآن. ٧٨ ...... عبد الله بن عباس/ ج٢

٧- التفسير

(1)

ومن نافلة القول أن نؤكّد على قيمته العلميــــة في هــذا المحــال، وعظم مقامه بين معاصريه فإنّ معاصريه أنفسـهم كـانوا يـرون لـه مقــام الصــدارة في التفسير، وربّما كان أكثرهم تأثيراً في تكوين رأي عامّ علميّ فيه ؛ لكــشرة من أخذ عنه هذا العلم.

وترجمان القرآن لقب يكاد يكون عَلَماً عليه، إذا أطلق في كلام، وقد أطلقه عليه غير واحد من الصحابة كعمر (۱) وابن مسعود (۱)، ونسبت إليه بعض الروايات - التي لا نعلم مداها من الصحة - أنّ تلقيبه بذلك كسان من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، فعن مجاهد: ((أنّه قسال:قال لي ابن عباس: قال لي رسول الله: نعم ترجمان القرآن أنت)) (۱). وكان ابن عمر يقول: (ابن عباس أعلم الناس بما أنزل على محمد)) (۱). وقد أثنى أستاذه الإمام (عليه السلام) على تفسيره وحض على الأخذ عنه (۵). وقد اعتبره ابن عطية

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ج٨ : ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢: ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ج١: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) انظر مقدمتان في علوم القرآن: ٢٦٤.

بعد الإمام (عليه السلام) بلا فصل في رتبته في التفسير فقال: ((فأمًّا صدر المفسّرين والمؤيّد فيهم فعلي بن أبي طالب، ويتلوه عبد الله بن عباس (رض) وهو تحرّد للأمر وكمّله))(۱)... إلى ما هنالك من عشرات التقييمات صدرت عمّن عاصره وغيرهم من العلماء، وبخاصّة تلامذته، وكلّها تُحمع على وضعه في مستوى لا يرقى إليه إلاّ القليل من الأعلام في ذلك العصر.

وربما سمعه بعضهم وهو يفسر آيات من الكتاب فاهتز إعجاباً، وضاقت عليه التعابير، فالتمس أساليب من الكلام تختلف عن تلكم التقييمات.. يقول أبو وائل: ((حججت أنا وصاحب لي، وابن عباس على الحج فجعل يقرأ سورة النور ويفسرها، فقال صاحبي: يا سبحان الله ماذا يخرج من رأس هذا الرجل؟! لو سمعت هذا الترك لأسلمت))(٢).

وفي رواية شقيق قال: ((خطب ابن عباس وهـو علـى الموسـم، فـافتتح سورة النور فحعل يقرأ ويفسّر، فحعلت أقـول: مـا رأيـت ولا سمعـت كـلام رجل مثله، لو سمعته فارس والروم لأسلمت))(٢).

يقول حولد تسيهر: ((وتجلو للتصوّر الذهبيّ رفيع اختصاصه بعمل المفسّر للقرآن كلمة منسوبة إلى تلميذه بحاهد: كان إذا فسّر القرآن رأيت على وجهه النور ))(1).

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٥٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) مذاهب التفسير الإسلامي: ٨٤.

ودلالة هذه الكلمة على إعجاب صاحبها وتأثّره بأستاذه بحيث كان علله حتى بصره، فلا يبصر فيه غير النور ينطلق من أساريره وهو يفسّر القرآن، أبلغ من دلالتها على تصوير واقع تأريخي.

والغريب من أمر جولد نسيهر أنّه حين عرض هذه القصّة عرضها بسخريّة لاذعة فقال: ((واختلافهم إلى هذا المفسّر القديم لم يعرض دائماً في أسلوب مدرّس حاف، بل أحياناً في مظهر مسرحي زاخر بالحياة، فقد روي مثلاً أن مستمعيه غمرتهم النشوة من السرور إذا فسّر الآية الثالثة والعشرين من سورة النور... الخ))(٢).

وما أدري أين موضع الغرابة فيها إذا عرفنا أن هذه عادة كانوا يلحؤون إليها للتعبير عن إعجابهم أحياناً؟! وقد قبّل عمر رأس عبدالله بن سلام إعجاباً<sup>(٦)</sup>، وقال سعيد بن حبير: ((كان ابن عباس ليحدثني الحديث، فلو يأذن لي أن أقبل رأسه لفعلت))<sup>(1)</sup>، اللهم إلا إذا كان لا يرى في ابن عباس موضعاً لأيّ إعجاب، حتى إذا قيس إلى الزمن الذي حاء فيه، أو يرى في هذا المعجب ما يسمو به عن الإعجاب بأمثال ابن عباس!!.

<sup>(</sup>١) انظر مداهب التفسير الإسلامي: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩١-٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر هامش المصدر السابق: ٩٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٣.

والحق أن هذا الكاتب - في كتابه هذا - لم يكن موضوعياً كما يرحى له أن يكون، وإنما كان صاحب هوى يطغى عليه هواه في عرضه لمختلف أنحاء ما بحثه من مذاهب التفسير، وقد نبه المترجم على كثير من مفارقاته في الهوامش، وأغفل الكثير منها.

والذي يهمنا الآن. بعد كل هذا الإعجاب والإكبار له من معاصريه أن ندخل في دراسة علم التفسير وبعض ما علق بها من ملابسات، ثم موقف ابن عباس منه ومنها. **(Y)** 

ويراد بالتفسير - فيما يقول الفنارى -: ((معرفة أحوال كلام الله الله سبحانه وتعالى من حيث القرآنية، ومن حيث دلالته على ما يُعلم أو يُظن أنه مراد الله سبحانه وتعالى، بقدر الطاقة الإنسانية)(١).

وعرّفه غيره بتعاريف لا تخلو كلّها من الإشكال عكساً وطرداً، وقد اعتبروا هذا التعريف أهمّها على الإطلاق، وأسلمها من المؤاخذات، وناقش بعضهم فيه من حيث عدم كونه مانعاً لدخول البحث عن أحواله من حيث القرآنية فيه، وهي خارجة عن علم التفسير، وإنّما هي من شؤون علوم أخر كعلم القراءات وأسباب النزول ونظائرها، وقد قدّمنا فيها الحديث لذلك مستقلة عن علم التفسير، وإن لابسته، وألقت الأضواء على بعض مباحثه.

وكلمة ((على ما يُعلم أو يُظن)) وقعت في غير موقعها من التعريف لأن العلم والظن بحرادات الله ناشئان عن الدلالة، لا أنها واقعة عليهما. فكلمة التفسير أوضح من أن تعرّف بأمثال هذه التعاريف، وحلّها يعود إلى شرح الاسم لا التعريف حقيقةً.

ومهما يكن فإن الدلالة على مرادات المولى من الآيات القرآنية تتوقف على...

١ – معرفة مفردات القرآن ودلالتها اللُّغويَّة على معانيها.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ــ مطبعة وكالة المعارف، مصر، سنة الطبع ١٩٤١ – ج١: ٤٢٨.

- ٢- معرفة الجمل التركيبية وأساليب أدائها، بما تكشف عنه من استعمالات حقيقية أو مجازية أو كنائية أو غيرها من أساليب البيان.
- ٣- الخبرة بأساليب الجمع العرفية بين الأدلّة، إذا ظهر بينها ما يشعر
   بالتناقض والاحتلاف.
- ٤- الخبرة بمحتلف المعارف التي يعرض إليها القرآن بما فيها أحاديث الأمم السابقة.
- ٥ معرفة أسباب النزول وغيرها -ممّا عرضناه سابقاً- لما يلقي من
   الأضواء على مرادات المولى.

وهذه محتمعة تشكل أهم الركائز للثقافة التي يحتـاج إليهـا المفسـرون.. فأين موقع ابن عباس منها؟.

### ثروته اللُّغويَّة :

وفي حدود ما ذكر له المؤرخون، كان من أثرى معاصريه من العرب خبرة بمفردات اللغة، واطّلاعاً على معانيها، وحفظ الشواهد عليها من أشعار العرب.

وهو طبيعي لمثله ممّن ولد ونشأ بمكّة عاصمة الثقافة العربيّة إذ ذاك، واتصل بأهلها فوعى عليهم لغتهم منذ طفولته.

ولغة القرآن في أكثرها هي لغة أهلها من قريش، ثم هاجر إلى المدينة، فتعرّف على بلغائها وشعرائها، وكانت له من الحافظة ما جعلته مضرب الأمثال فيها، ولو لم يكن له إلا بيته - وفيه من سادة البلغاء أمثال النبي (صلى الله عليه و آله و سلم) والإمام على التَلْيُلان، وأبيه، وأحيه الفضل - لكفاه ذلك.

ومن الطبيعي أن لا يسمع كلمة لُغويّة يستعصي عليه فهمها دون أن يسأل عنها من أحد هؤلاء، أو غيرهم من معاصريه، وبخاصّة إذا كانت في القرآن دستور المسلمين، وقد عرفنا مدى علقته به حين وعى منه محكمه، وجمعه، وهو بعد في سنّ المراهقة، ومن هنا لا نستكثر عليه - وهو ذو اللسان السؤول والقلب العقول كما كان يلقبه عمر (١) - إذا أدرك حلّ ما في القرآن من ألفاظ لُغويّة، وميّز بين ما يكون منها عربيّاً في أصله، وما يكون غير عربيّ، أو دخل إلى لغة العرب فتعرّب باستعمالاتهم، كالألفاظ التي وردت إليهم من الحبشة وغيرها، شم ميّز العربيّ في لهجاته المختلفه كالقرشية وأليمانيّة وغيرهما.

وقد نص - كثير ممن عني بالبحث عن مفردات القرآن من المؤلفين - على تلكم الألفاظ، وابن عباس هو المصدر في الكثير منها، فمن الألفاظ التي نص على أنها وردت بلغات غير حجازية - فيما حدّ أسوا عنه - ((سامدون)) بمعنى الفناء، و((بعل)) بمعنى رب في لغمة أهل اليمن، و((الوزر)) بمعنى ولد الولد في لغة هذيل، و((مسطور)) بمعنى مكتوب في لغة حمير(۱)، وما شابه ذلك من عشرات الكلمات غير الحجازية.

كما حدّث عن بعض الكلمات التي وردت بلغة أهل الحبشة وغيرهم من غير العرب أمثال((حوب)) بمعنى الإثم بلغة الحبشة،و((راعنا))وهي كلمة سبّ بلسان اليهود،و((صرهنّ)) بمعنى شقّقهنّ بلغة أهل النبط.. وهكذا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ج١: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق ج١: ١٤٠.

ويبدو لي أنّ حركمة قويّة قامت - بعد انتشار الفتوح - للتشكيك بعربيّة القرآن من طريق الشكّ بعربيّة الكثير من ألفاظه، وبدأت المطالبة في الاستدلال على عربيّته بأمثال ألفاظه من الشعر العربي، وليس ببعيد أن يكون ابن عباس على علم من هذه الحركة، ثمّا تدعوه الحاجة إلى أن يزوّد نفسه بالعدّة الكافية لذلك؛ فيبحث في الشعر العربي عن الألفاظ التي لم تعد كثيرة الاستعمال، وورد نظيرها في القرآن، فيحفظها للتدليل بها على عربيّة ألفاظ القرآن؛دحضاً لتلكم الشبه التي يثيرهامن لايريد الخيرللإسلام ودستوره بحال.

وليس بعد هذا ما يستبعد على صاحبنا استحضاره للإحابة على كل سؤال يوجّه إليه في هذا الشأن، ما دامت الضرورة الزمنية تفرض عليه الإعداد والتحضير لذلك. على أنّ بعضهم - فيما يبدو - كان يريد ذلك منه للتأكّد من صحّة تفاسيره للكلمات اللّغويّة الـواردة في القرآن، لا من جهة التشكيك في صدقه وأمانته، فما كان موضعاً للشكّ فيهما في نظر أصحابه، وإنّما كان ذلك للتوثّق والاطمئنان من عدم اشتباهه فيما يكثر فيه الاشتباه عادة.

وما لنا نبعد في التماس أسباب روايته للشعر، وهـو نفسه يحدّثنا عن نفسه في اعتباره له من مصادر التفسير، لما غمض عليه من ألفاظ القرآن ومن مأثوراته في ذلك ((الشعر ديوان العرب، فإذا حفي علينا الحرف مـن القرآن الذي أنزله الله بلغة العرب، رجعنا إلى ديوانها فالتمسنا معرفة ذلك منه))(١).

ثم هو نفسه كان يؤكد على سائليه عن عريب القرآن أن يلتمسوه في الشعر، وكان يحملهم على الإيمان بصحة ما يرويه، يقول عكرمة:

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج١: ١٢١.

((عن ابن عباس قال: إذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر، فإنّ الشعر ديوان العرب))(1) وربّما استشهد ابتداءً على تفسيره بالمأثور من الشعر. يحدّث عبدالله بن عتبة عنه ((أنه كان يسأل عن القرآن فينشد فيه الشعر قال أبو عبيدة: يعني كان يستشهد به على التفسير))(٢).

وأثر عنه في ذلك الكثير.. يقول ابن أبي مليكة: ((سئل ابن عباس عن هوالليل وما وسق) (من عباس عن هوالليل وما وسق) (من جمع ألم تسمع قول الشاعر..

إنَّ لِنا قلائصاً حقائقاً مستوسقات لو يجدن سائقا))(1)

وعبن أبي صالح ((أنه سمع ابن عباس ينشد للنــاس هــذا البيــت في قولــه تعالى ﴿يُوم تَبِدُّلُ الأرضُ غير الأرض﴾(٥)..

وما الناس بالناس الذين عهدتهم وما الدار بالدار التي كنت أعرف))(1) وعن المستدرك ((أنه سئل عن قوله: ﴿يوم يكشف عن ساق﴾(٧) قال: إذا حفي عليكم شيء من القرآن فابتغوه في الشعر، فإنه ديوان العرب، أما سمعتم قول الشاعر..

اصبر عناق أنه شر باق قد سن لي قومك ضرب الأعناق وقامت الحرب بنا على ساق

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج١: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الانشقاق: ١٧.

<sup>(</sup>٤) مقدمتان في علوم القرآن: ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: ٤٨.

<sup>(</sup>٦) مقدمتان في علوم القرآن: ١٩٩.

<sup>(</sup>٧) القلم: ٤٢.

قلراته العقلية .....(التفسير).....(التفسير)

قال ابن عباس: هذا يوم كرب وشدة))(١) وفي العمدة لابن رشيق (كان ابن عباس يقول: إذا قرأتم شيئاً من كتاب الله فلم تعرفوه فاطلبوه في أشعار العرب فإن الشعر ديوان العرب، وكان إذا سئل عسن شيء من القرآن أنشد فيه شعراً))(٢).

يقول السيوطي: ((قلت: قد روينا عن ابن عباس كثيراً من ذلك وأوعب ما رويناه عنه مسائل نافع بن الأزرق، وقد أحرج بعضها ابن الأنباري في كتاب الوقف، والطبراني في معجمه الكبير، وقد رأيت أن أسوقها هنا بتمامها لتستفاد))(٢).

ويبدو من هذه القصة أنّ هذا الخارجي لم يقصد في أستلته اليه إلاّ طلباً في إحراجه ، وربّما كان ذلك لما يحمله له من الرواسب عن مواقفه منهم أيام النخيلة والنهروان .

يقول الراوي: ((بينما عبد الله بن عباس حالس بفناء الكعبة، قد اكتنفه الناس يسألونه عن تفسير القرآن، فقال نافع بن الأزرق لنحدة بن عويمر: قم بنا إلى هذا الذي يجترئ على تفسير القرآن بما لا علم له به، فقاما إليه فقالا: إنّا نريد أن نسألك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها لنا، وتأتنا بمصادقة من كلام العرب، فإن الله تعالى إنحا أنزل القرآن بلسان عربي مبين، فقال ابن عباس: سلاني عما بدا لكما فقال نافع: أحبرني

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٨ نقلاً عن المستدرك.

 <sup>(</sup>۲) العمدة لابن رشيق - تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة حجازي، مصر،
 ط١، سنة الطبع ١٣٥٣هـ - ج١: ١٧.

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن ج١: ١٢٨.

٨٨ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

عن قول الله تعالى ﴿عن اليمين وعن الشمال عزين﴾ (١) قال: العزون حلق الرفاق، قال: وهل تعرف العرب ذلك، قال: نعم أما سمعت عبيد بن الأبرص وهو يقول..

فحاؤا يهرعون إليه حتى كونوا حول منبره عزينا

قال: أخبرني عن قوله: ﴿وابتغوا إليه الوسيلة﴾(٢) قال: الوسيلة الحاجة، قال: وهل تعرف العرب ذلك قال: نعم أما سمعت قول عنبرة وهو يقول..

إن الرحال لهم إليكِ وسيلة ان يأخذوكِ تكحّلي وتخضّبي

قال: أحبرني عن قوله: وشرعة ومنهاجا فال: الشرعة الدين والمنهاج الطريسة، قال: وهل تعرف العرب ذلك، قال: نعم أما سمعت أبا سفيان بن الحارث بن عبد المطلب وهو يقول..

لقد نطق المأمون بالصدق والهدى وبيّن للإسلام ديناً ومنهجا قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿إِذَا أَعْمَو وَيَنْعُهُ ﴿ أَنَا اللَّهِ عَالَ: نَصْحَهُ، قَالَ: وهِلْ تَعْرُفُ الْعَرْبُ ذَلْكُ، قال: نعم أما سمعت قول الشاعر..

إذا مامشت وسط النساء تأودت كما اهتز غصن ناعم النبت يانع وهكذا ساق ما يقارب المائي شاهد كلّها على مائي كلمة من كتـاب

<sup>(</sup>١) المعازج: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المالدة: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ٩٩.

قادراته العقالية .....(التفسير).....(التفسير)....

الله تحدونها جميعا في الإتقان (١)، وقد حذف منها - فيما يقول - ((بضعة عشر سؤالاً وهي أسئلة مشهورة أخرج الأثمة أفراداً منها بأسانيد مختلفة إلى ابن عباس))(٢).

وفي الكامل للمبرّد قطعة منها، رواها وأطنب في التعليق عن بعض ما حاء فيها من أبيات، ومما قال في التعليق على بعضها: ((هذا قول ابن عباس وهو الحق الذي لايقدح فيه قادح))(٢).

وقد شكك تسيهر في هذه القصة وسحر منها على عادته بقوله: ((وبذلك المبدأ المنهجي المنسوب إلى ابن عباس اقترنت على النمط العربي أسطورة مدرسية عظيمة الإفادة وحدت مدحلاً إلى المعجم الكبير للطبراني)).. ثمّ بأتي على قصة نافع باختصار، ويعقب عليها بقوله: ((وهذه مبالغة من عالم اللغويين المتأخرين لأبي التفسير الذي نمتى الطريقة اللغوية في تفسير القرآن)).

أمّا لماذا كانت هذه أسطورة؟ وأين موضع الكذب فيها؟ وهل هي خارجة على طبيعة زمنها؟.. ذلك ما لم يحدّثنا عنه تسيهر، وحدّثنا عنه طه حسين في الأدب الجاهلي، حين اعتبرها موضوعة في أكثر أبياتها؛ وذلك بإرساله على طريقته الخاصة في التشكيك فيها، وكأنما إنما وضعت - وهذه أهمّ الأسباب التي ذكرها - ((لإثبات أنّ ألفاظ القرآن كلّها مطابقة للفصيح

<sup>(</sup>١) انظرالإتقان في علوم القرآن ج١: ١٢١–١٣٤.

<sup>(</sup>٢) المصدرالسابق ج١: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) الكامل في اللغة والأدب\_ مطبعة مصطفى محمد، مصر، سنة الطبع ٥ ٣٥ هـ ج٢: ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) مذاهب التفسير الإسلامي: ٩٠.

من لغة العرب، أو لإثبات أن عبد الله بن عباس كان من أقدر الناس على تأويل القرآن وتفسيره، ومن أحفظهم لكلام العرب الجاهليين.. أو أنها وضعت لغرض تعليمي يسير.. وهو أن يسمع الطالب لفظاً من الفاظ القرآن، ويجد الشاهد من غير مشقة ولاعناء، وأراد أحد العلماء أن يفسر طائفة من ألفاظ القرآن، فوضع هذه القصة واتّحذها سبيلاً إلى ما أراد))(١).

أمّا لماذا بلغ نكران الذات بهذا العالم إلى هذا الحدّ بحيث تناسى نفسه وعبقريّته، ونسب نتاحها إلى الآخرين؟ [.. وكان بوسعه أن يخلق لنفسه مسائلاً ويجيب هو؛ ليوفّر لها هذا المحد.. فهذا ما لم يحدّثنا عنه.

والحقيقة أن هذا النهج في التشكيك والحكم على أساسه لا يكفي في إنكار القصة في غالب أبياتها، وقد كان يقتضيه الإنصاف أن يحاكمها من وجهة سندها أولاً، فإذا اطمأن إلى سلامة رواتها، نسبها إلى الزمن الذي وقعت فيه، فإن كانت ناشزة عنه - لأيّ سبب كان - التمس لوضعها أحد هذه الأسباب أو غيرها، أمّا أن يعمد ابتداءً إلى شحبها، وليس في واقع زمنها ما يأباها، والدواعي كما سبق متوفّرة لوجود مثلها، فهذا ما لا نتّفق عليه معه بحال.

ولو أردنا أن نفتح أبواب هذه المحتملات لإيقاف الروايات، لم نستطع أن نسلم في التأريخ على رواية واحدة.

والظاهر أن القصّة واقعة فعلاً، وربّما أوجد تنقّلها بين الـرواة تزيّدها في بعض الشواهد، كما تقتضي العادة في أمثالها، ولكن الزيادة فيهـا لم تكـن من الكثرة بحيث تطغى على أصلها، كما ربّما يبدو من طه حسين حين حتم

<sup>(</sup>١) في الأدب الجاهلي --دار المعارف، مصر، سنة الطبع ١٩٦٢م- :١٠٩-١٠٩.

كلامه السابق بقوله: ((ولعل طذه القصة أصلاً يسيراً حداً.. لعل نافعاً سأل ابن عباس عن مسائل قليلة فزاد فيها هذا العالم ومدها حتى أصبحت رسالة مستقلة يتداولها الناس))(1).

وإلا قمن البعيد أن يقصد هذا الخارجي وهو في مقام التحدي التعجيز له بهسائل يسيرة حداً ثمّ تنتهي المسألة عند هذا الحدّ. على أن روايته في الكامل تصرّح بأنه ساءله وربّما في أكثر من بحلس حتى أملّه، ومثله لا يملّ عادة لسؤالات يسيرة حداً يجيب عليها بلقائق.. يقول المبرد: (ويروى من غير وحه أنّ ابن الأزرق أتى ابن عباس فحعل يسائله حتى ملّه، فحعل ابن عباس يظهر الضحر، وطلع عمر بن عبد الله بسن أبي ربيعة على ابن عباس وهو يومئذ غلام، فسلّم وحلس.. فقال له ابن عباس: ألا تنشدنا شيئاً من شعرك فأنشده..

أمن آل نعم أنت غادٍ فمبكر غداة غددٍ أم رائح فمهجّر (٢) في حديث طويل.. وربّما جاء في موضعه من هذا البحث.

ويبدو أن ابن الأزرق قد استاء لهذا الإعراض عنه، والاهتمام بهذا الشاعر، فقال له: ((لله أنت يا ابن عباس أنضرب إليك أكباد الإبل، نسألك عن الدين فتُعرض! ويأتيك غلام من قريش.. الحديث))(٢).

وهذه الثروة اللغويّة التي كانت لديه لم تمنعه من التصريح بأنه كان يجهـل ألفاظاً من القرآن ولايعـرف معناهـا، فهـو يُسـأل عـن قولـه تعــالى:

<sup>(</sup>١) في الأدب الحاهلي: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الكامل في اللغة والأدب ج٢: ١٤٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢: ١٤٥.

٩٢ ......عبد الله بن عباس / ج٢

﴿ وحناناً من لدنا ﴾ (١) فلا يجيب ثمّ يسأله عكرمة عنها فيقول: ((لاوالله ما أدري ما حنانا)) (٢).

وهو يجهل معنى ﴿فاطر السماوات﴾ حتى يدلّه عليها أعرابيان حاءا يختصمان عنده، فقال أحدهما: ((يا ابن عباس بثري أنا فطرتها، فقال: خذها يا بحاهد فاطر السموات))(٢). ويروي عكرمة عنه أنه قال: ((كلّ القرآن أعلمه إلاّ أربعاً: ﴿غسلين﴾،و ﴿حنانا﴾،و ﴿أوّاهُ ﴾،و ﴿والعرّقيم ﴾)(٤). وفي رواية أخرى يقول: ((لاأعرف ﴿حنانا ﴾ولا ﴿غسلين ﴾ولا ﴿الوقيم ﴾))(٥). ولذلك نظائر لايهم عرضها، وما دام بشراً فلا يبعد أن يقع عنده جهل ببعض الألفاظ.

وما يقال عن ثروته اللغوية يقال عن فهمه للأساليب وتقييمها، وقد يكون التحدّث عن ذلك من نافلة القول، بعدما عرفنا ونعرف عن وعيه لأكثر ما أثر من بليغ الكلام شعراً ونثراً، وحسبه أن يكون تلميذاً للعربي الأول في بلاغته رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، ثمم لصاحب النهج ومن سن الفصاحة لقريش كما كانوا يقولون عنه (عليه السلام).

<sup>(</sup>۱) مريم: ۱۳.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ج١: ٥١١٠.

 <sup>(</sup>٣) الكنى والأسماء – مطبعة بحلس دائرة المعارف، حيدرآباد، سنة الطبع ١٣٢٢هـ –
 ج١: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) الإتقان في علوم القرآن ج١: ١١٥.

 <sup>(</sup>٥) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن (الرسالة الأولى) للخطابي – تحقيق محمد خلف الله
 وآخر، سلسلة ذجائر العرب:١٦، دار المعارف، مصر – :٣٣.

قدراته العقلية .....دالتفسير)....دالتفسير).....

وسيأتي في موضعه نماذج من كلمه وخطبه التي يرتفع بها إلى مستوى القمّة من بلغاء ذلك العصر.

وبالطبع إن أصول الجموع العرفيّة بين كلام وكلام من شؤون وعيه لأساليبهم، وما تعارف فيها من أساليب الجمع، وما لنا تبعد وهو الذي ((وضع فكرة الخاص والعام))(1) و((حكي عنه تخصيص عمسوم))(1)، وإليه تنسب الكلمة المعروفة التي اشتهرت على ألسنة الأصوليين ((ما من عامّ إلاّ قد خص))(1)، وقد استثنى من ذلك ((والله بكل شيء عليم))(1).

وبالطبع ما كان ليضع هذه القواعد لولا وعيه على مختلف استعمالاتهم واستفاداتهم من أمثال هذه الجموع، وكان من أكثر مَن تكلّم بالنسخ وحدّد مواقعه من الكتاب.

## معارف القرآن:

أمّا علاقته بمعارف القرآن بما فيه من أخبار الأمم السالفة فقد حدّثوا عنه بالشيء الكثير منها، وأكثر ما ورد عنه لا يُطمأن إلى صحّة روايته لتناقض مداليله، ولخروج الكثير منها علمي مقتضيات زمنه. والشيء الذي نستطيع أن نطمئن إليه منها هو ماكان جارياً على وفق ما اشتهر من معارف

<sup>(</sup>١) مناهج البحث عندمفكري الإسلام-دار المعارف،مصر، ط٢،سنة الطبع ١٩٦٠-:٦٦.

<sup>(</sup>٢) مجهدلتاريخ الفلسفة الإسلامية - لجنة التأليف، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٣٧٩هـ -: ٢٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) كنز العرفان في فقه القرآن - السيوري ، مطبعة دار الخلافة ، طهران ، سنة الطبع . ١٣١٣هـ - ٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

9. .....عبد الله بن عباس / ج٢ عصره، وما صح عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وأستاذه الإمام (عليه السلام) منها.

وقد ورد الحديث عنه في كثير من أحبار الأمم السالفة، وغيرها ثما ينتظم في الإسرائيليات، وقرّبوا أن تكون قد دخلت عليه من اليهود الذين دخلوا في الإسلام، أمثال كعب الأحبار ووهب بن منبه وأبي الجلد. ((وفي الطبري والتفاسير ما يفيد أن ابن غباس كان له علم بالتوراة وأنه كان يقرأ التوراة))(1).

والذي أخاله أنه أعمى من أن يؤمن أو يحدّث بحا ورد فيها من خرافات، وأنها أقحمت بعد ذلك عليه إقحاماً لغرض تبشيري بحت،وقد استغلت شهرته في التفسير ستاراً تخفي به عن السذج ما استهدفته من هذا الإقحام، وإلا فمن البعيد حداً أن يحدّث بها، ومصدره الوحيد هم، ثمّ ينهي عن الأخذ عنهم، ومن مأثوراته ((لا تسالوا أهل الكتاب عن شيء))(۱)، وفي صحيح البخاري: و((ألا ينهاكم ما حاءكم من العلم عن مسالتهم))(۱). وفي صحيح البخاري: وكتابكم الذي أنزل على رسول الله (صلى الله عليه وسلم) أحدث؟! تقرؤونه عضاً لم يشب، وقد حدّثكم أنّ أهل الكتاب بدّلوا كتاب الله وغيروه، وكتبوا بأيديهم الكتاب، وقالوا: هو من عند الله؛ ليشتروا به عمناً قليلاً، ألا ينهاكم ما حاءكم من العلم عن مسالتهم، لا والله منا رأيننا منهم

<sup>(</sup>١) بحلة المجمع العلمي العراقي س١، ج١ ٢٢٧، نقلاً عن الطبري.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ومع إيمانه بأن أهل الكتاب قد بدّلوا كتابهم وغيّروه.. أيصحّ أن يتخذ منه مصدراً لتفسير القرآن؟! وهل يجتمع ذلك مع هذا الإصرار على ترك مسألتهم؟! أترونه كان يسلم من مؤاخذة خصومه - وهم كثر في مكة والمدينة - لو سحّل على نفسه هذا التناقض؟! وكعب الأحبار وابن منبه وأبو الجلد وعبد الله بن سلام وأمثال هؤلاء، وإن أسلموا، ولكنّ إسلامهم لم يعط لمرويّاتهم عن كتبهم السابقة طابع الصحّة، ما دامت الكتب نفسها عرّفة كما ورد في هذا الحديث ونظائره.

وعلاقته بهؤلاء على الخصوص، وهم الذين ذكرهم البعض في مصادر روايته، لم أحد تصريحاً واحداً يطمأن إليه في الأحد عن أحدهم - فيما يخص الإسرائيليات - وكل ما وحدته روايات تظهر الصنعة على الكثير منها تنسب إليه الأحد عن بعضهم تفسير بعض الألفاظ اللغوية. ((روي عن عمرو بن ميمون بن مهران قال: سمعت حاضراً وأبا حاضر رحل من الأسد يقول: سمعت ابن عباس يقول: إني لجالس عند معاوية إذ قرأ الآية (وحدها تغرب في عين حامقة)، فقلت:ما نقرؤها إلا وحشة (المؤمنين، معاوية لعبد الله بن عمر: وكيف تقرؤها؟ فقال: كما قرأتها يا أمير المؤمنين، فقال ابن عباس: فقلت: في بيتي نزل القرآن)). إلى هنا كل شيء في الرواية طبيعي ولكن الجوانب غير الطبيعية في تتمتها فيما يقول الراوي: ((فأرسل معاوية إلى كعب فقال: أين تجد الشمس تغرب في التوراة يا كعب؟

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري - المطبعة العثمانيّة، مصر، سنة الطبع ١٣٥٥هـ - ج٩: ١١١.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٨٦.

فقال: فأمّا العربية فأنتم أعلم بها، وأما الشمس فإني أحدها في التوراة تغرب في ماء وطين، وأشار كعب بيده إلى المغرب، أما إني لمو كنت عندكما لرفدتك كلاماً تزداد بصيرة في قولك: حملة، فقال ابن عباس: وما هو؟ قلت: فيما عاش من قول تبّع، فيما ذكر ذو القرنين في تخلّقه للعلم وابتغائه إياه هو قوله.

بلسغ المشارق والمغارب يبتغي أسباب أمر من حكيم مرشد فرأى مغار الشمس عند غروبها في عين ذي خلب وثأط حرمد فقال ابن عباس: وما الخلب؟ قلت: الطين بكلامهم، قال: وما الخاط؟ قلت: الأسود قال: فدعى رحلاً أو غلاماً فقال: الأسود ما يقول هذا)(١).

وأمر هذه الرواية أيسر من أن يطال في نقدها، والجهالة في سندها، ثمّ اضطراب مضامينها، وتحولّها من ضمير المتكلم إلى الغيبة وهو يحدّث عن نفسه، وإقحام تبّع وذي القرنين، مع ارتباك عبارتها.. كل ذلك تمّا يغني عن إطالة الوقوف عندها.

وكذا أثر عنه في رواية - لا أعلم مدى صحّتها - أنه سأل كعباً عن أمّ الكتاب والمرحان (٢)، وأنه اختلف مع عمرو بن العاص في قراءة همن لدني (٣) هل هي بتشديد نون لدني أو تخفيفها، وأنهما قصدا

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن: ٦. ١.

<sup>(</sup>٢) انظر مذاهب التفسير الإسلامي: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٧٦.

ومثلها ما ورد عن ســواله مـن أبي الجلـد غيـلان بـن فـروة الأسـدي عن معنى كلمة برق، فكتب إليه أبو الجلد إن معناها هنا المطر<sup>(٢)</sup>.

وما أدري أتكفي أمثال هذه الأسئلة والاستفسارات من أمثالهم من مسلمة اليهود - وهي لاتتجاوز الألفاظ اللغوية - أن تعطي مدرسته التفسيرية طابعاً ذا مسحة يهودية، كما أراد لها المستشرقان أتولوث وتسيهر (۱٬۹۱۶ وإلا فأين ما صحّ عنه - فيما عداهما - من الروايات التفسيرية المتأثّرة بالمسحة اليهودية ؛ ليصح لهما الحكم على أساسها، وحتى هذه أتروننا نستطيع أن نؤمن بسهولة ويسر بصدورها عن مثله؟! أترى ابن عباس المتأثّرة بالمسحة وفي علمه وعلقته بكبار الصحابة وعلمائها - يفرع - وهو من هو في علمه وعلقته بكبار الصحابة وعلمائها - يفرع الل أبي الجلد - مثلاً - مستفسراً عن أشياء قد تكون مطروحة في الطريق من أمثال كلمة (برق)، ويبلغ بها اهتمامه أن يكتب إليه بذلك، ويجيبه ذاك كتبياً؟! أو أنه يختلف مع ابن العاص في قراءة كلمة قرآنية، فيفزعا معا إلى رجل لم يكن معروفاً بالتخصيص بالقراءات! وأين هما عن أعلام الصحابة ليلحآ إليهم في فض هذه المشكلة، وهم أخبر بها عادة؟!.

ومهما يكن من أمر هذه الروايات فإن صحتها لاتدل على شيء، والذي صح عنه - وكان طبيعياً حدا - هو ما سبق أن ذكرناه من نهيه عن الأخذ من أهل الكتاب، معلّلاً ذلك بأن أهل الكتاب بدّلوا كتابهم المنزل

<sup>(</sup>١) انظر مذاهب التفسير الإسلامي: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر هامش مذاهب التفسير الاسلامي: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر مداهب التفسير الإسلامي: ٨٧.

٩٨ ......عبد الله بن عباس / ج٢

وغيروه، فلا يمكن الوثوق والاطمئنان إلى شيء من رواياتهم - فيما يخصّها على الأقل - ومع هذا فهل بمكن لنا أن ننسب إليه الأخذ بالإسرائيليات لنلوّن تفسيره بها ونعطيه صبغة يهوديّة، كما أراد له هذان المستشرقان؟!.

قدراته العقلية .....(التفسير)....

(4)

وإذا تم ما ذكرناه عن ركائزه الــي زودته بتقافة المفسّر على أفضل صورها، لم نستكثر عليه بعد ذلك أن يخوض في فهم دقسائق القرآن، وأن يكون ترجماناً له، كما لقبه معاصروه ومن تأخر عنه، وقد نال إعجاب أستاذه الإمام الظيّرة فأثنى على تفسيره وحض على الأخذ عنه (1)، وإعجاب الإمام الظيرة له أهميته الواسعة بعدما عرف مقامه العلمي ومكانته الكبرى بين أعلام المفسرين، يقول ابن مسعود: ((إن القرآن نزل على سبعة أحرف ما منها حرف إلا وله ظهر وبطن، وإن علي بن أبي طالب عنده من الظاهر والباطن))(٢). ويقول هو – أعني الإمام – عن نفسه وهو الصادق: ((والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيم أنزلت وأين أنزلت.. إنّ ربيّ وهب لي قلباً عقولاً ولساناً سؤولاً)(٣). ثمّ يقول صاحبنا عنه ما رأيت أعلم من علي (٤)،

ويبدو أن صاحبنا - مع همذه المؤهلات لديه - لم ينفرد عن أستاذه بتفسير، وإنّما كان يعرض عليه آراءه في ذلك، أو ما يحصّله من أراء الآخرين، فإذا وافقت آراء الإمام صحح نسبتها إليه، هذا بالإضافة إلى ما كان

<sup>(</sup>١) انظر مقدمتان في علوم القرآن: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان: ٤٨٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الكامل في اللغة والأدب ج٢: ١٤٥.

٠ ٠ ٠ عبد الله بن عباس / ج٢

يأخذه عنه من التفسيرات ابتداءً، حتى صع له - بعد ذلك - أن يصر ح عن هذا الواقع - كما حدّث ابن عطية في مقدمة تفسيره الجامع المحرر -بقوله: ((ما أخذت من تفسير القرآن فعن علي بن أبي طالب))(١). وبهذا النص حدّث الزرقاني عنه وعقب عليه: ((حسبك هذه الشهادة من ترجمان القرآن))(٢).

على أنّ هذا الأمر يكاد يكون طبيعياً حتى إذا لم يصرّح به - فطبيعة التلمذة عنه، والملازمة التي عرفنا خطوطها - فيما سبق - كافية في إثبات الدلالة على ذلك. يقول ابن أبي الحديد: ((ومن العلوم علم تفسير القرآن وعنه - يعني الإمام - أخذوا ومنه فرّع، وإذا رجعت إلى كتب التفسير علمت صحة ذلك؛ لأن أكثره عنه وعن عبد الله بن عباس، وقد علم الناس حال ابن عباس في ملازمته له وانقطاعه إليه، وأنه تلميذه وخريجه وقيل له أين علمك من علم ابن عمك إفقال كنسبة قطرة من المطر إلى البحر المحيط))(٢).

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان: ٤٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة - مطبعة دار الكتب العربية ، مصر، سنة الطبع ١٣٢٩هـ - ج١: ٦.

قلىراته العقلية .....(التفسير).....

(\$)

والتفسير بعد ذلك في الحدود التي قسمه فيها يعود إلى أربعة أقسام: ((١- تفسير لايعذر أحد بجهالته.

٢- وتفسير تعرفه العرب بكلامها.

٣- وتفسير يعلمه العلماء.

٤ - وتفسير لايعلمه إلا الله))(١).

ثمّ عقب ناقل الحديث - فيما يبدو - بإلقاء بعض الأضواء على هذا التقسيم، قال: ((فأمّا الذي لايعذر أحد بجهالته، فهو ما يلزم به الكافّة من الشرائع التي في القرآن وحلّ دلائل التوحيد، وأمّا الذي تعرفه العرب بلسانها فهو حقائق اللغة وموضوع كلامهم، وأمّا الذي يعلمه العلماء فهو تأويل المتشابه وفروع الأحكام، وأمّا الذي لايعلمه إلاّ الله فهو ما يجري بحرى الغيوب وقيام الساعة)(٢).

وقد تكلم - فيما أثر عنه من تفسير - في السجهات الشلاث الأول وترك - بالطبع - ما استأثر الله بعلمه ولم يطلع عليه أحداً من عباده، وكذّب من يدّعي العلم به فقال -كما في رواية ابن حرير -: ((أنزل القرآن على أربعة أحرف حلال وحرام لايعذر أحد بجهالته، وتفسير تفسّره العرب،

<sup>(</sup>١) مقدمة محمسع البيسان في تفسير القسرآن - مطبعة العرفسان، صيدا، سسنة الطبع ١٣٣٣هـ - ج١: ٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

و تفسير تفسّره العلماء، ومتشابه لا بعلمه الآ الله، ومن ادعى علمه سه ي الله

وتفسير تفسّره العلماء، ومتشابه لايعلمه إلاّ الله، ومن ادعى علمــه ســوى الله فهو كاذب))(١).

والذي يظهر من جملة أحاديثه أن المتشابه على قسمين.. قسم يمكن إدراك مضامينه، ولو من طريق التمسلك بالمأثور من الحديث في تفسيره والقسم الآخر هو الذي لا يعلمه إلا الله، وبخاصة إذا أخذنا بتفسيره بالمتشابه. يحدّث علي بن أبي طلحة عن ابن عباس قال: ((الحكمات ناسخه وحلاله وحرامه وحدوده وفرائضه وما يؤمن به ويعمل به، والمتشابهات منسوخه ومقدّمه ومؤخّره وأمثاله وأحكامه وأقسامه وما يؤمن به ولا يعمل به))(1).

فالمقدّم والمؤخّر والأمثال والأقسام والمنسوخ، كلّها يمكن البلوغ إليها من طريق الجمع بينها بالمأثورات في تفسيرها، ولكنّ مايؤمن به ولايعمل به ربّما يدخل في ذلك القسم الذي استأثر الله بعلمه، فلم يطلع عليه أحداً. وجهالته بهذا القسم لا تمنعه من الإيمان به، مادام يعتقد أنّه من عند الله، كالمحكم تماماً، وفي ذلك تصريحه: ((نؤمن بالمحكم وندين به، ونؤمن بالمتشابه ولا ندين به، وهو من عند الله كلّه)(٣).

وأظن أن هذه الأحاديث وما شابهها - تمّا أثر عنه - لاتبقي بحالاً للنزاع في حواز التفسير بالرأي وعدمه، فالقرآن بعضه يمكن البلوغ إلى معانيه من طريق الظهورات المتعارفة، وهو الذي عبّر عنه بالتفسير الذي تعرفه

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢: ١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢: ٤.

قىدراتە العقلية ......(التفسير).....

العرب بكلامها، ومنسل هذا لا يحتاج إلى الاستعانة بالمأثورات، ومخاصة إذا تجلّت هذه الظهورات بالإحاطة بأسباب النزول، والباقي يرجع فيه إلى المأثور عن أهله، وبخاصة القسم الثالث، وهو التفسير الذي يعلمه العلماء، كتفسير ما يمكن تفسيره من المتشابهات. وربّما عبّروا عن القادرين على تفسير هذا القسم بالراسخين بالعلم واعتبروا آية هوما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم في العلم في تفسير هذه الآية أنس على الله مشيرة إليهم، وقد أثر عنه في تفسير هذه الآية أنسه قال: ((أنا تمن يعلم تأويله))(). وقال في تفسير قوله تعالى: هما يعلمهم إلا قليل (أنا من أولئك القليل وهم سبعة))()، وكانوا يرونه كذلك، يقول طاووس: ((كان ابن عباس من الراسخين في العلم)).

والذي يبدو من بعض مرويّاته - النيّ لا نعرف مدى صحّتها - أنّه كان يستأثر ببعض علوم القرآن، فلا يحدّث بها أحداً؛ لعقيدته أنّ عقول العامّة لا تتحملها، أو على الأخصّ ما جاء منها في تفسير بعض الآيات المتعلّقة بأسلوب الخلق، فقد جاء في تعليقه على آية ﴿الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن لتعلموا أن الله على كل

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٧.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ٣.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ج٢ قسم٢: ٢٣٣

شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علما (١) حيث يقول ابن عباس في ذلك: ((لو ذكرت تفسيره لرجمتموني))، وفي لفظ آخر ((لقلتم: إنّه كافر))(٢).

وقد اعتبر ذلك عبد الحليم النحار من وضع الباطنيّة، وقد استدلّ عليه بقوله: ((وإن كلّ ما يتعلّق من علم يجب بنّه ونشره، ويحرم حجبه وكتمانه)) مستدلاً عليه بآية ﴿إِن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيّناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله.. ﴿(")، وحديث ((من كتم علماً عن أهله ألجم يوم القيامة بلحام من نار))(1).

وما أدري ما علاقة الاستدلال بالدعوى! فابن عباس - على تقدير صحة الرواية - لم يكتم شيئاً مبيّناً في الكتاب وإنما كتم منه ما حجب علمه عن العباد، إلا أمثاله من خاصة العلماء، وحديث من كتم علماً عن أهله لا يتناولها أيضاً، فهو لم يكتم علماً عن أهله؛ لأنّه لم ير في العامّة أهلاً له حتى يبتّه بينهم، فهو من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع، وعقولهم أضيق من أن تتحمّل الخوض في شؤون ما وراء الطبيعة، وربّما حرّه الحديث فيها إلى تكفيره، أو كفر من يأخذها عنه من دون هضم.

والحقيقة أن الرواية إن صحّت سنداً فليس منا يمنعها من أمثال هذه الأدلّة والاعتبارات. هذا وقد ورد عنه في تفسير كثير من المتشابهات أشياء

<sup>(</sup>١) الطلاق :١٢.

<sup>(</sup>٢) مذاهب التفسير الإسلامي: ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٩٥١.

<sup>(</sup>٤) هامش مذاهب التفسير الإسلامي: ٢٣٧.

| ١٠٥٠الغمسين | العقلية . | للراته | į |
|-------------|-----------|--------|---|
|-------------|-----------|--------|---|

لا يمكن الاطمئنان إليها ؛ لاضطراب في مضامينها، وربّما ألحق بعضها بكلام المنحرفين من الباطنيّة وأشباههم منه بكلام أمثاله من نوابغ البلغاء.

(0)

والحق أن ابن عباس على كثرة ما أثر عنه في التفسير في مختلف بحالاته الثلاثة، إلا أنّ ما سُحّل ووصل إلينا منه لا يمكن الإيمان بصدور أكثره عنه، وربّما استجال أن يصدر مثله عن شخص واحد؛ لكثرته كثرة لا يتسّع لها وقت رحل واحد مهما كان له من العمر، وتناقضه واضطراب محتوياته حتى أنك لا تكاد تعثر – لو قدّر لك أن تبحث – على واقعة واحدة لم يرد فيها أكثر من قول، وبعضها ممّا يستحيل فيها أن ترقى بمضمونها إلى ذلك العصر.

وإذا كنّا على ذكر من التمهيد الـذي دخـل بنـا إلى هـذه البحـوث، أدركنا أسباب هذا الاضطراب بإدراكنا لعوامل الوضع عليــه، وهـي متكثّرة كما سبق أن بحننا أكثرها مفصّلاً في ذلك التمهيد.

وقد ساعد على ذلك ما عُرف عنه من أنه لم يترك تفسيراً مكتوباً عكن أن يكون مرجعاً لدى اختلاف تلامذته بالرواية عنه، وإن قيل أنه ترك كتباً يقدر ما عند مولاه كريب بن مسلم منها بحمل بعير، وإنّ ولده علي كان إذا ((أراد الكتاب كتب إليه ابعث إلى بصحيفة كذا وكذا، فينسخها فيبعث إليه بأحداهما))(1).

كما قيل أنّ بعض ثقات تلاميذه كانوا يكتبون عنه، وربّما أمرهم هـو بذلك. يقول ابن أبي مليكة: ((رأيت مجاهداً يسأل ابن عباس في تفسير القرآن

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٥: ٢١٦.

قدراته العقلية .....(التفسير).....

ومعه ألواحه، قال: فيقول له ابن عباس: اكتبه، حتى سأله عن التفسير كله)(١).

وقد حاء عن مجاهد هذا أنه ((عرض المصحف عليه ثـالاث عرضـات، من فاتحته إلى خاتمته، يوقفه عند كلّ آية منه ويسأله عنها))(٢).

ولكن أين هذه الكتب؟ - إن صحّت عنه أوعن الثقات من تلامذت - وهل بقيت لتكون مرجعاً يمكن الوثوق به في مواضع الاختلاف؟. وكلّ ما بقي هو ما دوّن من آرائه بعد ذلك من طريق المثات من تلامذت، وفيهم - فضلاً عن غيرهم - من لا يؤتمن عليه في النقل، كعكرمة ونظائره.

وقد ميّز لنا بعض النقاد من أثمّة الجرح والتعديل ما اعتبروه صحيحاً من غيره، بما عيّنوا له من الطرق الـتي وتّقوهـا في البلوغ إليه، والطرق التي طعنوا فيها.

فمن الطرق التي وتقوها طريق علي بن أبي طلحة الهاشمي عنه: ((قال أحمد بن حنبل: بمصر صحيفة في التفسير رواها علي بن أبي طلحة، لو رحل رجل فيها إلى مصر قاصداً ما كان كثيراً))(٢)، قال السيوطي في التعقيب على هذا الحديث: ((أسنده أبو جعفر النحاس في ناسخه، قال ابسن حجر: وهذه النسخة كانت عند أبي صالح كاتب الليث، رواها عن معاوية بن صالح عن على بن أبي طلحة عن ابن عباس، وهي عند البحاري عن أبي صالح،

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري – مطبعة مصطفى البابي، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٣٧٣هـ -.

ج۱: ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٨.

وأهم نقد وحه إليه أن ابن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس التفسير، وإنّما أحمده عن بحاهد أو سعيد بن حبير (٢). قال الخليلي في الإرشاد: ((وأجمع الحفّاظ على أن ابن أبي طلحة لم يسمعه من ابن عباس)) (٢). وقد أحاب ابن حجر على ذلك ((بعد أن عرفت الواسطة - يعني بحاهداً وابن حبير - وهو ثقة فلا يضير)).

وهو حواب متين لو أن ابن أبي طلحة قد صرّح بأن جميع رواياته في التفسير مستندة إلى هذين، وأين لنا منه ذلك التصريح؟! وما عدا ذلك فإنّ تفسيره لا يخرج عن كونه مرسلاً تجري عليه أحكام الأحاديث المرسلة، صحيح أنّ الخلل لا يدخل إليه من جهته، مع كونه ثقة -كما يدو من توثيقهم له واعتمادهم عليه - إلاّ أنّه يدخله من جهة الإرسال.

ومن حيّد الطرق عنه - فيما يقول صاحب كشف الظنون -: ((طريق قيس بن مسلم الكوفي المتوفى سنة ١٢٠هـــ عن عطاء بن السائب))(٤).

وفي الإتقان ((ومن حيد الطرق عن ابن عباس طريق قيس عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن حبير، عنه ، وهذه الطريق صحيحة على شرط الشيخين، وكثيراً ما يخرج منها الفريابي والحاكم في مستدركه))(٥).

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢: ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) كشف الظنون ج١: ٤٢٩.

<sup>(</sup>٥) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٩.

قلىراته العقلية .....(التفسير).....

ومن ذلك فيما يقول أيضاً: ((طريق ابن إسحق عن محمد بن أبي محمد مولى آل زيد بن ثابت عن عكرمة، أو سعيد بن حبير عنه حكذا بالترديد - وهي طريق حيدة، وإسنادها حسن، وقد أحرج منها ابن حرير وابن أبي حاتم كثيراً، وفي معجم الطيراني الكبير منها أشياء))(1).

ولكن احترام هذا الطريق موقوف على ثبوت سلامة عكرمية عن الكذب على مولاه، وسيأتي موقف المؤرّخين منه.

وقد ذُكر لعكرمة هذا تقسير عن ابن عباس (٢) أيضاً، كما ذُكر لسعيد بن حبير ذلك (٢)، وربّما كانا هما المرويين بأحد تِلكم الأسانيد.

وهناك تفاسير غير مرضيّة ورواتها بحاهيل، أمثال تفسير حويـــبر عن الضحاك عن ابن عباس<sup>(1)</sup>.

وأوهى طرق تفاسيره - فيما يروي السيوطي - ((طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس، فإن انضم إلى ذلك رواية محمد بن مروان السدي الصغير، فهي سلسلة الكذب، وكثيراً ما يخرج منها الثعالبي والواحدي))(°).

وقد دافع ابن عدي في الكامل عن الكلبي فقال: ((للكلبي أحاديث صالحة وخاصة عن أبي صالح، وهو معروف بالتفسير، وليس لأحد تفسير أطول منه ولا أشبع، وبعده مقاتل بن سليمان، إلا أن الكلبي يفضل

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الفهرست – المطبعة الرحمانيَّة، مصر، سنة الطبع ١٣٤٨هـ – :٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٩ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ج٢: ١٨٩.

١١٠ عبد الله بن عباس / ج٢
 عليه؛ لما في مقاتل من المذاهب الرديّة)(١).

وقد تبنّي اللفاع عنه صاحب مقدّمة كتاب المباني في كلام طويل..قال: ((ثمّ إنّ أبا صالح روى عن محمد بن السائب الكلبي، ولقد كان مشهوراً بعلم التفسير والبراعة فيه، وقد روى عنه الأثمّة، ولو لم يكن لــه راو غير أبي يوسف قاضي القضاة لكان كافياً، وطعن فيه قوم وسمّوه كذاباً، وهذا مّن قاله إقدام عظيم لما ذكرناه، وقد روى عنه سفيان الثوري، ونظراؤه من العلماء الكبار من أهل الفقه والعلم، و لم يطعن فيه، وروى عنه سفيان بن عيينة، وهمام بن يحيي، ومعمّر بن أسيد، وحمّاد بن سلمة، وهشيم بن بشير، وأبو بكر بن عيّاش، وعبد الله بن المبارك، ووكيع بن الجـرّاح، وذكـره أتمّـة أهل الإعراب أمثال الكسائي، وأبي عبيدة، والأخفش، والفرّاء . وفي الجملة فإن من طعن فيه و لم يبيّن المعنى الموجب لذلك، فإنّه لايقبل ذلك منه، فلسنا نأمن من أن يكون الشيطان أغرى بين علماء كل عصر سبيل التحاسد والتنافر، كما أغرى بين بسني يعقبوب من الأنبياء (عليهم السلام)، وكما أغرى بين الحسن وابن سيرين من العلماء. مع أنّه لم يذكر الكلبي في تفسيره إلاَّ وقد نقله الثقات من غيره، إلاَّ أنه رضي الله عنه كان ممَّن سعى في الروايات ولم يكن غيره بذلك المحل؛ فلذلك قيل فيه)(٢).

ومهما يكن من شأن هــذا النقـد والـردّ عليه، فإن الـذي بـين أيدينا مـن تفاسـيره لا يخلـو مــن القلــق في مضامينــه، وبخاصّــة مــا حــاء في ((تنويـر المقبـاس))، وهـو التفسـير المتــداول الــذي يحمــل علــي غلافــه

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) مقدمتان في علوم القرآن: ١٩٧.

قلراته العقلية .....(التفسير)....(التفسير)...

((تفسير حبر الأمّة سيدنا عبد الله بن عباس)). والظاهر أنه هو الذي قيد بسلسلة الكذب التي ذكرها السيوطي وأوله ((أخبرنا عبد الله الثقة ابن المأمون الهروي قال: أخبرنا أبي قال: أخبرنا أبو عبد الله قال: أخبرنا أبو عبد الله قال: أخبرنا أبو عبيد الله محمود بن محمد الرازي قال: أخبرنا عمار بن عبد الجحيد الهروي قال: أخبرنا علي بن إسحق السمرقندي عن محمد بن مروان عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس...الخ))(١).

وقد جمعت هذه السلسلة بين محمد بن مروان والكلبي وهما موضع ربية السيوطي.

وإذا صع دفاع من سبق من الباحثين عن خصوص الكلبي، فإن المؤاخذة تصب على خصوص محمد بن مروان في هذا الكتاب.

والكتاب -كما قلت - لا يخلو من قلق في بعض مضامينه، يبعث على الشبهة والريبة فيه. خذوا على ذلك مشلاً تفسيره لآية وبسم الله الوحمن الشبهة والريبة فيه. خذوا على ذلك مشلاً تفسيره لآية وبسم الله الرحيم الرحيم يقول ابن عباس - إذا صحّت نسبة هذه الرواية بذلك السند إليه -: ((الباء بهاؤه وبهجته وبلاؤه وبركته وابتداء اسمه باري، السين سناؤه وسمّوه أي ارتفاعه وابتداء اسمه سميع، الميم ملكه ومجده ومنّته على عباده الذين هداهم الله تعالى للإيمان وابتداء اسمه محيد، الله معناه الخلق يؤلّهون ويتألّهون إليه، أي يتضرعون إليه عند الحوائج ونزول الشدائد، الرحمين العاطف على البرر والفاحر بالرزق لهم ودفع الآفات عنهم، الرحيم خاصّة على المؤمنين بالمغفرة وإدخالهم الجنة، ومعناه الذي يستر عليهم الذنوب في الدنيا ويرحمهم بالمغفرة وإدخالهم الجنة، ومعناه الذي يستر عليهم الذنوب في الدنيا ويرحمهم

<sup>(</sup>١) تفسير تنوير المقباس هامش الدر المنشور - المطبعة الإسلامية، طهران، سنة الطبع ١٣٧٧هـ - ج1: ٢.

١٩٢ ......عبد الله بن عباس / ج٧
 في الآخرة فيدخلهم الجنة)(١).

وهذا الكلام إذا أمكن أن ينسب إلى قسم من مفسري الصوفية والباطنية فإنه لا يمكن أن ينسب إلى من يعيش في عصر ابن عباس، بل إليه من بين معاصريه، وبخاصة هذا التقطيع في تفسير (بسم).

وعلى أي فإن أمر هذا التفسير أهون من أن يطال فيه الحديث على أن الكثير من مضامينه السليمة لايقع فيها الريب في إمكان نسبتها إلى مثله فهو كغيره من التفاسير ممن حمع أقوال ابن عباس جمعاً لايبتين على موازنة وتمحيص.

وهناك طرق أخرى شكك فيها السيوطي ((كطريق الضحّاك بن مزاحم عن ابن عباس فإن الضحاك لم يلقه، فإن انضمّ إلىذلك رواية بشر بن عمارة عن أبي روق عنه، فضعيفة لضعف بشر، وقد أخرج من هذه النسخة كثيراً ابن حرير وابن أبي حاتم، وإن كان من رواية جويبر عن الضحّاك فأشدّ ضعفاً؛ لأنّ حويبراً شديد الضعف متروك، ولم يخرج ابن حرير ولا ابن أبي حاتم من هذا الطريق شيئاً، إنّما أخرجها ابن مردويه وأبو الشيخ ابن حبّان، وطريق العوفيّ عن ابن عباس أخرج منها ابن حرير وابن أبي حاتم ابن حبير وابن أبي حاتم كثيراً، والعوفيّ ضعيف ليس بواه، وربّما حسّن له النرمذي))(٢).

وهناك كتب في بعض حوانب المعرفة من القرآن منتهية في الرواية إليه كتاب ((أحكام القرآن للكلبي رواه عن ابن عباس))(٢)، وحكمها حكم

<sup>(</sup>١) تفسير تنوير المقباس ج١: ٣.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) الفهرست: ٥٧.

قلىراته العقلية ......(التفسير).....

سابقاتها، والحديث فيها واحد من حيث الاطمئنان عليها.

والحقيقة - التي يجب أن تقال في هذا الموضع - إننا لانستطيع - بحكسم منهمنا الذي رسمناه في بداية الجزء الأول من هذا الكتاب - أن نأخذ بما صحّ سنده وتناقضت واضطربت مداليله، ولا أن نهمل ما سلمت مداليله، وكانت وفق ما تقتضيه طبيعة الزمن، لا لشيء إلا لتهمة عامّة توحّه إلى راويه، اللهم إلا إذا كانت التهمة موجّهة إليه في وضع خصوص الرواية موضوعة البحث، وكان لها من الاعتبارات والملابسات ما يساعد عليها. وفي هذه الحدود فإن مانسب إلى ابن عباس في ذلك لا يصحّ أن تتضمّنه وحدة لتكون مقياساً يرجع إليه في مقام التقييم، بل لكل رواية حكمها الخاص بها، فلا يصحّ إذا أن نلحاً إلى التعميمات في الأحكام على ما نسب إليه من تفاسير، فئاتي على جميع ماورد في بعضها، ونصحّح البعض الآخر جميعاً، مع ما في بعضه من مفارقات صريحة.

والغريب ما ورد عن الشافعي من أنّه قال: ((لم يثبت عن ابن عباس في التفسير إلا شبيه بمائة حديث)) (١). وكأنّ حكمه هذا حاء كردّ فعل للكثرة الخارقة التي وردت عنه في ذلك، وهي مبالغة في القلّة لا تلتئم وواقع ما اعتمدوه من مأثورات في هذا الباب. ثمّ واقع ما تقتضيه طبيعة الأحوال، وإلاّ فإنّ من البعيد حداً أن يعيش ضمن هذه المدّة، ويتفرّغ لأداء علومه مع كثرة الطلب عليه وهو ترجمان القرآن ووارث علمه (٢) - ثمّ لا يثبت عنه غير هذا المقدار.

<sup>(</sup>١) الاتقان في علوم القرآن ج٢: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر ثلاث رسائل في إعجاز القرآن (الرسالة الأولى) : ٣٣.

١٩٤ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

٣- الحديث

(1)

والحديث وهو ثالث معارفه التي كان يقدّم التحدّث عنها في مجلسه،
- كما تقول الرواية: ((كان يبدأ في مجلسه بالقرآن ثـمّ بالتفسير ثـمّ
بالحديث))(١) - كان هو الآخر من أهمّ ما عُني به ورافقه طيلة حياته.

ويراد به نقل السنيّة - أعني قول المعصوم أو فعله أو تقريره(٢) \_ .

وقد عرفنا في الجزء الأول من هذا الكتاب، في فصل (حتى المراهقة) مدى اهتمامه به على عهد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وعهد أبي بكر، حين كان يتتبع الصحابة ليحدّث بمأثوراتهم عنه، وبخاصة الأنصار منهم، وظلّ موضع اهتمامه نقلاً واداءً حتى قبيل وفاته.

والحديث عنه في هذا الجحال يشير أمامنا عدّة أبحاث يتعلّق بعضها بشرائط قبول الرواية، ومدى حصوله عليها، وبعضها بكميّة أحاديثه، وثالثة بنوعيّتها.

أما شرائط قبول الرواية فأهمها شرطان: -

<sup>(</sup>١) مقدمتان في علوم القرآن : ٢٦٢.

 <sup>(</sup>۲) انظر مقدمة النبص والاحتهاد – مؤسسة الأعلمي، ط٤، بسيروت، سنة
 الطبع ١٣٨٦هـ – : ٤٤

١- سلامة الراوي من آفة النسيان والنسهو، والغفلة، والتحليط،
 كأمراض يُعرف بها.

أمّا احتمال ذلك فيه - وهو طبيعي من غير المعصوم - فأصالــــة الصحّـــة تدفعه، وهذا يكاد يكون موضع اتفاق أرباب الجرح والتعديل.

۲- عدالته لدى بعض، وكونه ثقة لايكذب لدى آخريس،
 وإن صدرت عنه ذنوب أخرى لا ترتبط بالصدق والكذب.

وشرط العدالة أضيق من شرط التوثيق ؛ لاعتباره بالإضافة إلى الصدق التزامه ببقيّة الواحبات، وانتهاءه عن الكائر من المحرّمات، أو هي والصغائر منها، على خلاف في الصغيرة والكبيرة لديهم.

ومن شؤون هذا الخلاف ما اختلفوا فيه من قبول قول صاحب البدعة فيما يخص بدعته، وإن عُرف بالصدق، فمن قائل برفض قوله مطلقاً، حص بدعته في قوله أم لم يخصها، ومن قائل بقبول قوله فيما لا يخصها من الأحاديث إذا كان ثقة في عوالم الصدق والكذب(١).

وهو فيما يخص الشوط الأول كان مستوفياً لشروط الصحة، فما عُرف بالنسيان ولا التخليط والسهو ولا غيرها من الآفات السي تعرّضه للتزّيد والتنقيص تزيّداً أو تنقيصاً لاشعوريّاً.

وقد ذُكر عنه من سرعة الحافظة وقوة الذاكرة ما يعتبر مضرب الأمثال فيه، وقد مرّ علينا.. ويمرّ فيما يأتي الكثير تمّا ورد عنه تمّا ينتظم في هذا المحال.. وليس المهمّ إطالة الكلام فيه ما دام موضع اتفاق مؤرّ عيه، وما رأيت

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة لسان الميزان - مطبعة دار المعارف النظاميسة، الهند، ط١، سنة الطبع ١٣٢٩هـ - .

من سجّل عليه في ذلك سهواً أو نسياناً أو تخليطاً أو تناقضاً، مع كثرة الدواعي المتوفّرة لتسجيل ذلك عليه لو وقع منه، على أنّه كان يكتب الحديث أحياناً، وقد حدّث عبيد الله بن علي عن حدّته سلمى قالت: ((رأيت عبد الله بن عباس معه ألواح يكتب عليها عن أبي رافع شيئاً من فعل رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)))(1). وقد سبق حديث ما ترك من الكتب لدى بعض مواليه.

أمّا الشوط الشاني - أعني عدالته - فالأقوال مختلفة فيه وتعود في أساسها إلى أربعة أقوال:

١ – قول بعدالته وتوثيقه.

٢ قول بالوثاقة دون العدالة.

٣- قول بعدالته مع نسبة الكذب إليه.

٤- قول بتكذيبه ونسبة البهتان إليه، مع السكوت عن شؤونه الأخر.

أما القول الأول هوالقول السائد بين جمهور المسلمين - سنة وشيعة - ويتضح من شبه إجماعهم على إكباره واحترامه، وعدم نسبة ما يوحب الطعن في عدالته في أكثر كتب الجرح والتعديل.

وينفرد بالقول الشاني بعض أرباب الجرح والتعديل من الشيعة، فيحكمون بحسنه، ولايحكمون بعدالته، استناداً إلى روايات وردت عن بعض أثمّة أهل البيت(عليهم السلام)، وفي بعضها ما يدلّ على نفي العدالة عنه، وكلّها ضعيفة السند؛ لورودها عن رواة طعن فيهم أثمّة الجرح والتعديل من الشيعة أنفسهم.

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ١٢٣.

قال العلامة الحلي في رجاله: ((عبد الله بن عباس من أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كان محبّاً لعلي وتلميذه، حاله في الجلالة والإخلاص لأمير المؤمنين أشهر من أن يخفى، وقد ذكر الكشي أحاديث تتضمن قدحاً فيه، وهو أحل في ذلك، وقد ذكرناها في كتابنا الكبير وأحبنا عنها، رضى تعالى عنه) (١).

وقد عدّه في القسم الأول من كتابه وهو المحتص بالثقات، وعلّق الشهيد الثاني على ذلك بقوله: ((قوله: ما ذكره الكشّي من الطعن فيه خمسة أحاديث كلها ضعيفة السند حدّاً)(٢).

وفي الدرجات الرفيعة: ((الذي اعتقده في ابن عبــاس (رض) أنـه كــان من أعظم المخلصين لأمير المؤمنين وأولاده، ولا شكّ في تشيّعه وإيمانه))<sup>(٣)</sup>.

وفي التحرير الطاووسي للسيد ابن طاووس: ((عبدا لله بن عباس (رض) حالمه في المحبّمة والإخسلاص لأمرير المؤمنون والموالاة والنصرة والدبّ عنه والخصام في رضاه والموازرة ممّا لا شبهة فيه، وقد كان يعتمد ذلك مع من يجبّ اعتماده معه بعده على ما نطق به لسان السيرة، وقد روى صاحب الكتاب - يعني الكشّي - أحباراً شاذة ضعيفة تقتضي قدحاً أو حرحاً، ومثل الحير موضع أن يحسده الناس وينافسوه، ويقولوا فيه ويباهتوه..

حسدوا الفتى إذ لم ينالوا فضله فالناس أعداء له وخصوم كضرائر الحسناء قلن لوجهها حسداً وبغياً إنه لذميهم

<sup>(</sup>١) الرحال - مطبعة مزسيده بود، طهران، سنة الطبع ١٣٠٠هـ - قسم١: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) تنقيح المقال – المطبعة المرتضويّة،النحف،سنة الطبع ١٣٥٢هـ – ج٢: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) الدرحات الرفيعة: ١٠١.

ولو اعتبر العاقل حال الناس كافية، رآى أنه ليس أحد منهم خالياً من معترض، أو قائل فيه ، أو مباهت له. ومعلوم أن ذلسك غير جارٍ على قانون ونمط السداد، إذ فيهم من لا شبهة في نزاهته وبراءته.

وما زلت استصفى لك الود أبتغى عاسنه حتى كأنتى مسجرم لأسلم من قول الوشاة وتسلمي سلمت وهل حيّ من الناس يسلم ولو شكّ العاقل في كل شيء، لما شكّ في حال نفسه، عند قول باطل يقال فيه، وبهت يبهت به لا أصل له، وفي كلام مشاهد بأنّ السلامة من التعرّض بعيدة لأنّ الرفيع بمظنّة حسد المتوسّط ومن دونه، فيقولان فيه، والمتوسّط بمظنّة الحسد من الساقط ، فيقول فيه، الساقط بمنزلة قدح الرفيع والمتوسّط حقاً فيه. وأنا مورد ما رواه الكشّي في خلاف ما مدحت به وجيب عن ذلك إن شاء الله) (١).

وقد عرض الشيخ المامقاني في جملة الروايات فناقشها، ووقف عند اسانيدها وقفة طويلة، ونقد أكثر محتوياتها، ولم تسلم منها إلا رواية واحدة اعتبرها صحيحة، رغم تصريح الغضائري بضعف بعض رواتها،وفي مضامينها غرابة، - ولو صحّت - فغاية ما تدل عليه الطعن في أبيه وليس فيه بحال.

وكان أكثر قلقه من أحاديث بيت المال، فقد عرضها وأطال فيها القول وانتهى منها إلى القول بإيمانه وأنه ((ممدوح غاية المدح ، معلوم العدالة سابقاً، ومعلوم الزوال بأحذ بيت المال، ومشكوك حصول عدالته بعد ذلك، فيحري على حديثه حكم الحديث الحسن)(٢)

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال ج٢: ١٩١-١٩٢ نقلاً عن كتاب التحرير لابن طاووس.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق ج٢: ١٩٢- ٩٥.

وقد عرفت سابقاً أنّ قصّة بيت المال - بالشكل الذي انتهينا إليه -لا تستوجب لـه قدحاً في العدالـة، وقـد ذكرنـا تفصيـل ذلـك في موضعـه من الجزء الأول من هذا الكتاب، ولا نثقل بإعادته في هذا الحديث.

والغريب من صاحب إتقان المقال عدّه في القسم الثالث من كتابه، وهو قسم الضعفاء مع أنّه عرض لأمره وانتهى إلى قوله: ((وكيف كان فالظاهر ما قاله العلاّمة))(1)، والعلاّمة يعدّه من الثقات كما سبق كلامه في ذلك.

وعلى أي فشأن روايات الكشي أهون من أن يطال فيها الحديث مع وقوع جماعة من الوضاع في طريقها وتصريح جملة الرحاليين بذلك، وما رأيت تصحيحاً لبعضها إلا من الشيخ المامقاني - كما سبق - فإنه صحّح واحدة منها مع نص الغضائري على ضعف بعض رواتها، على أن ما في مضامينها من بواعث الريبة مع مخالفتها لروايات أحر أسلم منها محتويات، وأبعد عن القلق، كاف في طرحها وتحميل مسؤوليتها رواتها؛ للجزم بعدم صدورها من أهل البيت (عليهم السلام)، وفي عرضها ومناقشتها تطويل في غير موضعه، فلتراجع في تنقيح المقال وغيره.

أما القول الثالث أعني بعدالته مع نسبة الكذب إليه فهو الذي يشعر به قول سعيد الأفغاني، حين عرض لحديث الحواب في كتابه (عائشة والسياسة)، واعترف بصحّته، وحاول صرفه عن عائشة ؛ لرواية وردت في مادة حواب من معجم البلدان وفحواها ((أنّ صاحبة هذا الخطاب سلمى بنت مالك الفزارية، وكانت سبيّة وهبت لعائشة، وهي المقصودة بخطاب

<sup>(</sup>١) إتقان المقال – المطبعة العلويّة، النحف، سنة الطبع ٣٤٠هـ – ٣١٥٠.

الرسول الذي زعموه، وقد ارتدّت مع طليجة الأسدي، وقُتلت في حروب الردّق)(١).

وما أدري أين كان عن هذه الرواية أنصار السيّدة عائشة من المؤرّخين وأرباب كتب الحديث؟! ولِمَ لم يصحّحوها، كما صحّحوا نسبتها إليها، أو يعارضوا بينها وبين غيرها تمّا تظاهر من الروايات.

وما أدري أيضاً لِمَ لم يحاكم الأفغاني سندها؟! وهي مرويّة عن كتاب سيف كما جاء في تأريخ الطبري ومعجم البلدان (٢). وسيف فيما جاء في كتب الجرح والتعديل ((يروي عن خلق كثير من الجهولين.. ضعيف الحديث.. ليس بشيء.. متروك.. يضع الحديث.. وهو في الرواية ساقط يروي الموضوعات عن الثقات.. عامــّة حديثه منكــر.. متهم بالوضع والزندقة)) (١).

وكيف عارض بين ما صحّ سنده لديه، وما كانت هذه قيمته من صحّة الإسناد؟!.

أماً نقده الدلالي لتلكم الرواية الصحيحة، فقد حاء من وجهين نعرضهما ؛ لنعرف قيمتهما العلميّة..

<sup>(</sup>١) عائشة والسياسة ـ مطبعـة لجنـة التـاليف والنشـر، مصـر، ط٢، سـنة الطبع ١٩٥٧ ـ ١٩٥٠.

<sup>(</sup>۲) انظر تأريخ الطبري - مطبعة الحسينيّة، مصر، ط۱، سنة الطبع ١٣٢٦هـ - ج٣: ٢٣٣- ٢٣٣. وانظر معجم البلدان - منشورات مكتبة الأسدي، طهران، سنة الطبع ١٩٦٥م - مادة حوأب.

<sup>(</sup>٣) ميزان الاعتدال - تحقيق على محمد البحاوي، مطبعة عيسى البابي، ط١، سنة الطبع ١٣٨٢هـ - ج٢ : ٢٥٥ رقم النزجمة: ٣٦٣٧.

وقد تحدّث عن الأول منها بقوله: ((لوكان هذا الخبر صحيحاً لرجعت عائشة من فورها، فليست بالتي تلقي بنفسها في التهلكة على بصيرة)).

وهذا يتم على تقدير نسبة ما يشبه العصمة إليها، على أنها كادت تعود لولا أن يقدّم لها ابن الزبير خمسين قسّامة يحلفون لها على أنهم احتازوا ماء الحوأب، مع ما أغروه بها من طلب الإصلاح - كما سبق حديثها في الجزء الأول من هذا الكتاب - .

وتحدّث عن الشاني: ((أن سند الذهبي ينتهي في إحدى روايتيه إلى ابن عباس، وابن عباس على عدالته - كذا - ممّن خبّ وأوضع في الحزبيّة السياسيّة، فهو أكبر أنصار علي، وألدّ خصوم عائشة في خلافها عليه، فلعلّ هذا جعله - إن صحّت نسبة الحديث إليه - يتسامح ويغضّ عما فيه لتأييد مذهبه السياسي، وإلاّ فإنيّي أسأل: هل كان ابن عباس حاضراً قول النبي (صلى الله عليه وسلم) هذا وهو بين نسائه؟.

إنتي - استناداً إلى سكوت الرواية عن ذلك من جهة، وإلى ضرورة التصريح بذلك هنا من جهة ثانية - أقطع بالنفي، وإنّ على المثبت أن ياتي بدليل ينصّ على أنّ ابن عباس كان حاضراً مجلس النبي (صلى الله عليه وسلم) مع نسائه، ولايغني هنا خاصّة قولهم أنّ مراسيل الصحابة يحتج بها ؛ لأن وجود ابن عباس هنا مع النساء في حديث خاص بهن غير مسألوف، فيحتاج إثباته إلى النص الصريح.

هذا ولم أذكر ما في ذوقي الخاص لقاء هاتين السجعتين في روايسة الزمخشري (ليت شعري أيتكن صاحبة الجمل الأدبب تسير حتى تنبحها كلاب الحوأب)، من بُعد عن البلاغة النبوية، عند من كثر ألفه لها، ولست

١٣٢ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

أدري لِمَ لا يطبُّق أولئك الأفاضل قواعدالمحدّثين علىالمتن والسند معاً))(١).

فهو - كما ترون - يميل إلى أن واضعها ابن عباس؛ لغرض سياسي وعدائي للسيّدة عائشة، كما يشعر به كلامه، وحجّته في ذلك سكوت الرواية عن حضور ابن عباس معهم في البيت، وما أدري ما يمنع من حضوره؟ وهو إذ ذاك طفل لم يبلغ الحُلُم بعد، وتأريخه يصرّح - كما مرّ في فصل حتى المراهقة - أنّه كان يرتاد بيوت النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كثيراً، وربّما بات عند النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، وطبيعة القرابة، وصغر السنّ تقتضيه ذلك، وليست هي من الأحاديث النسائية التي لا تقع أمام من هم بسنة من المراهقين.

وهَبْهُ لم يشاهد الحادثة بعينه، أفيمنع مانع من نقل النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) لها لعلي الطَّيْرُة وهو حاضر، ومثلها عادة ممّا يُنقل لمثل الإمام (عليه السلام)، لأنها تخصّه في الدرجة الأولى،وأن الإمام نقلها له.

ومادمنا قد اعتبرنا مرسلات الصحابي حجّة، فلِمَ لم نعتبرها هنا؟! وليس من شروط الإرسال أن يشهد المرسل الحادثة،وإلا لم يكن مرسلاً،ومعنى إرسالها أنّ هناك واسطة بينه وبين مصدرها الأول،والصحابي - فيما يروون لايرسل إلاّ عمّن يعتمده، فالرواية وإن تك مرسلة، فأيّ مانع يمنع من الأخذ بها، إذا كان يعتمد صاحبنا روايتها، كما هو شأن الصحابة في مرسلاتهم.

على أنّ المسألة لم تختص روايتها بابن عباس، فقد رويت عن عائشة نفسه نفسها كما في مستدرك الحاكم (٢)، ورويت عن أم سلمة، والأفغاني نفسه

٩٠-٨٩ : ٩٠-٨٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر المستدرك على الصحيحين ج٣: ١١٩-١١٠.

قدراته العقلية.....ا (الحديث)....ا

يقول بها - كما سبق - في إحدى روايتيه، فما بال الرواية الثانية لم يتهم راويها؟!.

وحديث السجع - إن وحد - وكان كما يقول منافياً لبلاغة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، فإنّه لم يوجد في جميع صورها، ولذلك اختار من بينها رواية الزمخشري، وربّما كان النقل منه بالمعنى، وهو - مع هذه المفارقات في نقده - يعتب على المحدّثين عدم نقدهم للحديث نقداً دلالياً.

ثم ما أدري بعد ذلك هل سأل نفسه عن كيفية جمعه بين العدالة - الـــي اعترف له بها - وبين أن يخبّ ويوضع في الأغراض السياسية حتى يبلغ الخب به إلى أن يجرأ بالوضع والكذب على رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وهو نفسه المحدّث عنه بقوله: ((قال رسول الله(صلى الله عليه وسلم): اتقوا الحديث إلا ما علمته فإنه من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار))(1)، ثمّ يبقى - أعني صاحبنا - مصراً على خطيئته فلا يتوب منها حتى الوفاة، بدليل أنه لم يؤثر عنه تصريح أو تلميح بتوبته عن هذا الحديث، وتصريحه لبيان واقعه دفعاً للشبهة التي القاها في نفوس سامعيه بالنسبة وتصريحه لبيان وأين عائشة وابن الزبير وجماعتهما من هذا الزور والبهتان؟ ولم لم ينكروه؟ على كثرة ما اختلفوا معه وأنكروا في أمور أحرى، ولبيما تكون أيسر من هذا الأمر.

والحقّ أن ابن عباس -كما هوكذلك في نظر معاصريه وهم أحبر بحاله -أتقى الله من أن ينسب إليه أمثال هذا الكذب والبهتان.

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان: ١٠٧.

أمّا القول الرابع وهو اللذي ينسب إليه الكذب دون تعرّض لجوانبه الأخر، فأمره أهون الأمور؛ لصدوره عن بعض المستشرقين غير الموتمنين على تأريخ الإسلام. وقد هال هذا المستشرق أن يرى كثرة مرويات من ناحية، ودخول التناقض إليها من ناحية أحرى، فنسب إليه الكذب والبهتان.. يقول حواد علي: ((دفعت هذه المشكلة - شبرنكر - إلى التحامل على ابن عباس فرماه بالكذب والبهتان، وأنا على يقين أنه لو أعمل عقله، ودرس هذه الأقوال المنسوبة إلى ابن عباس دراسة علمية دقيقة، ولو فكر في العوامل السياسية التي يمكن أن تكون هي المسؤولة أولاً عن ذلك.. أقول: لو فكر في ذلك وتعمّق في البحث عن هذه الأسباب ما تسرّع في حكمه هذا الذي تخالفه أيسر قواعد الجرح والتعديل))(١).

وهو كلام متين حدّاً. وفي بحثنا لأسباب الوضع عليه في مقدمة الجنزء الأول من هذا الكتاب ما يلقى بعض الأضواء على هذا الكلام.

<sup>(</sup>١) بحلة المجمع العلمي العراقي س١، ج١: ٢١٢.

قدراته العقلية.....(الحديث)....

**(Y)** 

وإذا صحّ ما انتهينا إليه من صدقه وعدالته - كما هو رأي جمهور المسلمين - عدنا إلى التماس ما أثر عنه من الحديث في مختلف الكتب المعنيــــة بذلك؛ لنلتمسها كمّاً وكيفاً.

وأظن أن عدّها على نحو الاستيعاب ثمّا يتعذّر على أيّ أحد، وعلى الأقل في عصرنا الذي كثرت فيه المؤلّفات وكتب الحديث كثرةً أصبح معها عدّها وتتبّعها شبه متعذّر على مثلي، فضلاً عن التغلغل في أعماقها ؟ لاستخراج ما ضمّته في حناياها من مأثوراته.

والأفضل أن نعود إلى من قام بهذه المهمة من الباحثين للاستعانة بهم على ذلك. ولكن هؤلاء أنفسهم مختلفون في عدّها، وأكبر رقم وصل إلينا منهم هو ألف وستمائة وستون حديثاً، وهبو الذي ذكره صاحب خلاصة تذهيب الكمال، وعقّبه بقوله: ((إتّفقا على خمس وسبعين - يريد مسلماً والبخاري - وانفرد البخاري بثمانية وعشرين ومسلم بتسعة وأربعين))(1)، وفي رواية أنهما اتّفقا على تسعين(٢)، بينما هبط فيها بعضهم إلى أربعمائة وخسة أحاديث، وقد احتاط صاحب هذا الرقم فقال: ((والذي حفظنا عنه نحو أربعمائة حديث))(1). وهناك أرقام متوسطة ذكرها غير هؤلاء لايهم عرضها.

<sup>(</sup>١) خلاصة تذهيب الكمال - المطبعة الخيريّة،مصر،ط١،سنةالطبع ٣٢٢هـ -: ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر محلة المجمع العلمي العراقي س١، ج١: ٢١١.

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ج٣: ٥٤٤.

والغريب أنّ صاحب خلاصة تذهيب الكمال يعتقد بأنّ مرويّاته التي سمعها من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) بلا فصل هي خمسة وعشرون حديثاً فقط، وباقي حديثه عن الصحابة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، ثم يقول: ((واتّفقوا على قبول مرسل الصحابي))(1).

وما أدري من أين أخذ هذا العدد، ولم يؤثر له تصريح بذلك حتى يصحّ أن يعتمده، وطبيعة الأحوال تأبى الاقتصار على هذا المقدار، مع ما سبق أن عرفنا من اهتمامه بالحديث مدّة إقامته معه (صلى الله علينه وآله وسلم)، وبواعث ذلك الاهتمام.

وإذا عمّمنا السُنيّة إلى فعله وتقريره -كما حاء في تعريف الأصوليين لها فإنّ ما شاهده من أفعاله وأفعال معاصريه مع تقرير النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لهم، وما حدّث به أضعاف ذلك بكثير، كما تقتضيه العادة لأمثاله، ومن هم في سنّه وذكائه إذ ذاك.

وهذه الأحاديث التي أثرت عنه فيها الصحيح والحسن، وفيها الضعيف والمتروك، على اختلاف في بواعث الـترك أو الضعف، فقد يكون الإرسال أو الانقطاع في سنده مانعاً من الأخذ به، وقد يكون وقوع بعض الكذّابين أو المتهمين في سلسلته باعثاً على رميه بالضعف، وربّما كان الحديث صحيحاً، إلاّ أنّ القلق والارتباك في مضامينه هو الذي يمنع من الأخذ به.

وكما قلنا سابقاً إنّ لكلّ حديث حكمه الخاص، وربّما أجرينا في هذا الموضوع بالخصوص، عند تعارض الأدلّـة - قواعـد التعـادل والــــــــــــاد من عرضها علـــى الكتــاب وم ا صحّ من السُنّة، فإن وافقتهما أحد بها،

<sup>(</sup>١) خلاصة تذهيب الكمال: ١٧٢.

وإن كانت لها شبهة في الموافقة عرضت على المرحّحات السنديّة أو الجهتيّة، وعمل بها على وفقها، وإن تساوت من جميع الجهات حكم بتساقطها، أو التحيير بينها على اختلاف في المبنى، يُذكر تحقيقه في موضعه من علم الأصول.

ومن الحق أن نذكر ما قام به أحمد محمد شاكر من حدمة مهمة - ما دمنا بهذا الصدد - في شرحه لمسند أحمد بما فيه مشند ابن عباس، الذي أحد من روايات كتاب مسند أحمد ألفاً وسبعمائة ونيفاً بما فيه من مكرّراتها، حيث قام بمحاولة حاهدة في تخريج الأحاديث، وشرح ما يحتاج منها إلى شرح، وليس يمنعنا اختلافنا معه في بعض مقاييس الحرح والتعذيل من إظهار شكرنا واحترامنا لما بذله من جهد.

(٣)

ونظرة واحدة نلقيها على ما وضعناه من فهرسة لمواضيع احاديثه وما وضعه الأستاذ شاكر لخصوص ما حاء منها في مسند أحمد ندرك مدى استيعابها لأكثر ما ورد عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من المواضيع الإسلامية.

فهو حدّث في القرآن بمختلف بمحالاته من حيث القرآنية أو التفسير، وفي الفقه على اختلاف أبوابه من عباديّة وغير عباديّة. وقد وردت فيها كثير من القواعد العامّة التي اعتمدها الفقهاء ككبريات لما تصدر عنهم من فتباوى ذكرت في مواضعها أمثال لا ضرر ولا ضرار في الإسلام (۱)، واليمين على المدّعي عليه (۲)، ويحرم من الرضاعة ما يحرم من الرحم (۲)، وليس للولي مع الثيّب أمر (۱)، وأنّ التي حرم شربها حرم بيعها (۵)، ومن أحيى شيئاً من موتات الأرض فهو أحق (۱).. وعشرات أمثالها.

 <sup>(</sup>۱) انظر كتاب الخراج ليحيى بن آدم القرشي – تصحيح وشرح أحمد محمد شاكر،
 المطبعة السلفية، مصر، سنة الطبع ١٣٤٧هـ – :٩٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر مسند أحمد - شرح أحمد محمد شاكر، دار المعارف، مصر، سنة الطبع
 ۱۳۲۹هـ - ج٥: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق جه : ١٨.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق جه : ٣٦.

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السابق ج٥: ١٢٧.

<sup>(</sup>٦) انظر الخراج ليحيى بن آدم القرشي : ٨٥.

كما حدّث عن الآداب العامّة والأخلاق والاحتماع، وعمّا يتعلّق بشؤون المناقب المأثورة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والإمام على التليّلة ، وخديجة أم المؤمنين، والحسن والحسين (عليهما السلام)، وبعض الصحابة، ولكن في حدود بحيثها في الأحاديث النبويّة.

وقد صحّ عنه الكثير من ذلك، وأكثر ما ورد عنه في ذلك عن الإمام على الطّيّلان ، وربّما كانت لذلك أسباب وبواعث تدعوه إلى ذكرها والتحدّث فيها أكثر من غيرها، وحلّ تلك البواعث محاولات إثاريّة كان يواجهه بها خصوم الإمام (عليه السلام) فيضطر أن يردّ عليها بما أثر لديه من فضائله ومناقبه، وقد سبق لنا أن ذكرنا منها - في فصول متفرقة من الجزء الأول - نماذج تبعاً لمواقعها من سيرته، ونضيف الآن بعضاً ممّا لم نذكره هناك.

قال أحمد بن حنبل: ((حدّثنا يحيى بن حمّاد، حدّثنا أبو عوانة، حدّثنا أبو بلج، حدّثنا عمرو بن ميمونة قال: إني لجالس إلى ابن عباس، إذ أتاه تسعة رهط، فقالوا: يا أبا عباس إمّا أن تقوم معنا وإمّا أن يُخلونا هؤلاء، قال: فقال ابن عباس: بل أقوم معكم، وهو يومئذ صحيح قبل أن يعمى، قال: فابتدؤا فتحدّثوا فلا ندري ما قالوا، قال: فجاء ينفض ثوبه ويقول: أف وتُف، وقعوا في رجل له عشر، وقعوا في رجل قال له النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): لأبعثن رجلاً لا يخزيه الله أبداً، يحبّ الله ورسوله قال: فاستشرف لها من استشرف قال: أين علي؟ قالوا: هو في الرحل يطحن، فاستشرف لها من استشرف قال: أين علي؟ قالوا: هو في الرحل يطحن، قال: وما كان أحدكم ليطحن! قال: فحاء وهو أرمد لا يكاد يبصر، قال: فنفث في عينيه ثم هزّ الراية ثلاثاً فأعطاها إيّاه، فجاء بصفية بنت حيى.

قال: ثمّ بعث فلاناً بسورة التوبة، فبعث علياً خلفه فأخذها منه، قـال: لا يذهب بها إلاّ رجل منّى وأنا منه. قال: وقال لبني عمه: أيّكم يواليني في الدنيا والآخرة، قال: وعلى معه حالس فأبوا، فقال علمي: أنا أواليك في الدنيا والآخرة، قال: أنت وليسي في الدنيا والآخرة، قال: فتركه، ثم أقبل على رجل منهم، فقال: أيّكم يواليني في الدنيا والآخرة فأبوا، قال: فقال على: أنا أواليك في الدنيا والآخرة، فقال: أنت ولييّ في الدنيا والآخرة.

قال: وكان أول من أسلم من الناس بعد حديجة.

قال: وأخذ رسول الله(صلى الله عليه وسلم) ثوبه، فوضعه على على و وفاطمة وحسن وحسين، فقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾.

قال: وشرى علي نفسه، لبس ثوب النبي (صلى الله عليه وسلم) ثم مكانه، قال: وكان المشركون يرمون رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، فحاء أبو بكر وعلي نائم، قال: وأبو بكر يحسب أنه نبي الله، فقال: يا نبي الله، قال له علي: إن نبي الله (صلى الله عليه وسلم) قد انطلق نحو بشر ميمون فأدركه، قال: فانطلق أبو بكر فدخل معه الغار، وجعل علي يُرمى بالحجارة، كما كان يُرمى نبي الله (صلى الله عليه وسلم) وهمو يتضور، قد لف رأسه في الثوب لا يخرجه حتى أصبح، شم كشف رأسه، فقالوا: إنّك للنيم!كان صاحبك نرميه فلا يتضور وأنت تتضور، وقد استنكرنا ذلك!

قال: وحرج بالناس في غزوة تبوك، قال: فقال له على: أحرج معك؟ فقال له نبي الله(صلى الله عليه وسلم): لا، فبكى على فقال له: أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنك لست بنبي، إنه لا ينبغي أن أذهب إلا وأنت خليفتي.

قدراته العقلية.....الله العالمية....العامات العامات ال

قال: وقال له رسول الله: أنت وليي في كل مؤمن بعدي.

وقال: سدّوا أبواب المسحد غير باب على، فقال: فيدخل المسحد حنباً وهو طريقه، ليس له طريق غيره.

قال: وقال: من كنت مولاه فإن مولاه على))(١).

وقد اعترف بصحة هذا الحديث غير واحد من أثمة الحرح والتعديل، كالحاكم في المستدرك، حيث ذكر الحديث بطوله، وعلن عليه بقوله: ((هذا الحديث صحيح الإسناد ولم يخرحاه بهذه السياقة))(١)، وذكره أيضاً أحمد محمد شاكر في تعليقه على المسند وغيره.

ولاهتمام المؤرّخين والمحدّثين به رواه غير واحد منهم في كتابه، كابن كثير في البداية والنهاية (٢)، ومحبّ الدين الطبري في كتابيه ذحائر العقبي (٤) والرياض النضرة (٥)، وقد ذكرنه بطوله نظراً لموضعه من نفوس الثقات من مؤرّخيه.

وعلى هذا النسق روى أكثر ما ورد للإمام(عليه السلام) من فضائل. وقد روى أيضاً أحاديث في مسائل كلامية، يرتبط بعضها بالإيمان، وبعضها بالمعاد وشؤونه من جنة، ونار، وحساب، وثالثة في القدر، كما روى أحاديث في الفتن والملاحم وأشراط الساعة.

 <sup>(</sup>۱) مسند أحمد – شرح وفهرسة أحمد محمد شاكر، دار المعارف، مصر، ط۲، سنة الطبع ۱۳۶۹هـ – ج٥ : ۲۰ – ۲۷ رقم الحديث:۳۰۲۲.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٣: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ج٧ : ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) انظر ذخائر العقبي : ٨٦-٨٧.

<sup>(</sup>٥) انظر الرياض النضرة مطبعة دار التأليف، مصر، سنة الطبع ٣٧٢ هـ - ج٢ . . ٢٧٠.

والحقيقة أنه - في رواياته تلك - ربّما يُعدّ مستوعباً أو شبه مستوعب للمواضيع التي طرقتها الأحاديث النبويّة - على اختلافها - حتى صحّ لعبد الله بن عبيد الله أن يقول: ((ما رأيت أحداً كان أعلم بالسنّة ولا أحل رأياً ولا أثقب نظراً من ابن عباس))(1).

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢: ٣٥٣.

قدراته العقلية.....(الفقه).....ا

## ٤ - الفقــه

(1)

وأمّا الفقه فقد اتّفقت كلماتهم - أو كادت - على وضعه في القمّة من كبار الصحابة وفقهائهم في صدر الإسلام، وربّما فُضّل في السنة الكثير منهم على معاصريه على الإطلاق.

ومن الحقّ أن نسحّل هنا على تقييمات ذلك العصر أنّها تفتقد - في الكثير منها - مداليلها اللغويّة، فهي لا تراد حرفيّاً ولذلك نحد جملة من النقّاد يطلقون هذه التقييمات على أكثر من شخص بصيغة (أفعل التفضيل).

وغاينة منا تبدل عليه - فيما أعتقد - أنّ صاحبنا ذو مكانبة كبيرة في الجالات التي يطلق عليه فيها ذلك التقييم، ولا أقبل من إكبار صاحبها وإعجابه بفقهه.

وفي هذا الضوء أرجو أن نواجه ما مر أو يجيء من تقييمات معاصريه له، ما لم يثبت لدينا صدقها في مدلولها الحرفي، بعد فحص ودراسة وموازنة، وقد قلنا أن جملة من معاصريه كانوا يطلقون في تلقيبه أفعل التفضيل، فهو لدى ابن أبي مليكة أفقه الناس إذا أفتى، أو كما يقول: ((إذا أفتى فأفقه الناس))(1)، ويقول بحاهد: ((ما سمعت فتيا أحسن من فتيا ابن عباس إلا أن يقول قائل قال رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم))(٢)، ونظيره

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج ٤ : ٨١.

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب ج٢: ٣٥٣-٣٥٣.

١٣٤ ..... عيد الله بن عباس / ج٢.

ما ورد عن القاسم بن محمد<sup>(۱)</sup>، وفي حديث عبد الله بـن عبيـد الله ـ الـذي مرّ ـ: ((ولا أعلم بقضاء أبي بكر وعمر ولا أفقه في رأي منه))<sup>(۲)</sup>.

وكان عبد الله بن عمرو بن العاص يقول: ((ابن عباس أعلمنا عائشة عامضى، وأفقهنا فيما نزل، تمّا لم يأتِ فيه شيء))(٢). وقالت عائشة – وقد نظرت إليه ومعه الحلق ليالي الحجّ وهو يسأل عن المناسك -: ((هو أعلم من بقي بالمناسك))(1). إلى عشرات أمثالها من تقييمات معاصريه.

ولكثرة ما سُئل وأفتى، ودخل عليه ممّا لم يقله، فقد جمع أحد أحفاده وهو أبو بكر محمد بن موسى بن يعقوب بن المأمون ما نسبت إليه من فتاوى في عشرين كتاباً (٥٠).

وأخال أن هذه الرواية طبيعية بالنسبة إلى مثله، وليس فيها ما يُستكثر عليه ؛ لطول المدّة التي كان يُسأل فيها ويفتي، فقد تصدّى للفتوى منذ عهد عمر، واستمر حتى نهاية حياته (١)، وقد انحصرت به الفتيا أو كددت في أواخر عمره (٧).

<sup>(</sup>١) انظر الاستيعاب ج٢ : ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢ : ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢ قسم٢ : ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٢ قسم٢ : ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) انظر تمهيد لتأريخ الفلسفة الإسلامية: ١٥٣

<sup>(</sup>٦) انظر طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢: ٢٠١، ١٢٤.

<sup>(</sup>٧) انظر المصدر السابق

قدراته العقلية.....(الفقه).....

ومع ذلك فلا نستكثر عليه أن تجمع فتاواه حلال نصف قرن تقريباً فتبلغ هذا المقدار، وكمكان مهمّاً لو قدّر لها أن تبقى ؛ لنعرف واقعها من حيث صحّة النسبة وعدمها ؛ ثم لندرس صاحبها في ضوئها دراسة مستوعبة لجملة نواحيه الفقهية.

**(Y)** 

والحديث عمّا بقي لدينا من هذه الفتاوى وموقعها من التقييمات السابقة يجرّنا إلى التحدّث عن جملة من البحوث تعود في أسسها إلى:
١ - شوائط الإفتاء والمرجعيّة، ومدى توفّرها لديه.

إن أول شرائط الفتيا والمرجعيّة لديه وأهمها :-

الاجتهاد: ومفهومه في حدود ما انتهيت إليه في البحث الذي وضعته كمقدمة لكتاب النص والاجتهاد هو ((الملكة التي يُقتدر بها على ضمّ الصغريات لكبرياتها لإنتاج حكم شرعي، أو وظيفة عمليّة شرعيّة أو عقليّة)(١).

وقد قلت ذلك بعد عرض ومحاكمة لعدة تعريفات له، صدرت من أثمّة الأصوليين أمثال الآمدي والدهلوي والخضري وغيرهم.

وهذه الملكة لا تحصل - بالطبع - ما لم يتوفّر في صاحبها مستوى ثقافي خاص، يقوم في أهم أسسه على وعي وفهم لأصول تحقيق النصوص، وإيصالها إلى مصادرها الأصلية، ثم فهمها فهما كاملاً، سواء ما يتعلّق منها بمفرداتها، أم بأسلوبها الخاص، مع فهم لبواعث ودواعي صدورها، وإدراك لعامّها وخاصّها، ومطلقها ومقيّدها، وحاكمها ومحكومها. وغير ذلك من القواعد الأصولية التي تصلح أن تقع كبرياتها في القياس المنطقي المنتج للحكم الشرعي، أو الوظيفة العمليّة ؛ ليتسنى له الإفتاء على طبق ما ينتهي إليه منها.

<sup>(</sup>١) مقدمة كتاب النص والاجتهاد : ٤٢

ومثل هذه الملكة قدد لا تحصل لنا اليوم بسهولة ؛ لبعدنا عن زمن التشريع، وتوسّط كثير من العلوم التي يقتضيها اليوم تحقيق النصّ، والتأكّد من نسبته للمشرّع الأول، مع تعدّد الوسائط بيننا وبينه، بالإضافة إلى كثير من العلوم اللسانيّة التي تقف في طريق فهم النصّ واستنباط الأحكام منها عادة، ثم تعقد قسم من العلوم التي تلابسها ملابسة مباشرة، كعلم أصول الفقه وغيره.

ولكن ذلك بالنسبة إلى ابن عباس ومن يعاصره قد لا يكون فيه مؤونة بحهدة ؟ لأن تحقيق النصوص والتأكّد من نسبتها لم يكن ذا مشقّة؛ لقربه من عهد المشرّع؛ وكثرة من اتصل به اتصالاً مباشراً، ثمّا يمكن إرجاع النص إلى صاحبه بسهولة؛ ولأن كثيراً من العلوم اللسانية - فيما انتهمت إليه من نتائحها - كانوا في الغالب يدركونها إدراكاً تلقائياً - بحكم ورودها بالسنتهم الخاصة السائدة في مجتمعاتهم - ثم وعيهم لأكثر ما ورد من بليغ الكلم لبلغائهم، وإدراكهم للحصائص البلاغية فيها، ثمّا يتناسب مع ما حاء في تلكم النصوص أو يقاربها من حيث المستوى.

والأصول التي نحكمها اليوم في التماس بعض الأحكام الظاهرية أو الوظائف العملية، لم يكونوا بحاجة ماسة إليها؛ لاستغنائهم عنها بما توقر لديهم من أسباب العلم بأحكامهم الواقعية ؛ بسبب قربهم من المشرع أو من وعى عليه علومه من أهل البيت (عليهم السلام) والصحابة، ممن يحصل العلم بإحبارهم عادة.

وقد سبق أن عرفنا ـ بما درسنا من تفسيره ـ أن ابن عبـاس كـان غـني الرصيد في مختلف مجـالات المعرفـة المعـاصرة لـه، وبخاصّـة في كــل مــا يتعلّـق

١٣٨ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

بفهم النصوص وأصول الجمع بينها فيما لمو اختلفت بالعموم والخصوص والناسخ والمنسوخ وما أشبهه.

فصاحبنا بهذا المعنى من ألمع المحتهدين في ذلك العصر، وأقدرهم على استنباط الأحكام الشرعيّة من أدلّتها، ولربّمها كان الحديث في ذلك من نافلة القول.

أمّا ما يعتبرونه من الشروط الأحر كالإيمان، والذكورة، والحريّة، والعدالة، وأمثالها، على خلاف بينهم في اعتبارها أو اعتبار بعضها، فإنّ توفّرها فيه لا يحتاج إلى أن يعرض ذكره ؛ لبداهة معرفتها فيه على الإطلاق.

## ٧- مصادر التشريع التي يعتمدها في فتاواه

يحدّث سفيان بن عيينة عن عبيد الله بن أبني يزيد قال: ((كان ابن عباس إذا سُئل عن الأمسر، فإن كان في القرآن أخبر به، وإن لم يكن في القرآن وكان عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) أخبر به، فإن لم يكن في القرآن ولا عن رسول الله، وكان عن أبي بكر وعمر أخبر به، فإن لم يكن في شيء من ذلك اجتهد رأيه))(1).

ويقول هو عن نفسه: ((إذا حدّثنا ثقة عن علي بفتيا لا نعدوها))<sup>(۲)</sup>، ويقول كما في رواية ابن طولون: ((وإذا ثبــت لنــا الشــيء عــن علــي (رضي الله عنه) لم نعدل إلى غيره))<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ج٢ قسم٢ : ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢ قسم٢ : ١٠١.

<sup>(</sup>٣) الأئمة الاثنا عشر – دار صادر، بيروت، سنة الطبع ١٣٧٧هـ –: ٥١.

قدراته العقلية.....(الفقه).....

فمصادره إذاً في حدود هذه الأحاديث هي :-

أ- القران والسنّة.

ب- اجتهاد الخليفتين.

جـ- فتيا الإمام.

د- الرأي والقياس.

فلنستعرضها واحدة واحدة..

أ- القرآن والسنة:

أمّا القرآن والسنّة فأمرهما وأمر الرحوع إليهما من قِبَله يكاد يكون من الضرورات التي لا تحتاج إلى إثارة حديث.

وقد سبق التحدّث عن الكتاب وعلاقته بالأحدّ عنه، وكذا الحديث عن السنّة واعتمادها في فتاواه. وقد حدّث هو عن استدلال النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) على حجيتها بقوله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرسول فَحَدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتُهُوا ﴾ (١).

#### ب- اجتهاد الخليفتين:

وأمّا احتهاد الخليفتين فما أذكر أنّني قرأت لـه تصريحاً واحداً بذلك، والذي رأيته أنّ الخليفة عمر كان يرجع إليه ويستفتيه ويعجب بفتواه، وربّما اختلف معه في الرأي، فهابه في الإنكار عليه تارة، كما صنع في قصة العول، ولم يهبه أحرى كما في قصّة المرأة التي وضعت لستّة أشهر وكانت موضع إنكار الناس. يقول - فيما يحدّث نافع بن جبير عنه -: ((.. فقلت لعمر:

<sup>(</sup>١) انظر مسند أحمد ج٥: ١٠٢ حديث: ٣٣٠٠.

لا تظلم، قال: كيف؟ قلت: اقرأ ﴿ وهله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ (١)، ﴿ والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين ﴾ (٢) كم الحول؟ قال: سنة، قلت: كم السنة؟ قال: اثنا عشر شهراً، قلت: فأربعة وعشرون شهراً حولان كاملان، ويؤخّر الله من الحمل ما شاء ويقدّم، قال: فاستراح عمر إلى قولى)) (٢).

وهذا الاستدلال متين حدًا، وهو من مصاديق ما يسميه الأصوليون بدلالة الإشارة، وهي الدلالة التي لا تكون بَينة بالمعنى الأخص، وإنّما تكون بَينة بالمعنى الأخص، وإنّما تكون بَينة بالمعنى الأعم، واستفادتها من طريق الجمع بين النصّين؛ للانتهاء إلى حكم حديد. وصدورها من مثله في ذلك العصر يدلّ على موهبة احتهاديّة موفقة. وهيبته للحليفة وعدمها إنّما يكونان تبعاً لظروف كلّ منهما، وأحوائهما النفسيّة، ثم لأهميّة الحادثة نفسها.

على أنّ احتهاد الخليفتين فيما لا نصّ فيه - كما هـ و مقتضى وضعه في الحديث السابق - لا يتمثّى الإيمان به مـع مـا عـرف مـن رأيـه في الـرأي والقياس. كما سيأتي..

#### جـ- فتيا الإمام:

ومن جملة مصادر فتياه - كما هو صريح قوله السابق -: ((إذا حدَّثنا ثقة عن على بفتيا لانعدوها))، فلأنّه يعود - فيما أعتقد - إلى اعتبار أن فتياه

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ١٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور – المكتبة الإسلامية، طهران، سنة الطبع ١٣٧٧هـ – ج٦: ٤٠.

من السنة ؛ لاعتقاده أنه لا يفتي إلا على وفقها، وحسبه من الأمر بالرجوع إليه في أحاديث رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) التي أثرت عنه، وحدّث بها هو وغيره، كما مر في أكثر من موضع من هذا الكتاب كحديث: ((أنا مدينة العلم وعلي بابها..)).. وكونه(عليه السلام) أحد الثقلين، وهو مع القرآن والقرآن معه.. إلى عشرات أمثالها ممّا توجب الرجوع إليه واعتبار قوله حجّة.

وقياسه على بقيّة الصحابة قياس مع الفارق - فيما يسرى ابن عباس - فهو فيما خبر من معارفه - بحكم التلمذة - أعلمهم بربه وبسنة نبيه على حدّ قوله للخوارج حين خرج عليهم قائلاً: ((حثتكم من عند صهر رسول الله عليه وسلم) وابن عمه، وأعلمنا بربّه، وبسنة نبيّه))(1).

وقوله في تحديد النسبة بينهم: ((وا لله لقد أعطي على تسعة أعشار العلم وأيم الله لقد شارككم في العشر العاشر)(٢)، وفي رواية ابس طولون عنه:((أعطي على تسعةأعشار العلم،وا لله لقد شاركهم في العشر الباقي))(٣).

على أن هذا طبيعي بالنسبة لمثل الإمام(عليه السلام) ممّن نشأ وتربّى في أحضان النبوّة، وأُعدّ من قبل النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لهذا المنصب إعداداً لايشبهه إعداد، وكان بما أوتي من لسان سؤول وقلب عقول - كما كان يقول - لا يدع بالطبع شأناً من شؤون الكتاب أو السنة إلا ووعاه وسجّله.

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢ : ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) ذخائر العقبي : ٧٨.

<sup>(</sup>٣) الأثمة الاثنا عشر: ١٥.

وكثير من السنية كانت تسند إلى أفعال النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وتقريراته، فضلاً عن أقواله، وهي في حاجة إلى من لا يفارق النبي ليستطيع إحصاءها وحفظها والتماس الأحكام الكلية منها.

والإمام(عليه السلام) يكاد يكون وحيداً بين الصحابة في ذلك الشدة مسايرته ومصاحبته له منذ بدء النبوة، حتى فاضت نفسه الكريسة على صدره، وسنعرف مبناه في عدم الرجوع إلى الرأي، وهو مبنى ابن عباس نفسه، وربّما كان هو مصدر صاحبنا فيه، وعرفنا أنه كان من الإيمان، والتقوى، والواقعية، واليقظة، بالدرجة التي يستحيل فيه عادة أن يحكم أو يفتي على غير ما أنزل الله، فإذا عرفنا ذلك كله صح لابن عباس أن يعتبر فتواه من السنة التي يجب الأخذ بها واعتمادها، وبخاصة بعد أن أمر باعتبارها بأمثال تلكم الأحاديث السابقة.

ويبدو من هذا القيد - إذا حدّثنا ثقة عن علي بفتيا لا نعدوها - أن الكذب قد كثر على الإمام(عليه السلام) في زمنه، ونقلت عنه فتاوى لا يقول بها، ولا تلتئم مع مبانيه، مهما كانت بواعث الكذب التي سبق أن وضعنا لها مخطّطاً في مقدمة الجزء الأول من هذا الكتاب.

وقد جمعت كثير من أحكامه وجيء بها لابن عباس فمحاها إلاّ قـدر ذراع، وأشـار سفيان بـن عيينـة ـ وهــو الــذي حــدّث بهــذا الحديــث ـ إلى ذراعه (١) وهي التي صحّت لديه منها.

على أنّا لم نعرف له مخالفة صريحة لإمامه(عليه السلام) تحـدّاه بهـا إلاّ في واقعة واحدة حدّث عنهـا عكرمـة وهـي: ((أن عليـاً حرّق ناسـاً ارتـدّوا

<sup>(</sup>١) انظر تمهيد لتأريخ الفلسفة الإسلامية: ٢٠٢.

عن الإسلام فبلغ ذلك ابن عباس فقال: لو كنت أنا لم أحرقهم بالنار، إن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) قال: لا تعذّبوا بعذاب الله، بل كنت قاتلهم ؛ لقول رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) من بدّل دينه فاقتلوه، فبلغ ذلك علياً فقال: ويح ابن عباس، وفي رواية: ويح ابن عباس إنه لغوّاص على الهنات، وقد كافأه على فإن ابن عباس كان يرى إباحة المتعة، وأنها باقية، وتحليل الحمر الإنسيّة، فقال على: إنك امرؤ تائه، إن رسول الله(صلى الله عليه وسلم)نهى عن نكاح المتعة وعن لحوم الحمر الإنسيّة يوم خيبر))(١). ولكن هذا الحديث تدخله علامات الاستفهام والتعجّب في أكثر

ولكن هذا الحديث تدخله علامات الاستفهام والتعجّب في أكثر من موضع، وفيه محال لعدّة مؤاخذات بعضها يرتبط بسنده، وبعضها بأسلوبه، وثالثة بملائمة وقائعه لما صحّ عن الإمام(عليه السلام) في مؤدّاه.

أمّا سنده فحسبه أن يكون فيه عكرمة، وهو رجل خارجي أباضي (٢)، متهم في نقله بالنسبة إلى كلّ ما يسيء للإمام (عليه السلام) ولمولاه ؛ لموقفهما من الخوارج أولاً ؛ ولأنّه كان يرى كفر الإمام (عليه السلام) ومن يعتنق مبادئه، ومثله لا يُوتمن في النقل بما يوافق هواه، وإن كنّا أسرع إلى تصديقه حين يحدّث في فضائله مثلاً ؛ لمخالفتها لصميم عقيدته ومثله في مثلها لا يبدو أن يكون بعيداً عن الكذب عادة، ورغما لاحظ عليه ذلك معاصروه فاتهموه بالكذب على مولاه. هذا سعيد بن المسيب يقول لمولى له: ((لاتكذب على على على ابن عباس على ابن عباس) (٢)، وهذا عبد الله بـن الحارث

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨: ٣٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد ج٥: ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٥: ١٠٠٠.

١٤٤ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

يقول: ((دخلت على على بن عبد الله فإذا عكرمة في وثاق عند باب الحش فقلت له: ألا تتقى الله؟ فقال: إن هذا الخبيث يكذب على أبي))(١).

وقد طعن فيه غير واحد من أرباب الجرح والتعديل، وصرّحوا بكذبه، كمحمد بن سيرين (١)، وكونه غير ثقة ، كابن أبي ذؤيب (١)، أو ((لا أرى أن يقبل حديثه، كمالك فيما يحدّث الشافعي عنه)) (١). إلى غير ذلك من دلائل الجرح .وقد نسبه إلى الخوارج غير واحد منهم ،كأحمد، وعطاء بن أبي رباح، ومصعب بن الزبير، ويحيى بن أبي بكر، وقد قال يحيى: ((الخوارج الذين في المغرب عنه أحذوا)) (٥)، وما أشبه ذلك مما ورد في تجريحه مما يوجب أن لا يُطمأن إلى أحاديثه مطلقاً، اللهم إلا ما ورد منها وصح عنه مما يوجب أن لا يُطمأن إلى أحاديثه مطلقاً، اللهم إلا ما ورد منها وصح عنه مغا هو حار على خلاف هواه، ولا أقل من ترك رواياته التي حاءت على وفق رغباته، وقبول ما عداها من الأحاديث المتي لا تضرّه ولا تنفعه، أو تضرّه ولا تنفعه،

فهذه الرواية لا يمكن قبولها ؛ لجميئها على وفق هواه، من محاولة الطعن بالإمام (عليه السلام) بالطعن بأحد أفعاله، وكذلك الطعن بابن عباس من طريق الطعن بفتاواه.

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال ج٣: ٩٤ رقم الترجمة ٧١٦ه.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٣) انظر دلائل الصدق – المطبعة الحيدريّة، النحف، سنة الطبع ١٣٧٢هـ. – ج١: ٤٨ نقلاً عن تهذيب التهذيب.

<sup>(</sup>٤) ميزان الاعتدال ج٣: ٩٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

أمّا مضمونها ففيه عدة مفارقات، يتعلّق بعضها بأصل صدور قضيّة الحرق من الإمام(عليه السلام)، فضلاً عن نقده له على ذلك، فالحرق لم يعرف زمنه ولا مكانه، ولم يذكر ذلك في رواية تسلم من نقد نقّاد الحديث في أسانيدها، ومثلها عادة لابدّ أن تشتهر زماناً ومكاناً، فهي حادثة تكاد تكون منفردة في ذلك الحين، ومثلها لا يصحّ أن يرد كلّ هذا الإهمال.

ونقد الإمام-لابن عباس هو الآخر لا يتمشى مع ما نعرفه من حديث أهل البيت(عليهم السلام).

والذي يبدو من أحاديثهم فيما يخص الحمر الإنسيّة، أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) نهى عنها - يوم خيبر - نهي كراهة لا تحريم، ففي حديث محمد بن علي بن الحسين التيكيلا: ((قال: أما نهى رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عن أكل لحوم الحمر الإنسية بخيبر؛ لئلا تفنى ظهورها، وكان ذلك نهي كراهة لا نهي تحريم))(1). وأخبار الكراهة كشيرة في هذا الباب لا يهم الإطالة فيها.

ولو كان الحكم بهذا الوضوح من التحريم، بحيث يعتبر الخارج عليه امرءً تائها \_ كما جاء في حديث عكرمة \_ لما خرج عليه بعد ذلك الأئمة من أهل البيت(عليهم السلام) وهم أولاد علي، ومذهبهم واحد \_ كما سبق تصريح لهم بذلك \_، ثم لأعلن ابن عباس رجوعه عنه وتوبته، كما أعلنها في الصرف حين تبيّن له خطؤه (٢)، وبخاصة وقد نبّهه الإمام (عليه السلام)

 <sup>(</sup>١) وسائل الشيعة – المكتبة الإسلاميّة، طهران، سنة الطبع ١٣١٢هـ – ج١٦ بـاب:٤
 من أبواب الأطعمة والأشربة حديث: ٥.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة ج٤: ٩٥٩.

١٤٦ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

عليه بهذه اللغة من التأنيب، وسكت هو عن الإحابة عليه.

والمتعة وهي الأحرى من دلائل القلق في هذا الحديث؛ لأنها من الأحكام التي تبنسها أهل البيت (عليهم السلام) بما فيهم الإمام علي الطّخيرة، والروايات المأثورة عن ابن عباس في ذلك كثيرة، أمثال قوله: ((لولا أنّ عمر نهي عن المتعة ما زني إلاّ شفا))(1)، ونسبة هذا الحكم إلى أثمّة أهل البيت (عليهم السلام) يعد من الضروريات، فأين هذا من دعواه أن الإمام (عليه السلام) قال بنهي النبي عنها في يـوم عيـبر؟!.. وكيف يلتئم مع تصريحات الإمام وأولاده بتحليلها، على أنّ لسان الرواية وأسلوبها ينمّان عن مواضع القلق فيها، مثل قوله (فكافأه).. فكأنّ المسألة مسألة انتقام ومكافآت لا مسألة بحث عن واقع.

وعلى أيِّ فأمر هذه الرواية أهون من أن يُطال فيها الحبديث.

## د- الرأي والقياس:

وحسبه أن يكون من آل البيت، ورأيهم في قسم من الأقيسة معروف، وأن يتّلمذ على الإمام(عليه السلام) وهو القائل: ((لو كان الدين يؤخذ بالرأي لكان باطن الخفّ أولى بالمسح من ظاهره))(٢).

وما لنا نبعد وتصريحاته - أعني صاحبنا - كشيرة، فمنها قوله: ((من أحدث رأياً ليس في كتاب الله، ولم تمض به سنّة رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) لم يدر على ما هو منه إذا لقي الله عز وجل)(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ج٥: ١٣.

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام - مطبعة محمد علي صبيح، مصر - ج٣: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين-مطبعةالسعادة،القاهرة،ط١،سنةالطبع١٣٧٤هــج١: ٢٥٢-٢٥٤.

وقوله في التأكيد على الردع عنه، وعدم تسويغه لأي أحدد: ((إن الله تعالى قسال لنبيه: ﴿وَأَنْ احْكُم بِينهم بِمَا أَسْوَلُ الله ﴾(١)، ولم يقل بما رأيت، ولو جعل لأحد أن يحكم برأيه لجُعل ذلك لرسول الله عليه وسلم) ))(٢).

فإذا كان لا يزى أن ذلك سائغ لرسول الله، أفتراه يمكن أن يسوّغه للخليفتين؟ثـم يعتبر قولهمـا حجّـة عليـه مـع علمـه بأنّهمـا يستسـيغان ما لا يستسيغه من الاجتهاد على خلاف النص!.

وقد أنكر على عروة بن الزبير اعتباره حجية قولهما في مقابل الكتباب والسنّة أكثر من مرّة، حتى قال له: ((وا لله ما أراكم منتهين حتى يعذّبكم الله، نحدّثكم عن النبي وتحدّثوننا عن أبي بكر وعمر))(").

على أنّ رأيهما - وهما مجتهدان مثله في استنتاج الأحكام - لا يكون حجّة على من هو مجتهد مثلهما؛ للزوم إعمال اجتهاده الخاص في التماس أحكامه الشرعيّة، وعدم حواز التقليد له في شيء من ذلك.

فالرواية ـ فيما أخال ـ موضوعة أو هي مبتنية على احتهاد من الراوي في استنتاج مصادر فتياه.

#### اجتهاد رأيه

وهو اللذي عرضته الرواية أخيراً، فإن عاد إلى احتهاده في مداليل النصوص واستخراج الأحكام الشرعيّة منها فهو طبيعي له، ولا يمكن

<sup>(</sup>١) المائدة : ٩٩ .

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام ج٣: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) الغدير – مطبعة الحيدري، طهران، ط۲، سنة الطبع ١٣٧٢هـ – ج٦ : ٢٠٨.

الاستغناء عنه بحال، وإن لم يعد لذلك وعد إلى الاجتهداد والرأي الاستغناء عنه في أحاديثه السابقة - فهو كسابقه اجتهاد من الراوي ظاهراً، ولا يؤثر له تصريح واحد يمكن الاطمئنان إليه بذلك، نعم سجلوا عليه فتاوى اعتبروها من قبيل الأخذ بالقياس والرأي، كقوله - عند سماعه بحديث نهي الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) عن بيع الطعم قبل أن يُقبض -: ((لا أحسب كلّ شيء إلا مثله))(1)، فهذا التعميم - فيما يرون - أخذ بالعلّمة المستنبطة وهي من القياس.

والظاهر أنّ هذا ليس من قبيل الأخذ بالعلّة، وإنسّما هو من قبيل استفادة التعميم من الرواية باعتبار استفادته أنّ ما ذكر فيها من متعلّق النهي لم يذكر إلاّ على سبيل المثال، وما دام الأمر يرجع إلى الاستفادة من النصّ ولو بمناسبة الحكم والموضوع، فهو ليس من قبيل الأحذ بالرأي وإنسّما هو أخذ بالسنّة.

والحقيقة التي يجب أن تتضح.. أنّ ما ذكروه للقياس من أقسام لا تنتظمه للحكم وحدة يُرجع إليها من حيث الحجيّة، فما كان منه راجع إلى إفادة النص له كالعلّة المنصوصة، ومفهوم الموافقة، ودلالة الإشارة، بل كلّ مدلول للفظ ولو كان بالدلالة البيّنة بالمعنى الأعمّ، أو غير البيّنة، فضلاً عن الدلالات الثلاث.. المطابقة، والتضمّن، والالتزام، فهو ممّا يأخذ به أهل البيت (عليهم السلام)، وهو معنى الاحتهاد في مدلول النصّ، وما قام على التحرّصات والتمحّلات والتحمينات اليي لاتكون مدلولية له،

قدراته العقلية.....(الفقه)....الفقه على العقلية العقلي

فهي التي ورد الردع عنها بأمثال أحاديث ابن عباس السابقة.

وإذا صحّ هذا عدنا إلى ما نسب إليه من الفتاوى ثمّا ينتظم في هذه المجالات؛ لنرى موضعها من تلكم الأقسام.

وفي حدود ما رأيت تما يمكن أن تصح نسبته إليه، فإنه راجع إلى القسم الأول منها، وهو الذي لايأبى أهل البيست (عليهم السلام) من الأخذ به ؛ لرجوعه إلى النص نفسه لا إلى الرأي المحض، وما عدا ذلك فلا طريق إلى إثباته عليه، هذا كلّه إذا كان هناك نص يُركن إليه، ولو في التماس المؤمن لاستنتاج الحكم الشرعي أو الوظيفة العملية، أمّا إذا لم يكن فيرجع إلى البراءة العقلية في التماس المؤمّن من العقاب، وربّما أشعر بذلك قوله: ((كان أهل الجاهلية يأكلون أشياء ويتركون أشياء هذراً، فبعث الله نبيه، وأنزل عليه كتابه، وأحلّ حلاله وحرّم حرامه، فما أحل فهو حلال وما حرّم فهو حرام، وما سكت عنه فهو عفو))(1).

فهو يستنتج هنا أنّ ما لا يرد فيه نص فهو عفو لايعاقب المولى عليه، وحاشاه أن يعاقب على شيء يريده ولايصدر في إرادته بياناً، وهو الذي وضع عن عبيده المؤاخذة على ما أخطؤا فيه أو نسوه أو أكرهوا عليه، كما حدّث بذلك صاحبنا عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): ((إنّ الله وضع عن أمّيق - وقال البيهقي تجاوز عن أمّيق - الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه))(٢). فكيف يعاقبهم على ما لا بيان فيه أصلاً وهو قبيح يتعالى الله عنه.

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ج١ : ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٤: ٥١.

### ٣- طابع مدرسته الفقهيّة:

وفي حدود ما انتهينا إليه من مصادر فتياه بعدما صبح لدينا ما صبح من تلكم المصادر والمراجع لأحكامه وفتاواه، لم تعد مدرسته الفقهيّة وطابعها الخاص خافيةً علينا.

فمدرسته هي مدرسة أهل البيت (عليهم السلام)، وطابعها هو طابعهم المائل الحناص، ولذا نراه في جملة من المسائل الحلافية بين الصحابة - وهبي المسائل الني انتشرت بعد ذلك بين أرباب المذاهب الإسلامية - كان ينحو - فيما يُؤثر عنه - منحى مذهب أهل البيت (عليهم السلام) وعلى الأخص أستاذه الإمام (عليه السلام) وهو مصدر هذا المذهب وأساسه التشريعي.

وقد رأيت - في حدود ما استقصيت من فتــاواه - أنّ أكثر مــا يصــحّ منها ينتظم في هذا الباب.

وهذه المسائل التي كانت موضع اختلاف الصحابة، يتعلّق بعضها بالعبادات، وبعضها بالمعاملات، وثالثة بالأحوال الشخصيّة، كالطلاق والنكاح والفرائض.

فمن الأمور العباديّة التي وقع فيها الاختلاف مسح الأرجل وغسلها في الوضوء، والجمع بين الصلاتين، واعتبار البسملة حزءً من السورة يـــلزم الإتيان به في الصلاة، والتقصير في السفر والإفطار فيه.. وما إلى ذلك.

وكان ابن عباس في جميعها موافقاً لمدرسة أهل البيت(عليهم السلام)، وله في ذلك مأثورات نعرض إلى بعضها في هذا الحديث. قدراته العقلية.....(الفقه).....(الفقه)

## مسح الأرجل:

فمن مأثوراته في الوضوء قوله: ((افترض الله غسلتين ومسحتين، ألا ترى أنه ذكر التيمّم فحعل مكان الغسلتين مسحتين وترك المسحتين))(١).

وقال: ((الوضوء غسلتان ومسحتان))(١)، وظل مصراً على قوله، رغم دعوى بنت معود بن عفراء الأنصاريّة التي كانت تزعم أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) توضّاً فغسل رجليه، وقد أتاها يسالها عن ذلك فحدّثته، إلاّ أنه أنكر عليها بقوله: ((إن الناس أبوا إلاّ الغسل ولا أحد في كتاب الله إلاّ المسح))(١)، وهو عين ما حاء عن أئمة أهل البيت (عليهم السلام) في هذا الباب.

# الجمع بين الصلاتين:

فمن مأثوراته ما حدّث عنه سعيد بن جبير.. قال: قال: صلى رسول الله عليه وآله وسلم): الظهر والعصر والمغرب والعشاء جميعاً بالمدينة في غير محوف ولا سفر، قال أبو الزبير وهو راوي الحديث عن سعيد هذا: فسألت سعيداً لِمَ فعمل ذلك فقال: ((أراد أن لا يحرج أحداً من أمته))(1).

<sup>(</sup>۱) كنز العمال – مطبعة دائرة المعارف النظاميّة،حيدرآباد، سنة الطبيع ١٣١٢هـ – ج٥: ١٠٣ رقم الحديث: ٢٢١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق رقم الحديث: ٢٢١١.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماحة - المطبعة التازية، ط١ - ج١: ١٧١.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ١٥١.

۲۰۲ .....عبد الله بن عباس / ج۲

وفي رواية عنه: ((صلى رسول الله(صلى الله عليه وسلم) الظهر والعصر جميعاً والمغرب والعشاء في غير حوف ولاسفر))(١).

يقول عبد الله بن شقيق: ((خطبنا ابن عباس يوماً بعد العصر حتى غربت الشمس وبدت النحوم، وعلق الناس ينادونه الصلاة، وفي القوم رجل من بني تميم فحعل يقول الصلاة الصلاة قال: فغضب قال: فقال ابن عباس: أتعلمني بالسنّة، قال: شهدت رسول الله(صلى الله عليه وسلم) جمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء، قال عبد الله: فوجدت من نفسي من ذلك شيئاً، فلقيت أبا هريرة فسألته فوافقه)(٢).

وقد ورد عنه كثير من أمثال هذه الأحاديث. وقد قام بعض الأعلام . محاولات للجمع بينها وبين غيرها من الأحاديث التي وردت عن غيره ولا توافق مذهب أهل البيت(عليهم السلام)، وكلّها جموع تبرعيّة يأباها ظاهر الكلام.

وهنا يجب أن نؤكّد أنّ هذه الروايات وأشباهها لم ينفرد بها ابن عباس من بـين الصحابـة، وإنّمـا وافقـه عليهـا بروايـة مضامينهـا جماعـة مـن أعـلام الصحابة.. تراجع أقوالهم في مضانّها من كتب الفقه والحديث.

وما يقال فيها هنا يقال في لاحقتها من المسائل على اختلافها مثل المسملة باعتبارها حزءً من السورة، فهي فيما صحّ عنه - كان يعدّها آية من القرآن، وأحاديثه في ذلك كثيرة، نكتفي منها بذكر بعضها.. حدّث سعيد بن حبير عنه في قوله تعالى ﴿ولقعد آتيناك سيعاً

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد - المطبعة الميمنيّة، مصر، سنة الطبع ١٣١٣هـ - ج١: ٢٥١.

قدراته العقلية.....(الفقه).....ا

من المثاني (افاتحة الكتاب بسم الله الرحمن الرحيم الحمد الله ربّ العالمين، وقرأ السورة، قال ابن حريج: فقلت لأبي - وهما في سلسلة الحديث -: لقد أخبرك سعيد عن ابن عباس أنه قال: بسم الله الرحمن الرحيم آية، قال: نعم)(١).

## التقصير في السفر:

فقد استفتى في ذلك من قبل موسى بن سلمة الهذلي.. يقول: ((سألت ابن عباس كيف أصلي إذا كنت بمكة فقال: ركعتين سنة أبي القاسم (صلى الله عليه وآله وسلم) )) (٢)، وفي رواية ثانية عنه: ((فرض الله الصلاة على لسان نبيكم في الحضر أربعاً، وفي السفر ركعتين، وفي الخوف ركعة)) (١). وواضح من هذا التعبير أن الصلاة المشرعة في السفر هي الركعتان لاغير، كما أنّ الأربع هي المشرعة لمن كان حاضراً، وهو مدلول كلمة الفرض.

## الصوم في السفر:

ففي حديث عبيد الله بن عبد الله بن عتبة عن ابن عباس: ((أنّه أخبره أنّ رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) حرج عام الفتح فصام حتى بلغ الكديد، ثم أفطر، قال: وكان صحابة رسول الله يستبعون الأحدث فالأحدث في أمره))(٥). وكأنه يشير إلى ما عُرف من أنّ الإفطار في السفر كان رحصة في ابتداء التشريع، وقد نُسخ من قِبَله(صلى الله عليه وآله وسلم)

<sup>(</sup>١) الحجر: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج٢: ٢٥٧ وانظر تلخيص المستدرك ج٢: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج٢: ١٤٤-١٤٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ج٥: ١٣.

في عام الفتح، وأصبح عزيمة يلزم اتّباعها. وفي قوله (كان صحابة رسـول الله يتبّعون الأحدث فالأحدث في أمره) ما يشير إلى ذلك النسخ.

وما لنا نبعد وصريح قوله - كما في رواية أخرى -: ((الإفطار في السفر عزيمة))(1) يدل على رفع حكم الرخصة فيه، لو صح ثبوته من قبل الشارع يوماً ما.

## المتعة في الحج:

كان يراها ويصر عليها رغم موقف الخليفة عمر منها، ومن رفيقتها متعة النساء، ونظراً لأهميتهما وتنبّه صاحبنا لهما تبعاً لأستاذه الإمام (عليه السلام)، ثم اهتمام جمهور الفقهاء بهما نعطيهما أهميّة في الحديث.

ويراد بمتعة الحج أن يجمع - من وظيفته حج التمتع - بين العمرة والحج، ويبدأ بالعمرة، فإذا أتمها، وأحل من إحرامه، حل له كل شيء، ثم يستأنف عمله بعد ذلك للحج، فيُجرم من حديد ويشرع في أداء أعماله حتى يتمها.

ويبدو من بعض أحاديث ابن عباس أنّ للتفرقة بين الحج وبينها حذوراً ورواسب في الجاهليّة، حاول أن يقضي عليها الإسلام، ففي حديث طاووس عنه: ((قال: كانوا يرون أنّ العمرة في أشهر الحج من أفحر الفحور في الأرض، ويجعلون الحرّم صفر، ويقولون إذا برئ الدبر وعفا الوبر وانسلخ صفر، أو قال: دخل صفر، فقد حلّت العمرة لمن اعتمر. فقدم النبي وأصحابه صبيحة رابعة مهلّين بالحج، فأمرهم أن يجعلوها عمرة، فتعاظم عندهم،

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ج٥: ١٣.

وقد تقبّلوا هذا التشريع على مضيض - كما سبقت الإشارة إليه في الجزء الأول من هذا الكتاب - لما رسب في أعماقهم بأنه أفجرالفجورلذلك تعاظم عليهم قبوله، وقد وحدوا في إلغاء الخليفة عمر لهذا التشريع ومنعه منفذاً للتنفيس عما تركه قبوله من ضغطه للرواسب المتأصّلة تتيحة للصراع القوي بين عقيدتهم السابقة وهذا التشريع؛ لذلك لم نحدمنكراً على الخليفة في الوقت - وإن لم يعمل بهذا التشريع كثير- منهم ولده عبد الله وقد أثر أنه سئل عن متعة الحج قال: ((هي حلال، فقال الشامي: إنّ أباك قد نهى عنها، فقال عبد الله بن عمر: أرأيت إن كان أبي نهى عنها، وصنعها رسول الله، فقال: القر صنعها رسول الله، فقال: لقد صنعها رسول الله، فقال: القرصلي الله عليه وسلم) وصنعناها معه))(٢).

وكان يعلّل الخليفة فتياه بكراهته لأن يظلوا معرّسين بهن في الأراك، ثم يروحون في الحج تقطر رؤوسهم... فعن أبي موسى أنّه كان يفتي بالمتعة، فقال له رحل: ((رويدك ببعض فتياك، فإنك لاتدري ما أحدث أمير المؤمنين في النسك بعدك، حتى لقيمه بعد فسأله فقال عمر: قد علمت أن النبي(صلى الله عليه وسلم) قد فعله وأصحابه، ولكني كرهت أن يظلوا معرّسين بهن في الأراك، ثم يروحون في الحج تقطر رؤوسهم..))(٢).

<sup>(</sup>١) سنن النسّائي- تصحيح حسن محمدالمسعودي، المطبعة المصريّة \_ ج٥: ١٨١-١٨١.

 <sup>(</sup>۲) سنن الترمذي - تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، المكتبة الإسلامية - ج٣: ١٨٥ ١٨٦ رقم الحديث ٨٢٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج٤: ٥٥-٤٦.

وما أدري أيصلح هذا التعليل ونظائره ممّا علّلوا به هذا الإقدام من قبله على تعطيل هذا الحكم، برفع اليد عنه؟!، وهل مثل هذا الاحتهاد في قبالة النص ممّا يسوّغه الفقهاء؟! وماذا يبقى لنا من الأحكام لو فتحنا لأنفسنا باب النسخ عثل هذه الاحتهادات؟! وأيّ حكم لاتوجّه لتعطيله أمثال هده البواعث الاستحسانية على التعطيل؟!.

أمّا صاحبنا - فعلى ما عرفنا من مبناه - فإنه يبابى أن يقابل السنة بالرأي والاحتهاد؛ لذلك رأيناه يصر تبعاً لأهل البيت (عليهم السلام) على إبقاء هذا الحكم وعدم رفع البد عنه باحتهاد الخليفة في تحريمه، وقد اختلف لذلك مع جملة من الآخذين به، حتى قال لمن كان يعارضه: ((يوشك أن ينزل عليكم ححارة من السماء، أقول: قال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وتقولون: قال أبو بكر وعمر))(1).

وفي رواية سعيد بن حبير عنه قال: ((تمتع رسول الله(صلى الله عليه وسلم)، فقال عروة: نهى أبو بكر وعمر عن المتعة، فقال ابن عباس: أراكم ستهلكون أقول: قال رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وتقول: قال أبو بكر وعمر)(٢).

ويبدو أن اسم أبي بكر أقحم في وقت متأخّر عن الحادثة؛ لتعزيـز رأي الخليفة عمر، وإلاّ فإنّ المعروف – وربّما كان شبه متواتر – أنّ التحريم صدر من الجليفة الثاني، وكلامه الآتي صريح في ذلك.

وعلى أيُّ فإنَّ ابن عبساس كان يفسيّ بها استناداً إلى مأثوراته

<sup>(</sup>١) زاد المعاد – مطبعة مصطفى البابي، مصر،ط٢،سنة الطبع ١٣٦٩هـ – ج١: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١: ٢١٢-٢١٣.

عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في ذلك، ومنها قوله (صلى الله عليه وآله وسلم): ((هذه عمرة استمتعناها، فمن لم يكن عنده هدي فليحل الحل كله، فقد دخلت العمرة في الحج))(1)، وقوله في رواية أخرى صحيحة: ((قد دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة))(1).. ومثلها كثير، وقد استفتاه أبو حمزة نصر بن عمران - فيما حدّث وا عنه - يقول: ((سألت ابن عباس (رضي الله عنه) عن المتعة فأمرني بها، وسألته عن الهدي فقال: فيها حزور أو بقرة أو شاة...الحديث))(1).

ويبدو أن تلكم الرواسب - التي حدّثنا عنها - لم يطل أمدها بعد ذلك، فقد شاعت الفتوى بها بين كثير من العلماء، وبخاصة في زمن التابعين ومن بعدهم، وماذا يهم الأحيال اللاحقة - وهي خالية من الرواسب - أن يرأها آباؤهم من أفجر الفحور.

#### متعة النساء:

وهي رفيقتها في التحريم، فقد ظلّت متحكّمة بين الجماهير، وكأنّ تشريعها صادف هوى في نفوسهم، وظل يتحاوب معها؛ لما ربطوا بينها وبين جريمة الزنا، حتى أن المأمون في عهد خلافته حاول أن يعمّم حلّيتها بتشريع فمنعه الخوف من هياج الرأي العام لذلك يقول المحدّث: وأمر المأمون أيام خلافته فنودي بتحليل المتعة، فدخل عليه محمد بن المنصور وأبو العيناء فوجداه يستاك ويقول - وهو متغيّظ -: ((متعتان كانتا على عهد

<sup>(</sup>١) سنن النسّائي ج٥: ١٨١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ج٣: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ج١: ٢١٧.

رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وعلى عهد أبي بكر (رض)، وأنا أنهى عنهما، ومن أنت يا (...) حتى تنهى عما فعله رسول الله(صلى الله عليه وسلم) وأبو بكر؟! فأوما أبو العيناء إلى محمد بن المنصور، وقال: رحل يقول في عمر بن الخطاب ما يقول، نكلمه نحن! فأمسكنا))(۱)، ودخل عليه يحيى بن أكثم فحوّفه من الفتنة، وذكر له أن الناس يرونه قد أحدث في الإسلام بسبب هذا النداء - حدثاً عظيماً لاترتضيه الخاصة ولاتصبر عليه العامة، إذ لافرق عندهم بين النداء بإباحة المتعة والنداء بإباحة الزنا.. و لم يزل به حتى صرف عزيمته، احتياطاً على ملكه وإشفاقاً على نفسه.

وقد تعرّض لذلك صاحبنا، حتى تبنّى \_ على وفق مبانيه - تحليلهما إلى كثير من الإنكار وربّما السخرية اللاّذعة، حتى قال فيه الشاعر:

أقول للركب إذ طال الثواء بنا يا صاح هل لك في فتيا ابن عباس في يضّة رخصة الأطراف ناعمة تكون مشواك حتى مرجع الناس<sup>(۲)</sup>

ولكنه كان لايرى للعاطفة بحالاً في الأمور التشريعيّة، وليقل فيه من شاء بما شاء، مادام الدليل الشرعي يتمشّى معه، بالإضافة إلى أنه كان يرى مع أستاذه الإمام(عليه السلام) - أنها المنفذ الوحيد للقضاء على جريمة الزنا؛ لعقيدته أن أكثر من يعمد إلى هذه الجريمة لايعمد إليها بدافع التحدّي للمبادئ التي يدين بها، وإنما يساق إليها - بدافع الحاحة - للتحلّل من ضغط الغريزة عليه، وليس الزواج دائماً مهيئاً لكلّ أحد، فهناك من تقف دونه بعض الضرورات المادية وبعض المشاكل الاحتماعية لتمنعه من الزواج

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان – المطبعة الميمنيّة، مصر، سنة الطبع ١٣١٠هـ – ج٢: ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) الغدير ج٦: ٢٣١. نقلاً عن تفسير القرطبي.

قدراته العقلية.....(الفقه).....(الفقه)....

المبكّر، وليس كل أحد يقوى على مدافعة الغريزة، تمّا يضطره الأمر إلى سلوك إحدى الطرق الشاذّة للتنفيس، والطرق الشاذّة جميعاً بما فيها العادة السريّة والمثليّة والزنا وما أشبه، بالإضافة إلى أضرارها الصحيّة والاجتماعيّة الكبيرة، ثمّا نهى الشارع أشدّ النهي عنها، وألحف في الوقوف دونها، عما شرّع من حدود وتعزيرات.

وقد كان هذا التشريع - فيما يرى ابن عباس - هو المنفذ الوحيد للمنع من الوقوع في الزنا، وقد صرّح بذلك حين قال: ((رحم الله عمر..ما كانت المتعة إلاّ رحمة من الله تعالى رحم الله بها أمة محمد(صلى الله عليه والهوسلم)، ولولا نهيه لما احتاج إلى الزنا إلاّ شفا))(1).

وأرجو أن نتأمل هنا كلمة (رحمة)، ثم كلمة (ما احتاج إلى الزنا)، فهما من أدق التعبيرات عن تصوّره لبواعث مثل هذا التشريع، وقيمته في تلافي ما ينشأ من الاقتصار على النزواج – في معالجة المشاكل الجنسيّة من عميق المشاكل.

ومن الغريب أن يلتقي ابن عباس في إدراكه لأصل المشكلة وعلاجها – وهو من أبناء القرن السادس للميلاد – مع فيلسوف كبير يعيش في القرن العشرين. وقد بحث وجهات النظر في إيجاد حلّ للمشاكل الجنسية فلم ينته إلى غير هذا الحلّ وما يشبهه لسد الحاجة الجنسيّة، مع عدم الوقوع في أي ضرر نفسيّ أو حسميّ أو اجتماعيّ(٢).

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن ــ المطبعة البهية، مصر، سنة الطبع ١٣٤٧هـ ــ ج٢: ١٧٩.

 <sup>(</sup>۲) انظر الفلسفة القرآنية – مطبعة لجنة التأليف والنشر، مصر، سنة الطبع ١٩٤٧ – :
 ٧٧-٧٣.

ومن الحق أن نسجّل - قبل أن ندخل في التماس أدلّة صاحبنا على هذا الحكم - ماوُجّه إلى هذه الفتوى، أو قل إلى هذا التشريع من نقود، وأكثرها ناشيء عن عدم وقوفهم على واقع هذا النكاح.

وواقعه عقد زواج بين طرفين معلومين إلى أحل معيّن، بمهر يذكر في متن العقد، فإذا انتهى الأحل أو وهبها المددّة انحلّت العقدة بينهما، دون حاحة إلى طلاق، وتعتد الزوجة بحيضتين أو خمسة وأربعين يوماً، إن كانت لا تحيض وهي بسنّ مَن تحيض، وأمّا إذا مات الزوج وهي عنده لحقتها عدّة الموت، وهي أربعة أشهر وعشرة أيام، والولد يلحق بأبيه بعد انتهاء دور الحضانة، والنفقة في أثنائها على الأب، ويتوارثان كما يتوارث الآباء والأبناء، وحكمه حكم سائر أولاده بلا فرق أصلاً، وهو – أعني زواج المتعة – كالزواج الدائم في أكثر أحكامه المهمّسة، اللهم إلاّ الميراث، وللزوجة أن تشترطه في ضمن العقد، وإذا اشترطته لزم.

والتشريع - بعد هذا - صدر من النبي (صلى الله عليه وآله وسلم).. وأصبح سنة يعمل بها باتفاق كلمة المسلمين، ودلت عليه من الكتاب آية: ﴿فما استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن..الآية ﴿<sup>(۱)</sup>. وقد سبق لنا أن سمعنا قراءة صاحبنا وأبيّ بن كعب وبعض الصحابة لها بزيادة إلى أحل مسمّى، وهي في هذه القراءة تكون أصرح في الدلالة على هذا التشريع.

وقيل إن هذه الآية نسخت بآيات ذكروها، وهي أحنبية عن دلالتها على النسخ كقوله تعالى: ﴿يا أيها النبي إذا طلّقتم النساء فطلّقوهن

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٤.

لعدّتهن (۱)، وما أدري من أين تجيء دلالتها على النسخ! وهي لم تتعرض إلاّ لحكم الزوجة التي تُطلّق، وليس في زواج المتعة طلاق، فهي خارجة موضوعاً عنها، ولو حاءت الآية مثلاً بلسان يشعر بأن كلّ زوجة قابلة لأن تُطلّق ؛ لأشعرت إذ ذاك بالنسخ لـزواج المتعة، على أنها لو تمّت لكانت دلالتها على تشريع الطلاق في المتعة في أثناء المسدّة أكثر من دلالتها على نسخها من الأساس.

والغريب أنّ بعضهم نسب هذا القول إلى ابن عباس (٢)، وسنعرف أنّ ذلك بعيد عنه ؛ لما دلّ على إصراره في البقاء على فتياه طيلة أيام حياته ولتصريحه بأن هذه الآية محكمة غير منسوحة (٢).

وقيل إنها منسوحة بآية: ﴿ولكم نصف ما ترك أزواجكم﴾ (٤)، وهي تدل على نفي زوجية المتمتع بها ؛ لأنها لاترث ولاتورّث، والمفروض أن الآية اعتبرت كل زوجة ترث، وهذا لايلتهم إلا مع رفع الزوجية عنها، وهو معنى النسخ، والاستدلال بذلك غريب فأي تلازم بين الزوجة والميراث، حتى يلزم من ارتفاع أحدهما ارتفاع الآخر، فالكافرة زوجة ولا ترث زوجها المسلم، والقاتلة لزوجها زوجة وهي لاترثه أيضاً.

والحقيقة أن الحكم الوارد في الآية عام وهـو قـابل للتخصيص، فكمـا أمكن تخصيصه بذينيك الحكمين أمكن ذلك بزواج المتعة أيضاً، فتكون الآيــة

<sup>(</sup>١) الطلاق: ١.

<sup>(</sup>٢) انظرالناسخ والمنسوخ مطبعةمصطفى البابي،مصر،سنة الطبع ١٣٧٩هـ ج١:٥٠١.

<sup>(</sup>٣) انظر الغدير ج٦: ٢٣٠ نقلا عن الحاكم البغوي.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٢.

١٦٢ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

بعد الجمع بينهما وبين ما دلٌ على التخصيص هكذا: ولكم نصف ما ترك أزواحكم إلا في المتمتّع بها مثلاً.

وقيل إنها منسوخة بآية: ﴿والذين هم لفروجهم حافظون، إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين﴾ (١)، بتقريب أنها ظاهرة في الحصر بهذين الصنفين، والمتمتع بها ليست زوجة ولا ملك يمين، ولكنّ هذا التقريب لا يلتئم مع دعوى من أفتى بحليّتها؛ لاعتقادهم بأن هذا زواج – كأيّ زواج – فهو مشمول لنفس الآية.

وهكذا نرى أن القول بنسخها بهذه الآيات وأمثالها غير حمار على المتعارف في أصول الجمع بين الأدلّة لدى الأصوليين.

ولكن آخرين قالوا: إن ناسخها هو السنّة، واضطربت كلماتهم في ذلك ، سواءٌ في تعيين الزمان والمكان أم غيرهما من ملابسات الحديث.

وقد اعتمدوا - فيما اعتمدوا - على الحديث السابق عن الإمام على التخليلان: ((إنّك امرؤ تائه، نهى رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) عن المتعة وعن لحوم الحمر الأهليّة زمن عيبر))، مع أن الذي صبح عن الإمام(عليه السلام) غير هذا - كما سبق - وأن الرواية مُناقش فيها سنداً، بالإضافة إلى اشتمالها على زمن عيبر، وهو ظاهر في رجوع القيديّة إلى الطرفين، وذلك لايلتهم مع اتفاق المسلمين على حليّتها عام الفتح.

كما اعتمدوا على رواية سلمة عن أبيه: ((قال: رخّص رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) عام أوطاس في المتعة ثلاثاً ثـم نهى عنها))، ورواية الربيع بن سبرة قال: ((رأيت رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٥،٥.

قائماً بين الركن والباب وهو يقول: يا أيها الناس إنّي قد كنت أذنت لكم في الاستمتاع من النساء، وإن ا لله قد حرّم ذلك إلى يوم القيامة، فمن كان عنده منهنّ شيء فليخل سبيله، ولاتأخذوا ثمّا آتيتموهن شيئاً))(١).

وما أدري أين كان عن هذه التحريمات جمهور الصحابة لترد متواترة؟!، ومثل هذا الحكم عادة تما يتواتر، وبخاصة بناءً على رواية ابن سبرة من أنه (صلى الله عليه وآله وسلم) وقف خطيباً في الناس، ثم أين كان عنها الإمام (عليه السلام) وابن عباس وجابر وعشرات غيرهم؟! وهم من حضّار ذلك الموقف عادة، بل أين كان عنها مناوئو أهل البيت (عليهم السلام) في عصرهم؛ ليحتجّوا بها على صاحبنا وغيره تمن تبني الدعوة إلى تحليلها؟!.

على أن هذه التحريمات - لو صحّت عن رواتها - لاتخرج عن كونها أخبار آحاد، وهي لاتصلح لنسخ مـا ثبت حكمه في الكتـاب، وواضـح أن الكتاب لا ينسخ بأخبار الآحاد، كما هو مبنى المحققين من علماء الأصول.

وقيل إن ناسخها ثبوت الإجماع على تحريمها، وما أدري متى حصل هذا الإجماع! وكيف عرفه مدّعيه؟! وأين موقعه مع مخالفة جماعة من التابعين الصحابة، وأثمّة وعلماء أهل البيت(عليهم السلام) وبعض العلماء من التابعين وغيرهم؟!، كابن حريج فقيه مكة وتلاميذ ابن عباس وسائر فقهاء مكة، حتى قال الأوزاعى: ((يترك من قول أهل الحجاز خمس، منها المتعة)(٢).

هذا مع أن دعوى الإجماع - لـو ثبتت وثاقته - لاتخرجه عـن كونه إجماعاً منقولاً، وحكمه حكم خبر الواحد، لا يوجب قطعاً ولا يصلح لنسـخ

<sup>(</sup>١) البيان ج١: ٢٢٠ نقلاً عن الناسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>٢) الغدير ج٦ : ٢٢٧، نقلاً عن الحاكم في علوم الحديث.

ما حاء في الكتاب، والمحصل منه وهو الذي يوحب القطع بالانتهاء من طريقه إلى رأي المعصوم، أو أيّ سبب من الأسباب التي توجب قطعاً بالحجيّة، فهو – مع امتناع تحصيله لكثرة العلماء وتشعبهم واندثار آثار الكثير منهم – لا يكون حجّة قطعيّة على غير محصّلة، ثمّا لا يتوجب سسريان حكم النسخ بالنسبة للآخرين من العلماء المعاصرين لمدّعيه، فضلاً عن غيرهم ثمّن لم يدّع في زمانهم أيّ إجماع كابن عباس مثلاً.

والذي تصرّح به صحاح الأحاديث أن التحريم وبخاصة ما ورد منها عن ابن عباس - وهو الذي يهمنا هنا - كان مستنداً إلى الخليفة عمر بن الخطاب، وفي بعض الروايات إليه وإلى أبي بكر، وكلمة أبي بكر - كما سبق أن قرّبنا - مقحمة على الرواية ؟ لثبوت التحريم عن عمر في أثناء خلافته، وقد عرفنا موقف صاحبنا من الرأي بقول مطلق، فضلاً عمّا إذا كان في قبالة نص صريح.

لذلك نراه قد أنكر أشد الإنكار على من خاصمه في هذه المسألة مستدلاً بنهي عمر عنها، قال عروة لابن عباس: ((ألا تتقي الله ترخص في المتعة؟!، فقال ابن عباس: سل أمك يا عريّه، فقال عروة: أمّا أبو بكر وعمر فلم يفعلا، فقال ابن عباس: والله ما أراكم منتهين حتى يعذّبكم الله، أحدّثكم عن رسول الله وتحدّثوننا عن أبي بكر وعمر..))(١)، فهو يشير بذلك إلى قصة تمتّع أسماء بنت أبي بكر من أبيه الزبير، وقد مرّ ذكرها مفصلاً في ملاحاة صاحبنا مع ابن الزبير في موضعه من الجزء الأول من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ج١: ٢١٣.

ويبدو أن آل الزبير - بدافع ما تأصّل بينهم وبين ابن عباس وأهل البيت (عليهم السلام) من رواسب الحقد والعداء - تبنّوا فتوى الخليفة كرد فعل لإصرارهم في التمسّك فيها بالنصوص الواردة، وعدم إبطالها بتحريم الخليفة، فكان ابن الزبير ينهى عنها، وكان ابن عباس يأمر بها، وكانت موضع حدل بين الطرفين ربّما تعدّى حدوده التي تقتضيها آداب البحث. ومنها ما حدّثوا من أنّ ((عبد الله بن الزبير قام بمكة فقال: إن أناساً أعمى الله قلوبهم كما أعمى أبصارهم، يفتون بالمتعة يعرض برحل فناداه: إنك للحلف حاف، فلعمري لقد كانت المتعة تفعل على عهد إمام المتقين النفسك فوا لله لئن فعلتها لأرجمنك بأحجارك))(۱)، قال النووي في شرح صحيح مسلم: ((يعرض برحل يعني يعرض بابن عباس)).

ويظهر أن هذا الجدل قد أثار التشكيك في بعض من استمع إليه، فأحب معرفة واقع القصة فذهب إلى الصحابي الجليل حابر بن عبد الله يستوضحه كأبي نصرة قال: ((قلت - والخطاب مع حابر -: إنّ ابن الزبير ينهى عن المتعة، وإنّ ابن عباس يأمر بها، قال: على يدي حرى الحديث.. تمتعنا مع رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) ومع أبي بكر (رضي الله عنه)، فلما ولّي عمر خطب الناس فقال: إنّ رسول الله هذا الرسول، وإنّ القرآن هذا القران، وإنّهما كانتا متعتان على عهد رسول الله وأنا أنهى عنهما وأعاقب عليهما، إحداهما متعة النساء، ولا أقدر على رحل تزوّج

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج٤: ١٣٣.

١٦٦ ...... عبد الله بن عباس / ج٢

امرأة إلى أحل إلا غيبته بالحجارة، والأحرى متعة الحج))(1). وما أكثر ما ورد عنه من الروايات في هذا المضمون، وقد أعرضنا عن استقصائها لعدم الحاجة إليه، وهي معروضة في كتب الحديث..

وخلاصة ما انتهينا إليه أن فتوى ابن عباس هذه كانت وفق مبانيه من التعبّد بالنصوص، وعدم تجويزه الاجتهاد في مقابلها، ثمّ وفق فتاوى أهل البيت (عليهم السلام)، وعلى رأسهم أستاذه الإمام (عليه السلام) في المسألة نفسها، وقد وافقه عليها جماعة من الصحابة والتابعين.

#### الطلاق الثلاث:

وعلى هذه المباني التي عرضناها تجيء فتواه في الطلاق الشلاث في بحلس واحد، وبلفظ واحد، باعتبارها واحدة، خلافاً لاجتهاد عمر حيث اعتبرها ثلاثاً، وربّما اعتمد في ذلك ظهور قوله تعالى: ﴿الطلاق موتان... الآية ﴾(٢) في لزوم التعدّد في البينونة، وعدم الاكتفاء بلفظ الثلاث لجعلها ثلاثاً واقعاً، بالإضافة إلى ما حدّث به عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من ((أنّ رُكانة طلّق امرأته ثلاثاً في مجلس واحد، فحزن عليها حزناً شديداً، فسأله رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم): كيف طلّقتها؟ قال: طلّقتها ثلاثاً في مجلس واحد، فارجعها إن شئت))(٢).

وقال أبو الصهباء لابن عباس: ((أتعلم أنما كانت الثلاث تُجعل واحدة على عهد النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) وأبى بكر وثلاث

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى مطبعةدائرة المعارف،حيدرآباد،سنة الطبع ١٣٥٢هـ ج٧: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ج١: ٢٧٩.

وقد حدّثنا ابن عباس عن وجهة نظر الخليفة في هذا التشريع قال: (للّا كان زمن عمر (رضي الله عنه) قال: يا إَيْهِا النّاس قد كان لكم في الطلاق أناة وأنه من تعجّل أناة الله في الطلاق ألزمناه إيّاه))(٢)، وفي رواية أخرى عنه: ((وكان الطلاق على عهد رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) وأبي بكر وسنتين من خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة، فقال: إن الناس قد استعجلوا في أمر كانت لهم فيه أناة، فلو أمضيناه عليهم، فأمضاه عليهم))(٣). وهكذا تتابعت عنه بهذا المضمون روايات عدّة، لا يهم عرضها.

والمهم أن مذهب أهل البيت (عليهم السلام) - ومعهم هو طبعاً - لا يعتبر لفظ الثلاث كافياً في جعلها ثلاثاً ما لم تتعدّد الواقعة، وبهذا صرّحت فتواه فيما حدّث عكرمة عنه قال: ((إذا قال أنت طالق ثلاثاً بفم واحدة فهي واحدة))(1)، وقيل إنه أفتى بالثلاث أيضاً، وهي فتوى لانعلم مدى صحّة نسبتها إليه - ولو صحّت - فهي لاتلتثم مع مبانيه، وربّما كانت خاضعة لبعض الملابسات كالتقيّة مثلاً.

وعلى هذا المحرى في موافقة مذهب أستاذه الإمام(عليه السلام) حمرى في طلاق السكران والمستكره، فاعتبرهما غير جائزين.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج٤: ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الغدير ج٦: ١٧٩. نقلاً عن العيني في عمدة القاري.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج٤: ١٨٤-١٨٣.

<sup>(</sup>٤) أعلام الموقعين ج٣: ٤٦.

١٦٨ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

ومن فتواه في ذلك قوله: ((طلاق السكران والمستكره ليس بجائز))<sup>(۱)</sup>، وقال: ((ليس على المكره ولا المضطهد طلاق))<sup>(۲)</sup>.

### الفرائض:

وكان يختلف أيضاً مع الخليفة عمر في قسم من فتاواه التي لا تلتئم مع ما ورد في مواضعها من نصوص شرعيّة، ومنها فتوى الخليفة فيمن ترك أختاً وبنتاً حيث جعل لكل منهما النصف، عن أبني سلمة بن عبد الرحمن قال: ((جاء ابن عباس رجل فقال: رجل توفي وترك ابنته وأخته لأبينه وأمه، فقال ابن عباس: لابنته النصف وليسَ لأخته شيء، فما بقي فهو لعصبة، فقال الرجل: إن عمر قضى لغير ذلك.. قد جعل للأحت النصف وللبنت النصف، فقال ابن عباس: أأنتم أعلم أم الله))(١).

وقال طاووس: ((قال ابن عباس: قال الله تعالى: ﴿إِنَّ امرؤ هلكُ ليس له ولد وله أخت فلها نصف ما ترك (٤) فقلتم أنتم: لها النصف وإن كان له ولد)(٥).. يشير بذلك إلى الفتوى السابقة.

وربّما ضاق بمن كان يخالفه في الفريضة فقال - وهي كلمة تدلّ على مدى وثوقه من سلامة فتاواه -: ((وددت أني وهؤلاء الذين يخالفونني في الفريضة نجتمع فنضع أيدينا على الركن، ثم نبتهل فنجعل لعنة الله

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ج٤: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٤: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ج٤: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٧٦.

<sup>(</sup>٥) المستدرك على الصحيحين ج٤: ٣٣٩.

قدراته العقلية.....(الفقه).....(الفقه)

على الكاذبين، ما حَكم الله بما قالوا))(١).

#### العول:

وقد احتلف أيضاً مع الخليفة عمر في قضية العول، وفقاً لمبانيه الخاصة، وقد حكى لنا ابن عباس قصتها في إحدى رواياته حين سأله زفر بن أوس: ((يا ابن عباس من أول من أعال الفرائض؟ قال: أول من أعال الفرائض عمر بن الخطاب قال: ولِمَ؟ قال: لما تدافعت عليه وركب بعضها بعضها. قال:والله مأدري كيف أصنع بكم،ما أدري أيكم قدّم الله ولاأيكم أخر)).

ومع هذه اللاأدريّة كان من المنتظر أن يسأل من يعلم ذلك من الصحابة - كما عودنا في كثير من المواضع التي سبق ذكر ما يرتبط بصاحبنا منها - ولكنه لم يفعل وآثر الاجتهاد يقول في تتمة تلك الرواية: ((ما أحد في هذا المال شيئاً أحسن من أن أقسمه عليكم بالحصص))(٢).

وفي رواية عبيد الله بن عبد الله بن عتبة حديث مطوّل عن حلّ ملابسات هذه الفتيا مع رأي ابن عباس فيها مفصّلاً يقول: ((دخلت أنا وزفر بن أوس بن الحدثان على ابن عباس بعدما ذهب بصره، فتذاكرنا فرائض الميراث، فقال: ترون الذي أحصى رمل عالج عدداً، لم يحص في مال نصفاً ونصفاً وثلثاً، إذا ذهب نصف ونصف فأين موضع الثلث؟ فقال له زفر: يا ابن عباس مَن أول من أعال الفرائض؟ قال: عمر بن الخطاب (رض)، قال: ولِم ؟ قال: لمّا تدافعت عليه، وركب بعضها بعضاً، قال: والله ما أدري كيف أصنع بكم، والله ما أدري آيكم قدّم الله، ولا آيكم أخر، قال:

<sup>(</sup>١) كنز العمال ج٦: ١١ رقم الحديث: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٦: ٧ رقم الحديث: ١١٨.

وما أحد في هذا المال شيئاً أحسن من أن أقسمه عليكم بالحصص)) يقول الراوي: ((ثم قال ابن عباس: وأيم الله لو قدّم من قدّم الله وأخّر من أخّر الله ما عالت فريضة، فقال له زفر: وأيهم قدّم وأيهم أخّر؟ فقال: كل فريضة لا تزول إلا إلى فريضة، فتلك التي قدّم الله، وتلك فريضة الزوج له نصف، وإن زال فإلى الربع لا ينقص منه، والمرأة لها الربع، فإن زالت عنه صارت إلى الثمن، لاتنقص منه، والأخوات لهن الثلثان، والواحدة لها النصف، فإن دخل عليهن البنات كان لهن ما بقي، فهؤلاء الذين أخر الله. فلو أعطى من قدّم الله فريضة كاملة، ثم قسمه ما يبقى من أخر الله بالحصص ما عالت فريضة، فقال له زفر: فما منعك من أن تشير بهذا الرأي على عمر؟! فقال: هبته والله)(١).. إلى ما هنالك من المسائل الخلافية التي أعطى فيها رأيه الخاص.

وهكذا كانت مدرسته الفقهيّة ذات طابع يلتقي في مخطّطه مع فقه استاده الإمام(عليه السلام) وهو مصدر أثمّة أهل البيت(عليهم السلام) وعلمائهم في فتاواهم على الإطلاق.

وفي حدود تتبعي لم أحد فتوى تصحّ نسبتها إليه وهي مخالفة صراحة لما صحّ عن أثمّة أهل البيت(عليهم السلام)، وقد طبعت هذه الفتاوى مدرسة الحجاز الفقهيّة مدة من الزمن، يوم اسستأثر تلامذته بالمرجعية فيها، وربّما سرت مع تلامذته إلى غيرها من البلدان.

ونفس هذا الطابع نجده أيضاً متمثّلاً في بعض مسائله الكلاميّة، كالجبر والرجعة، كما سيأتي..

<sup>(</sup>١) سنن البيهقي ج٦: ٢٥٣.

قدراته العقلية.....الجبر)....العام العقلية العقلية العقلية العقلية العقلية العقلية العقلية العقلية العام العقلية العقلية العام العام

## مسألة الجبر:

ويبدو أن فكرة الجبر انتشرت أول ما انتشرت في بلاد الشام، وفي أوائل الحكم الأموي، وقد تكون لها حذور سياسية اقتضت خلقها أو تبنيها وتغذيتها على الأقل، إيهاماً للرأي العام بأن ما يشهدونه من تدهور الأوضاع وترديها، والتلاعب بمقدراتهم من قبل الساسة، إنّما هو ضريبة الله عليهم، وقد ارتأتها لهم مشيئته، ولا راد لمشيئته.

وربّما وضعوا لذلك أحاديث تؤكّد من هذه الجهة، كالحديث الموضوع على لسان الحسن البصري من أنه كان يقول: ((قال رسول الله: لا تسبّوا الولاة، فإنّهم إن أحسنوا كان لهم الأجر وعليكم الشكر، وإن أساؤوا فعليهم الوزر وعليكم الصبر، وإنّما هم نقمة ينتقم الله بهم ممّن يشاء، فلا تستقبلوا نقمة الله بالحميّة والغضب، واستقبلوها بالاستكانة والتضرّع))(1).

فإذا كان وجود هؤلاء من الحكام نقمة، فلا يسوغ أن تقابل بالحميّة والغضب، بل تقابل بالاستكانة والتضرّع والخضوع، وأيّ فائدة من الحميّة والغضب؟ وهل يجدي ذلك في صدّها وهي منصبّة من الله عليهم؟! وإرادته لا تقابل ولا تردّ بحال.

وقد أدرك ابن عباس هذه الجوانب جميعاً، حين كتب إلى بحبّرة الشام: ((أما بعد أتأمرون النساس بالتقوى وبكم ضلّ المتقون؟! وتنهون الناس عن المعاصي وبكم ظهر العاصون؟!.

<sup>(</sup>١) الحزاج لأبي يوسف – المطبعة السلفيّة، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٣٥٢هـ - : ١٠.

يا أبناء سلف المقاتلين وأعوان الظالمين وحرّان مساحد الفاسقين وعمّار سلف الشياطين، هل منكم إلاّ مفتر على الله، يحمل إحرامه عليه وينسبها علانية إليه؟ وهل منكم إلاّ مَن السيف قلادته؟ والزور على الله شهادته؟. أعلى هذا تواليتم أم عليه تماليتم، حظكم منه الأوفر، ونصيبكم منه الأكبر. عمدتم إلى موالاة من لم يدع لله مالاً إلاّ أخذه، ولا مناراً إلاّ هدمه، ولا مالاً ليتيم إلاّ سرقه أو حانه، فأو حبتم لأحبث حلق الله أعظم حقّ الله، وتخاذلتم أهل الحقّ حتى ذلوا وقلّوا، وأعنتم أهل الباطل حتى عزّوا وكثروا، فأنيبوا إلى الله وتوبوا تاب الله على مَن تاب، وقبل مَن أناب))(۱)، "

فهو هنا يحمّل هؤلاء مسؤولية تردّي الأوضاع الفاسدة، ويتهمهم بالممالات مع الظالمين على حساب شعوبهم، مبرّرين ذلك بفكرة الجبر، فهو ينقمها عليهم، وينكرها بهذا الأسلوب من الإنكار.. (هل منكم إلا مفتر على الله يحمل إحرامه عليه وينسبها علانية إليه)، فهم ينسبون ما يعملونه أو يعمله الحاكمون من الجرائم إلى إرادة الله ومشيئته، وكأنهم لا يد فم في ذلك كله.

والكتاب يعد من روائع الكتب فكرة وأسلوباً، ونقمة على أمثال هؤلاء من الانتهازيين، الذين كانوا أداة بيد الساسة والمتحكّمين، يوحّهونها كيف يشاؤون.

وقد كان مبدأ أستاذه الإمام(عليه السلام) هـو مبدأ حريّة الإرادة فيما تناله يد الاختيار، بل هو مبدأ الإسلام في جملة نصوصه ـ وإن أوهمت

<sup>(</sup>۱) جمهرة رسائل العرب ــ مطبعة مصطفى البابي، مصر، ط۱، سنة الطبع ۱۳۵۲هــ – ج۲: ۲۰-۲۹.

خلافه بعضها .. ولكنها بدراستها ودراسة ملابساتها، ومحاولة فهمها في ضوء ما يقرره الإمام (عليه السلام) وتلامذة مدرسته، يتضح واقعها تماماً.

فإذا علمنا ذلك، وعلمنا عمق صاحبنا - وهو الغواص - أدركنا سر إنكاره على هؤلاء الجبريين الذين اتخذوا من أنفسهم أداة لمعونة الظالمين والسير في ركابهم، والعمل على تخدير الشعوب بمثل هذه التبريرات؛ لعلمه بما يريدون أو يراد لهم من وراء هذه الدعوة ونظائرها؛ لذلك عمد إلى فضيحتهم بهذا الكتاب.

ومسألة كلاميّة أخرى طرقها صاحبنا وظهر فيها على غير عادته من الخروج على مدرسة أهل البيت(عليهم السلام) وهي مسألة الرجعة. مسألة الرجعة:

وفحوى هذه المسالة أن أهل البيت(عليهم السلام) لابد أن يرجعوا، ويرجع ثلّة من المؤمنين معهم إلى دار الدنيا؛ لينشروا العدل في أجوائها، ويستأصلوا جميع ما فسد من الأوضاع في ظلّ مبدأ إسلامي موحّد.

وقد وردت فيها عن الأئمة (عليهم السلام) عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) روايات عدّة، وانتشر القول بها بين شيعتهم وأتباعهم، ولكنه لم يصل إلى درجة اعتباره ضروريّا من ضروريّات الدين، بحيث يعتبر الخارج عليه خارجاً على مبادئهم، وهي كسائر الأحاديث الواردة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) إن صحّت وسلمت مدائيلها من الاستحالة لزم الإيمان والتعبّد بها، أسوة بما صحّ - بالضرورة - عنه كالمعاد مشلاً،

وأمر الرجعة مع صحّة الروايات أهلون من أمر المعاد، وهو من ضروريّات الإسلام، أمّا إذا لم تصحّ رواياتها فلا ملزم للإيمان بها، وقد صرّح بإنكارها بعض مجتهدي الشيعة علانية، ولم ينكرها عليه أحد في محيطه من الأعلام.

والذي ورد عن ابن عباس إنكارها بتاتاً في رواية مأثورة عن عبد الله بن شدّاد قال: ((قال في عبد الله بن عباس: لأخبرنك بأعجب شيء.. قرع اليوم علي الباب رجل، لما وضعت ثيابي للظهيرة، فقلت: ما أتى به في مثل هذا الحين إلا أمر مهم .. أدخلوه، فلمّا دخل قال: متى يبعث ذلك الرجل؟ قلت: أيّ رجل؟ قال: علي بن أبي طالب، قلت: لا يبعث حتى يبعث الله من في القبور، قال: وإنّك لتقول بقول هذه الجهلة، قلت: أخرجوه عني لعنه الله)(1).

وهذه الرواية إن صحّت عنه ولم تكن هناك ملابسات تقتضي صدورها منه - وإن كانت على خلاف عقيدته - فإنها تصلح لمعارضة ما أثر عن الرجعة من أحاديث، وإلا فمن البعيد حداً أن تصدر أعبار الرجعة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أو الإمام (عليه السلام)، وينتشر أمرها، ثم لايعلم بها صاحبنا، وما يدرينا لعلّه كان يعتبرها موضوعة غلى الإمام (عليه السلام) من قبل أمثال هذا الذي جاءه في ذلك الوقت.

وعلى أي حال فصحّتها - إن تـمّت - تلحقها بالأخبار النافية، ويجري عليها أحكام التعارض مع ما أثبتها من الروايات، والتقديم لأرجحها سنداً، ما دام لا يمنع العقل من وقوعها خارجاً.

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج١: ١٩٧.

## تدوين العلم:

وقبل أن ننهي الحديث عن علمه نود أن نعرض إلى بعض الملابسات التي ترتبط به وأولها رأيه في تدوين العلم.

فالذي نسبوه إليه أنه كان في جملة المعارضين لتدوينه وتخليده.. يقول مصطفى عبد الرزاق: ((وقد كان كثير من الصحابة والتابعين يكره كتابة العلم وتخليده في الصحف، كعمر، وابن عباس، والشعبي، والنخعي، وقتادة، ومن ذهب مذهبهم))(1).

وقد اعتمد في ذلك على رواية ابن عبد البر حيث قال: ((قال أبو عمر: من ذكرنا قوله في هذا الباب فإنما ذهب في ذلك مذهب العرب لأنهم كانوا مطبوعين على الحفظ مخصوصين بذلك، والذين كرهوا الكتابة كابن عباس، والشعبي، وابن شهاب، والنخعي، وقتادة، ومن ذهب مذهبهم وحبل حبلتهم كانوا قد طبعرا على الحفظ))(١).

والمأثور عن صاحبنا يتنافى مع هذه الدعوى، وإن كان بهذه المنزلة من الحافظة، إلا أنه لم يستغن عن التدويس، وقد سبق حديث كتابته عن أبي رافع شيئاً من فعل رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، وأمره لبعض تلاميذه أن يكتب عنه ما كان يفسره له من آيات القرآن، ثم الرواية القائلة بأنه ترك من الكتب ما يقدر بحمل بعير... إلى ما هناك مما يدل على عنايته بالكتابة وتدوين العلم، فأين تقع هذه الروايات من حديث صاحب التمهيد؟

<sup>(</sup>١) تمهيد لتأريخ الفلسفة الإسلامية: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٩٤.

وهي أقرب إلى ذوق ابن عباس وذهنيته العامة كمثقف عُرف بعمق التفكير وأصالة الرأي، ومثله لا يمكن أن تخفى عليه فوائد التدوين، بـل لا يمكن أن يدع ما لديه من التحارب الواسعة عرضة للضياع.

فنسبة التدوين إليه أو الأمر بتقييد ما يصدر عنه من معارف هو السدّي تقتضيه طبيعة الأحوال بالنسبة إلى مثله، فقبولها أولى من قبول معارضتها من الأحاديث.

## رأيه في بعض المسائل الغريبة:

والذي يبدو أن شهرة صاحبنا العلمية، وحضور بديهيّته، وتوفّر جملة من العوامل للوضع عليه، سوّغت لبعض الوضّاع أن ينسبوا إليه بعض الأجوبة على جملة من المسائل طُلب إليه أجوبتها، وهي أقرب إلى الأحاجي منها إلى الأسئلة المتعارفة، قال الراوي: ((إن ملك الروم كتب إلى معاوية يسأله عن أحبّ الكلام إلى الله عزّ وحلّ، وأكرم العباد إلى الله عزّ وحلّ، ومن أكرم الإماء على الله عزّ وجلّ، وعن أربعة فيهم الروح فلم يركضوا في رحم، وعن قبر سار بصاحبه، وعن مكان في الأرض لم تطلع فيه الشمس إلا مرة واحدة، وعن قوس قزح ما هو، وعن المحرّة).

وأظن أن ملك الروم كان له من شغله في أمور السياسة والإدارة ما يغنيه عن جميع أمثال هذه الأحاجي، وإرسالها من دولة إلى دولـة؛ التماسـاً للحواب عليها.

يقول المحدّث: ((فبعث معاوية فسال ابن عباس عنهن، فكتب ابن عباس الحدد الله فكتب ابن عباس إليه: أما أحبّ الكلام إلى الله فسبحان الله والحمد الله

قدراته العقلية ......مسائل. وأجوبة)......مسائل ١٧٧

ولا إلىه إلا الله والله أكبر ولا حسول ولا قسوة إلا بسالله، وأكسرم العبساد على الله آدم خلقه بيده، ونفخ فيه من روحه وأستجد له ملائكته، وعلمه أسماء كلّ شيء، وأكرم الإماء على الله مريم بنت عمران. وأمّا الأربعة الذين لم يركضوا في رحم فآدم، وحواء، وعصا موسى، وكبش إبراهيم الذي فدى به إسماعيل، وفي رواية وناقة صالح. وأمّا القبر الذي سار بصاحبه فهو حسوت يونس، وأمّا المكان الذي لم تصبه الشمس إلا مرة واحدة فهو البحر لمنا انفلق لموسى حتى حاز بنو إسرائيل فيه، وأمّا قوس قزح فأمان لأهل الأرض من الغرق، والمحرة باب في السماء، وفي رواية الذي ينشق منه.)).

وما أدري من أين عرف صاحبنا ذلك كله؟! وكيف اهتدى إلى هذه الحلول؟!.. صحيح أن بعضها موجود في القرآن، وكأنّ السؤال وُضع بعد أن عُثر عليه، ولكن بعضه الآخر كالمحرّة وقوس قزح وأمثالها، لم ترد إحابتها في القرآن، فكيف اهتدى إليه؟!.

ومهما يكن فإن ملك الروم – فيما أراد له الراوي – قد أعجب بهذه الأجوبة وقال: ((وا لله ما عند معاوية ولا من قوله، وإنما هـي مـن عنـد أهـل النبي))(١).

وما أدري إذا كانت هذه عقيدته في آل النبي، وكان هذا اعترافاً بنبوته، فلِمَ لم يعلن إسلامه أو يظهره لخاصّته على الأقل؟!.

ومثل ذلك ماورد عنه من إرساله قنينة فارغة إلى معاوية ليملأها له من بزركل شيء،وعجز معاوية عن ملتها وأرسلها إلىصاحبنا فملأها له ماءً(٢)..

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج٨ : ٣٠٣-٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) أنظر العقد الفريد ج٢ : ٦٠.

١٧٨ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

مشيراً إلى الآية: ﴿وجعلنا من الماء كلّ شيء حي﴾(١).. وأمثال ذلك كشير لايهم التوسّع في عرضه، وهو طبيعي بالنسبة إلى من تؤثر عنه الإحاطة بكشير من المعارف والعلوم، وما كان ابن عباس بدعاً من العلماء ليسلم من ذلك كلّه، مع توفر الدواعي للوضع عليه. ومنها سرّ إحاطته بهذه العلوم.

وقد سبق في أحاديثنا أن التمسنا له أكثر من تعليل وقلنا إنّ بعض العوامل يعود إلى أسس وركائز نفسيّة، وبعضها إلى طبيعة وحوده في بيئة معيّنة، وثالثة إلى علائقه ببطليه النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) والإمام (عليه السلام).

ولكن التعليل الذي يذكره لتفوّقه وإحاطته ربّما كان من أروع التعليلات، وهو يشير إلى أكثر من علّة، وإن أغفل جملة منها، اقتضته إغفالها طبيعة الزمن، يقول الراوي: سئل ابن عباس: ((أنتى لك هذا العلم؟ فأحاب: قلب عقول ولسان سؤول))(٢).

وهي إجابة - على قصرها - وافية بالكثير من عوامل إحاطته واستيعابها، وقد رويت - كما سبق - عن غيره في تقييم شخصيته، وربّما كان أساسها عمر، فهو أقدم من أطلق عليه لقب (ذو اللسان السؤول والقلب العقول) - فيما رأينا - وقد مرّت روايته في موضعها من الجزء الأول من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ج١ : ١٤١.

قدراته العقلية ......(السيرة والتأريخ)......١٧٩

# ٥- السيرة والتأريخ

والحديث عن روايته عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) يجرّنا إلى التحدّث عن رواياته الأخر، التي يتعلّق بعضها بتأريخ ما قبل الإسلام على إطلاقه، وبعضها على أخبار العرب وأشعارهم، وثالثة بأنسابهم، ورابعة بالسيرة النبويّة، وخامسة بما أعقبها وعاصره من تأريخ.. وقد أفاض في ذلك كلّه حتى أنّه كان يُقصد لذلك من قبل مختلف الهواة.

يقول عطاء: ((كان ناس يأتون ابن عباس في الشعر والأنساب، وناس لأيّام العرب ووقائعهم وناس للعلم، فما صنف إلا يقبل عليهم على شاؤوا))(١).

ويقول عمرو بن دينار: ((ما رأيت مجلساً أجمع لكلّ حير من مجلس ابن عباس، الحلال والحرام والعربيّة والأنساب))(٢)، يقول الراوي: ((وأحسبه قال والشعر))(٣).

وأمثال هاتين الروايتين كثيرة، وقد سبق بعضها، وحسبك أن تعلم أن اسمه ورد في خصوص تأريخ الطبري مائتين وست وثمانين مرة (٤٠)، فكيف بغيره من كتب الأدب والأنساب والتأريخ .

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي : ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أنظر بحلة المجمع العلمي العراقي س١، ج١: ٢١٠.

وأخال أن أكثر ما دخل عليه من الموضوعات ينتظم في هذا الباب لهوى القصّاص فيها غالباً؛ ولأنّها من البضائع التي تسروج سموقها في مجالات بيع العواطف وشرائها؛ ولأن العوام يقبلون ولا يميلون في الدرجة الأولى لغير الغرائب والمناكير.

يقول ابن قتيبة: ((والقصّاص فإنّهم يميلون وجوه العوام إليهم، ويستدرّون ما عندهم بالمناكير والغرائب والأحاديث، ومن شأن العوام ملازمة القصّاص ما دام يأتي بالعجائب الخارجة عن نظر العقول))(١).

وكأن هؤلاء القصاص لم يجدوا منفذاً لقبول رواياتهم لدى العامة في غير إلقائها على هذا الحبر. وفي الجرء الأول من تأريخ الطبري وتأريخ ابن خلدون وأمثالهما - مما يعرض لتأريخ ما قبل الإسلام - الكفاية لعرض النماذج لما يدخل ضمن هذه الأبواب.

<sup>(</sup>١) لسان الميزان ج١ : ١٣. نقلاً عن ابن قتيبة.

قدراته العقلية .....(الأدب).....المعقلية .....

## **٦- الأدب:**

(1)

والحديث عن أدبه يثير أمامنا عدّة أبحاث لابدّ أن نأتي عليها وهي: -١ - مدى اهتمامه وعنايته بالأدب تشجيعاً ونقداً.

أمّا اهتمامه بالأدب فقد كان بالغاً حدّاً وبخاصة مايتعلّق منه بالشعر، فقد كان يتطلّبه ويتنبّعه، ولا يمنعه في ذلك عُرف يرفع من مكانته عن تطلّبه، بل لا يمنعه نقد يوجّه إليه في ذلك، وقد مرّت الإشارة إلى حديث نافع بن الأزرق ونقده له على اهتمامه بعمر بن أبي ربيعة، وإقباله على استماع شعره، مع ما كان في شعره من بحون.

وقصته كما في الأغاني: ((بينا ابن عباس في المسحد الحرام، وعنده نافع بن الأزرق، وناس من الخوارج يسألونه، إذ أقبل عمر بن أبي ربيعة في ثوبين مصبوغين موردين أو ممصرين، حتى دخل وحلس، فأقبل عليه ابن عباس، فقال: أنشدنا فأنشده

أمن آل نُعم أنت غادٍ فمبكر غداة غدٍ أم رائح فمهحر حتى أتى على آخرها.. فأقبل عليه نافع بن الأزرق فقال: الله يا ابن عباس، إنّا نضرب إليك أكباد الإبل من أقاصي البلاد، نسألك عن الحلال والحرام فتتثاقل عنا، ويأتيك مترف من مترفي قريش فينشدك:

رأت رجلاً أمّا إذا الشمس عارضت فينخزى وأمّا بالعشي فيخسر فقال: ليس هكذا قال، قال: فكيف قال؟ فقال: قال:

١٨٢ ..... عبد الله بن عباس / ج٢

رأت رجلاً أمّا إذا الشمس عارضت فيضحى وأمّا بالعشيّ فيخصر فقال: ما أراك إلا قد كنت قد حفظت البيت، قال: أحل وإن شفت أن أنشدك القصيدة أنشدتك إياها.. فأنشده القصيدة حتى أتى على آخرها))(١). وقد رواها أبو الفرج عن عمر بن شبّة هكذا، وفي رواية غيره: ((أن ابن عباس أنشدها من أوّلها إلى آخرها، ثم أنشدها من آخرها إلى أولها مقلوبة، وما سمعها قط إلا تلك المرّة صفحاً، قال: وهذا غاية الذكاء))(١).

وهي مبالغة في سرعة حافظته، دخلتها الصناعـة فأفسـدتها، والطبيعي أن يحفـظ القصيـدة وينشـدها، أمّا أن ينشـدها مقلوبـة، فهــذا مــن العبــث الذي ينزّه عنه عادة.

يقول الراوي: ((وقد لامه بعض أصحابه في حفظ هذه القصيدة))(")، وكأنتهم استكثروا عليه ذلك ؛ لمكانته العلمية؛ ولمقامه الكبير الـذي ينــزّه عن سماع وحفظ مثل هذا الشعر المـاحن، لكنــّه فيمـا يبـدو لم يقـم لنقدهم أيّ وزن، بل يتتبّع أحاديث هذا الشاعر الماحن.

يقول الزبير في خبره عن عمر: ((فكان ابن عباس بعد ذلك كثيراً ما يقول: هل أحدث هذا المغيري شيئاً بعدنا))(٤).

ويبدو أنّ عمر كان يألفه ويسرّ باستماعه، فكان يقصده لإنشاد ما يجدّ لديه من شعر، وربّما بدأ صاحبنا بالطلب، يقول الزبير:

<sup>(</sup>١) الأغاني ج١: ٣٣-٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج١: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

قدراته العقلية .....الادب)....الادب).....

((ثم أقبل على ابن أبي ربيعة فقال: أنشد، فأنشده :

تشطّ غداً دار جيراننا

فسكت، فقال ابن عباس:

## وللدار بعد غد أبعد

فقال له عمر: كذلك قلمت أصلحك الله أفسمعته قبال: لا ولكن كذلك ينبغي))(١) . وهي تقفية تدلّ على حبرة واسعة وذوق أدبيّ رفيع.

وكان أبغض ما يطرق الشعراء من مواضيع إليه الهجاء، فقد حدّثوا عن الحطيثة أنّه استفتاه في ذلك، فأحابه بما يكشف عن وجهة نظره فيه.

يقول المتنوّف: ((بينا ابن عباس جالس في مسجد رسول الله(صلى الله عليه عليه وآله وسلم) بعدما كُف بصره، وحوله الناس من قريش، إذ أقبل أعرابي يخطر وعليه مطرف خز وحبّة وعمامة خز حتى سلّم على القوم، فردّوا عليه السلام، فقال: يا ابن عم رسول الله أفتني، قال: في ماذا؟ قال: أتخاف عليّ جناحاً أن ظلمني رجل فظلمته، وشتمني فشتمته، وقصّر بي فقصرت به؟

فقال: العفو حير، ومن انتصر فلا حناح عليه، فقال: يا ابن عم رسول الله أرأيت أمرة أتاني فوعدني وغرّني ومنّاني، ثم أحلفني واستخفّ بحرمين، أيسعني أن أهجوه ؟ قال: لا يصلح الهجاء؛ لأنه لابدّ لك من أن تهجو غيره من عشيرته، فتظلم من لم يظلمك، وتشتم من لم يشتمك ، وتبغي على من لم يبغ عليك، والبغي مرتع وحيم، وفي العفو ما قد علمت من الفضل،

<sup>(</sup>١) الأغاني ج١: ٣٣.

يقول الراوي: ((فلم ينشب أن أقبل عبد الرحمن بسن سيحان المحاربي حليف قريش، فلمّا رأى الأعرابي أحلّه وأعظمه وألطف في مسألته، وقال: قرّب الله دارك يا أبا مليكة، فقال ابن عباس: أحرول؟! قال: حرول، فإذا هو الحطيئة، فقال ابن عباس: لله أنت أيّ مرديّ قذّاف وذائد عن عشيرته ومن بعارفة توتاها أنت يا أبا مليكة، والله لو كنت عركت بجنبك بعض ما كرهت من أمر الزبرقان كان حيراً لك، ولقد ظلمت من قومه من لم يظلمك وشتمت من لم يشتمك، فقال: إنّي والله بهسم يا أبا عباس لعالم، قال: ما أنت بأعلم بهم من غيرك، قال: بلى والله يرحمك الله. ثم أنشأ يقول:

أنا ابن بجدتهم علماً وتجربة فسل بسعدى تجدني أعلم الناس سعد بن زيد كثير إن عددتهم ورأس سعد بن زيد آل شماس والزبرقان ذناباهم وشرهم ليس الذنابا آبا العباس كالراس فقال ابن عباس: أقسمت عليك أن لا تقول إلا عيراً، قال: أفعل ))(٢).

فهذه وجهة نظره في بغضه لهذا النوع من الشعر وردعه عنه، وآية قيمة لمتعة فنية يتلذّذ بها السامع على حساب أعراض الغير، ثم أي مسوّغ لقول مثل هذا الشعر وفيه ما فيه من ظلم صريح يقع به الهجّاؤون عادة، فهب أن المهجوّ كان يستحق الهجاء لظلمه للهاجي، فما بالله يتحاوز بهجائه إلى أمله وعشيرته، وهم لم يسيؤوا إليه!..وقد سبق أن رأينا موقفه من ابن فسوة

<sup>(</sup>١) الأغاني ج٢: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ج۲: ٥٥-٥٦.

قدراته العقلية .....الأدبي...الأدبي...العقلية .....

الشاعر الهجّاء حين طلب إليه مثوبته، قلم يقابله بغير الطرد والحرمان.

## النقد والتقييم:

وقد استغل صاحبنا وحود الحطيشة - وهنو مَن هنو في ذوقه وخبرته بتقييم الشعر - فوجّه إليه أسئلة تتعلّق بالنقد والتقييم؛ ليلتمس رأيه في أشعر الشعراء.

يقول المحدّث: ((ثم قال ابن عباس: يـا أبـا مليكـة مـن أشـعر النـاس؟ قال: أمن الماضين أم من الباقين ؟ قال: من الماضين قال: الذي يقول:

ومن يجعل المعروف من دون عرضه يفره ومن لا يتقي الشتم يشتم وما بدونه الذي يقول:

ولست بمستبق أخساً لا تلمّه على شعث أيّ الرحال المهذّب ولكن الضراعة أفسدتا - كذا - كما أفسدت حرولاً.. يعني نفسه.. وا الله يا ابن عم رسول الله لولا الطمع والجشع، لكنت أشعر الناس الماضين فأمّا الباقون فلا تشك أنسي أشعرهم، وأصردهم سهماً إذا رميست))(1). وفي رواية العمدة لابن رشيق أنّ صاحبنا أمّن على كلامه بقوله: ((كذلك أنت يا أبا مليكة))(٢)، ومن هذا التأمين ندرك أنّه كان على وفاق معه في وجهة نظره التقييميّة هذه.

ويبدو من هذا النقد أن مقاييس التفضيل لدى هذا الشاعر لا ترتبط بالهيكل الفني للشعر، وإن كان هذان البيتان في القمة منه، وإنّما ترتبط في الدرجة الأولى بالصدق الشعوري فهو يرى أن الضراعة والجشع والطمع

<sup>(</sup>١) الأغاني ج٢ : ٥٦.

<sup>(</sup>٢) العمدة ج١: ٩٧.

...... عبد الله بن عباس / ج٢ كل ذلك ممّا يؤخّر الشاعر عن الإبداع لوقوفه دون إرسال قولة الحق

التي يعتقدها الشاعر فيما يطرقه من مديح.

وهذه النظرة - فيما يظهر - هي نظرة عمر بن الخطاب حين يسأل ابن عباس هل تروي لشاعر الشعراء؟.. يقول: ((قلت: ومن هو؟ قال: الذي يقول:

ولو أن حمداً يخلد الناس أخلدوا ولكن حمد الناس ليس بمخلد قلت: ذلك زهير، قال: فذاك شاعر الشعراء قلت: وبم كان شاعر الشعراء؟ قال: لأنه كان لا يعاظل في الكلام ، وكان يتحنُّب وحشيّ الشعر، ولم يمدح أحدا إلا عا فيه))(١).

وفي رواية أخرى حواباً على سؤال صاحبنا لـه: ((بـمَ صـار كذلـك؟ قبال: لأنَّمه لا يتبسع حوشسيّ الكلام، ولا يعماظل في المنطبق، ولا يقسول إلاَّ ما يعرف، ولا يمتدح الرجل إلاَّ بما يكون فيه، أليس الذي يقول :

إذا ابتدرت قيس بن عيلان غايةً من الجلا من يسبق إليها يسود

سبقت إليها كل طلـــــق مبرّز سبوقاً إلى الغايات غير مزنــــد كفعل جواد يسبق الخيل عنـــوة 💎 فيسرع وإن يجهد ويجهدن يبعد ولو كان حمد يخلد الناس لم تمت ولكن حمد الناس ليس بمخلد))(٢)

وقد سبق أن ذكرنا بعض ذلك في أحاديثه مع عمر بن الخطاب وذكرنا شهادة عمر له لكونه أعلم الناس بالشعر. وربّما كان سرّ إعجابـه بزهير منصبّاً على هذه الجوانب، لا للنواحس الفنيّة فحسب،

<sup>(</sup>١) الأغاني ج٩: ١٢٩-١٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٤٠.

قدراته العقلية .....الأدب)....الأدب).....

فهو - أعنى ابن عباس - حينما يسمع بيته الخالد:

ستبدي لك الأيام ما كنت حاهلاً ويأتيك بالأخبار من لـم تـزوّد يقول: ((إنها كلمة نبي))(١).

## ٢ رصيده من حفظ ووعى التجارب الأدبية لسابقيه.

وقد كان من نتاج هذا الاهتمام بالشعر الجيّد وتتبّعه وتقييمه، أن تضخّم رصيده الأدبي واتّسعت بمرور الأيام عليه حشود مأثوراته.

والذي يبدو أن أكثر ما حفظ منها - بعد القرآن وبليغ الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) وكلام أستاذه الإمام (عليه السلام) - أشعار العرب.

وقد يكون نصيب أشعار أهل الحجاز أوفرها في مرويّاته، فقد كان يحثّ على تعلّم الشعر، وشعر أهل الحجاز على الأكثر.. يقول بعض رواته محدّثاً عنه: إنّه كان يقول: ((الشعر علم العرب وديوانها فتعلّموه، وعليكم بشعر الحجاز))(٢).

وقد علّل بعضهم اهتمامه بشعر الحجاز بكون لغتهم أوسط اللغات يقول: ((فأحسبه ذهب إلى شعر الحجاز وحض عليه، إذ لغتهم أوسط اللغات))(٣).

وقد يكون لهذا التعليل أساسه المتين، إلا أنّه لا ينفرد بالعلّية عادة، فهناك شعوره بالحاحة إلى مثله؛ لتفسير بعض ما غمسض من ألفاظ القرآن، والقرآن نزل بلغة أهل الحجاز؛ وإلفته له \_ بحكم نشأته الحجازيّة \_ وغيرهما،

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج٢ : ١٩١.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ج٦ : ١١٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ومهما يكن فقد وردت نصوص تصور مبلغ مرويّاته من الشعر، كالنصوص التي عرضناها في سيرته مع عمر بن الخطاب.. وفيها ((فأنشده حتى طلع الفحر)) . وكحديثه الذي عرضناه مع نافع بن الأزرق واستحضاره لهذه الكميّة من الشعر التي استشهد بها على ألفاظ القرآن، حتى قال له: ما رأيت أروى منك، وقد ساعده على ذلك ما عرف به من سرعة الحافظة وشدّة الذاكرة . وقد مرّ حفظه لشعر عمر بن أبي ربيعة لحيّد ساعه.

وقد يكون هذا لميله إلى مثل هذا النوع من الشعر، وإقباله عليه وتأثّره به. إلاّ أنّ بعض الروايات حدّثت عنه بأنــّه كـان يتمتــّع بحافظة مســتوعبة لا تفرق بين ما تميل إليه وما لا تميل إليه يقول: ((ما سمعت شيئاً إلاّ ورويته، وإنّى لأسمع صوت النائحة فأسدّ أذنى كراهة أن أحفظ ما تقول))(١).

وقد قال له بعضهم: ((ما رأيت أذكر منك فقال: لكنّي ما رأيت قسطّ أذكر من علي بن أبي طالب)) (٢). وفي رواية الكامل للمبرد: ((أن نافعاً قسال له: ما رأيت أروى منك قسط فقال ابن عباس: ما رأيت أروى من عمر ولا أعلم من علي)) (٢)، وذلك بعد أن شهد منه قصّته مع عمر بن أبي ربيعة السابقة. إلى ما هنالك من أحاديث تدل على سرعة حافظته ثم وفرة مأثوراته من النصوص الأدبيّة البليغة، شعريّة ونثريّة.

<sup>(</sup>١) الأغاني ج١: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الكامل في اللغة والأدب ج٢: ١٤٥.

قنراته العقلية .....(الأدب).....المعقلية .....

وقد كان يرى أنّ الأدب ضروري في تكميل الإنسان، ويحدد له موضع الحاجة منه بقوله: ((وكفاك من علم الأدب أن تروي الشاهد والمثل))(١).

وقد كان بالطبع لهذا الرصيد أثره في عطائه الأدبسي، إلا أنّ هـذا الأثـر لمسناه واضحاً فيما أثر له من نتاج نثري.

#### ٣- نتاجه الأدبي.

ويمكن تقسيمه إلى:

#### أ – شعره

أمّا شعره فعلى قلّته لا يدلّ على موهبة شعريــة تتناسب مع مواهـب صاحبها في المحالات الأخر، وإن كان في بعض ما أثر له ما يسمو به إلى مقام الشعراء المقبولين في ذلك العصر.

وجميع ما عثرت عليه من شعره لا يتحاوز العشرات، وهمي مختلفة في السلوبها الحتلافاً كبيراً، وليس من المعقول أن تصدر من شاعر واحد، والمذي يناسب صدوره عنه ويلتئم مع زمنه وبيئته أبيات ذكرها ابن رشيق له وهي:

((إذا طارقات الهمّ ضاجعت الفتى وأعمل فكر الليل والليل عاكر وباكرني في حاجة لم يجد بها سواي ولامن نكبة الدهر ناصر فرجت بمالى همّه من مقامــــه وزايله همّ طيروق مسامــــر

وكان لـــه فضل عليّ بظنــه بيّ الخير إنّي للذي ظنَّ شاكـر))(٢) وقد مرّت فكرة هذه الأبيات نفسها في كلام لــه ــ سـبق أن ذكرنــاه

<sup>(</sup>١) الكامل في اللغة والأدب ج٦ : ١١٤.

<sup>(</sup>٢) العمدة ج١ :٣٧.

في غيريّته – ونصّه: ((وأمّا الرابع فلا يكافئه عني إلاّ الله قيــل لـه: ومـن هـو؟ قال: رحل نزل به أمر فبات ليلته يفكّــر بمـن ينزلـه، ثــم رآنـي أهــلاً لحاحتـه فأنزلها بي)) .

والأبيات - بعد - من الشعر المعبّر الناهض بمدلوله، وإن لم تكن فيه لفتة تدلل على شاعرية متأصّلة، وكدا أبياته السيّ قالها في رئاء أمير المؤمنين(عليه السلام) وقد مرّت في موضعها، وهي تشبه هذه الأبيات من حيث أسلوبها، ومثلهما بيتاه المشهوران:

إن يأخذ الله من عيني نورهما ففي لساني وقلبي منهما نــور قلبي ذكي وعقلي غير ذي دخل وفي فمي صارم كالسيف مأثور وربّما كان سرّ القلّة ـ فيما أثر عنـه ـ أنّه لم يكـن ينظـم الشـعر إلاّ في فترات نادرة، وقد يكون ذلك؛ لانشغاله بما يعتقد أنّه أحـدى وأنفع لـه من بقيّة فنون المعرفة.

والشعر لا تخلقه القابليّة، ولا الرصيد الأدبيّ وحدهما، وإنسّما للمِران أثره في الإبداع ممّا ولّد في نفسه عدم الثقة في شاعريّتها، وبخاصّة وأنسّه لم يشجّع عليه من معاصريه.

والإمام (عليه السلام) أحد الذين لم يثقوا بشاعريّته وإن وثقوا بكفاءته البيانيّة في بقيّة فنون الأدب، فلم يشجّعه على قول الشعر، وقد صارحه بذلك حين أراد أن يردّ على ابن العاص في بعض مراسلاته، وكان قد كتب إليه شعراً ونثراً، يقول الراوي: فقال - يعني الإمام (عليه السلام) -: ((قاتل الله ابن العاص ما أغراه بك يا ابن العباس، أحبه، وليردّ شعره الفضل بن العباس فإنّه شاعر)).. وقد مرّت قصّته في الجزء الأول من هذا الكتاب.

فالإمام(عليه السلام) تخطّى شاعريته إلى الفضل بن العباس ؛ لأنه وجد في الفضل شاعراً، ولم يجد فيه ذلك.

وأصالة رأي الإمام(عليه السلام) على أفضل صورها في إبعاده له عن قول الشعر، إذا استطعنا أن نؤمن بصحة بعض مانسب إليه منه أمشال هذه الأبيات: -

((إذا كثر الطعام فحذّروني فإن القلب يفسده الطعام إذا كثر المنام فنبّهوني فإن العمر ينقصه المنام المنام فسكّتوني فإن الدين يهدمه الكلام أدا كثر الكلام فسكّتوني فإن الدين يهدمه الكلام إذا كثر المشيب فحرّكوني فإن الشيب يتبعه الحِمام))(1)

والأبيات في غنى عن التنبيه على سخف أسلوبها ومضامينها، وعصره يربأ عن تقبّلها فضلاً عن نسبتها إلى مثله، مهما ساء ظنّنا في شاعريّته.

والذي ينتج تلكم الأبيات السابقة لا يعقل أن ينتج هذه الأبيات، مع تباين لغتهما وأسلوبهما.

وأمثال هذه الأبيات كثير فيما نسب إليه.. لايهم عرضه وإطالة الكلام فيه، وحسب صاحبنا أن تكون فيه نفحة من نفحات النبوة خصها القرآن بقوله: ﴿وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعُرُ وَمَا يَنْبُعْنَيُ لَـهُ ﴿(٢)، وإذا فاته الإبداع في الشاعريّة لم يفته أن يبدع في بقيّة فنون الأدب.

<sup>(</sup>١) زهر الربيع – المطبعة الحيدريّة، النحف، سنة الطبع ١٣٧٥هـ – ٣٣٤.

<sup>(</sup>۲) يس: ٦٩.

## ب - الخطابة والمناظرة والرسائل.

وقد مرّت في جملة كبيرة منها، ومرّ التعليق على قسم منها، وبخاصّة فيما يتعلّق بإيضاح مضامينها، وتلحيصها، وفيها تظهر مقدرته البيانية الفائقة، وربّما صلحت لأن ترتفع به إلى الطبقة الأولى من بلغاء ذلك العصر، ففيها الأصالة، والوحازة، والوضوح، وجمال العرض، واللفتات البيانية التي لا تتأتّى إلاّ لأمراء البيان – إن صحّ أن للبيان أمراء –.

وأحال أن في العودة إليها ودراستها على هذا الضوء تطويلاً، قد يكون القارئ في غنى عنه، ما دمنا قد أدركنا الطابع العام الذي ينتظم جملة مميزاتها.

## خ – كلمه القصار

وربّما كان في دراستها وتجلية مضامينها والتأكيد على حوانب الإبداع فيها مايشير إلى ذلك الطابع ، ممّا يغني عن إعادة ما سبق أن عرضناه من بقية حوانب أدبه النثري.

والكلم القصار نوع من الأدب اشتهر به عصرا الجاهلية وصدر الإسلام، ويقوم أساسه على ضغط التحارب العامّة وإبرازها بفقرة أو فقرتين، ينهض عطاؤها بما لاتنهض به عدّة فقرات.

وتعتمد في عطائها على اللفتة الموحية المعمقة أكثر من اعتمادها على الإقناع المنطقي العقلي، وتأثيرها في نقل الأفكار والتحارب، ونشرها أوسع من أي تأثير لأي نوع آحر من أنواع الأدب؛ ليسر حفظها، واستظهارها، وإرسالها مثلاً فيما يناسبها من تجارب.

وما أكثر ما توفّر لدى ابن عباس من هذا النوع، وهي تدلّ على وفرة تجاربه، وقدرته على تركيز أفكاره، وضغطها بقليل من الكلم لتُرسَل مثلاً.

وهو في هذه الكلم بل في مطلق أدبه النثري، متأثـــر - على الأكثر - عملى الأكثر - عملى الإمام (عليه السلام)، وربّما كان في بعيض مانسب إليه هو من آثار أستاذه، وطغى على لسانه في مقام الاستشهاد، فظُن أنه له، ومن هنا نرى أن بعضه - في نهج البلاغة أو غيره - منسوب إلى الإمام (عليه السلام)، ودلالة ذلك على تقارب أسلوبهما تكاد تكون من أوضح الدلالات، ما دام أمر الكثير منها يخفى على المعنيين بالأدب ونقاده، وعميزي أساليبه، وهذه غاذج ممّا أثر من كلمه القصار..

# ((صاحب المعروف لا يقع، فإن وقع وجد متكاً))(١).

وهي كلمة على قصرها، ذات دلالـة واسعة على تقييمـه من وجهـة بلاغيّة وبخاصّة هذا المتّكأ الذي التمسه لصاحب المعروف عندما يقع، وما فيه من اسعارة رائعة، ودلالتها علـى شعوره بقيمـة إسـداء المعونـات للآخريـن، وتغلغل ذلك في أعماقه من أروع الدلالات.

وله من الكلم المعبّرة عن نفسيّته في هذه الجوانب الإنسانيّة الشيء الكثير كقوله:

((ما رأيت رجلاً أوليته معروفاً إلا أضاء ما بيني وبينه، ولا رأيت رجلاً أوليته سوءً إلا أظلم مابيني وبينه))(٢). وكلمتا أضاء وأظلم، واستعارتهما للأحواء النفسية التي تحيط بالجانبين من أبلغ الاستعارات، وقوله:

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج٣ : ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

١٩٤ ..... عبد الله بن عباس / ج٧

((لا يزهدنّـك في المعـروف كفـر مَـن كفـره، فإنّــه يشــكرك عليــه مَن لم تصطنعه إليه))(١). وهي لفتة بارعة حدّاً لا تتوفّر إلاّ لقليل من البلغاء.

وكثيراً ما كان يحثُّ على الألفة والتقارب بأمثال قوله:

((القرابة تقطع ، والمعروف يكفر، وما رأيت كتقارب القلوب))(۲) وقوله:

((اذكر أخاك إذا غاب عنك بما تحب أن يذكرك به ، ودع منه ما تحب أن يذكرك به ، ودع منه ما تحب أن يدع منك))(٢).

وقد سيقت له بعض الكلمات القصار مساق الخطبة وهمي أقرب إلى أن تكون من هذا النوع إلى الخطبة المصطلحة ، ومنها ما جماء في كتاب جمهرة خطب العرب ..

((الحرمان خير من الامتنان. ملاك أمركم الدين، وزينتكم العلم، وحصون أعراضكم الأدب، وعزّكم الحلم، وحليتكم الوفساء. القرابة تقطع والمعروف يكفر ولم ير كالمودّة. لا تمار سفيها ولا حليماً فإن السفيه يؤذيك والحليم يقليك. واعمل عمل من يعلم أنه مجزيٌّ بالحسنات مأخوذ بالسيئات))(٤).

والظاهر أنسها كلم قيلت متفرّقة، فجمعت بعد ذلك في كلام واحد انتظمها كخطبة، وإن لم يرع ناظمها فيها تسلسلها الطبيعي،

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج٣: ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد ج٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) جمهرة خطب العرب-مطبعة مصطفى البابي، مصر، ط١٠ سنة الطبع٢٥٣١ هـ- ج١: ١٧١.

قلراته العقلية .....الادب)....الادب)....

والتماس الروابط في فقراتها وتمّا يجري له هذا الجرى قوله:

((الدنيا العافية، والشباب الصحة، والمروءة الصبر، والكرم التقوى، والحسب المال))(١).

ومن كلمه الرائعة التي تمثّل حانباً من تجاربه وحِكَمِه قوله:

((افوى إله معبود)). ثم استشهد عليها بقوله تعالى: ﴿اقرأيت من اتخذ إلهه هواه﴾(٢).

((ذللت طالباً فعززت مطلوباً))(<sup>(۱)</sup>.

((العلم أكثر من أن يحصى، فخذوا من كلّ شيء أحسنه))(١).

((كفاك من علم الدين أن تعرف ما لا يسم جهله ، وكفاك من علم الأدب أن تروي الشاهد والمثل))(1).

((لا تحقرن كلمة حكمة أن تسمعها من الفاجر، فإنسما مثله كما قال الأول: ربّ رمية من غير رام))(٧).

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢ : ٣٠٧.

<sup>(</sup>۲) البيان والتبيين ج۱: ۱۹۹.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ج٢ : ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ج١ : ٣٨٠.

<sup>(</sup>٥) العقد الفريد ج٢ : ٦٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ج٢: ٦٦.

<sup>(</sup>٧) العقد الفريد ج٢ : ١٥١

٩٩٣ مياس / ج٢

((سادات الناس في الدنيا الأسخياء، وفي الآخرة الأتقياء))(١).

(الكذب فجور والنميمة سحر فمن كذب فقد فجر ومن ثمّ فقد سحر)) $^{(7)}$ .

((لا يعاب أحد على ترك حقّه، إنّما المعيب من يطلب ما ليـس لـه، وكـل صواب نافع، وليس كل خطأ ضاراً))(١٠).

((! لكل داخل دهشة، فآنسوه بالتحية $)^{(\circ)}$ .

((لا تكلمن فيما لايعنيك حتى ترى له موضعاً))(١)... إلى أمثالها من رواثع الكلم التي أثرت عنه، ولا يسعنا استقصاؤها في هذا البحث.

## د - أدبه القصصي:

كان يتمثّله أحياناً للوصول بتحربته إلى أعماق الآخرين من أقصر الطرق وأيسرها، وفيه صور رائعة نعرض منها نموذها في هذا الحديث يقول الراوي: ((كان ابن عباس يقول: مثل المرأة السوء.. كان قبلكم رحل صالح له امرأة سوء، فعرض له رحل فقال: إنّي رسول الله إليك.. بأنه قد حعل لك ثلاث دعوات، فسل ما شئت من دنيا وآحرة، ثم نهض فرجع

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج٢: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ج٢ : ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج٢ : ٢٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ج١: ٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية ج٨ : ٣٠٥,٠

الرحل إلى منزله فقالت له امرأته: ماني أراك مفكّراً محزوناً؟! فأحبرها فقالت: الست امرأتك، وفي صحبتك، وبناتك مني؟! فاجعل لي دعوة، فأبى، فأقبل عليه ولده وقلن: أمّنا فلم يزلن به، حتى قال: لك دعوة فقالت: اللّهم اجعلني أحسن الناس وجهاً، فصارت كذلك، وجعلت توطئ فراشها وهو يعضها فلا تتعظ، فغضب يوماً فقال: اللهم اجعلها خنزيرة، فتحوّلت كذلك فلمّا رأين بناته ما نزل بأمهن بكين وضربن وجوههن، ونتفن شعورهن، فرق لهن قلبه فقال: اللهم أعدها كما كانت أولاً، فذهبت دعواته الثلاث فيها))(1).

وهو مثل رائع للمرأة التي لا تعنى بشؤون زوحها ولا تحرص على حفظ ثروته، وكل ما لديها هو الحرص على منافعها الشخصية، وإن ذهب ذلك بجميع إمكانيات الزوج، وحرمه من جملة ما يملكه، وحوّله وحوّله معه إلى فقر وحرمان مدقعين.

وهنو - بالطبع - حين يعرض هذا الجانب الأسطوري من القصة لا يقصد ثبوت محتواها تأريخيا وإنّما يسوقه للتدليل على هذه المرأة السوء، كعبرة تُلتمس في أمثال هذه الأساطير.

ومثل آخر أثر عنه، وقد أرسله للتدليل به على تأثير إرادة الله التكوينية وعدم تخلفها عن مرادها، رغم بعض المحاولات التي يقوم بها بعض منكري القدر ومكذّبيه .. يقول الراوي: ((كان رجل ممّن كان قبلكم يكذّب بالقدر وكان مسيئاً إلى امرأته، فخرج إلى الجبّانة فوجد فيها قحف رأس مكتوب عليه يحرق ثم يذرى في الريح، قال: فأخذه فجعله في سفط، ودفعه إلى امرأته، ثم أحسن إليها، ثم سافر فجاءتها جاراتها فقلن:

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ج٤ : ١١٧.

الم عبد الله بن عباس / ج٢ عبد الله بن عباس / ج٢ يا أم فلان بِمَ كان يحسن زوجك الصنيعة إليك؟ فهل استودعك شيئاً؟

قالت: نعم، هذا السفط قلن: فإنّ فيه رأس خليلة له، فقامت غيوراً مغضبة حتى فتحته، فإذا فيه قحف رأس فقلن: تدرين يا أم فلان ما تصنعين به؟ أحرقيه ثم ذريه في الريح ففعلت.. فقدم زوجها من سفره - وهي مغضبة - فقال لها: ما فعل السفط؟ فحدّثته بالحديث فقال: آمنت با لله وصدّقت بالقدر)(().

ومثل هذه القصص - على ما فيها من فحوات - لها تأثيرها الإقتاعي في نفوس سامعيه، وهي - لو صحّت عنه - فليس فيها ما يتنافى مع ما سبق ذكره من إنكاره للحبر، فإنّ إرادات الله التكوينيّة وهي التي لاتتخلّف عنها مراداتها بحال، تختلف باختلاف متعلّقاتها، فبعضها أراد لها أن تتحقق، ولكن بتوسّط إرادة العبد واختياره، وبعضها أراد لها ذلك من دون توسّط إرادة العبد.

والجبر الذي يأباه وتأباه مدرسة أهل البيت(عليهم السلام) هـو القسم الأول منهما، أمّا الثاني وهو الذي سيقت القصّة لبيانه، فموضع اتفاقهم هـو الإيمان به، وكلماتهم صريحة بذلك.

وأسطورة ثالثة ساقها لتهويل تأثير الذنوب على العبد تنفيراً لمستمعيه منها قال: ((كان رحل فيمن كان قبلكم عبد الله ثمانين سنة ثم إنه أخطأ خطيئة خاف منها على نفسه فأتى الفيافي، فناداها: أيستها الفيافي الكثيرة رمالها، الكثيرة عضاهها، الكثيرة دوابها، الكثيرة تلاعها، هل فيلك مكان يواريني من ربى عز وحل؟ فأحابت الفيافي - ياذن الله -: يا هذا والله

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ج١ : ٣٢٧-٣٢٧.

ما فيّ نبت ولا شحر إلاّ وملك موكّل به، فكيف أواريك عن الله تعالى؟ فأتى البحر فقال: أيها البحر الغزير ماؤه، الكثير حيتانه، هل فيك مكان يواريني عن ربي عزّ وحلِّ؟ فأجابه ـ بإذن الله ـ فقــال: يــا هــذا والله مــا فيُّــ حصاة، ولا دابّة إلا وبها ملك موكّل، فكيف أواريك عن الله عز وجلّ؟ فأتى الجبال فقال: يا أيتها الجبال الشوامخ في السماء، الكثيرة غيرانها، هـل فيك مكان يواريني من ربيّ تعالى؟ فقالت: الجبال والله ما فينا من حصاة، ولا غار إلاَّ وملك موكَّل به، فأين أواريك؟ قال: فقام يتعبَّد هنالك ويلتمـس التوبة حتى حضره المــوت فبكــي فقــال: يــا ربّ اقبـض روحــي في الأرواح، وحسدي في الأحساد، ولا تبعثني يـوم القيامــة))(١). وهــو مثــل يصلــح - بالإضافة إلى ذلك - لبيان عظمة الله في استيعاب سطوته وقدرتــه وسـعتها لجميع المخلوقات؛ لاستيلائه عليها. وله فيما أثر عنه أمثال أخر، وقــد يكــون الكثير منها موضوعاً عليه، إلاّ أنّ الذي لا أشكّ فيه أنّه كان يعمد - للتأثير على سامعيه - إلى سوق بعض الأساطير؛ لالتماس العبرة منها، وهمي طريقة مألوفة لبلغاء ذلك العصر، وفي الكثير من آيات القرآن قصص سيقت للوازمه الكنائيّة أكثر من تسجيل واقع تأريخي كآية: ﴿إِنَّا عُرْضَنَا الْأَمَانِيةُ عَلَى السماوات، (٢) وما يشبهها من بليغ الآيات.

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ج١ : ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب : ٧٢ .

## الجاذبيّة:

بقي من عناصر الشخصيّة - ممّا نذكره - عنصر الجاذبيّة.. وهـو من أهم العناصر وأقواها، وربّما اعتبر هو الشخصيّة، مبالغة في أهميته.

ويراد به: القوّة التي تجمع القلوب حول صاحبها، وتشدّها إليه، وربّما اشترك في تكوينها أكثر من منشأ واحد من المناشئ السابقة كالجمال، والذكاء، والشجاعة، وقوة البيان، وحسن الحديث، وكرم الخلق، والغيريّة، والمشاركات الوحدانيّة، والعلم، والأدب، وما إليها تمّا سبق ذكره، وقد يكون من مناشئها الظرَف وخفّة الروح.

وقد كان ابن عباس من الأمثلة الجميلة في ذلك.. تصوّروا أن شيخاً عثل تقواه وفضله، وهو مهوى أفئدة العلماء، يفدون إليه لأحد العلم عنه يُسأل ـ وهو مقبل على الصلاة - هل الشعر من رفث القول فينشد

وهن يمشين بنا هميسا إن تصدق الطير - كذا<sup>(ه)</sup> - لميسا ويقول: ((إنّما الرفث عند النساء ، ثم أحرم للصلاة))(١).

وفي مكة أتاه قوم ((بفتى محمول ضعفاً فقالوا: استشف لهذا الغلام، فنظر إلى فتى حلو الوحه، عاري العظام، فقال له: ما بك؟ فقال:

بنا من حوى الشوق المبرّح لوعة تكاد لها نفس المشوق تذوب ولكنّما أبقى حشاشة ما ترى على ما به عود هناك صليب فقال ابن عباس: ((أرأيتم وجهاً أعتق، ولسان أذلق، وعسوداً أصلب،

 <sup>(</sup>٠) الكلمة من فحش القول.

<sup>(</sup>١) العمدة ج١ :٣٠.

تأمّلوا روعة الجواب: ((هذا قتيل الحب)) وما تنطوي عليه مـن حفّـة الروح.

وقد مرّ علينا إقباله على عمر بن أبي ربيعة، واستماعه لشعره، وحفظه له، ثم تطلّبه وفحصه عمّا يجدّ لديـه من شعر، مع ما في ذلـك من منافـاة للتقشّف عادة.

ومن ظرفه ما أثر عنه من سرعة الإحابة في محالاتها، قال له معاوية يوماً: ((أنتم يا بني هاشم تصابون في أبصاركم))، وربّما أراد التعريض بأبيه، وحدّه، وابن عمه عقيل، وإلاّ فما عهدنا لصاحبنا احتماعاً بمعاوية بعد إصابته بعاهته، فأحابه ابن عباس على البديهة: ((وأنتم يا بني أميّة تصابون في بصائركم))(١).

وقال له يوماً: ((ما أبين الشبق في رحمالكم، فقمال: همو في نسماءكم أبين))<sup>(۱۲)</sup>.

ودخل على عمرو بن العاص في مرضه فقال له - في حديث -:

((عضني بعضة أنتفع بها يا ابن أخي، فقال له ابن عباس: هيهات يا أبا عبد
الله، صار ابن أحيك أخاك، ولا تشاء أن تبكي إلا بكيت، كيف يُومر
برحيل من هو مقيم على حبّها من حين، فقال عمرو: ابن بضع وثمانين سنة
تقنّطني من رحمة الله ربّي، اللّهم إن ابن عباس يقنّطني من رحمتك، فعذ منيّ

<sup>(</sup>١) زهر الآداب ـ مطبعة حجازي، مصر، ط٢، سنة الطبع ١٣٤٤هـ ـ ج٤ : ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ج٢ : ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

٧ . ٧ . ..... عبد الله بن عباس / ج٢

حتى ترضى، قال ابن عباس – وهنا روعة الجواب –: هيهات يا أب عبد الله . أخذت حديداً وتعطي خلِقاً، فقال عمرو: ومالي ولك يا ابن عباس ما أرسـل كلمة إلا وأرسلت نقيضها))(١).

ومثل ذلك في محاوراته كثير، وبعضه مصنوع وموضوع عليه حتماً، وليس تحقيق أكثره بمهم.

وحير ما يصور حاذبيت كلمة لصعصعة بن صوحان قالها لأمير المؤمنين إنه آحذ لأمير المؤمنين (عليه السلام) عندما سأله عنه: ((يا أمير المؤمنين إنه آحذ بثلاث وتارك لثلاث. آخذ بقلوب الرحال إذا حَدَّث، وبحسن الاستماع إذا حُدَّث، وبأيسر الأمرين إذا خُولِف، وترك المراء، ومقارنة اللئيم، وما يعتذر منه))(١). وهي غاية ما يمكن أن يصور حاذبيته، ويشير إلى أسبابها بكلام يُعد ليجازه - آية من آيات بلاغة العرب، فهو آخذ بقلوب الرحال بحسن حديثه، وهو آخذ بحسن الاستماع من أهم حديثه، وهو آخذ بحسن الاستماع من أهم الروابط التي تربط بين الجليسين عادة، وتشدّهما لبعضهما شداً، ثم هو آخذ بأيسر الأمرين إذا خُولِف، وهذه من أهم ما توجب عطف القلوب عليه، وهكذا نراه يأخذ بجوامع القلوب، بأخذه لمختلف أسبابها، وقد مرّ علينا الكثير من تصريحات معاصريه فيما يؤدي إلى عظم حاذبيّته. تراجع في الفصول السابقة.

<sup>(</sup>١) الاستيعاب ج٢: ٥١٣.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ج٨ : ٣٠٠.

شكر وتقدير ...... ٢٠٣

# شكر وتقدير

والذي أرجوه - وأنا في ختام الحديث - أن لا يفوتني تقديم أجزل الشكر، وأعمق الامتنان، لأعضاء المجمع الثقافي لمنتدى النشر، الذين صرفوا كثيراً من وقتهم للاستماع إلى بعض هذه الفصول، وعلى الأخص من لاحقنى منهم باستفساراته ومناقشاته.

كما أثمن حهود ولدي البار السيد علاء الدين، الذي قام بتهيئة الكتاب للطبع، والإشراف على إحراحه، ومطابقة النصوص الواردة فيه مع مصادرها، ووضع الفهارس العامة له، سائلاً المولى عزّ وحلّ أن يوفقهم إلى ما فيه حير الفكر إنه ولي التوفيق.

محمد تقى الحكيم

| فهرس المواضيع                   |            |
|---------------------------------|------------|
| الشخصية                         |            |
| تعريف ومناقشة                   | Y          |
| عناصرالشخصيّة                   | <b>\</b>   |
| أولاً : صفاته الجسمية والمزاجية |            |
| صفاته الجسمية                   | ١          |
| مزاجهمزاجه                      | ٠ ٢        |
| ثانياً: استعدادته الفطرية       |            |
| تعریف ومناقشة                   | ۱ ٤        |
| المحيط والاستعدادات الفطرية     | ١٤         |
| أدب اللياقة الاجتماعية:         |            |
| ۱ – علائقه بریّه:               | ۲          |
| عبادته                          | ٠٠٠        |
| ٧- علائقه بمجتمعه وبيئته:       | r <b>s</b> |
| المشاركة الوجدانية              | 7 £        |
| الغيريـة                        | re         |
| الكرم                           | r <b>v</b> |
| الشجاعة                         | <b>"</b> o |
| أهم مظاهرها:                    |            |
| أ- الصراحة وعدم المواربة        | <b>"</b> • |
| ب- الحلم وضبط النفس             | /4         |

| ٢٠٦                         | 37         |
|-----------------------------|------------|
| جـ- الصبر                   | 44         |
| د- الشجاعة الأدبية          | ٤.         |
| هــ الشجاعة في الحروب ١     | ٤١         |
| ٣– علائقه بذائه: ٢١         | ٤٢         |
| أ- التواضع ونكران الذات     | £Y         |
| ب– التشاؤم والتطير ٢٠٠٠     | ٤٣         |
| جـ- السبام ك ع              | ŧŧ         |
| ثالثاً: قدراته العقلية      |            |
| تعريفها ٢١                  | ٤٦         |
| الذكاء                      | ٤٦         |
| الألمعية                    | ٤٨         |
| النبوغ                      | ٥.         |
| معارف وتقييم ١٠٠            | ۱٥         |
| معارف ابن عباس              |            |
| ۱ – القرآن۸۰                | ٥٨         |
| مصحف ابن عباس               | ۲.         |
| التحريف في القرآن           | ٦٣         |
| اختلاف القراءات١٧           | ٦٧         |
| فضل القرآن ٧١               | ٧١         |
| شبه حول القرآن۲             | <b>Y Y</b> |
| ٧- التفسير٨٠                | ٧٨         |
| تقییم معاصریه تقییم معاصریه | ٧٨         |

| Y • Y | الفهرسا                                   |
|-------|-------------------------------------------|
| V4    | مع جولد تسيهر                             |
| AY    | التفسير تعريف ومناقشة                     |
| ۸۳    | ثروته اللغوية                             |
| ۹۲    | فهمه للأساليب وتقييمها                    |
| ۹۳    | معارف القرآن                              |
| 99    | مرجعه في التفسير                          |
| 1 • 1 | أقسام التفسير رأي ومناقشة                 |
| 1+4   | طرق تفاسيره ٍ                             |
| 111   | كتاب تنوير المقباس                        |
| 114   | ٣- الحذيث                                 |
| 114   | تعريفه                                    |
|       | شرائط قبول الرواية:                       |
| 110   | ٩٠- ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 114   | ٣– عدالته ، واختلاف الأقوال فيها:         |
| 111   | أ قول بعدالته وتوثيقه                     |
| 114   | ب- قول بعدالته مع نسبة الكذب إليه         |
| 119   | متع سعيد الأفغاني                         |
| ١٧٤   | د- قول بتكذيبه ونسبة البهتان إليه         |
| ١٢٥   | مأثوراته من الأحاديث                      |
| ١٢٨   | مواضيع أحاديثه                            |
| 144   | <b>ي – الفقه</b>                          |
| 144   | تقييم معاصريه                             |

| ۲۰۸ عبدا لله بن عباس / ج۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شرائط الإفتاء والمرجعيةشرائط الإفتاء والمرجعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الاجتهاد تعريف ومناقشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مصادر التشريع التي يعتمدها في فتاواه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أ- القرآن والسنةأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ب- اجتهاد الخليفتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ج- فتيا الإمام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| د- الرأي والقياسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اجتهاد رأيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| طابع مدرسته الفقهية • ٥ ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| رأيه في بعض المسائل الفقهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مسح الأرجلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الجمع بين الصلاتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| التقصير في السفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الصوم في السفرالمعرب المعرب الم |
| المتعة في الحرج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| متمة النسباء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الطلاق الشلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المفرائضالمفرائض المعالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| العولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| رأيه في بعض المسائل الكلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مسألة الجيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مسألة الرجعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الفهرسالفهرس٩٠٩                                |
|------------------------------------------------|
| رأيه في تدوين العلم                            |
| رأيه في بعض المسائل الغريبة                    |
| ۵ السيرة والتأريخ                              |
| ٢- الأدب:                                      |
| ١- مدى اهتمامه وعنايته بالأدب تشجيعاً ونـقداً  |
| النقد والتقييم                                 |
| ٧ – رصيده من حفظ ووعي التجارب الأدبية لسابـقيه |
| ٣- نتاجه الأدبي                                |
| ا شعره                                         |
| ب– الخطابة والمناظرة والرسائل                  |
| ج- كلمه القصار                                 |
| د– ادبه القصصيد                                |
| عنصر الجاذبية                                  |
| شكر وتقدير                                     |
| فهرس المواضيع                                  |

# الفهارس العامة

- فهرس الآيات القرآنيسة

- فهرس الملل والنحل والأقـــوام
- فهرس الملل والتحل والأفسوام
- فهرس الأبيات الشعريّة والأراجيز

فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة      | الجخزء | السورة   | رقم الآية | الآية                          |
|-------------|--------|----------|-----------|--------------------------------|
| 71          | ۲      | البقرة   | ١٣٧       | فإن آمنوا بمثل ما آمنتم        |
| 114         | ١,     | البقرة   | ١٤٣       | وكذلك جعلناكم أمةً وسطا        |
| 179         | ۲      | البقرة   | 109       | إن الذين يكتمون ما أنزلنا      |
| ۳۸٦         | ١      | البقرة   | 190       | ولا تلقوا بأديكم إلى التهلكة   |
| ٦.          | ۲      | البقرة   | 197       | وأتموا الحج والعمرة لله        |
| ٦.          | ۲      | البقرة   | ۱۹۸       | ليس عليكم جناح أن تبتغوا       |
| ٦١          | ۲      | البقرة   | 777       | وإن عزموا الطلاق               |
| ١٦٦         | ۲      | البقرة   | 779       | الطلاق مرتان                   |
| 18.198      | 741    | البقرة   | 744       | والوالدات يرضعن أولادهن        |
| ۱۹۸         | ١      | البقرة   | 777       | ايود أحدكُم أن تكون له جنة     |
| ١٠٣،٦١      | ۲      | آل عمران | ٧         | وما يعلم تأويله إلا الله       |
| ٣١٤         | ١      | آل عمران | ٣٤        | ذرية بعضها من بعض              |
| <b>٣</b> ٦٨ | ١      | آل عمران | ٩٧        | و لله على الناس حج البيت       |
| 110         | ١      | آل عمران | 1 2 2     | وما محمد إلا رسول              |
| 71          | ۲      | آل عمران | 109       | وشاورهم في الأمر               |
| ٦.          | ۲      | آل عمران | 140       | إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه |
| ٦٢          | ,      | آل عمران | 19.       | إن في خلق السماوات والأرض      |
| ١٦١         | ۲      | النساء   | ۱۲        | ولكم نصف ما توك أزواجكم        |
| 1771        | ۲      | النساء   | 3.7       | فما استمتعتم به منهن           |
| ٧٣          | ۲      | النساء   | ٤٢        | ولا يكتمون الله حديثا          |
| ٦٢          | ۲      | النساء   | ١٦٠       | حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم     |

| الصفحة      | الجزء | السورة  | رقم الآية | الآية                              |
|-------------|-------|---------|-----------|------------------------------------|
| ١٦٨         | ٧     | النساء  | ۱۷٦       | إن امرؤ هلك ليس له ولد             |
| ०९.९१       | 4:1   | المائدة | ٣         | اليوم أكملت لكم دينكم              |
| ٨٨          | ۲     | المائدة | ۴٥        | وابتغوا إليه الوسيلة               |
| ٨٨          | ۲     | المائدة | ٤٨        | شرعةً ومنهاجا                      |
| 127         | ۲     | المائدة | £ 9       | وأن احكم بينهم بما أنزل الله       |
| ۵۹،۸۹       | 7.1   | المائدة | ٦٧        | يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك    |
| 779         | ١     | المائدة | 90        | يحكم به ذوا عدل منكم               |
| ٧٢          | ۲     | الأنعام | 44        | ثم لم تكن فتنتهم                   |
| ۸۸          | ۲     | الأنعام | 9.9       | إذا أثمر وينعه                     |
| ١١          | ۲     | الأعراف | ٣٢        | قل من حوم زينة الله                |
| ٣٨٩         | ١     | الأعراف | 140       | و اتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا |
| 710177      | ١     | الأنفال | ٤١        | واعلموا أنما غنمتم من شيء          |
| ٣٣.         | ١     | التوبة  | Y £       | قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم          |
| Y 0 V       | 1     | التوبة  | ٣٤        | والذين يكنزون الذهب والفضة         |
| ٨٦          | ۲     | ابراهيم | ٤٨        | يوم تبدل الأرض غير الأرض           |
| ٦٤          | ۲     | الحجو   | ٩         | إنا نحن نزلنا الذكر                |
| 107         | ۲     | الحجر   | ۸٧        | ولقد آتيناك سبعاً من المثاني       |
| ١٦٦         | 1     | الإسراء | ۲٦.       | وآت ذا القربي حقه                  |
| <b>70</b> V | 1     | الإسراء | 77        | ومن قُتل مظلوما                    |
| ١٩          | 1     | الإسراء | ٧٢        | ومن كان في هذه أعمى                |
| 1.7         | ۲     | الكهف   | 77        | ما يعلمهم إلا قليل                 |

| الصفحة | الجزء | السورة   | رقم الآية | الآية                           |
|--------|-------|----------|-----------|---------------------------------|
| 97     | ۲     | الكهف    | ٧٦        | من لدني                         |
| 9.7    | ۲     | عويم     | ١٣        | وحناناً من لدنا                 |
| 144    | ١     | الحج     | ٤٦        | فإنها لا تعمى الأبصار           |
| 177    | ۲     | المؤمنون | ٥         | والذين هم لفروجهم حافظون        |
| ٧٣     | Υ.    | المؤمنون | 1.1       | فلا أنساب بينهم يومئذ           |
| ١٨٧    | ١     | الشعراء  | 710       | واخفض جناحك لمن اتبعك           |
| ١٨٧    | ١     | القصص    | ٦٨        | وربك يخلق ما يشاء ويختار        |
| ۳۷۷    | ١     | القصص    | ۸۳        | تلك الدار الآخرة                |
| ٧٥     | ۲     | السجدة   | ٥         | يوم كان مقداره ألف سنة          |
| 91     | ١     | الأحزاب  | 7         | النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم  |
| ۱۸۸٬٦۸ | ١     | الأحزاب  | ۳۳        | إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس |
| ١٩٩    | ۲     | الأحزاب  | ٧٧        | إنا عرضنا الأمانة               |
| ٦١     | ۲     | ير       | ۳۰        | يا حسرة على العباد              |
| 191    | ۲     | يس       | 19        | وما علمناه الشعر                |
| ٧٣     | . Y   | الزمر    | ٦٨        | ثم نفخ فیه أخرى                 |
| ٧٣     | ۲     | فصلت     | ٩         | أثنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض   |
| ٤١     | ۲     | الزخوف   | ۰۸        | بل هم قوم خصمون                 |
| 12.194 | 741   | الأحقاف  | ١٥        | وحمله وفصاله ثلاثون شهرا        |
| ١٨٧    | ١     | محمد     | ٩         | ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل ا لله   |
| 711    | ١     | الفتح    | ١.        | فمن نكث فإنما ينكث على نفسه     |
| ٥٣     | ١     | الحجرات  | ١٣        | يا أيها الناس إنا خلقناكم       |

| الصفحة           | الجزء | السورة   | رقم الآية | الآية                         |
|------------------|-------|----------|-----------|-------------------------------|
| ١٩               | ۲     | ق        | ١٩        | وجاءت سكرة الموت بالحق        |
| ٤٣٣              | ١     | المجادلة | 7.7       | لا تجد قوماً يؤمنون با لله    |
| ۱٦٣              | 1     | الحشر    | ٩         | واللين تبوؤا الدار            |
| ١٦.              | ۲     | الطلاق   | ١         | يا أيها النبي إذا طلقتم       |
| ١٠٣              | ۲     | الطلاق   | ١٢        | ا لله الذي خلق سبع سماوات     |
| ١٨٧              | 1     | القلم    | ٤         | وإنك لعلى خلق عظيم            |
| ٨٦               | ۲     | القلم    | ٤٢        | يوم يكشف عن ساق               |
| ٧٥               | ۲     | المعارج  | ٤         | يومٌ كان مقداره خمسين ألف سنة |
| ۸۸ -             | ۲     | المعارج  | ۳۷        | عن اليمين وعن الشمال عزين     |
| 75               | 1     | القيامة  | ١٦        | لا تحرك به لسانك              |
| ٧٣               | ۲     | النازعات | 77        | . أم السماء بناها             |
| Y.T <sup>'</sup> | ۲     | النازعات | ۳.        | والأرض بعد ذلك دحاها          |
| 199              | \     | عبس      | 77        | ثم شققنا الأرض شقا            |
| ٨٦               | ۲     | الإنشقاق | ۱۷        | والليل وما وسق                |
| 0 . 1            | ١,    | الفجو    | YV        | يا أيتها النفس المطمئنة       |
| 776197           | 7.1   | النصر    | 1         | إذا جاء نصر الله والفتح       |

## فهرس الأحاديث النبوية

|            |       | 1                                         |
|------------|-------|-------------------------------------------|
| الصفحة     | الجزء | الحديث                                    |
| 1.8        | \     | ائتوني بكتف اكتب لكم فيه كتابا            |
| 44         | ۲     | اتقوا الحديث إلا ما علمتم                 |
| ۱۱۳        | 1     | ادعوا لي أخي                              |
| 0.         | ١     | إذهب به يا عباس                           |
| 0 1        | ١     | إذهبوا فأنتم الطلقاء.                     |
| 797        | ١     | ارجعي وراءك                               |
| ٧١         | ۲     | أشراف أمتي حملة القرآن                    |
| ٧٦         | 1     | أقضى أمتي علي.                            |
| 79         | ۲     | ألا أنبتكم بشوار الناس                    |
| ١٥٨        | ١     | ألا ترضى أن تكون                          |
| ۹۱         | ١     | الله اكبر على إكمال                       |
| ०९         | ١     | اللَّهم آته الحكمة.                       |
| ٦٣         | ١     | اللَّهم اجعل في بصِري نوراً               |
| <b>TEV</b> | ١     | اللَّهم أركسهما في الفتنة                 |
| ٤٨         | ۲     | اللَّهم علمه الحكمة.                      |
| ٦.         | `\    | اللَّهم فقَّهه في الدين.                  |
| ٩٠         | ١     | اللَّهم من كنت مولاه                      |
| ٩١         | ١     | اللَّهم والِّ من والاه                    |
| ١٠٩        | ١     | أما إنك ستلقى من بعدي جهدا                |
| ٩٧         | ١     | أما إنه وا لله يا عمرو لقد آذيتني         |
| ۱۳۰        | ۲     | أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى |

| الصفحة     | الجزء | الحديث                                          |  |
|------------|-------|-------------------------------------------------|--|
| 11         | 1     | أمير المؤمنين وسيد المسلمين وقائد الغو المحجلين |  |
| ۳۸         | ١     | إن الأخوات لمؤمنات                              |  |
| 99         | ١     | إن الناس قد طعنوا في إمارة أسامة                |  |
| ٤٦٠        | 1     | إن وصيي علي بن أبي طالب                         |  |
| ۱٤۱ ،۷٦    | 7.1   | أنسا مدينسة العلم وعلي بابها                    |  |
| ١٣٠        | ۲     | انت وليي في الدنيا والآخرة أ                    |  |
| ١٣١        | ۲     | أنت وليي في كل مؤمن بعدي                        |  |
| <b>"</b> " | 1     | إنكم مقهورون مستضعفون بعدي.                     |  |
| ۸٦         | ١     | إني أوشك ان أدعى فاجيب                          |  |
| 1.4        | ١     | أوصي من آمن بي                                  |  |
| ٨٥         | ``    | أوصيكم بالنساء خيراً                            |  |
| ١٣٠        | ۲     | ايكم يواليني في الدنيا والآخرة                  |  |
| ۹.         | 1     | أيها الناس ألست أولى بكم                        |  |
| 111        | 1     | أيها الناس سعّوت النار                          |  |
| 90         | . \   | أيها الناس من أنا؟                              |  |
| 1.1        | ١     | أيها الناس يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً            |  |
| ۱۰۷        | 1     | بل اصبر عليهم ينازعونني                         |  |
| ٤٠         | ۲     | تدمع العين ويحزن القلب                          |  |
| 770        | ,     | تقتله الفئة الباغية                             |  |
| ۸۰         | \     | رأيت الناس حديثي عهد بكفر وجاهلية               |  |
| ۱٧٠        | ``    | رضا فاطمة                                       |  |

| الصفحة | الجزء | الحديث                                         |
|--------|-------|------------------------------------------------|
| ٤٨     | ۲     | زده فهماً وعلماً                               |
| ١٣١    | Y     | سدوا أبواب المسجد                              |
| ٦٨     | \ \   | السلام عليكم أهل البيت                         |
| ٧٣     | ١     | فاجمع لي قومك في هذه الحضيرة                   |
| ٧٣     | ١     | فاين أنت من ذلك                                |
| ٧٥     | 1     | قد علمتم أني أتقاكم الله                       |
| 179    | ۲     | لأبعثن رجلاً لا يخزيه الله أبدا                |
| ٤٧     | 1     | لأعطين الراية غداً رجلاً يحبّ الله             |
| 44.4   | \     | لا أشبع الله بطنه                              |
| ٥٢     | 1     | لا إله إلاً الله وحده لا شريك له               |
| ٨٤     | ١     | لا تأتوني                                      |
| 9.7    | ١     | لا تقع في علي فإنه مني وأنا منه                |
| 179    | ۲     | لا يذهب بها إلا رجل مني وأنا منه.              |
| ۸١     | \     | لبيك اللَّهم لبيك، لبيك لا شريك لك             |
| ٨٣     | ١     | لعلكم لا تلقونني على                           |
| 171    | Y     | ليت شعري أيتكن صاحبة الجمل الأدبب              |
| 79     | ۲     | ليس بمؤمن من بات شبعان ريان                    |
| ٩٨     | ١     | مابال أقوام يتحدثون فإذا رأوا الرجال           |
| ٦٨     | ``    | ما تريدون من علي؟                              |
| 97     | 1     | من أحب علياً فقد أحبني                         |
| 97     | \     | من أحبٌّ علياً فقدأحبني ومن أحبني فقدأحب ا لله |

| الحديث                                      | الجزء | الصفحة     |
|---------------------------------------------|-------|------------|
| من أطاعك فقد أطاعني                         | ١     | 97         |
| من ترك صلاة                                 | 1     | ٤٦٣        |
| من دخل دار أبي سفيان                        | ١     | ٧٢         |
| من سب علياً فقد سبني                        | 1     | 47         |
| من كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار. | ١     | ۲۱         |
| من كنت مولاه قان مولاه على                  | ۲     | ١٣١        |
| من كنت وليّه فعلي وليّه                     | ١     | <b>ኒ</b> ለ |
| ناولني حَصَيَات                             | 1     | 00         |
| نعم بأمثال هؤلاء، وإياكم والغُلُو           | ١     | ۸۱         |
| هذا اخي ووصيي وخليفتي فيكم                  | ١     | ٦٧         |
| هذا شيخ قريش                                | 7.1   | 173 A3     |
| هذا على مع القرآن، والقرآن مع علي           | ١     | 1+1        |
| هذه عمرة                                    | Y     | 104        |
| هلم أكتب لكم كتاباً                         | ١     | ١٠٣        |
| والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان     | 1     | ٩٨         |
| وا لله إني لأرجو                            | ١     | ٧٣         |
| وما كان أحدكم ليطحن!                        | ۲     | 179        |
| ومن تولاه فقد تولاني                        | 1     | 97         |
| ويحك يا أبا سفيان ألم يأن لك أن تعلم        | ١     | ٥.         |
| يا أيها الناس لا تشكوا علياً                | ١     | ٨٢         |
| يا بنيُّ لا ترموا حتى تطلع الشمس            | ١     | ۸۱         |

| الصفحة | الجزء | الحديث                                         |  |
|--------|-------|------------------------------------------------|--|
| ۸۳     | 1     | يا ربيعة قل: يا أيها الناس إني رسول الله إليكم |  |
| 47     | ١     | يا على من فارقني فقد فارق الله ومن فارقك       |  |
| ٥٨     | 1     | يا غلام - أو يا غليم - ألا أعلَّمك             |  |
| Y 9.A  | ١     | يا ليت شعري اينكن                              |  |
| ٥٣     | 1     | يا معشر قريش إن الله                           |  |
| ٥٣     | ١     | يا معشر قريش ويا أهل مكة                       |  |
| ٧٠     | 1     | يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل              |  |

فهرس الأعلام

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( الفهارس العامة .... ( فهرس الأعلام ) ....

## حرف الألف

- آدم (علیه السلام)، ج۲: ۱۷۷.
- آدم بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب، ج١: ٨٤.
  - آرثو جفري (المحقق)، ج۲: ۲۰، ۲۷.
  - الآمدي (على بن محمد)، ج٢: ١٣٦.
  - ابراهیم (علیه السلام)، ج۲: ۱۷۷، .
- أبرهة بن الصباح (من أبناء ملوك اليمن)، ج1: ٣٥٧.
  - ه إبليس، ج۱: ۳۸۵.
- ه أبي (بسن كعسب)، ج۱: ۱۲۳، ۱۶۱، ۱۷۵، ۲۱۲. ج۲: ۵۰، ۲۲، ۳۳، ۱۳۰، ۲۱۳. ج۲: ۵۰، ۲۲، ۳۳، ۲۰، ۳۳، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰
  - ابن أبي = عبد الله بن أبي بن أبي سلول.
    - ه أتولوث (مستشرق)، ج۲: ۹۷.
- ابن الأثير(صاحب التاريخ)، ج 1: ٣١٤،٣٠٢،٣٠٠،٢١٤،٣٦٦، ٣٩٩.
  - ابن الأثير (صاحب النهاية)، ج٢: ٤٤.
  - و أبو أحمد (والد الشريف الرضي)، ج1: ٣٧٩.
    - أحمد أمين (الدكتور)، ج۲: ۲۲.
- أحمد بن حنبل، ج ١: ١٣، ١٥،٥٥،٢،٩٧،٩٥. ج ٢: ١٢٩،١٢٧،١٠٧، ١٤٤.
  - أحمد بن داود (صاحب الأخبار الطوال)، ج١: ٣٥٦.
    - أحمد الشنقيطي، ج٢: ٢٨.
      - احمد صقر، ج۱: ۳۹۱.
  - أحمد محمد شاكر (الأستاذ)، ج٢: ١٢٧، ١٢٨، ١٣١.
    - ه أحمد بن محمد بن الصديق، ج١: ٢٠. ج٢: ٧٢.
  - الأحنف (بن قيس)، ج1: ٣٦٣، ٣٨٩، ٤٣٧، ٤٣٨.

٠ ٢٣٠ ..... عباد الله بن عباس

- الأخفش (عبد الحميد)، ج٢: ١١٠.
  - إدوارد نخو (المحقق)، ج٢: ٣٤.
    - ابن الأرقم = زيد بن الأرقم
  - الأزدية (الشاعرة)، ج١: ٤٣٥.
  - ابن الأزرق = نافع بن الأزرق.
- أسامة بن زيد، ج١: ٨٧٨٩،٩٩،٠٠١، ١٥٢، ١٥٢، ١٥٤، ٢٨٤، ٤٤٣.
  - أبو اسحق (الراوي)، ج١: ٣٠٧، ٣٩٩.
    - اسماء = اسماء بنت أبي بكر
  - اسماء بنت أبي بكر، ج1: ٣٠٩، ٥٨٥، ٤٩١. ج٢: ١٦٤.
    - اسماعيل (عليه السلام)، ج٢: ١٧٧.
  - أبوالأسودالدؤلي، ج ١ : ٣٩٧،٣٩٦،٣٨٧،٣٦٥،٣٦٣،٣٢١، ٣٩٧،٣٩٦، ٣٨٧،٣٦٥، ٤٠١.
    - و أسيد بن حضير، ج١: ٧٠، ٧٢.
      - الأشتر = مالك الأشتر
      - الأشعث = الأشعث بن قيس
    - الأشعث بن قيس، ج١: ٣٤٦،٣٤٥،٣٣٧،٣٢٨، ٣٤٩، ٣٥٩، ٣٥١.
      - الأعشى (الشاعر)، ج١: ٣٧٧.
      - أعين بن ضبيعة المجاشعي، ج١: ٣٨١، ٣٨٢.
        - الأفغاني = سعيد الأفغاني.
        - الأقرع بن حابس الحنظلي، ج١: ٧٥.
      - أكرم ضياء العمري (الدكتور)، ج1: ١٩٧.
        - أمير على (المؤلف)، ج١: ٢٤١، ٢٤٢.
      - أميمة (بنت العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٦.
        - أمية بن الأسكر (الشاعر)، ج١: ٤٠٧.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( المهرس الأعلام ) .....

- أنس (بن مالك)، ج1: ٧١.
- الأوزاعي (عبد الرحمن بن عمرو)، ج٢: ١٧٣.
  - أيمن بن خويم الأسدي، ج١: ٣٥٠.
    - أيوب (عليه السلام)، ج۲: ۱۸.
    - أبو أيوب الأنصاري، ج١: ٣٠٦.

### حرف الباء

- البخاري (محمد بن اسماعيل)، ج١: ١٧١، ١٧١. ج٢: ١٠٥، ١٢٥.
  - ابن بديل = عبد الله بن بديل بن ورقاء الجزاعي
    - البراء بن عازب، ج1: ١٣٣، ١٣٤، ١٤٠
      - بریدة (الصحابی)، ج۱: ۹۷.
      - أبو بزرة الأسلمي (الراوي)، ج١: ٣٤٧.
        - يسر بن أرطأة، ج١: ٢٣٣، ٢٧٢.
        - بشر بن عمارة (الراوي)، ج٢: ١١٢.
          - ه بشیر بن سعد، ج۱: ۱۲۵، ۱۳۱.
            - البغوي (الحاكم)، ج۲: ۱٦۱.
- 7/12 7/11 3/12 0/12 7/12 7/12 8/12 17/2 37/2 07/2
- 771, 771, A71, P71, -71, 171, 771, 771, 371, 671,
- 57713 1313 7313 3313 5313 4313 1013 7013 7013 3013
- FY() PY() 3A() . P() 0P() (.Y) 0.Y) F/Y) Y(Y) (YY)
- 377, 337, 637, 677,7.7, 317, 617, 517, 517, 777,
  - - ٣٤٣، ١٥٠، ١٥٣، ١٣٧٤ ٢٧٤، ١٩٩٦، ١٣٤١، ١٥٤.

آبو بکر (بن آبي قحافة)، ج۲: ۲۰، ۱۳۸،۱۳۰، ۱۱۲، ۱۹۵، ۱۱۲، ۱۱۲۰.

- أبو بكر الأنباري (صاحب الأمالي)، ج١٠: ٢١٠.
  - أبو بكر عياش، ج٢: ١١٠.
- - بلال (الحبشي)، ج ١ : ٩٥، ١٠٩.
    - أبو بلج (الراوي)، ج٢: ١٢٩.
  - البيهقى (أحمد بن الحسين) ج٢: ٩٤٩.

#### حرف التاء

- الترمذي (محمد بن عيسي بن سورة)، ج١: ٩٧. ج٢: ١١٢.
  - تمام (بن العباس بن عبد المطلب)، ج ١ : ٣٦، ٣٩.

## حرف الثاء

- ثابت بن قیس بن شماس، ج۱: ۱۲۰.
  - ثعلب (احمد بن یحیی)، ج۱: ۳۵٦.

## حرف الجيم

- جابر = جابر بن عبد ا لله الأنصاري
- جابر بن عبد الله الأنصاري، ج 1: ٥٠٥،١٠٣،٧٥، ج ٢: ٥٤، ١٦٥.
- الجاحظ (عمرو بن بحر)، ج1: ٢١١، ٢٢٨، ٢٦١، ٣١٨، ٤٨٣. .
  - جارية =جارية بن قدامة السعدي
- جارية بن قدامة السعدي، ج 1: ٣٦٣، ٥٦٥، ٢٨١، ٣٨٤، ٣٨٤.
  - جبرئيل (عليه السلام)، ج١: ١٧، ٢٨، ٢٥٧، ٤٥٨. ج٢: ٢٩.
    - جرجير (ملك افريقية)، ج1: ٢٤١.
      - ابن جرموز، ج۱: ۴۱۰.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... الفهارس العامة .....

- ابن جریج (عبد الملك بن عبد العزیز)، ج۲: ۱۵۳، ۱۲۳.
  - ابن جرير = الطبري.
  - ه ابن الجزري (محمد بن محمد بن علي)، ج٢: ٦٩.
    - جعدة (بنت الأشعث بن قيس)، ج ٢: ٤٤٠.
      - جعفر (بن أبي طالب)، ج١: ٣٥.
        - ابن جعفر = عبد الله بن جعفر
        - أبو جعفر (القارئ)، ج۲: ۲۹.
          - جعفر بن الزبير، ج١: ١٢.
- أبو جعفو محمد بن على = محمد بن على بن الحسين (عليه السلام)
  - جعفر بن محمد بن عمارة (الراوي)، ج١: ١٦٩.
    - أبو جعفر النحاس، ج٢: ١٠٧.
  - أبو الجلد غيلان بن فروة الأسدي، ج٢: ٩٤، ٩٥، ٩٧.
    - جندب بن جنادة = أبو ذر الغفاري.
    - جواد علي (الدكتور)، ج١: ٢٥. ج٢: ١٢٤.
      - ابن الجوزي (عبد الرحمن) ، ج١: ٢٤.
    - جولد تسيهر (المستشرق)، ج۲: ۷۹، ۸۰، ۹۷.
    - الجوهري (أحمد بن عبد العزيز)، ج۱: ۱۹۰، ۲۲۰.
      - جويبر (الراوي)، ج۲: ۱۰۹، ۱۱۲.

## حرف الحاء

- ابن أبي حاتم، ج۲: ۷۰، ۱۰۹، ۱۱۲.
- الحارث (بن العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٦.
- الحارث بن الحكم بن أبي العاص، ج١: ٢٤٨، ٢٥٧.
  - أبو حاضر (رجل من الأسد)، ج٢: ٥٥.

ه ابن حاطب (الراوي)، ج١: ٣٤٥.

ه أبو حامد الغزالي، ج 1 : ١٠٣.

• الحباب (الصحابي)، ج١: ١٢٩.

ابن حبان، ج۲: ۱۱۲.

ه حبة بن جوين العرني، ج١: ٣٣٥.

ه حبيب بن مرة، ج٩: ٤٢٣.

• حبيب بن مسلمة، ج ١: ٣٢٩، ٣٤٧.

• أم حبيبة (بنت العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٦، ٣٨.

• الحجاج = الحجاج بن علاط السلمي

• الحجاج بن علاط السلمي، ج١: ٤٦، ٤٧.

ابن حجر (العسقلاني)، ج۱: ۱۳. ج۲: ۷۶، ۱۰۸، ۱۰۸،

• حجر بن عدي (الكندي)، ج1: ٥٤٥.

• ایسن أیسیی الحملیسلد، ج 🕽 : ۱۳۹، ۱۳۱، ۱۲۸، ۲۲۸، ۲۲۸، ۲۲۰، ۲۲۸، ۳۱۴،

. £97 : £87 : \$87 : \$33 : \$83 .

ه حذيفة بن اليمان، ج١: ١٤٠، ٣٣٥.

ه حرب (بن أمية)، ج١: ٤٢٤.

ه الحرث بن هشام (الصحابي)، ج١: ١٥٩.

ه الحروري = نجدة الحروري.

ابن الحزان عبد الله بن عامر بن كريز، ج1: 299.

• حسان بن ثابت (الشاعر)، ج١: ٩٣، ١٦٤. ج٢: ٣٢.

• الحسن (البصري)، ج1: ٣٨٧. ج٢: ١١٠، ١٧١٠

• الحسن = الحسن بن على (عليه السلام)

• حسن السندوبي (المحقق)، ج١: ١٣٠. ج٢: ٢٩.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( الله الثعار على المعامة المعامة

- حسن بن محمد المسعودي، ج١: ١٩٥، ٣٢٣. ج٢: ١٠٥.
  - أبو الحسن النوفلي، ج١: ١٢٣.
- - ابن حصین، ج۱: ۲٤٤.
  - ه الحضومي = عبد الله بن عامر الحضومي.
  - ابن الحضرمي = عبد الله بن عامر الحضرمي
    - حضين بن المنذر أبو ساسان، ج ١: ٣٣٣.
  - الحطيئة (الشاعر)، ج١: ٢٠٠. ج٢: ١٨٥، ١٨٥.
    - أبو حفص = عمر بن الخطاب
    - حفصة (أم المؤمنين)، ج1: ١١٢.
    - الحكم بن العاص، ج1: ٢٤٨، ٢٥٢.
      - الحلي (العلامة)، ج٢: ١١٧.
      - هاد (بن سلمة)، ج٢: ١١٠.
    - حمزة ( بن حبيب الزيات القارئ)، ج٢: ٢٩.

- حمزة (بن عبد المطلب)، ج١: ٥٥.
  - أبو حمزة (الراوي)، ج١: ٤٨٦.
- ه أبو حجزة نصر بن عمران (الراؤي)، ج٢: ١٥٧.
  - حنظلة (بن أبي سفيان)، ج١: ٤٣٢.
    - ابن الحنفية = محمد بن الحنفية
- ه أبو حنيفة (النعمان)، ج1: ١٣، ١٨، ١٩، ٢٠، ٢١. ج٢: ٧٧.
  - حواء(أم البشر)، ج۲: ۱۷۷.
  - ه أبو حيان التوحيدي، ج١: ٢٦١.

## حرف الحناء

- خالد بن الحكم، ج ١: ٢٦٠.
- خالد بن سعيد بن العاص، ج١: ١٣٥، ١٣٦، ١٦١.
  - خالد بن العاص بن هشام، ج ١ : ٢٧٤، ٢٧٥.
    - خالد بن معدان الطائي، ج١: ٣٧٣.
    - خالد بن المعمر السدوسي، ج1: ٣٢١.
    - خالد بن الوليد، ج 1: ٦٠، ٧٤، ١٢١.
- خديجة (أم المؤمنين)، ج1: ٣٦، ٣٧، ٤٩١. ج٢: ١٢٩، ١٣٠.
  - الخويت بن راشد الناجي، ج ١: ٣٧١، ٣٧٢، ٣٧٣.
    - ه الخضري (محمد)، ج۲: ۱۳۲.
    - ابن الخطاب = عمر بن الخطاب
      - ابن خلدون، ج۱: ۳۹۲.
    - خلف بن هشام (القارئ)، ج۲: ۲۹.
    - الخليلي (صاحب كتاب الإرشاد)، ج٢: ١٠٨.
      - الخوارزمي (الموفق بن أحمد)، ج١: ٩١، ٩٣.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( فهرس الأعلام )

## حرف الدال

- الدارقطني (علي بن عمر)، ج٢: ٩.
- دريد بن الصمة، ج١: ١٣٤، ٤٣٢.
  - ه الدهلوي (الأصولي)، ج٢: ١٣٦.
    - الدينوري = ابن قتيبة

#### حرف اللاال

• أبـو ذر الغفـــاري، ج٦: ٧٤، ٩٦، ١٣٥، ١٤٠، ٢٣٦، ٢٤٥، ٢٥٢، ٢٥٢،

707; A07; P07; . FY.

- ه الذهبي (محمد بن أحمد بن عثمان) ج٢: ١٢١.
  - ذو الثدية، ج١: ٣٧٠.
  - ذو القرنين، ج٢: ٩٦.
- فو الكلاع، ج ١: ٣٣٠، ٣٣١، ٣٣٣، ٥٣٥.
  - و ابن أبي ذؤيب، ج٢: ١٤٤.

## حِرف الراء

- الراغب (الحسين بن المفصل)، ج١: ١٩٠. ج٢: ٦٣.
  - أبو رافع (الراوي)، ج١: ٣٣.
  - ه أبو رافع (الصحابي)، ج٢: ١١٦.
  - أبو رافع (غلام العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٧.
    - رافع بن خديج، ج١: ٥٠٥. ج٧: ٥٥.
      - ابن ربیع، ج۱: ۲٤۱.
      - ربيع بن سبرة (الراوي)، ج۲: ۱۶۲.
      - ابن ابي ربيعة = عمر بن ابي ربيعة.
    - ابن رشیق (الحسن بن رشیق)، ج۲: ۱۸۹.

- ه رضوان محمد رضوان، ج۱: ۲۰۹.
- الرضى (الشويف محمد بن الحسين)، ج١: ٣٧٩،٣٠٧، ٣٩١.
  - ركانة (الصحابي)، ج٢: ١٦٦.
    - ابن روزبهان ، ج۱: ۱۱۸.
  - أبو روق (عطية بن الحارث)، ج٢: ١١٢.
    - رياض رأفت (المترجم)، ج١: ٢٤٢.

### حرف الزاي

- الزبرقان (بن بدر)، ج٢: ١٨٤.
  - الزبير = الزبير بن العوام
  - الزبير (الراوي)، ج٢: ١٨٢.
- الزبير (بن عبد المطلب)، ج١: ٢٤٤.
  - ابن الزبير = عبد الله بن الزبير
- أبو الزبير (الراوي)، ج١: ١٠٣، ج٢: ١٩١.
- الزبير بن بكار (الراوي)، ج 1: ٠٤، ٩٣، ١٥٩، ١٦٣، ١٦٤، ٢٣١، ٢٦٠، ٢٦٠، ٢٦٠، ٢٦٠،
- - الزرقاني (محمد عظيم)، ج٢: ٦٩، ١٠٠.
  - زفر بن أوس بن الحدثان، ج١: ١٩٤. ج٢: ١٦٩، ١٧٠.
    - الزمخشري (محمود بن عمر)، ج۲: ۱۲۱، ۱۲۳.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ٢٣٩

- الزهري (محمد بن مسلم)، ج۱: ۱۷۱. ج۲: ۱۱، ۲۸.
- زهير بن أبي سلمى (الشاعر)، ج١: ٢٠٢، ٢٠٤، ٢٠٤. ج٢: ١٨٦.
  - زیاد بن خصفة، ج ١: ٣٧٢.
    - زیاد بن سمیة، ج۱: ۲۹.
- - أبو زيد (النحوي)، ج١: ٣٨٨.
    - زيد بن الأرقم، ج1: ٨٤٨.
- زيد بن ثابت (الأنصاري)، ج١: ٢٥٧،٢٤٩،٢٤٧،١٤٧. ج٢: ٢١،٦٣،٤٣.
  - ه زید بن جدعان (الراوي)، ج۱: ۲۷٤.
    - زید الخیر الطانی، ج۱: ۷۰٪

## حرف السين

- سالم بن أبي الجعد، ج1: ٢٧٧.
- سالم مولی أبی حذیفة، ج1: ٧٤، ١٢١.
  - سامی مکی العانی (المحقق)، ج۱: ۹۳.
  - ابن سبرة = الربيع بن سبرة (الراوي).
  - سبط ابن الجوزي، ج1: ٣٧٦، ٤٠٣.
    - ابن السبكي (القارئ)، ج٢: ٦٩.
- السجستاني (عبد الله بن داوود)، ج۲: ۵۹، ۲۰.
  - ه السدي = محمد بن مروان.
  - ابن أبي السوح = عبد الله بن أبي السوح
    - سعد = سعد بن عبادة
- ابن سعد (محمد)، ج ۱: ۲۶،۸۱،۵۵،۲۸، ۹۹، ۲۰۱، ۱۳۵، ۲٤۹.

• ٢٤ ----- عبد الله بن عباس

- سعد بن معاذ الأنصاري، ج1: ٧٠، ٧٢، ٥٠٠.
- سعد بـن أبـي وقـاص، ج 1: ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۹، ۱۳۵، ۱۵۲، ۳۵۵. ج۲: ۵۶.
  - ه سعید (الراوي)، ج۲: ۱۵۳.
  - سعيد الأفغاني (المؤلف)، ج٢: ١١٩، ١٢٠، ١٢٢.
- مسعید بن جبیر (الـراوي)، ج۱: ۵۰، ۳۳، ۱۰۶، ۵۵۵، ۵۰۳. ج۲: ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۸۰، ۲۰۱، ۱۱۷، ۱۵۱، ۲۵۱.
  - أبو سعيد الخدري، ج1: ٩١، ١٣٥.
  - ه سعيد بن العاص، ج1: ٢٤٤، ٢٤٦، ٧٤٧.
    - سعید بن قیس الهمدانی، ج ۱ : ۳۹۰.
  - سعيد بن المسيب، ج٢: ٥٥، ٧٥، ٧٦، ١٤٣.
    - السفاح = أبو العباس السفاح
    - ابن أبي سفيان = معاوية بن أبي سفيان
- - سفيان الثوري، ج٢: ١١٠.
  - أبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب، ج١: ٥٥. ج٢: ٨٨.
    - سفیان بن عیینة، ج۲: ۱۱۰، ۱۲۸، ۱۲۸.
    - سلمان (الفارسي)، ج1: ٧٤، ١١٨، ١٣٥، ١٤٠.
      - سلمة (الراوي)، ج٢: ١٦٢، ١٦٣.

القهارس الغامة ..... ( قهرس الأعلام ) ..... الفهارس الغامة .....

ه ام سسلمة زام المؤمنسين) ،ج١: ١١٠، ١١٢، ٢٩٥، ٢٩٦، ٢٩٧، ٢٩٩-

-Y: 30, YYI.

- ه أبو سلمة الحضرمي (الراوي)، ج1: ١٧٥
- ه أبو سلمة بن عبد الرحمن الراوي، ج٢: ١٦٨
  - سلمي (الراوية)، ج٢: ١١٦.
  - سلمى بنت مالك الفزارية، ج٢: ١١٩.
    - ه سليم أبو عامر، ج١: ٤٩٨، ٤٩٩.
    - ه سليم بن قيس الهلالي، ج١: ٤٢٠.
- سليمان بن أبي راشد (الراوي)، ج١: ٣٨٩، ٣٨٩.
  - سلیمان بن علی، ج۱: ۳۸۷، ۳۹۳، ۹۹۲.
    - ۳۵ جعیم (مولی ابن عباس)، ج۲: ۳۰.
      - ابن سمية = عمار بن ياسر.
    - سهل بن حنيف، ج١: ٣٠٥، ٣٨٤.
    - اه سهل بن سعد الأنصاري، ج١: ٢٢٦.
  - سهیل بن عمرو، ج۱: ۱۰۹، ۳۵۸، ۳۲۸.
    - سید قطب (المؤلف)، ج۱: ۲۰۷.
      - ه ابن سيرين = محمد بن سيرين.
    - سیف (الراوي)، ج۱: ۲۷۹. ج۲: ۱۲۰.
- السيوطى (جلال الدين)، ج١: ٢٠. ج٢: ١٠١، ١٠٩، ١١١.

### حرف الشين

- الشافعي (محمد بن ادريس)، ج1: ۲۱. ج۲: ۱۱۳، ۱٤٤٠.
  - 🛭 شبث بن ربعي، ج۱: ۳٦٧.
  - شبرنکر (المستشرق)، ج۱: ۲۰. ج۲: ۱۲٤.

٧٤٧ ----- عبد الله بن عباس

#### • ابن شبة = عمر بن شبة

- شریح بن هانی (الحارثی)، ج۱: ۳۵۳، ۳۵۴، ۳۲۰.
  - شريك بن الأعور الحارثي، ج١: ٣٢١.
- ه الشعبي (عامر بن شــراحيل)، ج 1: ۱۸۲، ۲۱۲، ۲۳۲، ۲۳۵، ۳۸۰، ۳۸۰،
  - . 673, 0 673, 14.3, 743.
    - شعیب بن درهم، ج۲: ۱۹.
    - شقيق (الراوي)، ج۲: ۷۹.
  - شميلة بنت جنادة الزهرانية، ج١: ٣٩٣، ٣٩٤، ج٢: ٣١.
    - ابن شهاب (الراوي) = الزهري
    - الشهيد الثاني (زين الدين بن أحمد)، ج٢: ١١٧.

#### حرف الصاد

- صالح (عليه السلام)، ج٢: ١٧٧.
- أبو صالح (السراوي)، ج١: ٢٨٦، ٢٩٩، ٥٠٠. ج٢: ٣٣، ٣٤، ٢٨، ٨٦،
  - V.13 P.13 .113 111.
  - صبرة بن شيمان الحداني، ج١: ٣٨٨، ٣٨٩.
  - صبرة بن شيمان العبدي، ج ١: ٣٢١، ٣٨٠.
    - صخر بن حرب، ج١: ٣٦٨.
  - صعصعة (بن صوحان)، ج1: ٣١٨. ج٢: ٢٠٢.
  - أبو صفوان (عبد الله بن صفوان بن أمية الجمحي)، ج١: ٤٨٨، ٩٣.
    - صفية (بنت العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٦.
      - ابن صفية = الزبير بن العوام.
      - صفية بنت حيى (أم المؤمنين)، ج٢: ١٢٩.
    - صفية بنت عبد المطلب (بن هاشم)، ج1: ٩٥، ٤٨٦، ٤٨٩، ٤٩١.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ٢٤٣

• أبو صهباء (الراوي)، ج٢: ١٦٦.

### حرف الضاد

- ه الضحاك (بن عبد الله الهلالي)، ج1: ٣٨٨، ٣٨٩.
  - الضحاك = الضحاك بن قيس الفهري
    - الضحاك = الضحاك بن مزاحم
- ه الضحاك بن قيس الفهري، ج١: ٢٢٣، ٤٤٧ ٤٤٠.
- الضحاك بن مزاحم (الراوي)، ج۲: ۲۰، ۱۱۲، ۱۱۲،

#### حرف الطاء

- طارق الخزاعي (الشاعر)، ج١: ٤٠٧.
- ه أبو طالب (بن عبد الطلب)، ج١: ٣٥.
- طاووس (الواوي)، ج١: ١٧٦، ٤٧١، ج٢: ١٩، ٥٥، ١٠٣، ١٥٤.
  - ه این طاووس (علی بن موسی)، ج۲: ۱۷۷.
  - الطبراني (سليمان بن أحمد)، ج٢: ٨٩، ١٠٩.
    - الطبرسي (الفضل بن الحسن)، ج١: ١٠١.
- ه الطبري (محمد بن جريو)، ج 1: ٤٦، ٨٩، ١٢٤، ١٥٦، ١٦١، ١٩١، ٢٠٨،
- - 37: 3P2 (+12 P+12 Y11.
  - أبو الطفيل (عامر بن واثلة الكناني الراوي)، ج١: ٣٠٢، ٣٩٣.
    - طلحة = طلحة بن عبيد الله
    - ابن أبي طلحة = على بن أبي طلحة
    - أبو طلحة زيد بن سهل (الصحابي)، ج١: ١٤٨، ٢٣٢.
  - طلحة بن عبيد الله، ج ١: ٢٢٠، ٢٢١، ٢٣٢، ٢٣٢، ٢٤٤، ٢٤٠، ٢٤٦،

٢٤٤ ..... عيد الله بن عباس

- طليحة الأسدي (المرتد)، ج٢: ١٢٠.
- طه حسین (الدکتور)، ج ۱: ۳۲۰، ۳۲۹، ۳۲۹، ۳۲۹، ۳۸۲، ۳۸۳، ۳۸۳،
  - ١٨٣، ٨٩٣، ٢٠١. ج٢: ٩٨، ٠٩.
    - این طولون (محمد)، ج۲: ۱۳۸، ۱٤۱.

#### حرف العين

• عائشـة (أم المؤمنـين)، ج١: ٧٠، ١١٠، ١١٢، ١١٣، ٢٥٩، ٢٦٩، ٢٧٤،

۵۲، ۱۱۱ ، ۲۱، ۲۲۱، ۳۲۱، ۲۳۱.

- ابن العاص = عمرو بن العاص
- عاصم بن أبي النجود (القارئ)، ج٢: ٦٩.
- ابن عامر (یحیی بن الحارث، القارئ)، ج۲: ۹۹.
  - عباد بن صهيبَ البصري، ج ١: ١٢.
  - ابن عبادة = قيس بن سعد بن عبادة
    - عبادة بن الصامت، ج١: ١٤٠.
    - العباس = العباس بن عبد المطلب
    - أبو العباس = عبد الله بن عباس
  - أبو العياس السفاح، ج ١: ١٧، ٣٢٤.
  - عباس بن صخار العبدي، ج١: ٣٧٥، ٣٨٤.

القهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( القهارس الأعلام ) .....

- عبد الحليم النجار (الأستاذ)، ج٢: ١٠٤.
- ابن عبد ربه (شهاب الدين أحمد)، ج1: ٣٩٨، ٣٩٨.
  - ه عبد الرحمن (بن العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٦.
    - ه عبد الرحمن بن أم الحكم، ج1: 229، 274.
    - عبد الرحمن بن خالد بن الوليد، ج۱: ۳۰۰.
    - عبد الرحمن بن سيحان المحادبي، ج٢: ١٨٤.
      - عبد الرحمن بن عبيد = أبو الكنود

۹۶۲، ۵۵۲، ۲۵۲، ۸۷۲، ۱۳۱، ۲۵۶. ۴۲: ۷۰.

- ه عبد الرحمن بن ملجم، ج١: ٤٠٤، ٥٠٥، ٤٣٢.
  - عبد الرحمن بن میجان انحاربی، ج۲: ۱۸٤.
  - عبد السلام محمد هارون (المحقق)، ج١: ٣١٧.
    - عبد القادر أفندي، ج١: ١٧.
    - عبد الكريم بن أبي العوجاء، ج ١: ١٢، ٢٢
      - عبد الله (الراوي)، ج 1 : ١٠٣.
      - ه أبو عبد الله (الراوي)، ج٢: ١١١.

٧٤٦ ..... عبد الله بن عباس

• عبد الله (بن عمرو بن العاص)، ج ١ : ٣٥٧. ج٢: ١٣٤.

- عبد ا الله بن أبي بن أبي سلول، ج١: ٧٠، ٧١، ٣٧، ٧٤.
  - عبد الله بن أحمد (ابن الحشاب)، ج ١ : ٣٧٨.
    - عبد الله بن الأرقم، ج١: ٢٤٧.
- عبد الله بن بديل بن ورقاء الخزاعي، ج١: ٣٠٨، ٣٣٠، ٣٣٢.
  - أبو عبد الله الجدلي، ج١: ٩٩، ٥٠٠.
- عبد الله بين جعفسر، ج 1: ١٠٥، ٣٩٣، ٣٩٣، ٢٣٦، ٢٣٤، ٤٤٥. ج 2: ٣٠، ٣٠.
  - عبد الله بن الحارث (الراوي)، ج٢: ١٤٤.
    - عبد الله بن حكيم التميمي، ج١: ٣٠٣.
      - عبد الله بن حنظلة، ج٢: ٤٩.
  - عبد الله بن خالد بن أسيد الأموي، ج1: ٢٤٨.
  - عبد الله بن خباب بن الأرت (الصحابي)، ج١: ٣٦٨، ٣٦٨.
    - عبد الله بن خلف الخزاعي، ج ١ : ٣١٢.
    - عبد الله بن أبي ربيعة بن المغيرة المخزومي، ج١: ٣٣٣.
    - عبد الله بن رزین بن ابی عمرو الهلالي، ج۱: ۳۸۹،۳۸۸.
- - عبد الله بن أبي سرح، ج ١: ٣٣٣، ٢٤١، ٢٤٤، ٣٤٧.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( الفهارس الأعلام ) ٢٤٧

- عبد الله بن سلام (المفسر)، ج۲: ۹۰.
- عبد الله بن شداد (الراوي)، ج۲: ۱۷٤.
- عبد الله بن شقيق (الراوي)، ج٢: ١٥٢.
- عبد الله بن صفوان بن أمية الجمحى ، ج١: ٤٨٨، ٤٩٣.
- - عبد الله بن عامر بن كريز، ج۱: ۲۹۱، ۲۸۱
    - عبد الله بن عبيد (الراوي)، ج۱: ۳۸۹.
      - عبد الله بن عتبة (الراوي)، ج٢: ٨٦.
  - عبد الله بن على (بن عبد الله بن عباس )، ج 1: ٣٢٤.
    - عبد الله بن على بن سويد، ج٢: ٧٧.
- - ٩٣٤،٢٥٤، ٤٥٤، ٤٢٤، ٥٢٤. ج٢: ٤٥، ٢٢، ٨٧، ٩٥، ٥٥١.
    - عبد الله بن عيسي بن لهيعة، ج١: ٢٠، ٢٠٣.
      - ه عبد الله بن قيس = أبو موسى الأشعري
      - عبد الله بن المأمون الهروي، ج٢: ١١١.
        - عبد الله بن المبارك، ج٢: ١١٠.
- عبد الله يسن مستغود ج 1: ٢٤٢، ٢٤٧، ٢٥٢، ٢٥٩. ج ٢: ٥٣، ٢٢، ٦٤، ٢٠٠ الله يسن مستغود ج 1: ٥٣، ٢٤، ٦٤، ٢٠٠ الله و
  - عبد الله بن مطيع، ج٢: ٤٩.
  - عبد الله بن أبي مليكة، ج٢: ١٨، ٥٠، ٧٥، ٨٦، ١٠٦، ١٣٣.
    - عبد الله بن وهب الراسبي، ج١: ٣٦٣، ٣٦٧.

٧٤٨ ..... عبد الله بن عياس

- عبد المطلب (بن هاشم)، ج1: ٤٢٤.
- عبد المطلب بن ربيعة (الراوي)، ج١: ٩٥.
- عبد الملك بن مروان (بن الحكم)، ج ١ : ٥٠٦.
  - عبيد بن الأبرص، ج٢: ٨٨.
  - عبيد الله = عبيد الله بن العباس
  - عبيد الله بن زياد، ج1: ٤٩٧.
- عبید الله بن العباس (بن عبد المطلب)، ج 1: ۳۸، ۳۹، ۱۱۱، ۲۲۱، ٤٤٤، ٤٤٤،
   ۲۷، ۲۳، ۲۲، ۲۷.
- عبید الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود، ج۱: ۱۲۵، ۱۹۶، ج۲: ۵۱، ۱۲۵، ۱۳۲.
  - عبيد الله بن علي، ج٢: ١١٦.
  - عبيد الله بن عمر، ج1: ١٩٢، ٢٤٠، ٣٣٣.
  - أبو عبيد الله محمود بن محمد الوازي، ج٢: ١١١٠
    - عبيد الله بن يزيد، ج٢: ١٣٨.
    - ابن أبي عبيدة = المختار الثقفي
  - أبو عبيدة (معمر بن المثنى)، ج1: ٣٨٨، ٣٨٨. ج٢: ٨٦، ١١٠.
- أبو عبيدة بن الجراح، ج1: ٧٤، ١٠٠، ١٢١، ١٢٧، ١٢٨، ١٣٤، ١٤٢،
  - 131, 01, 701, 301, 001.
    - عتبة (بن ربيعة)، ج١: ٤٣٢.
  - عتبة بن أبي سفيان، ج١: ٥٥٥، ٣٥٦، ٤٢٩.
  - عتبة بن مسعود (الراوي)، ج١: ٤٦٠، ٤٦٠.
    - ه العتبي (محمد بن عبيد الله)، ج٢: ٣٠.
    - ابن عدي (عبد الله الجرجاني)، ج٢: ١٠٩.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( الفهارس الأعلام ) ٢٤٩

- عثمان (بن حنیف)، ج1: ۳۰٥.
  - أبو عثمان الجاحظ = الجاحظ
- عثمان بن عفان = عثمان = ابن عفان
- - ابن عرفة، ج۱: ۱۰.
  - عروة (الراوي)، ج١: ١١٣.
  - عروة بن الزبير، ج١: ٥٠٦. ج٢: ١٤٧، ١٦٤.
  - ابن عساكر (على بن الحسن)، ج١: ١٧، ٣٤، ٣٦.
    - العصماء بنت الحارث بن حزن الهلالية، ج١: ٣٧.
      - ابو عصمة (المروزي)، ج۱: ۲۰. ج۲: ۲۷.
  - عطاء (بن أبي رباح الراوي)، ج١: ٥٥. ج٢: ٥٥، ١٤٤، ١٧٩.
    - عطاء بن السائب (الراوي)، ج٢: ١٠٨.
    - ابن عطية (صاحب التفسير)، ج٢: ٧٨، ١٠٠٠.

• ٢٥ ..... عبد الله بن عباس

- عطية بن شعد بن جنادة العوفي، ج١: ٥٠٠. ج٢: ١١٢.
  - عفان (الراوي)، ج ١ : ١٠٥.
  - أبو عقرب (الراوي)، ج٢: ٦٦.
  - عقیل (بن ابی طالب)، ج۱: ۲۰۱. ج۲: ۲۰۱
- عكرمسة (السواوي)، ج 1: ۲۰، ۱۱۶، ۱۲۸، ۱۷۶، ۳۰۰. ج 7: ۲۰، ۳۵، ۳۷، ۳۸، ۷۵، ۵۰، ۵۰، ۹۲، ۹۰۱، ۱۶۲، ۳۶۱، ۱۱۶۰، ۱۲۸، ۱۲۸.
  - عكرمة بن أبي جهل، ج١: ١٥٩.
    - علاء الفاسي، ج ١: ٢٧١.
  - أبو علقمة (الصحابي)، ج١: ١٢٤.
    - علقمة بن علاقة، ج١: ٥٥.
  - على بن اسحق السمرقندي، ج٢: ١١١.
  - علي بن الحسين (عليه السلام)، ج١: ٧٥، ٤٩٧. ج٢: ٤٨.
  - علي بن أبي طلحة الهاشي (الراوي)، ج٢: ١٠٢، ١٠٧، ١٠٨.
- علي بسن عبد الله بن العباس (بن عبد المطلب)، ج1: ٢٠، ٢٠٥، ٥٠٠. ج7: ٢٠١، ١٠٤.
  - على الوردي (الدكتور)، ج١: ٣٢٤.
    - عمار = عمار بن ياسر
  - عمار بن عبد الجيد الهروي، ج٢: ١١١.
  - عمار بن أبي عمار (الراوي)، ج١: ٤٧٤.
- عمارین یاسر، ج۱: ۷۶، ۹۶، ۱۱۸، ۱۲۰، ۱۶۰، ۳۳۲، ۲۳۲، ۲۲۰، ۲۶۰، ۲۵۳، ۲۳۳، ۲۰۳۰، ۲۳۳.
  - عمر = عمر بن الخطاب
  - ابن عمر = عبد الله بن عمر

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ٢٥١

• عمر بن الأطنابة، ج١: ٣٤٥.

- عمر بن أبي ربيعة، ج٢: ١٨١، ١٨٣، ١٨٨، ٢٠١.
  - عمر بن سعد (بن أبي وقاص)، ج1: ٩٨.
    - عمر بن أبي سلمة، ج١: ٢٩٩.
    - عمر بن شاش الأسلمي، ج١: ٩٧.
- عمر بن شبة (الراوي)، ج1: ٣٨٧، ٣٩٥. ج٢: ١٨٢.
  - عمر بن عبد العزيز (بن مروان)، ج1: ١٦، ١٧٠.
    - ه عمر بن هارون البلخي، ج١: ١٣.

٧٥٧ .....عبد الله بن عباس

#### • عمرو = عمرو بن العاص

- عمرو بن دينار (الراوي)، ج۲: ۱۷۹.
  - أبو عمرو زبان بن العلاء، ج۲: ۲۹.

- ه عمرو بن عبد ود، ج١: ٢٢١.
- عمرو بن عبيد، ج ١؛ ٣٨٧، ٣٩٣، ٣٩٤.
- عمرو بن عثمّان (بن عقان)، ج ١: ٧٥٣، ٥٥٦.
  - عمرو بن مرجوم العبدي، ج١: ٣٢١.
- عمرو بن ميمون بن مهران (الراوي)، ج۲: ٩٥.
  - عمرو بن ميمونة (الراوي)، ج٢: ٢٩.
    - عنترة (بن شداد)، ج۲: ۸۸.
    - العوام بن خويلد، ج١: ٩٨٩.
    - أبو عوانة (الراوي)، ج٢: ١٢٩.
  - ابن أبي العوجاء = عبد الكريم بن أبي العوجاء
    - ابن عوف = عبد الرحمن بن عوف
      - عويم بن ساعدة، ج١: ١٢٥.
      - أبو العيناء، ج۲: ۲٥٧، ۱٥٨.
    - العيني (بدر الدين محمود)، ج٢: ١٦٧.
      - عيينة بن بدر الفزاري، ج١: ٧٥.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ٢٥٣ ...

عیینة بن موداس، ج۱: ۳۹۳. ج۲: ۳۱، ۱۸٤.

#### حرف الغين

- الغضائري (الحسين بن عبيد الله)، ج۲: ۱۱۸، ۱۱۹.
  - ابن غطفان (الواوي)، ج 1: ١١٣.
    - ه غیاث بن ابراهیم، ج۱: ۲٤.

#### حرف الفاء

• فاطمة (عليها السلام)، ج1: ١١٢، ٢٢١، ١٢٧، ١٥٥، ١٥١، ١٥١،

۸۵۱، ۲۲۱، ۷۲۱، ۸۲۱، ۲۲۱، ۷۷۱، ۱۷۱، ۹۷۱. چ۲: ۳۱۰

- الفراء (يحيى بن زياد، النحوي)، ج٢: ١١٠.
- أبو الفرج (الأصفهاني)، ج1: ٤٠١. ج٢: ١٨٢.
  - ه فرعون (ملك مصر)، ج٢: ٢٢.
    - ه الفريابي، ج۲: ۱۰۸.
    - ابن فسوة = عيينة بن مرداس
  - الفضل = الفضل بن عباس بن عبد المطلب
    - أبو الفضل = العباس بن عبد المطلب.
    - أم الفضل = لبابة بنت الحارث بن حزن
      - أبو الفضل الرازي، ج٢: ٦٨.
- الفضل بن عباس بسن عبد المطلب، ج1: ٣٦، ٣٨، ٥٥، ٥٦، ١٠٨، ١١٣،
  - 7315 A315 7515 751. 37: 7A5 181.
    - الفناري، ج٢: ٨٢.

#### حرف القاف

- ه القاسم بن محمد (بن أبي بكر)، ج٢: ١٤٣.
  - القالي (أبو علي)، ج1: ٤١

٢٥٤ .....عبد الله بن عباس

• ابن قتيبــة (الدينـوري)، ج 1: ۲۲، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۷۰، ۲۲۹، ۲۳۰، ۲۲۰،

۲۷۲، ۱۳۱۰ ، ۲۳، ۲۳۱، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۵۵. ج۲: ۱۸۱.

- قشم (بن العباس بن عبد المطلب)، ج 1: ٣٦، ٣٨، ٣٩، ٤٦، ١٤٨.
  - ابو قحافة (والد أبي بكر)، ج١: ١٥٣.
  - قطام (زوج عبد الرحمن بن ملجم)، ج١: ٥٠٥.
  - ه القطب الراوندي (سعيد بن هبة الله)، ج1: ٢٢٦.
  - قیس بن سعد بن عبادة، ج۱: ۳۲،۱۲۳، ۳۳۰، ۳۹۱، ۴۰۱.
    - قيس بن سليم الكوفي، ج۲: ۱۰۸.

#### حرف الكاف

- كثير (بن العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٩، ٤٨.
- ابن كثير (عماد الدين أبو الفدا)، ج ١: ٣٩٢، ٤٧٤. ج ٢: ٦٩، ٧٠.
  - الكردري (محمد بن محمد المعروف بابن البزاز)، ج١: ١٨.
    - کویب (الراوي)، ج۱: ۳۹.
    - كريب بن سليم الكندي، ج٢: ٣٧.
    - کریب بن مسلم (مولی ابن عباس)، ج۲: ۳۰، ۲۰۱.
      - الكسائي (على بن حمزة)، ج١: ٦٩، ٦١٠.
- الكشبي (محمد بن عمسر بن عبد العزيسز)، ج١: ٣٩٠، ٣٩٠، ٣٩٠.
  - 37: Y/13 A/1.
    - كعب = كعب الأحبار
  - كعب الأحيار، ج1: ٢٢٣، ٢٢٤، ٢٥٨. ج٢: ٩٤، ٩٥، ٩٦.
    - ابن أم كلاب، ج ١: ٢٩٥.
    - ابن الكلبي = محمد بن السائب الكلبي
    - أبو الكنود (الراوي)، ج١: ٣٨٧، ٣٨٩، ٣٩٠، ٣٩٥.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( فهرس الأعلام )

ابن الكوا (عبد الله، الخارجي)، ج١: ٣٦٧.

#### حرف اللام

- لبابة بنت الحارث بن الحزن الهلالية، ج1: ٣٩،٣٨،٣٧، ٢٠٦.
  - أبو لهب (عم النبي)، ج١: ٣٧.
  - ابن فيعة = عبد الله بن عيسى
  - أبو لؤلؤة (المجوسي)، ج١: ٢٢٢، ٢٢٣، ٢٣٥.
    - الليث (بن سعد، الراوي)، ج٢: ١٠٧.

#### حرف الميم

- المأمون (الخليفة)، ج۲: ۱۵۷.
- المامقاني (عبد الله)، ج۲: ۱۱۸، ۱۱۹.
  - مالك = مالك بن أنس
- مالك الأشتر، ج 1: ٢٤٨٠٢٥٢١٨، ٣٠، ٣٢٩، ٣٢٩، ٣٤٨، ٣٤٨، ٣٥٠.
  - مالك بن أنس (الراوي)، ج1: ١٢٥، ١٢٧. ج٢: ١٤٤.
    - ه المبرد (محمد بن يزيد)، ج١: ٤٠٣.
      - المتنوّف (الواوي)، ج۲: ۱۸۳.
    - ه مجاشع بن مسعود السلمي، ج٢: ٣١.
    - ابن مجاعة (من بني تميم)، ج١: ٣٨٩.
- ه مجاهد (بن جبر) الراوي، ج۲: ۲۰،۲۹،۵۵،۳۶،۲۹،۵۷، ۷۸، ۱۰۷، ۱۳۳.
  - محب الدين الطبري، ج٢: ١٣١.
  - محمد بن اسحق( الراوي)، ج١: ١٨، ٢٠. ج٢: ١٠٩.
    - عمد باقر المحمودي (المحقق) ج١: ٦٦.
      - محمد البجاوي (المحقق)، ج٢: ٢٠.
      - محمد بن بدر النعساني، ج١: ٢٢٤.

٢٥٦ ..... عبد الله بن عباس

- محمد بن حبيب (صاحب الأمالي)، ج١: ٤٤٢.
  - محمد حميد الله(المحقق)، ج٢: ٤٠.
- - محمد خلف الله (المحقق)، ج۲: ۹۲.
  - ه محمد ذو النفس الزكية، ج1: ١٧، ٣٩٢.
  - محمد بن السائب الكلبي، ج1: ٢٩٩. ج٢: ١١٠،١٠٩.
    - محمد بن سعد بن أبي وقاص، ج١: ٨٨٨.
      - محمد بن سعيد (الكذاب)، ج١: ١٩.
    - محمد سعيد العريان (المحقق)، ج1: ٥٠٧. ج٢: ٢١.
      - عمد بن سلام، ج۲: ۳۸.
      - محمد بن سيرين، ج٢: ١١٠، ١١٤، ١٤٤.
        - محمد عطية الأبراشي، ج٢: ٤٦.
  - محمد بن علي بن الحسين (عليه السلام)، ج١: ٣٩٩. ج٢: ١٤٥.
    - محمد عوض ابراهيم (المحقق)، ج1: ١٧.
    - محمد فؤاد عبد الباقي (المحقق)، ج١: ٦٦. ج٢: ١٥٥.
    - محمد بن مروان (السدي)، ج1: ٥٠٢. ج٢: ١٠٩، ١١١.
      - محمد بن المنصور، ج۲: ۱۵۸، ۱۵۸.
      - محمد بن يوسف الكديمي، ج1: ١٢.
  - المختار بن أبي عبيد (الثقفي)، ج١: ٤٩٧، ٤٩٨، ٤٩٩، ٥٠٦، ٥٠٠.
- أبو مخنف(لوط بن يحيي)، ج1: ٣٨٧،٣٠٧،٢٩٦، ٣٩٠،٣٩٩، ٣٩٠، ٤٠٦.
- المدائني(علي بن محمسد)، ج1: ٣٥٢، ٢٩٠، ٢٩٠، ٤٠٦، ٤١٧،
  - . 292 . 279

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ( نعم ١٠٥٧ ....

- مرحب (من قواد اليهود)، ج١: ٧٤.
- ابن مردویه (أحمد بن موسی)، ج۱: ۱۲۲. ج۲: ۱۱۲.

۲۳، ۳۲۵، ۲۳۳، ۱۱۶، ۲۵۶، ۱۸۶، ۵۸۶.

- مروان بن أبي عزة (الشاعر)، ج۱: ۱۲۰.
- مريم بنت عمران (عليها السلام)، ج۲: ۱۷۷.
  - مسافر بن عوف بن الأحمر، ج١: ٣٦٦.
    - ٠ مسروق (الراوي)، ج٢: ٩.
    - مسعر بن فدكي التميمي، ج١: ٣٦٣.
      - ابن مسعود = عبد الله بن مسعود
- المسعودي (علي بن الحسين)، ج1: ١٥٦، ١٥٧، ٣٢٣، ٤٥٨.
- مسلم (بن الحجاج القشيري)، ج1: ۱۳، ۲۰، ۲۳، ۷۱، ۷۲، ۵۲، ۸۲.
  - ج۲: ۱۲۵.
  - مسلم (قتل مع علي يوم الجمل)، ج١: ٣٠٨.
    - المسوّر، ج۲: ۲۲.
    - أبن المسيب = سعيد بن المسيب
    - مصدق بن شبیب الواسطی، ج۱: ۳۷۸.
      - مصعب بن جبیر، ج۲: ۷۲.
      - مصعب بن الزبير، ج٢: ١٤٤.
      - مصقلة بن هبيرة، ج١: ٣٧٣.
    - المطرف بن المغيرة (الراوي)، ج١: ٣٢٣.
      - معاوية = معاوية بن أبي سفيان

۲۰۸ ..... عبد الله بن عباس

- معاوية بن صالح (الراوي)، ج۲: ۱۰۷.
- معبد (بن العباس بن عبد المطلب)، ج١: ٣٨.
  - معقل بن قيس، ج ١: ٣٧٢، ٣٧٣.
  - معلى بن هلال (الراوي)، ج١: ٣٩٠.
    - معمر بن أسيد، ج۲: ۱۱۰.
- معن بن أوس المزني (الشاعر)، ج٢: ٢٧، ٣٠.
  - ه معن بن عدي، ج ١: ١٢٥.
  - بنت معود بن عفراء الأنصارية، ج۲: ۱٥١.
    - ه ابن أبي معيط = الوليد بن عقبة.
- المغيرة بسن شعبة، ج1: ١١٤، ١٢١، ١٤٢، ٢٢٢، ٣٢٣، ٥٣٠، ٢٧٠، ١٨٢، ٥٨٧، ٢٩٢، ٣٩٣، ٣٣٣.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... ٢٥٩

مقاتل (بن سلیمان)، ج۲: ۱۱۹، ۱۱۰.

• المقداد (بن عمرو)، ج 1: ۷۶، ۱۱۸، ۱۳۰، ۱٤۰، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۳۳.

- ه المقريزي (أحمد بن على)، ج١: ١٠٠.
  - ه مكدوجل، ج۲: ۱٤.
  - ابن ملجم = عبد الرحمن بن ملجم.
- ابن ابي مليكة = عبد الله بن أبي مليكة
  - أبو مليكة = الحطيئة.
  - ه ابن منبه = وهب بن منبه.
- ابن مندة (يحيي بن عبد الوهاب)، ج٢: ٩.
  - ه المنذر بن الجارود (الراوي)، ج١: ٣٠٦.
- ا المنصور (الخليفة)، ج١: ١٨، ٣٩٢، ٣٩٣.
  - المهدي (ابن المنصور)، ج١: ٢٤.
- موسى (عليه السلام)، ج1: ١١٤، ١١٦. ج٢: ١٣١، ١٧٧.
- أبو موسى الأشعري، ج١: ٣٠١، ٣٤٩، ٣٥٠، ٣٥١، ٣٥٢، ٣٥٣، ٣٥٤،

007 , 707, VOT, A0T, POT, . FT, 15T, VFT, YYT.

- ه موسى بن داود (الراوي)، ج۱:۳:۳
- ه موسى بن سلمة الهذلي (الراوي)، ج٢: ١٥٣.
- ه ميمونة (أم المؤمنين)، ج١: ٤٨، ٦٠، ٦١، ٦٢.
- ميمونة (بنت الحارث بن الحزن الهلالي)، ج١: ٣٧.

#### حرف النون

- نائل (مولى عثمان بن عفان)، ج١: ٢٥٧.
  - نائلة بنت الفرافصة، ج1: ٢٧٢.
    - ابن النابغة = عمرو بن العاص

، ٢٦ ..... عبد الله بن عباس

- نافع (بن عبد الرحمن، القارئ)، ج٢: ٦٩.
- نافع بن الأزرق، ج۲: ۹۱، ۱۸۱، ۱۸۸.
  - ه نافع بن طریف، ج۱: ۲۷٦.
  - نبهان (الراوي)، ج٢: ٥٤.
  - نثیلة بنت جناب بن کلیب، ج۱: ۳۳٪
    - ه نجدة الحزوري، ج١: ١٧٠، ٣٩٨.
      - 🕨 نجدة بن عويمر، ج۲: ۸۷.
      - ه النخعي (إبراهيم)، ج۲: ۱۷٥.
        - نصر = نصر بن مزاحم
- نصر بن مزاحم، ج 1: ۳۲۰، ۳۲۱، ۳۲۹، ۳۳۷، ۳۳۸.
  - النظام (إبراهيم بن سيار)، ج1: ١٥٨، ١٥٨.
    - النعمان بن عجلان، ج1: ١٦٠، ١٦٤.
      - أبو نوح الحصيري، ج١: ٣٣١.
      - ه أبو نوفل (الراوي)، ج۲: ٦٦.
    - النووي (محي الدين يحيي)، ج٢: ١٦٥.
      - ه النويري (القارئ)، ج۲: ٦٩.
- النيسابوري (الحاكم)، ج1: ١٩٨، ج٢: ١٠٨، ١٣١، ١٧٧.

#### حرف الهاء

- هارون (عليه السلام)، ج1: ١٥٨. ج٢: ١٣١.
  - ه الهرمزان، ج ۱: ۲٤٠.
  - أبو هويرة ( الدوسي، الراوي)، ج٢: ٦٩.
- هاشم بن عتبة بن أبي وقاص، ج١: ٣٢٨، ٣٣٤
- ابن هشام (أبو محمد بن عبد الملك)، ج١: ٤٨، ٤٩، ٥٢، ٥٧.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأعلام ) ..... الفهارس العامة .....

- ه هشام بن عروة، ج١: ٥٠٧.
- هشام بن الوليد بن المغيرة، ج١: ٢٣٧.
  - همام بن یحیی، ج۲: ۱۱۰.
  - ه هیشم بن بشیر، ج۲: ۱۱۰.
  - أبو الهيثم بن التيهان، ج١: ١٤٠.

#### حرف الواو

- أبو وائل (شقيق بن سلمة، الراوي)، ج١: ٢٧٦. ج٢: ٧٩.
  - و الواحدي (على بن أحمد)، ج٢: ١٠٩.
  - الواقدي (محمد بن عمر)، ج1: ٤٠، ٤١، ٢٥٤، ٢٨٠.
    - وحشى (قاتل حمزة بن عبد المطلب)، ج١: ٣٢٢.
      - وردان (مولی عمرو بن العاص)، ج۱: ۳٤٠.
        - وكيع بن الجواح، ج٢: ١١٠.
        - الوليد (بن عتبة)، ج1: ٤٨٠ ، ٤٨٠.
- الوليد بن عقبة، ج١٠: ٣٧، ٢٤٤، ٢٤٧، ٢٥٨، ٣٢٩، ٣٤٢.
  - وهب بن منبه، ج۲: ۹۶، ۹۰.

#### حرف الياء

- یحیی بن أکثم، ج۲: ۱۵۸.
- یحیی بن ابی بکر، ج۲: ۱٤٤.
- يحيى بن الحسن بن البطريق ج١: ٠٥٠٢.
  - یحیی بن حماد، ج۲: ۲۲۹.
- یحیی بن سعید القطان، ج ۱: ۱۳، ۲۰.
  - یحیی بن معین، ج ۱: ۱۳.
    - يزيد = يزيد بن معاوية

٧٩٧ ..... عبد الله بن عباس

ه يزيد بن الأصم، ج١: ٥٥٠.

یزید بن آبی سفیان، ج۱: ۲٤٥.

• يزيد بن عبد الله (الشاعر)، ج ١٠ ٣٨.

• يزيد بن عتبة (الشاعر)، ج١: ٥٠٥.

• يزيد بن القعقاع (القارئ)، ج٢: ٦٩.

یزید بسن معاویسة، ج۱: ۳۹٤، ۵۱۵، ۶۱۵، ۲۵۵، ۲۵۱، ۲۱۵، ۲۲۵، ۲۲۵،

773174330433 7433 4433 1433 1433 443. ET: FT.

• يعقوب بن اسحق الحضرمي (القارئ)، ج٢: ٦٩.

اليعقوبي (احمد بسن أبـي يعقـوب)، ج ١: ٨٤، ٩٦، ٩٩، ١٠٠، ٢٠٨، ٢١١،

A37, Y. 3, 0 V3, 0 P3.

یعلی بن آمیة، ج۱: ۱۹۲.

• يوسف مراد (المؤلف)، ج٢: ٤٧.

• يونج، ج۲: ۱۲.

یونس (علیه السلام)، ج۲: ۱۷۷.

## فهرس الأمكنة والبقاع

#### حرف الألف

- اُر**دش**یر ، ج۱: ۳۷۳.
- الأردن ، ج١: ٢٤٤.
- أفريقية ، ج١: ٢٤٨، ٢٤١.
  - الأهواز ، ج١: ٣٧٢ .

#### حرف الباء

- بلر ، ج1: ۳۲، ۳۲، ۲۲۱، ۱۹۷، ۱۹۷، ۲۲۱، ۳۰۳، ۳۰۳، ۳۴۳، ۳۰۳،
- - البقيع = بقيع الغرقد
  - بقيع الغرقد، ج1: ٢٢٠ ،١٨١، ٣٦.
    - بيت الله الحرام ، ج ١ : ٣٣.
      - بيوت إلنبي، ج٢: ١٢٢.

#### حرف التاء

• تبوك ، ج 1 : ٩٩ ،٨٥٨.

#### حرف الجيم

- الجحفة ، ج۱: ۶۹.
- جرجان ، ج1: ٢٤١.

٧٩٦ .....

#### حوف الحاء

• الحجـــاز ، ج 1: ۳۲، ۳۲۲ ، ۳۹۰، ۳۹۱، ۲۲۱، ۲۲۳، ۲۲۳ ، ۲۳۸

١٢٢٤ ١٩٢٤ ١٠٧٤ ١٧١٤ ١٣٨٤. ج٢: ٢٥، ١٢١، ١٧١، ١٩٠.

- حروراء ، ج ۱ : ۳۲۷ ، ۳۲۷ ، ۳۷۰ ،
  - حصن الكتيبة ، ج1: ١٦٦.
  - حص ، ج 1: ٢١٤ ، ٢٤٤٠.
  - حنين ، ج 1: ٢٥ ،١٥ ، ٧٢٠.
  - ه الحوض ، ج1: ١٠١، ٨٦.

### حرف الحناء

- خواصان ، ج ۱ : ۲۱.
- ه الحندق ، ج ۱ : ۲۲۱.
- خيير ، ج1: ٢٥، ٣٥، ٢٤، ٤٧، ١٦٦٠. ج٢: ١٤٣، ١٤٥، ١٤٦٠

#### حرف الدال

- ه دأر الامارة ، ج 1: ٣٠٤ ، ٣٨٣، ٣٨٤.
  - ه دار ابی سفیان ، ج۱: ۷۲.
    - دار الضيفان: ج٢: ٣٠.
  - ه دار عبد الله بن خلف ، ج ١: ٣١٢.
    - دومة الجندل ، ج١: ٣٦٧، ٣٥٣.

#### حرف الذال

- ذي الحليفة ، ج ١: ٨١.
- ه ذي خشب ، ج ١: ٢٧٣.
- ذي قار ، ج 1: ٣٠٣، ٣٠٢.

الفهارس العامة ..... ( فهرس الأمكنة والبقاع ) ..... ٢٦٧

• الربذة ، ج 1: ٣٠٢، ٢٥٩، ٢٥٦، ٣٠٢، ٣٠٣٠.

ه الرحية ، ج١: ٣٠٤.

مرف السين • السقيفة = سقيفة بني ساعدة ، سقیفة بنی ساعدة ، ج1: ۱۱۸، ۱۲۳، ۱۲۲، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۳۲،

7713 X173 1P73 0P7.

#### حرف الشين

• الشام ، ج1: ١٨٥ ،١٠٠ ،١٤٤ ،١٩٥ ،١٩٥ ،١٨٧ ،١٨٢ ،١٩٢ TEO: TEE: TET: TEY: TEI: TYE: TYT: TYI: T.I: Y9T: £70, £77, £77, £77, £.7, 787, 770, 772, 777, 768, £04, £07 ,£07 ,££7, ££0, ££7, ££7, ££1, £74, £77, ١٥٧١ ، ١٩٧١ ، ١ ٨٤، ٢ ٠ ٥٠ - ١٢٠ ١٧١٠.

- ه شریعة الفرات ، ج ١ : ٣٢٧.
- ه الشعب ، ج ۱: ۲۹، ۳۹، ۲۸ ، ۱۹، ۱۹، ۱۹،

#### حرف الصاد

وصفين ، ج 1: ۲۱۱ ، ۳۲۷ ، ۳۳۲ ، ۳۵۳ ، ۳۵۳ ، ۳۲۱ ، ۸۲۳ ، ۴۲۹ ، ۲۱ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ٣٤ ، ١٣٤ ، ١٨٦ . ج٢: ١٤، ٢٤.

• الصلصل ، ج١: ٢٧٤.

#### حرف الطاء

- الطائف ، ج١: ٥٠ ،٩٥٠ ،٤٩٤ ، ٩٥٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ٥٠٠٠.
  - ه طبرستان ، ج ۱: ۲٤١.
  - الطف ، ج ۱: ۲۰۱ ،۷۷۸ ۲۷۳ ،۷۷۹ ،۹۷۹ .

٢٦٨ ..... عبد الله بن عباس

#### حرف العين

#### حرف الغين

• غذير خم ، ج١: ٩٠، ٩٠، ٣٧٩.

#### حرف الفاء

• فدك ، ج1: ٢٢١ ،٧٢١ ،٨٢١ ،٢٠٩٠.

• فلسطين ، ج ١: ٢٤٤.

• فناء الكعبة، ج٢: ٨٨.

#### حرف القاف

قصر الامارة ، ج۱: ۳۸۰، ۳۰۲.

#### حرف الكاف

• الكعبة ، ج١: ٣٣ ،٧٤ ،٥٢، ٤٧١، ٨٨٤ ،٩٩١ ،٥٠٠.

• الكوفـــــة ، ج1: ١٤٥ ،٢٤٦ ،٨٥٢ ،١٦٩ ،٢٦٩ ،٢٦٩ ،٢٩٢ ،٢٩٢ ،٢٩٣ ، ٢٦٣ ،٢٦٣ ،٢٦٣ ،٢٦٣ ،٢٦٣ ،٢٦٣ ،

• الكوفة، ج١: ١٧٦، ٣٨٣، ٣٧٦، ٣٧٦، ٣٧٦، ٣٧٤، ٣٨٣، ٣٨٣، ٣٨٠ ١٣٨٢ ، ٠٠٠ ، ٢٠٤ ، ٤٠٤ ، ٤٠٤ ، ١٠٤ ، ١٢٤ ، ٣٨٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ،

#### حرف الميم

ماء الحواب ، ج۱: ۳۰۰ ج۲: ۱۲۱.

• المدينة (المتورة)، ج1: ٨٣، ١٦٨، ٨٢، ٢٩،٤٩، ٨٢، ١٣٨، ١٣٨، ١٦٢، ٥٦١

- مسجد البصرة، ، ج١: ٣٠٥، ٣٠٥.
  - المسجد الحرام، ج٢: ١٨١.
  - مسجد الكوفة ، ج١: ٣٧٩.
  - ه مسجد مصر، ، ج1: ٢٤٢.
- مصر ، ج۱: ۲۱۱ ،۱۹۲ ، ۲۲۷ ، ۲۲۷ ،۱۹۲۷ ،۳۳۹ ،۳۳۹ ،۳۲۷ ،۲۷۳ ،۲۷۳ ،۲۷۳ ،۲۲۱ ،۲۲۱ ،۲۷۱ ،۲۷۱ ،۲۷۳ ،۲۷۳ ،۲۲۲ ،۲۷۳ ،
  - مضيق الوادي ، ج1: ٥١.
    - المغرب ، ج1: ٢٤١.

• ۲۷ ..... عبد الله بن عباس

• منى ، ج1: ١٨ ،١٧ ٢ ، ١٥٠ ، ٣٤٥ ، ١٥٥ ، ٥٠٠ ، ٥٠٠ .

#### حرف النون

- نجد ، ج 1: ۲۵، ۲۵، ۱۹،
- النخيلة ، ج١: ٣٦٣، ٢١٥، ٣٢١. ج٢: ٨٨.
- النهروان ، ج 1: ١٤٣٤،٥٣٦،٧٣٠،٣٧٠ ،٣٨٣. ج ٢: ٤١، ٨٨.
  - نیل مصر، ، ج۱: ۳۷۱.

#### حرف الواو

ه وادي القرى ، ج1: ٣٢٥.

# حرف الياء

- - ينبع ، ج1: ۲۷۲ ،۳۸۲ ،۲۸۲ ،۲۸۲ ،۲۸۲.
    - ه اليونان ، ج ١: ٢٤٢.

فهرس الملل والنحل والأقوام

الفهارس العامة ..... ( فهرس الملل والنخل والأقوام ) ......

## حرف الألف

- الأتراك ج ١: ٣٤٦. ج ٢: ٧٩
  - الأحبار ج ١: ٢٢٤.
- الأزد ج١: ٢٢١ ،٠٨٣ ،٣٨٣ ،٨٨٣.
- الأســد ج 1: ١٣٠، ١٣١، ١٣١، ٢٣١، ٢٢١، ١٣٠، ١٥٤، ٩٨٤، ١٩٤. ج٢: ٩٥.
  - أصحاب الحسن النكال ج١: ٨٠٤.
  - أصحاب الحسين الكلاج ١: ٤٧٣، ٤٧٤، ٤٨٢.
- - أصحاب الزبير ج٦: ٢٤٥، ٢٤٦، ٣٠٠.
    - أصحاب الشوري ج١: ٢٤٦، ٢٦٧.
      - ه أصحاب طلحة ج١: ٥٠٣٠.
- - أصحاب الكساء ج ١: ٢٥٢.

٧٧٤ .....عبد الله بن عباس

• الأوس ج 1: ۲۰، ۲۲۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۱،

#### حرف الباء

- الباطنية ج٢: ١٠٤، ١٠٥، ١١٢.
- أهل البصرة، ج1: ٣١١، ٣١٥، ٣١٦، ٣١٧، ٣١٩، ٣٢٣، ٣٧٢، ٣٨٠، ١٨٦، ٣٨٣، ٤٨٣، ٣٨٥، ٣٨٦.
  - بنو بیاضة ج 1: ۱٤٠، ۱٤٢، ۱٤٢، ٣،٩٠.
- أهـ ل أليـ ت ج (: ١٤، ٥٠، ٨٢، ٩٢، ٢٩، ٥٩، ٣٠١، ٥٠١، ٨١١، ١٩٠، ١٩٠ ع ١٩٠ ع

• اهـل البيـت، ج۲: ۲۷،۲۱۱،۹۱۱، ۱۳۰، ۱۳۷، ۱۶۰، ۲۶۱، ۱۶۸، ۱۶۸، ۱۹۱، ۱۰۰، ۱۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۱۲۷، ۱۷۳، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۷۷

#### حرف التاء

- التابعين ج ١٤: ٢٦٧ ،٨٢٨. ج٢: ٥٦، ١٦٦.
  - التبابعة ج ١: ٣٥٧.
- ليم، ج١: ١٣١،٦٥٢،٣٢٣،٢٤٣ ،٣٤٣،٢٢٤ ،٣٢٤ ،٨٢٤ ،٢٤٤ ،٥٨٤.

#### حرف الثاء

• ثقيف، ج١: ٥٦.

#### حرف الحاء

- الحزب الأموي، ج١: ٢٥٧، ٢٥٨.
- حزب الأنصار، ج1: ٦٩، ٧٠، ٧٤، ١٢٥، ١٢٨، ١٦٥، ٢٣١.
- الحسوب الهساشمي، ج 1: ٤٪، ٧٧، ٩٧، ١١١، ١٢١، ١٣٢، ٣٣٢، ٢٣٢، ٢٤٠، ٢٤٢، ٣٤٢، ٢٤٠، ٢٤٠، ٣٤٠، ٢٤٠، ٢٤٠، ٢٤٠، ٢٤٠، ٩٢٠، ٩٨٠. ٩٨٠.
  - ه الحشوية، ج٢: ٦٤.

#### حرف الخاء

• الخزرج، ج 1: ۲۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۰، ۱۳۵،

٣٧٦ .....عبد الله بن عباس

• الخوارج، ج١: ٢٠، ٢١٣ ،٥٢٩ ،٢٢٣ ،٧٦٧ ، ١٣٨، ٢٦٩ ،٣٧٩ ،٣٧٩

١٤٥٤ . ج٢: ١١، ١٤، ١٤١، ٣١، ١٤١، ١٨١.

#### حرف الراء

- ربیعة، ج أ: ۵۰ ،۸۲ ،۸۳ ،۸۲ ،۹۵ ،۹۳۳ ،۲۱۷ ،۳۳۳ ،۳۳۳.
  - الروم، ج١؛ ١٧٩ ،٣٤٦، ٣٤٦.

#### حرف الزاي

- الزنادقة، ج١: ٢١، ٢٢٠.
- زهران، ج ۱: ۳۹۲، ۳۹۲.
- بنو زهرة، ج**١**: ١٢١ ،١٣٥٠.
  - الزيدية، ج١: ٣٩٢.

#### حرف السين

- بنو سليم، ج١: ٥١ ،٤٠٧.
- أهل السنة، ج١: ٩٣ ،١٠٩ ،١١٠ ،١٥٦ . ج٢: ٦٤، ١١٦.
  - السبابجة، ج ١: ٣٠٥.

#### حرف الشين

- - الشيعة، ج١: ٩٣ ،١٠٩ ،١١٠ ،١١٨ ،٤٤٥ . ج٢: ٦٢، ١١٦، ١٧٤.
    - شيعة آل البيت، ج١: ٤٣٦.
    - شیعة عثمان، ج ۱: ۳۸۰، ۲۱۷.
    - شیعة علی، ج ۱: ۱٤٠، ۳۰۶، ۳۸۰، ۲۱۹، ۲۷۰.

#### حرف الصاد

الصوفية، ج۲: ۱۱۲.

#### حرف العين

- أهل العالية، ج١: ٣٢١.
- ه بنو عامر بن صعصعة، ج ١ : ٣٠٠.
  - بنو عامر بن لؤي، ج1: ١٥٩.
- بنو عدي، ج 1: ١٦٦، ٢٥٦، ٣٢٣، ٣٤٢، ٣٤٣.
  - بنو عدي بن النجار، ج١: ١٤٨.

- بنو عبد المطلب، ج1: ٦٥ ،١٦٢ ،١٨١ ،١٩٠ ،١٢٠ ،٢٣٦ ،٢٥٦ ،٠٢٢ ، ٢٦٠ ،٠٢٢ ، ٢٢٠ ،٢٨١ ، ٢٦٠ ،٠٢٢ ، ٢٢٠ .
  - بنو عبد مناف، ج 1: ۳۳ ،۲۵۲ ،۲۵۲ ،۴۳۹ ،۴٤۸ ،٤٤٨.

#### حرف الفاء

- أهل فارس، ج١: ٣٤٦، ٣٨٤،
  - الفرس، ج٩: ٢٤ ،٢١٠٠.

• فهر، ج ۱: ۱۱ ،۲۲ ،۹۹۲ ،۲۲۳.

## حرف القاف

- القاسطون، ج1: ٣٢٠، ٣٢١، ٣٣١، ٣٧٧.
- - قضاعة، ج١: ٢٤٨.
  - ه قیس، ج۱: ۲۹۰، ۳۸۸.

## حرف الكاف

- أهل الكتاب، ج١: ٢١. ج٢: ٩٤، ٩٥، ٩٧.
  - کنانة، ج ١: ٣٢٩.
- أهل الكوفة، ج١: ٢٤٦، ٣٠١، ٢٢٣، ٣٧٢، ٣٧٤، ٣٧٩، ٤١٠.

## حرف الميم

- المارقون، ج١: ٣٣١، ٣٧٠، ٣٧٧.
  - ه المجوس، ج۲: ۲۲.
  - مخزوم، ج 🕽 : ۱۵۹ ،۲۳۳ ،۲۲۸ ۔

- المشركون، ج 1: ۳۳۲، ۳۳۵، ۲۵، ۲۵، ۳۵، ۵۷، ۵۷، ۵۷، ۳۳۲، ۲۳۸ ، ۳۳۲ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۳۳ ، ۲۸۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳
  - المصريون، ج 1: ٢٤١، ٢٧٠ ، ٢٧١، ٢٧٣ ، ٢٨٣، ٣٧٣.
    - مضر، ج 1: ٣٤٨، ٣٤٩.
- - و أهل المغرب، ج١: ٣٦٣.
  - آل أبي معيط، ج ١: ٢٢١، ٢٢٨ ،٢٤٤، ٢٢١.
    - أهل مكة، ج1: ٢١٦، ٢٧٤.

٠ ٢٨٠ .....عبد الله بن عباس

• المهاجرون، ج١: ٩٨،٩٤، ٩٨،٧٧ ،٧٣،٧٢،٦٩،٦٦،٥٤،٥٢،٥١

# حرف النون

- ه بنو ناجية، ج ١ : ٣٧٢.
- الناكثون، ج 1: ۲۹٤ ، ۳۰۰ ، ۳۰۷ ، ۳۲۱، ۳۳۱، ۳۳۱، ۳۷۲.
  - أهل النبي = أهل البيت
    - النظامية، ج١: ١٥٦.

#### حرف الهاء

• هوازن ج ١: ٥٥ ،٥٦ ،١٤٥ ،١٤٥ .

## حرف الياء

- أهل اليمن، ج١: ٣٤٨، ٣٤٩، ٣٥٧.
  - اليهود ج٢: ٧٥، ٨٤، ٩٤، ٩٧.

فهرس الأبيات الشعرية والأراجيز

|            | <del></del> |             |         |                                |
|------------|-------------|-------------|---------|--------------------------------|
| الصفحة     | الجوزء      | عدد الأبيات | القافية | صدر البيت                      |
| 777        | ١           | 1           | ألداء   | فكيف به أني أداوي جراحه        |
| ۲٠٠        | ۲           | ۲           | تذوب ُ  | بنا من جوى الشوق المبرح لوعة   |
| ۱۸۰        | ۲           | ١           | المهذب  | ولست بمستبق اخاً لا تلمه       |
| ۸۸         | ۲           | ١           | وتخضبي  | إن الرجال لهم إليك وسيلة       |
| ١٤٧        | ١           | ۲           | الخطب   | كانت أمور وأنباء وهنبذة        |
| 718        | ١           | Y           | الألقاب | ما زال اهداء الصغائر بيننا     |
| ۸۸         | ۲           | ١           | ومنهجا  | لقد نطق المأمون بالصدق والهدى  |
| <b>797</b> | ١           | ١           | رويد    | كلنا يطلب صيد                  |
| 7 £        | ۲.          | ١           | البلادا | فلا هطلت عليّ ولا بأرضي        |
| ۱۸۳        | Y           | ١           | أبعد    | تشط غداً دار جيراننا           |
| ۲۰۳        | ١           | ٤           | قعدوا   | لو كان يقعد فوق الشمس من كرم   |
| ነልካ ‹ፕ٠ፕ   | 7:1         | ٤           | يسوّدِ  | إذا ابتدرت قيس بن عيلان غاية   |
| ١٣٤        | Ţ           | ١           | الغد    | أمرتهم أمري بمنعرج اللوى       |
| 97         | Y           | Υ           | موشلو   | بلغ المشارق والمغارب يبتغي     |
| ١٨٧        | ۲           | ١           | يزودِ   | ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلاً  |
| ١٨٦        | ۲           | ``          | بمخلد   | ولو أن حمداً اخلد الناس أخلدوا |
| 7.1        | ١           | ۲           | محمدِ   | وما حملت من ناقة فوق رحلها     |
| 490        | \           | ۲           | المطر   | فمنك البداء ومنك الغير         |
| <b>71</b>  | ١           | ١           | فيقبرا  | يزال حواري تلوح عظامه          |
| ١٨٩        | ۲           | ٤           | عاكرُ   | إذا طارقات الهم ضاجعت الفتى    |
| 181 (81    | ۲           | ١           | فمهجر   | أمن آل نعم أنت غاد فمبكر       |

| الصفحة   | الجزء | عدد الأبيات | القافية    | صدر البيت                      |
|----------|-------|-------------|------------|--------------------------------|
| 19.6271  | 441   | ۲           | نورُ       | إن يأخذ ا لله مني عينيّ نورهما |
| 141      | ۲     | ١           | فيخسرُ     | رأت رجلاً أما إذا الشمس عارضت  |
| ۱۸۲      | ۲     | ١           | فيخصرُ     | رأت رجلاً أما إذا الشمس عارضت  |
| ٤٣٣      | ١     | <b>Y</b>    | نکرُ       | فإنا للحم السيف غير مكرّه      |
| ٤٠٨      | ١     | ۲           | أتعذرُ     | فوا لله ما أدري وإني لصادق     |
| 170      | ١     | ۲           | زجوُ       | قوم إذا شهدوا الهياج فلا       |
| ٤٠٧      | ١     | ٣           | تتحفَرُ    | لعمرك إني والخزاعي طارقاً      |
| ٣١ ،٣٩٤  | 441   | ۳ .         | منكري      | أتيت ابن عباسٍ فلم يقض حاجتي   |
| ٤٠       | ۲     | ۲           | هجر        | إذا قال لم يترك مقالاً لقائل   |
| ٤١       | \     | ۲           | فهرِ       | ثكلت نفسي وثكلت بكري           |
| 444      | ١     | ١           | جابر       | شتان ما يومي على كورها         |
| ۳۰       | ۲     | ٦           | محضر       | ظللنا بمستن الرماح غدية        |
| ٤٦٢      | ١     | ٣           | الجازرِ    | نظروا إليك بأعين مزورة         |
| ١٦٠      | ١     | ٥           | أبا بكرِ   | وقلتم حرامٌ نصب سعد ونصبكم     |
| ٤٨٣ ،٤٧٠ | ١     | ١           | واصفري     | يا لك من قبرة بمعمر            |
| ۲٠٠      | ۲     | ١           | لميسا      | وهن يمشين بنا هميسا            |
| ١٨٤      | ۲     | ٣           | الناسِ     | أبا ابن بجدتهم علماً وتجربةً   |
| 104      | ۲     | ۲           | ابن عباسِ  | أقول للركب إذ طال الثواء بنا   |
| 0.8      | ١     | ٣           | ابن عباسِ  | صبت فلاف هماء الله رحمتها      |
| ۳۳۸      | ١     | 11          | ابن عباسِ  | طال البلاء وما يرجى له آس      |
| 0.8,40.  | ١     | ۳،۷         | بابن عباسِ | لو كان للقوم رأي يعصمون به     |

|             |       | <u></u>     |            |                                |
|-------------|-------|-------------|------------|--------------------------------|
| الصفحة      | الجزء | عدد الأبيات | القافية    | صدر البيت                      |
| 707         | ١     | ٣           | کابن عیاسِ | وا لله ما كلم الأقوام من بشر   |
| 444         | ١     | ٩           | آمىي       | ياعمرو حسبك من خدع ووسواس      |
| ٤٩          | ۲     | ١           | ليمعا      | الألمعي الذي يظن بك الظن       |
| ۸۸          | ۲     | ١           | يانځ       | إذا ما مشت وسط النساء تأودت    |
| ۲۸          | ۲     | ٣           | الفوارغ    | فإنك فرع من قريش وإنما         |
| ۸٦          | ۲     | ١           | أعرف       | وما الناس بالناس الذين عهدتهم  |
| ۸٦          | ۲     | ١           | الأعناق    | اصبر عناق إنه شر باق           |
| ٨٦          | ۲     | ١           | سائقا      | إن لنا قلائصاً حقائقا          |
| ١٦٣         | ١     | ٥           | فلك        | قلت يا عمرو مقالاً فاحشاً      |
| ٣٢          | ۲     | ٤           | فصلا       | إذا قال لم ينوك مقالاً لقائل   |
| WT 2        | ١     | ۲           | ملأ        | أعور يبغي أهله محلاً           |
| 7.1         | - 1   | ۲           | ونناضلُ    | كذبتم وبيت الله يقتل أحمد      |
| <b>ም</b> ££ | ١     | ٦           | رسائلي     | دعوت ابن عباس إلى حدّ خطة      |
| 725         | ١     | ٥           | بقابلِ     | دعوت ابن عباس إلى السلم خدعة   |
| ٣٨          | ١     | ٣           | سهلِ       | ما ولدت نجيبة من فحل           |
| ٤٩١         | ١     | ٩           | محتالِ     | يا ابن الزبير لقد لاقيت بائقةً |
| ۳۰۸         | ١     | Y           | يخشاهم     | يا رب إنّ مسلماً أتاهم         |
| ٤٦          | ,     | ١           | الكوم      | يا قشم يا قشم                  |
| Y 9 +       | ١     | ١           | أجذما      | وحرَق قيس عليَّ البلاد         |
| ١٩١         | ۲     | ٤           | الطعامُ    | إذا كثر الطعام فحذّروني        |
| 117         | . Y   | ۲           | وخصوم      | حسدوا الفتى إذ لم ينالوا فضله  |

| الصفحة   | الجزء | عددالأبيات | القافية  | صدر البيت                     |
|----------|-------|------------|----------|-------------------------------|
| 114      | Y     | ۲          | عجوة     | وما زلت أستصفي لك الود أبتغي  |
| ۱۸۰      | ۲     | \          | يشتمُ    | ومَن يجعل المعروف من دون عرضه |
| ٤٠ ، ٢٠٠ | 4.1   | ٧          | كالصمم   | إني وجدت بيان المرء نافلةً    |
| ٤٠٥      | 1     | ٦          | مسلم     | وهز عليّ بالعراقين لجدًّ…     |
| ١٦٤      | T \   | ٩          | کأبي حسن | جزى الله عنا والجزاء بكفه     |
| ٨٨       | ۲     | ١          | عزينا    | فجاؤوا يهرعون إليه حتى        |
| ٤٩٣      | ١ ،   | ١.         | وتبكينا  | لا درٌ درُ الليالي كيف تضحكنا |
| ۲۸       | ٠,٢   | ۲          | أدان     | أخلت بعين المال لما نهكته     |
| ٤٩٣      | 1     | ١          | ولا دينٍ | فإن تصبك من الأيام قارعة      |
| ٤٨٩      | ١     | ۲          | نلقاها   | قد أنصف القارة من راماها      |
| 177      | ١,    | ٤          | عدي      | بني هاشم لا تطمعوا الناس فيكم |
| 98       | 1     | ١          | وهاديا   | فقال له قم يا على فإنني       |
| 777      | ١     | ١          | الحاويه  | اقتلهم ولا ارى معاويه         |

فهرس المصادر والمراجع

الفهارس العامة ..... ( فهرس المصادر والمراجع ) ..... ( فهرس المصادر والمراجع )

## حرف الألف

• آلاءِ الرحمن

محمد حواد البلاغي النجفي، (ت١٣٥٢هـ)، مطبعة العرفان، صيدا، سنة الطبع ١٣٥١هـ.

• الأثمة الاثنا عشر

بحمـــد بــن طولــــون، (ت ٩٥٣هــــ)، دار صــــادر ودار بـــيروت للطباعـــة والنشـــر، سنة الطبع ١٣٧٧هـ.

• إتقان المقال في أحوال الرجال

محمد طه نحف، (ت١٣٢٣هـ)، المطبعة العلوية، النجف، سنة الطبع ١٣٤٠هـ.

• إثبات الوصية

أبي الحسن علي بسن الحسين بن على المسعودي الهذلي(ت٣٤٥هـ)، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، لم تذكر سنة الطبع.

• الأحكام السلطانية والولايات الدينية

أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي (ت ٤٥٠هــ)، المطبعة المحمدية، مصر، لم تذكر سنة الطبع.

• الإحكام في أصول الأحكام

أبو الحسن علي بن أبي علي بن محمد الآمدي(ت٦٣١هـ)، مطبعة محمد علي صبيح، مصر.

• أحكام القرآن

أبو بكر أحمد بن على الرازي الجصاص، (ت ٣٧٠هـ)، المطبعة البهائية، مصر، سنة الطبع ١٣٤٧هـ.

• الأخبار الطوال

أحمد بن داود الدينوري،(ت ٨٠هـ)،تحقيق عبد المنعم عامر،مطبعةعيسىالبابي الحلبي،مصر.

### • الأخبار الموفقيات

الزبير بن بكار، تحقيق سامي مكي العاني، مطبعة العاني، سنة الطبع ١٩٧٢م.

#### • الإرشاد

محمد بن النعمان العكبري المعروف بالشيخ المفيد(ت ٤١٣هـ)، المطبعة الحيدرية، النحف، سنة الطبع ١٣٨١هـ.

#### • أسباب النزول

أبسو الحسسن علمي بسن أحمسد الواحسدي النيسسابوري، (ت سسنة ٤٦٧هـــ)، مطبعسة هنديه غيط النوبي، مصر، سنة الطبع ١٣١٥هـ.

#### • الاستيعاب في أسماء الأصحاب

أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر(ت ٢٣٤هـ)، هـــامش الإصابـة في تميــيز الصحابة، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٢٨هـ.

## • أسد الغابة في معرفة الصحابة

عز الدين أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم الجزري المعروف بـابن الأثــير، (ت ٦٣٠هـ)، المطبعة الوهبية، مصر، سنة الطبع ١٢٨٠هـ.

### • أسس الصحة النفسية

عبد العزيز القوصي، مطبعة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة الرابعة، سنة الطبع ١٣٧١هـ.

## • أسنى المطالب في أحاديث مختلف المراتب

محمد بن السيد درويش، (ت١٢٧٦هـ)، مطبعة مصطفى أحمد، مصر، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٥٥هـ.

#### • الإصابة في تمييز الصحابة

شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بـن محمـد بـن محمـد بـن علـي الكنــاني العســقـلاني المعروف بابن حجر(ت ٨٥٧هـ)، مطبعة السعادة، مصر،الطبعةالأولى،سنةالطبع ٨٣٢٨هـ.

#### • أضواء على السنة المحمدية

محمود أبو رية، مطبعة دار التأليف، مصر، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٧٧هـ.

## أعلام الموقعين عن رب العالمين

أبو عبدا لله محمد بن أبي بكر المعروف بابن القيم الجوزية(ت ٧١٥هــ)، مطبعة السمعادة، القاهرة، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٧٤هـ.

#### • أعلام النساء

عمر وضا كحالة المطبعة الهاشمية، دمشق، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٧٨هـ.

## • الأغاني

أبو الفرج الأصفهاني(ت ٣٥٦هـ)، تصحيح أحمد الشنقيطي، مطبعة التقدم، مصر، لم تذكر سنة الطبع.

### • الأمالي

أبو اسماعيل بن القاسم القالي البغدادي(ت٣٥٦هـ) مطبعة السعادة، مصر، الطبعـة الثانيـة، سنة الطبع ١٣٧٣هـ.

### • الأمالي

الشريف علي بن الحسين المعروف بالسيد المرتضى (ت ٤٣٠هـ)، مطبعة السسعادة، مصـر، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٩٠٧م.

## • الإمام على بن أبي طالب

عبد الفتاح عبد المقصود، مطبعة دار الكتب، مصر، سنة الطبع ١٩٤٧م.

### • الإمتاع والمؤانسة

أبو حيان التوحيدي (ت في حدود سنة ٣٨٠هـ)، تحقيق وشرح أحمد أمين وأحمـد الزيـن، مطبعة لجنة التأليف والنشر، مصر، سنة الطبع ١٩٤٤م.

### • أنساب الأشراف

أحمد بن يحيى بسن جمابر البلاذري (ت ٢٧٩هـ)، الجنزء الأول، تحقيق محمد حميد الله، سلسلة ذخائر العرب: ٢٧، مطبعة دار المعارف، مصر سنة الطبسع ١٩٥٩م. والجسزء الشاني تحقيق محمد بساقر المحمودي، مؤسسة الأعلمي، لبنسان، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٩٤هـ. والجنزء الرابع والخامس باعتناء D.F.GOLTEIN. سنة الطبسع ١٣٩٤م.

## حرف الباء

### • البداية والنهاية

عماد الدين أبو الفداء اسماعيل بن عمر بـن كثـير القرشـي(ت ٧٧٤هــ)، مطبعـة السـعادة، مصر، الطبعة الأولى، سنة الطبع١٣٥١هـ.

## • بشارة المصطفى لشيعة المرتضى

أبو جعفر محمد بن أبي القاسم محمـد بـن علـي الطـبري، (لم تعـرف سـنة الوفـاة) ، المطبعـة الحيدرية، النحف، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٨٣هـ.

#### • بلاغات النساء

أبو الفضل أحمد بن أبـي طـاهر المعـروف بـابن طيفـور، (ت ٢٨٠هــ)، المطبعـة الحيدريـة، النحف الأشرف، سنة الطبع ١٣٦١هـ.

## • البيان في تفسير القرآن

أبو القاسم الموسوي الخوثي، المطبعة العلمية، النَّجف، لم تذكر سنة الطبع.

#### • البيان والتبيين

أبو عثمان عمرو بن بن بحر الحاحظ(ت ٢٥٥هـ)، تحقيق حسن السندوبي، الطبعــة الثانيـة، المطبعة الرحمانية، مصر، سنة الطبع ١٣٥١هـ. الفهارس العامة ..... ( فهرس المصادر والمراجع ) ٢٩٣ .....

## حرف التاء

## • تأريخ الأمم والملوك (تأريخ الطبري)

أبو جعفر محمد بن جريــر الطـبري(ت ٣١٠هــ)، مطبعـة الحسـينية، مصــر، الطبعـة الأولى، سنة الطبع ١٣٢٦هـ.

#### ه تأريخ بغداد

أبو بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي(ت ٤٦٣هـ) ، دار الكتباب العربي، لبنيان، لم تذكر سنة الطبع.

### • تأريخ الخلفاء

حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي(ت ٩١٠هـ)، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى، سنة الطبع١٣٧١هـ.

## تأريخ الخلفاء الراشدين ودولة بني أمية (الامامة والسياسة)

أبو محمد عبد الله بن مسلم بـن قتيبـة الدينـوري(ت ٢٧٦ هــ) ، مطبعـة مصطفـى محمـد، مصر، لم تذكر سنة الطبع.

### اریخ خلیفة بن خیاط

أبو عمرو خليفة بن خياط شباب العصفري، (ت ٢٩٠هـ)، تحقيق أكرم ضياء العمري، مطبعة الآداب، النحف الأشرف، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٨٦هـ.

## التأريخ الكامل (تأريخ ابن الأثير)

أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني المعروف بابن الأثير الجزري(ت٣٠٠هـ)،الطبعةالأولى،المطبعةالأزهرية،سنة الطبع ١٣٠١هـ.

## • التأريخ الكبير (تهذيب ابن عساكر)

أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله بن الحسين بن عساكر الشافعي (ت ٥١٧هـ)، مطبعة روضة الشام، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٣٠هـ.

## تأريخ اليعقوبي

أحمد بن أبي يعقوب بن وهـب الكـاتب المعـروف بـابن واضـح الانبـاري (ت ٢٨٤ هـــ)، مطبعة الغري، النحف الأشرف، سنة الطبع ١٣٥٨هـ.

# • تأويل مختلف الحديث

أبــو محمـــد عبـــد الله بــن مســـلم بــن قتيبــة(ت ٢٧٦هــــ) ، الـــدار القوميـــة، مصــــر، اسنة الطبع ١٣٨٦هـ.

# • تأويل مشكل القرآن

أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة(ت ٢٧٦هـ) ، شرح أحمـــد صقــر، دار احيــاء الكتــب العربية، لم تذكر سنة الطبع.

## • التذكار في أفضل الأذكار

أبو عبد الله محمـد بـن أحمـد القرطبي(ت ٦٧١هــ)، تحقيـق أحمـد بـن محمـد بـن الصديـق الغماري، الطبعة الأولى سنة الطبع ١٣٥٥هـ.

# • تذكرة الخواص

أبو المظفر يوسف شمس الدين الملقب(سبط ابن الجوزي)،(ت ٥٦٠هــ) ، المطبعة العلميـة، النحف، سنة الطبع ١٣٦٩هـ.

### • تلخيص المستدرك على الصحيحين

شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، ذيل المستدرك على الصحيحين الطبعة الأولى، مطبعة بحلس دائرة المعارف، حيدرآباد، سنة الطبع المستدرك ١٣٣٨هـ.

## • عهيد لتأريخ الفلسفة الاسلامية

مصطفى عبد الرازق، (ت سنة ١٣٦٦هـ)، لجنبة التائيف، مصر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٧٩هـ

## • تنقيح المقال في أحوال الرجال

عبد الله المامقاني (ت ١٣٥١هـ)، المطبعـة المرتضويـة، النحـف الأشــرف، سنة الطبع ١٣٥٢هـ.

## • تنوير المقباس

هامش الدر المنثور، المطبعة الاسلامية، طهران، سنة الطبع ١٣٧٧هـ.

## حرف الثاء

### • ثلاث رسائل في اعجاز القرآن

أبو سليمان محمدبن محمد بن إبراهيم الخطابي(ت٣٨٣أو٣٨٨هــ)،تحقيق محمـد خلـف الله وآخر، سلسلة ذخائر العرب: ١٦، دار المعارف، مصر.

# حوف الجيم

### • جامع البيان عن تأويل القرآن

أبو جعفر محمد بن جريــر الطـبري (ت ٣١٠هــ)، مطبعـة مصطفــي البــابي الحلـبي، مصــر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٧٣هــ.

• جمهرة خطب العرب في عصر العربية الزاهرة

أخمد زكي صفوت، مطبعة مصطفى البابي الحليي، مصر، سنة الطبع ١٣٥٢هـ.

• جمهرة رسائل العرب في عصور العربية الزاهرة

أحمد زكـي صفـوت، مطبعـة مصطفــى البسابي الحلــي، مصــر، الطبعــة الأولى، سنة الطبع ١٣٥٦هـ.

## حرف الحاء

### • حسن المحاضرة في أحبار مصر والقاهرة

حــلال الديــن الســيوطي الشــافعي (ت ٩١٠هـــ)، مطبعـة الموســوعات، مصــــر، لم تذكـــر سنة الطبع.

### • حلية الأولياء وطبقات الأصفياء

أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني (ت ٤٠٢هـ)، مطبعة السعادة، مصر، الطبعـة الأولى، سنة الطبع: ١٣٥١هـ.

### حرف الحناء

## • خصائص أمير المؤمنين على بن أبي طالب

أبو عبـد الرحمـن أحمـد بــن شــعيب النسّــائي (ت ٣٠٣هـــ)، مطبعــة التقــدم، مصــر، سنة الطبع ١٣٤٨هـ.

## • خلاصة تذهيب الكمال في أسماء الرجال

• خوارق اللاشعور

على الوردي، (ت سنة ١٩٩٨م)، لم تذكر المطبعة، لم تذكر سنة الطبع.

## حرف الدال

## • دائرة المعارف الإسلامية

إعداد A.A.RGIBB وآخرون، مطبعة بريل ليدن، سنة الطبع ١٩٦٠م

الدر المنثور في التفسير بالماثور

حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت ٩١٠هـ)، المكتبة الاسلامية، طهران، سنة الطبع ٢٣٧٢هـ.

### • الدرجات الرفيعة

الفهارس العامة ..... ( فهرس المصادر والمراجع ) ..... ٢٩٧

#### • دلائل الصدق

محمد حسن المظفر (ت سنة ١٣٧٦هـ) ، المطبعة الحيدرية، النجف، سنة الطبع ١٣٧٢هـ.

## حرف الذال

## • ذخائر العقبي في مناقب ذوي القربي

أحمد بن عبد الله الشهير بالمحب الطبري (ت ٢٩٤هـ)، مطبعة القدسي والسعادة، مصر، سنة الطبع ١٣٥٦هـ.

## حرف الراء

## • الرياض النضرة في مناقب العشرة

أبو جعفر أحمد بن عبــد ا لله الشــهير بـالمحب الطـبري (ت ٢٩٤هــ)، مطبعـة دار التـأليف، مصر، سنة الطبع ١٣٧٢هـ.

## حرف الزاي

## • زاد المعاد في هدى خير العباد

شمس الدين أبو عبد الله محمد بن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، الطبعة الثانية، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، سنة الطبع ٣٦٩هـ.

## • زهر الآداب وثمرة الألباب

أبو استحق الحصري القيرواني، (ت ٤٨٨هـ)، مطبعة الرحمانية، مصر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٤٤هـ.

## • زهر الربيع لما فيه من المقال البديع

نعمة الله الجزائري، (ت١١١هـ)، المطبعة الحيدرية، النجف، سنة الطبع ١٣٧٥هـ.

## حرف السين

## • سر العالمين وكشف ما في الدارين

أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، مطبعة الحجر الباهرة، بومبي، سنة الطبع ١٣١٤هـ.

### • سنن الترمذي

أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، المكتبة الإسلامية.

## • السنن الكبرى

أبو بكر أحمد بن الحسين بن علمي البيهقي (ت ٤٥٨هــ)، مطبعة بحلس دائرة المعـارف، حيدر آباد، سنة الطبع ٢٣٥٢هـ.

### • سنن المصطفى (سنن ابن ماجة)

محمد بن يزيد أبو عبد ا لله بن ماحة القزويني(ت٢٧٣هـ)،المطبعةالتازية،مصر،الطبعة الأولى.

## • سنن النسائي

أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسّائي(ت٣٠٣هـ)، شرح الحافظ جلال الدين السيوطي، تصحيح حسن محمدالمسعودي، المطبعة المصرية بالأزهر.

### • سيرة النبي (سيرة ابن هشام)

أبو محمد بن عبد الملك بن هشام (ت ٢١٨هـ)، مراجعــة محمـد محـي الديـن عبـد الحميـد، مطبعة حجازي، مصر، لم تذكر سنة الطبع.

## حرف الشين

## • الشخصية

محمد عطية الأبراشي مطبعة دار المعارف، مصر، الطبعة السادسة، سنة الطبع ٣٧٣ هـ.

## • شخصية الفرد العراقي

علي الوردي، مطبعة الرابطة، سنة الطبع ١٩٥١م.

#### ا مشرح نهج البلاغة

أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله المدائيني الشهير بــابن أبــي الحديــد (ت ٣٥٥هـــ)، مطبعـة دار الكتب العربية الكبرى، مصر، سنة الطبع ١٣٢٩هـ.

## حرف الصاد

#### • صحيح البخاري

أبو عبد الله محمد بسن اسماعيل بسن ابراهيم بسن المغيرة البخاري (ت ٢٥٦هــ)، المطبعة العثمانية، مصر، سنة الطبع ١٣٥٥هـ.

### • صحيح مسلم

أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري (ت ٢٦١هــ)، مطبعة محمد علمي صبيح، مِصر، سنة الطبع ١٣٣٤هـ.

### • الصواعق المحرقة في الرد على البدع والزندقة

شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي المعروف بابن حجر(ت سنة ٩٧٣هـ)، دار الطباعة المحمدية، مصر، سنة الطبع ١٣٧٥هـ.

## حرف الضاد

#### • ضحى الاسلام

أحمد أمين، مطبعة لجنة التأليف والنشر، مصر، الطبعة السابعة، سنة الطبع ١٩٦٤هـ.

## حرف الطاء

### • طبقات الشافعية الكبرى

عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي (ت سنة ٧٧١هـ)، المطبعة الحسينية المصريسة، الطبعة الأولى لم تذكر سنة الطبع.

# حرف العين

#### • عائشة والسياسة

سعيد الأفغاني، مطبعة لجنة التأليف والنشر، مصر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ٩٤٧ م.

#### • العدالة الاجتماعية في الإسلام

سيد قطب، الطبعة الرابعة، دار إحياء الكتب العربية، سنة الطبع ١٣٧٣هـ.

٠ • ٣ • • ٣ ..... عبد الله بن عباس

### • العقد الفريد

نشهاب الدين أحمد المعروف بابن عبد ربه الأندلسي(ت٣٢٨هـ)، تحقيق محمد سعيد العريان، مطبعة الاستقامة، مصر، الطبعـة الثانيـة، سـنة الطبـع ١٣٧٢هــ. والمطبعـة العـامرة، مصـر، سنة الطبع ١٣١٦هـ.

### • العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده

أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني (ت٤٥٦ هـ) ،تحقيق محمد محسى الدين عبــد الحميــد، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٧٤هـ.

### • عيون الأحبار

أبو محمد عبد الله بـن مسـلم بـن قتيبـة الدينــوري(ت ٢٧٦هــ)، مطبعـة الكتــب المصريــة، سنة الطبع ١٣٤٩هـ.

## حرف الغين

• الغدير في الكتاب والسنة والأدب

عبد الحسين أحمد الأميني النحفي(ت ١٣٩٠هـ)، الطبعة الثانية، مطبعة الحيـدري، طهـران، سنة الطبع ١٣٧٢هـ.

## حرف الفاء

• الفتنة الكبرى – عثمان –

طه حسين، دار المعارف، مصر، سنة الطبع ١٩٤٧م.

• الفتنة الكبرى -- على وبنوه --

طه حسين، دار المعارف، مصر، سنة الطبع، ١٩٥٣م.

## • الفتوح

أبو محمـد أحمـد بـن أعشم الكـوفي،(ت ٣١٤هــ) مطبعـة دار الكتـب العلميـــة، بــيروت، سنة الطبع ٢٠٦١هـ.

#### • فتوح البلدان

أحمد بن يحيى بن حابر البلاذري، (ت ٢٧٩هـ) تعليق ومراجعة رضوان محمـد رضوان، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة الطبع ٢٩٩٨هـ.

### • الفخرى في الآداب السلطانية والدولة الإسلامية

محمد بن علي بن طباطبا المعروف بابن الطقطقي، (ت ٧٠١هـ) مراجعة وتنقيح محمد عوض إبراهيم وعلى الجارم،مطبعة المعارف،مصر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٩٣٨م.

## • فضائل الخمسة من الصحاح الستة

مرتضى الحسيني الفيروزأبادي، مطبعة النحف، النحف، سنة الطبع ١٣٨٤هـ.

#### • الفلسفة القرآنية

عباس محمود العقاد، مطبعة لجنة التأليف والنشر، مصر، سنة الطبع ١٩٤٧م.

#### • الفهرست

أبو الفرج محمد بن اسحق المعروف بـابن النديـم (ت ٣٨٥ه )، المطبعـة الرحمانيـة، مصـر، سنة الطبع ١٣٤٨هـ.

## • في الأدب الجاهلي

طه حسين، دار المعارف، مصر، سنة الطبع ١٩٦٢م.

## حرف الكاف

#### • الكامل في اللغة والأدب

أبو العباس محمد بن يزيد المعروف بالمبرد (ت ٢٨٥هـ)، مطبعة مصطفى محمـد، مصـر، سنة الطبع١٣٥٥هـ.

#### • كتاب الخراج

يحيى بن آدم القرشي (ت ٢٠٣هـ)، تصحيح وشرح أحمد محمـد شـاكر، المطبعـة السـلفية، مصر، سنة الطبع١٣٤٧هـ.

#### • كتاب الحراج

أبو يوسـف يعقـوب بـن ابراهيـم (ت ١٨٢هــ)، المطبعـة السـلفيـة، مصـر، الطبعـة الثانيـة، سنة الطبع ١٣٥٢هـ.

#### • كتاب الرجال

جمال الدين الحسن بن سديد الدين يوسف بن علي المعروف بالعلامة الحلي (ت ٧٢٦هـ) ، مطبعة مزسيده بود، طهران، سنة الطبع ١٣٠٠هـ.

### • کتاب سلیم بن قیس الهلالی

شُليم بن قيس الهلالي العامري، لم تذكر المطبعة ولا سنة الطبع.

#### • كتاب الطبقات الكبير

محمد بن سعد (ت ٢٣٠هـ)، مطبعة ليدن، سنة الطبع١٣٣٥هـ.

• كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر (تأريخ ابن خلدون)

عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (ت ٨٠٨هـ) باعتناء علاء الفاسي، مطبعة النهضة، مصر، سنة الطبع ١٩٣٦م.

### • كتاب المعرفة والتأريخ

يعقوب بن سفيان البسوي (ت ٢٧٧هـ)، تحقيق أكرم ضياء العمـري، مطبعـة الإرشـاد، بغداد، سنة الطبع ١٣٩٤هـ.

## • كتاب الموضوعات

أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بــن الجــوزي القرشــي (ت ٩٧٥هـــ)، مطبعــة المحــد، مصــر، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٨٦هــ.

#### • كتاب وقعة صفين

نصر بن مزاحم (ت ٢١٢هـ)، تحقيق وشرح عبد السلام محمـد هـارون، مطبعـة المؤسسـة العربية الحديثة، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٨٢هـ.

### • الكشاف عن حِقائق غوامض التنزيل (تفسير الكشاف)

حارا لله محمودبن عمرالزمخشري،(ت٣٨٥هـ)دارالكتاب العربي،بيروت،سنةالطبع٦٣٦٦هـ.

#### ه كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون

مصطفى عبد الله الشهير بحــاحي خليفــة،(ت١٠٨٦هــ) مطبعــة وكالــة المعــارف، مصــر، ١٣٦٠م.

### • كشف الغمة في معرفة الأثمة

أبو الحسن علي بـن السعيد فخر الدين عيسى بن أبي الفتح الأربلي، (ت ٦٩٣هـ)، مطبعة محمد حسين الطهراني، كربلاء، سنة الطبع٢٩٤هـ.

## • كنز العرفان في فقه القرآن

المقداد السيوري، (ت ٨٢٦هـ)، مطبعة دار الخلافة، طهران، سنة الطبع ١٣١٣هـ.

## • كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال

عـلاء الديـن علـي المتقـي بـن حسـام الديـن الهنـدي، (ت ٩٧٥هــ)، مطبعـة دار المعــارف النظامية، حيدرآباد، سنة الطبع ١٣١٢هـ.

#### • الكنى والأسماء

أبو بشر محمد بن أحمد بن حماد الدولابي (ت ٣١٠هـ)، مطبعة بمحلس دائرة المعارف، الهند، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٢٢هـ.

## حرف اللام

### • اللآلي المصنوعة

حلال الدين السيوطي(ت٩١٠هـ)، المطبعة الأدبية، مصر، ط١، ١٢١٧هـ .

#### ه لسان العرب

أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري (ت ٧١١هـ)، دار صادر للطباعة، بيروت، سنة الطبع ١٣٧٥هـ.

### • لسان الميزان

شهاب الديسن أبو الفضل أحمد بن على بن حجر العسقلاني(ت ٨٥٢هـــ)، مطبعة دار المعارف النظامية، الهند، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٢٩هـ.

## حرف الميم

#### • مبادئ علم النفس العام

يوسف مراد، مطبعة دار المعارف، الطبعة الأولى، مصر، سنة الطبع ١٩٤٨م.

#### • مجالس ثعلب

#### • مجلة الاعتدال

السنة الرابعة، العدد ٣، لعام ١٩٣٧م.

#### • مجلة علم النفس

جماعة علم النفس التكاملي، السنة الثالثة ١٩٤٧، مطبعة دار المعارف، مصر.

### • مجلة الكتاب

السنة الثانية، المحلد الأول.

## • مجلة المجمع العلمي العراقي

الجزء الأول من السنَّة الأولى، مطبعة التفيض، بغداد، سنة الطبع ٣٦٩هـ.

# • مجمع البيان في تفسير القرآن

أبوعلي الفضل بن الحسن الطبرسي(ت٤٨٥هـ)،مطبعةالعرفان،صيدا، سنة الطبع ١٣٣٣هـ.

### • المحاسن والأضداد

أبـو عثمـان عمـرو بــن بحــر بــن محبــوب الكنــاني المعــروف بالجــاحظـ(ت ٢٥٥هـــ)، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٢٤هـ.

### • المحاسن والمساوئ

إبراهيم بن محمد البيهقي، (من أعلام القرن الخامس الهجري)، تصحيح محمد بدر الدين النفساني، مطبعة السعادة، مصر، سنة الطبع ١٣٢٥هـ.

#### • محاضرات الأدباء

أبو القاسم الحسين بن المفضسل الراغسب، (ت ٢ · ٥هـــ) المطبعـــة العامريـــة الشــرفية، سنة الطبع ١٣٢٦هــ.

#### • محمد بن الحنفية

على بن الحسين الهاشمي، مطبعة سبهر، طهران، سنة الطبع ٣٦٨ هـ.

#### • مختصر تأريخ العرب والتمدن الإسلامي

أمير علي، نقله إلى العربيـة ريـاض رأفـت، مطبعـة لجنـة التـأليف والترجمـة والنشـر، مصـر، سنة الطبع ٩٣٨ م.

### • المختصر في أخبار البشر (تأريخ أبي الفدا)

عماد الدين اسمساعيل أبــو القـــدا (ت ٧٧٤هــــ)، الطبعــة، المطبعــة الحســينية، مصــر، سنة الطبع ١٣٣٢هــ.

### ه مذاهب التفسير الاسلامي

إجنتس حولد تسيهر،ترجمةعبدالحميد النجار، المطبعة المحمدية، مصر، سنة الطبع ١٣٧٤هـ.

## • مروج الذهب ومعادن الجوهر

أبو الحسن على بن الحسين بن على المسعودي (ت٣٤٥هـ)، تعليق ومراجعة وضبط محمد محى الدين عبد الحميد، لم تذكر المطبعة ولا سنة الطبع.

### • المستدرك على الصحيحين في الحديث

أبو عبد الله محمد بن عبد الله المعروف بالحــاكم النيســابوري(ت ٤٠٥هـــ)، مطبعــة دائــرة المعارف النظامية، حيدرآباد، الطبعة الأولى، سنة الطــع ١٣٣٤هــ.

#### ه مسند أحمد

أحمـد بـن حنبـل الشـيباني المـروزي (ت٢٤١هــ)، تحقيـق أحمـــد محمــد شـــاكر، مطبعــة دار المعارف، مصر، سنة الطبع ١٣٦٩هـ. والمطبعة الميمنية، مصر، سنة الطبع ١٣١٣هـ.

#### • المصاحف

أبوبكر عبدا لله بن داود سليمان بن الأشعث السحستاني(ت٣١٦هـ)،تصحيح آرثرحفري، الطبعة الأولى، الطبعة الرحمانية، مصر، سنة الطبع ١٣٥٥هـ.

### • مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيه

عبد الوهاب خلاف، مطابع دار الكتاب العربي، مصر، سنة الطبع٥٩٥م.

معاوية بن أبي سفيان في الميزان

عباس محمود العقاد – كتاب الهلال – الطبعة الأولى.

## • معجم البلدان

شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبــد الله الحمــوي (ت ٦١٨هـــ)، منشــورات مكتبــة الأسـدي، طهران، سنة الطبع ٩٦٥م.

## • معرفة أخبار الرجال (رجال الكشي)

محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشي (من أعلام القزن الرابع الهجري) ، المطبعة المصطفوية، أبمي بائي دهنوي، سنة الطبع ١٣١٧هـ.

## • مقاتل الطالبيين

أبو الفرج الأصفهاني (ت ٣٥٦هـ)، شرح وتحقيق أحمد صقر، دار المعرفة للطباعة.

### • مقدمتان في علوم القرآن

عبد الحق بن عطية، تصحيح آرثر جفري، مطبعة دار الصاوي، القاهرة، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٩٢هـ

### • مكارم الأخلاق

رضي الدين أبو نصر الحسن بن الفضل الطبرسي(من أعلام القرن السادس الهجري)، تصحيح وتعليق علاء الدين العلوي الطالقاني، مطبعة النعمان النحف، لم تذكر سنة الطبع.

#### ه الملل والنحل

أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت ٤٨هـ)، الطبعة الأولى، مطبعة حجازي، مصر، سنة الطبع ١٣٦٨هـ.

### • مناقب أبي حنيفة

عمدٌ بن محمد بـن شـهاب المعروف بـابن البزاز الكـردري، (ت ٨٢٧هــ) مطبعـة دائـرة المعارف النظامية، حيدر آباد، سنة الطبع ١٣٢١هـ.

#### • مناقب أبي حنيفة

أبــو مؤيــد الامــام الموفـق بــن أحمــد المكــي (ت ٥٦٨هـــ) مطبعــة بحلـس دالـــرة المعـــارف، حيدر آباد، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٢١هــ.

#### • مناقب الخوارزمي

أبو المؤيد الموفق بن أحمد البكري المكي المعروف بـأخطب خـوارزم(ت ٦٨ ٥هـــ)، المطبعة الحيدرية، النحف، سنة الطبع ١٣٨٥هـ.

## • مناهج البحث عند مفكري الإسلام

علي سامي النشار، دار المعارف مصر، الطبعة الثانية، سنة الطبع ٩٦٥ ام.

### • مناهل العرفان في علوم القرآن

محمد عبد العظيم الزرقاني، مطبعة عيسى البابي، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٦٢هـ.

#### - ميزان الاعتدال في نقد الرجال

أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، تحقيق علي بن محمد البحاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، الطبعة الأولى، سنة الطبع ١٣٨٢هـ.

## حرف النون

## • الناسخ والمنسوخ

أبو القاسم هبة الله بن سلامة، (ت ٤١٠هــ) مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصــر، سنة الطبع ١٣٧٩هـ.

# • النزاع والتخاصم فيما بين بني أمية وبني هاشم

أبو محمد أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد المقريزي (ت ٨٤٥هـــ) الشافعي، المطبعة الإبراهيمية، مصر، سنة الطبع ٩٣٧ ام.

#### • النص والاجتهاد

عبـد الحسـين شـرف الديـــن الموســوي، (ت ١٣٧٧هـــ) مؤسســة الأعلمــي، بــيروت، الطبعة الرابعة ، سنة الطبع١٣٨٦هـ.

# • النصائح الكافية لمن يتولى معاوية

محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي، (ت ١٣٥٠هـ) مطبعة النجاح بغداد، الطبعة الثانية، سنة الطبع ١٣٦٧هـ.

# • نكت الهميان في نكت العميان

صلاح الدين الخليل بن أيبك الصفدي (ت ٧٦٤هـ)، لم تذكر المطبعة، لم تذكر سنة الطبع. • النهاية في غريب الحديث والأثو

بحد الدين بن محمد بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير (ت ٦٠٦هـ)، المطبعــة العثمانيــة، مصر، سنة الطبع ١٣١١هــ

### • نور الأبصار

الشبلنجي المدعمو بمؤمن (من علماء القرن الثسالث عشسر)، المطبعمة الميمنيمة، مصر، سنة الطبع ١٣٢٢هـ.

# حرف الواو

### ه وسائل الشيعة

محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١٠٤٠هـ)، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، طهران، سنة الطبع ١٣١٢هـ.

• وعاظ السلاطين

علي الوردي، (ت سنة ١٩٩٨م)، لم تذكر المطبعة، لم تذكر سنة الطبع.

• وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان

القــاضي أحمـــد المعــروف بـــابن خلكـــان (ت٦٨١هــــ)، المطبعـــة الميمنيـــة، مصـــر، سنة الطبع ١٣١٠هـ.

# حرف الياء

• ينابيع المودة

سليمان الحسيني البلخي القندوزي (ت ٢٩٤هـ)، مطبعة العرفان، صيدا.